
1 

 

 آن در منظومه فکری شهید مطهری   پرورش های  نقش اراده در تربیت و شیوه 

 

 * 2زاده میثم صداقت   ، 1شهرام رامشت 

 چکیده

ترین ارکان سازنده هر مکتب تربیتی، تقریری است که از اراده و به تبع نقش آن در  یکی از مهم  مقدمه و هدف:

نیز با توجه به برخی آیات قرآن کریم محل نزاع مکاتب مختلف فکری  صدر اسلاماز   مسئله. این شودتربیت ارائه می

.  بود  های تقویت آن نیز مطلوب خواهدبوده است. از طرفی اگر اراده در تربیت نقش مؤثر و مفیدی داشته باشد، روش

 های تربیت آن در اندیشه شهید مطهری انجام شده است.  این پژوهش با هدف بررسی نقش اراده در تربیت و روش

  معتبر  ر این پژوهش از روش تحلیلی کیفی استفاده شده است. حوزه پژوهش کلیه منابعد  شناسی پژوهش:روش

آوری گیری صورت نگرفته است. ابزار جمع مکتوب و دیجیتال مرتبط با اندیشه شهید مرتضی مطهری بوده و نمونه 

فیش بر  اطلاعات  مبتنی  و  گرفته  صورت  باز  کدگذاری  طریق  از  نیز  اطلاعات  تحلیل  و  تجزیه  است.  بوده  برداری 

 بندی شده است. های پژوهش، دستهپرسش

اراده از سه جنبه امکان تربیت، عامل تربیت و    ،در اندیشه شهید مطهریهای حاکی از آن است که  یافته  ها:یافته

شود که با توجه به ملاحظات  های تربیت اراده شامل دو بخش سلبی و ایجابی میهدف تربیت قابل طرح است. روش

 . شودمیروش ایجابی، این روش شامل دو زیر شاخه قابل توصیه و غیر قابل توصیه 

گونه که اراده یک عنصر اساسی در تربیت است، رابطه اراده و تربیت دارای وجوه مختلفی است. همان  گیری:نتیجه

تواند به تقویت آن کمک کند تا چرخه تقویت مثبتی میان این  های مختلف و مداخلات گوناگون تربیتی نیز میروش

 دو شکل گیرد. 

 اراده، شهید مطهریاراده، تربیت، پرورش ها:  کلید واژه

 

 

 

 

 

  shahram.ramesht@modares.ac.irایران دانشجوی دکتری، علوم تربیتی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران، 1

 
  msedaghat89@gmail.com)نویسنده مسئول(استادیار، گروه فرهنگ و تربیت، دانشگاه امام صادق )ع(، تهران، ایران . 2

 

   ،
رج

 ک
حد

 وا
ی

لام
اس

د 
آزا

اه 
شگ

دان
ش 

وز
 آم

ت و
ربی

و ت
م 

علی
ی ت

عال
ه ت

نام
صل

ف
ره

دو
2

ره
ما

 ش
،

3
ن  

ستا
تاب

14
03

 

 02/1403/ 14     تاریخ دریافت:

 1403/ 26/06     تاریخ پذیرش:

 

ف

ص

لن

ام 

ه 

تعا

لی 

تع

لی

م 

و 

ت

ر

بی

ت 

و 

آم

وز

ش 

دا 

ن 

ش

گ 

اه 

آزا

د 

ا

س

ل

ام 

ی 

وا

ح

د 

ک

ر

ج،   

دو

ره

2 ،

ش

مار 

 1ه



2 

 

 مقدمه

چنین موجودی برای هدفی متعالی    .رودشمار میانسان اشرف و افضل مخلوقات و کانون محوری جهان خلقت به 

طلبی به صورت جویی و حقکمال  . یعنی رسیدن به کمال مطلق، خوشبختی و سعادت حقیقی آفریده شده است

بسیاری از   .(Fayazi et al, 2023)  بالفطره و بالقوه در انسان وجود دارد و تحقق آن در گرو تربیت صحیح است

برخی از عواملی که در ظهور    . و به کمال برسد  شود  خلقیات و صفات نیکو باید از طرق مختلف در وجود انسان شکوفا

و    ،مانند محیط و مربی  ؛است  نقش دارد، خارج از وجود آدمیو کسب خلقیات و صفات نیکو  و پرورش استعدادها  

ن خود  انسان سرشار از امیال و غرایز متضاد در درو  .به ودیعه نهاده شده استدرون خود انسان    ،برخی دیگر از عوامل

این امیال و خصوصیات جسمی و غرایز    .تندی نیازمند راهنمایی و تربیت اساست که برای تداوم حیات و سعادتم

انسان با توجه به آزادی و قوه عقل و اختیاری   .بایست تحت کنترل و نظارت قرار گرفته تا به نابودی کشیده نشوندمی

بنابراین برای شناخت جهان و انجام    .که در وجودش نهاده شده است، خود موظف به کنترل نفسانیات خویش است

بر    .(Brezinka, 1992)ها را به طاعت واداردوا و غرایز حیوانی خود غلبه کرده و آناعمال صحیح، لازم است بر ق

کمال مطلق و  یابی به  خداوند انسان را موجودی صاحب اراده و اختیار آفریده است و دستاساس مبانی اسلامی،  

لذا هر    .استبرداری او از اراده و اعمال اختیاری وی  مرهون چگونگی بهره  )که هدف تربیت است(،  سعادت حقیقی

هر کس به   چگونگی اعمال اراده  .د بر سرنوشت خود اثرگذار باشدنتواتر میآدمی تقویت شده باشد بیش  اندازه اراده 

انجام فعل اختیاری انسان، هم در اصل تحقق عمل    عنوان جزء علت تامهکمال او پیوند تنگانگی دارد »زیرا اراده، به

جام فعل فراهم باشند، چیزی علل و مقتضیات ان  نحوی که بدون اراده اگر همهاو و هم در کیفیت آن موثر است؛ به

   .«(Arian & JahanPanah, 2019) ق نخواهد شدق ت واقع، توسط انسان محدر ساح

نویسد: »الاراده دست آوردن چیزی است. راغب در این باره میاز ماده »رود« به معنای رفت و آمد برای به  نیز  اراده  

در اصطلاع اخلاق، اراده حالت یا  .  (Ragheb Esfahani, 1992)منقوله من راد یرود: اذا سعی فی طلب شیء

شود  شود و موجب ترجیح یکی از دو طرف میصفتی است که پس از تصور منفعت یا مصلحت، در فاعل حاصل می

.(Nuruddin, 2006)  از دیدگاه علامه طباطبایی، حقیقت اراده عبارت است از رابطه میان فاعل مرید و افعال مباشر

 ,Tabatabayi) آید)وی. این رابطه که میان نفس انسان و فعل و برقرار است، یک رابطه حقیقی به حساب می

در میان همه صفات انسانی تنها صفتی که قابل انطباق بر اراده است، صفت »قصد« است و قصد واسطه میان    .2015

اراده ایشان  از نظر    Nasiri, 2014)سوی فعل خود).علم و تحقق فعل بوده که عبارت است از میل نفسانی فاعل به

گیرد و هم به افعال اختیاری انسان، در حالیکه اراده فقط غیر از شوق موکد است؛ چراکه شوق هم به اعیان تعلق می

اختیار در لغت به معنای انتخاب و گزینش و  . (Mola Sadra, 1981 ) کندبه افعال اختیاری انسان تعلق پیدا می

قرار    ترجیح  اجبار  مقابل  در  که  است  کردن  کاری  به  اقدام  خود  دل  خواهش  به  و  دیگر؛  چیز  بر  چیزی  دادن 

از آنجا که اختیار تابع علم و قدرت بوده و امری است که باعث انجام عمل یا ترک  .  Jahangiri, 2018))گیردمی

این امر تنها  گویند که از روی علم، میل و اراده قوی عملی را انجام دهد. از این روی، شود، به کسی مختار میآن می

 .Sajjadi,1983) ) مخصوص انسان عالم آگاه است

تربیت در زبان فارسی به معانی »پروردن، آداب و اخلاق را به کسی آموختن، آموختن و پروردن کودک تا هنگام بالغ  

در زبان عربی با بررسی تفصیلی این واژه در کتاب های گوناگون لغت  (.Dehkhoda, 1949) شدن بکار رفته است

  . و« در ارتباط استب« و »ربشود که واژه تربیت مصدر باب تفعیل است و این واژه با دو ریشه »رب عرب، معلوم می

 ,Ibn Manzour)  ب«، معنای مالک و مدبر، مربی و سرپرست در نظر گرفته شده استدر تربیت مشتق از »رب 

تر ناظر به پرورش دیگر ابعاد و بعد معنوی و  تربیت از معنای این ریشه ناظر به رشد جسمانی نیست و بیش (.1993

https://noorlib.ir/author/5974/%D8%B1%D8%A7%D8%BA%D8%A8-%D8%A7%D8%B5%D9%81%D9%87%D8%A7%D9%86%DB%8C-%D8%AD%D8%B3%DB%8C%D9%86-%D8%A8%D9%86-%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF


3 

 

است انسان  »رب   .(Tavasoli, 2007)  روحی  از  مشتق  تربیت  شده  در  اخذ  بالایی  و  رشد  زیادت،  معنی  و« 

بر این اساس تربیت مصدر باب تفعیل این ماده، به معنای زیاد کردن و   .(Ragheb Esfahani, 1992)است

تربیت اما به لحاظ اصطلاحی (.  Beheshti, 2006)  نمو و پرورش دادن و فراهم آوردن موجبات رشد شیء است

شمولی داشته باشد ندارد، و این  ها بوده و جنبه جهان دارای یک تعریف جامع و مانع که مورد قبول کلیه دیدگاه

از خصلت   فاصله گرفتن  علت  به  بلکه  است  ناشدنی  تنها کاری  نه  است تعریف  نیز  نامطلوب  آن  تعاملی  و    . پویایی 

اصلی اختلاف تربیت عامل  انسان در  تربیت استموضوعیت  تعاریف  معنا،    (. Mirhadi, 1993)  نظرها در  به یک 

به عبارت دیگر واژه تربیت، به معنای عام    .تربیت همان ساخته شدن تدریجی هویت انسان در مسیر تکاملی او است

رود؛ ولیکن معنای خاص آن، ویژه انسان است که عبارت است از  خود، برای حیوانات و احیاناً گیاهان نیز به کار می

اندازهای گوناگونی  توان از چشمبرای فهم عمیق و شناخت صحیح این فرایند، می  .گیری شخصیت انسانیفرایند شکل

دهد  شود و به مجموعه اقداماتی که او برای اصلاح و هدایت دیگری انجام میگاهی به مربی توجه می  .به آن نگریست

کند  طی می  گیرد و مسیری که برای تکامل و شکوفایی خودگاهی متربی کانون بحث قرار می  .شودتربیت گفته می

  .گیردکه چه کسی شأن تربیت دارد محور تعریف قرار میزمانی مشروعیت تربیت و این  .شودبه این نام خوانده می

در برخی موارد نیز فرایند ارتباطی و    . زمانی دیگر غایت آن و جایی که باید به آن رسید مبنای تعریف خواهد بود

در هر حال، تربیت، حقیقتی واحد است که با    . گیرددهد مورد تأکید قرار میتعاملی که میان مربی و متربی رخ می

 (.Ramesht et al, 2022) توان تعاریف متعددی از آن به دست آوردهای گوناگون آن مینظر به ویژگی

در داخل و خارج از  هایی  های اخیر پژوهشهای تقویت آن در سالدر راستای تبیین نقش اراده در تربیت و روش

از  کشور   به برخی  پذیرفته است که  ارتباط بیشپژوهشصورت  پژوهش دارند،  هایی که  این  با موضوع  اشاره  تری 

 کنیم: می

های تقویت اراده با  در پژوهشی به استخراج اصول و روش   (Madadkhany et al, 2022)مددخانی و همکاران  

است پرداخته  الله مصباح  آیت  بر دیدگاه  آگاهی  .تأکید  اصولی چون  بینشایشان  و  افزایی، شنیدن موعظه، بخشی 

تقویت ایمان، تصحیح نیت، تقواپیشگی، تقویت عبودیت و بندگی، تقویت بیم و امید، اعمال اراده، مداومت بر عمل،  

هایی همچون نماز، توسل،  همچنین با روش  .دانندپرهیز از گناه و کنترل چشم و گوش را در تقویت اراده مؤثر می

هایی نظری تحمیل به نفس، تلقین به نفس  های ناظر به انجام اعمال مطلوب هستند و روشتوکل، انفاق که از روش

 .های ناظر به تمرین و تکرار هستند که موجب تقویت اراده هستندو ورزش از جمله روش 

در تحقیقی تحت عنوان »عوامل مؤثر بر اراده انسان و تقویت (  Arian & Jahanpanah, 2019)  پناهو جهان   آریان

شمرد. از جمله این  آن در راستای انجام عمل صالح از نظر قرآن« با رویکردی قرآنی عوامل مؤثر بر اراده را بر می

توان به آگاهی به حقیقت و تفکر در آن، توجه و خوف از مقام خدا، عشق و محبت به خدا، خشیت همراه عوامل می

 با معرفت، صبر، و اسوه پذیری و پیروی کردن از پیامبر اکرم )ص( اشاره کرد. 

در پژوهشی تحت عنوان »عوامل تقویت اراده و افزایش قدرت عمل«    (Alamzade Noori, 2018) زاده نوریعالم

ها عبارت است از: یادآوری و  برخی از این شیوه   .برخی از عوامل موثر در تقویت اراده را طرح کرده و شرح داده است 

توجه، مقابله با هواها و تضعیف امیال پست، اراده ورزیدن و عمل، داشتن برنامه جزئی، پرهیز از گناه و هوس، شندین  

 .موعظه، تضرع و استعانت از خدا، مراقبه و محاسبه، و مراوده با اهل ایمان

های  ای به روشدر پژوهشی تحت عنوان »درنگی در نسبت اراده با تربیت اخلاقی و اشاره  ( Rafiei, 2018)رفیعی  

مندی انسان از آزادی اراده و میزان اختیاری بودن رفتار او و  پرورش اراده اخلاقی« با هدف معلوم ساختن مقدار بهره 

https://noorlib.ir/author/5974/%D8%B1%D8%A7%D8%BA%D8%A8-%D8%A7%D8%B5%D9%81%D9%87%D8%A7%D9%86%DB%8C-%D8%AD%D8%B3%DB%8C%D9%86-%D8%A8%D9%86-%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF


4 

 

های  ایشان روش  .های پرورش اراده برای تحقق تربیت اخلاقی انجام شده استنسبت این امور با تربیت اخلاقی و روش

های سلبی تقویت و تربیت اراده از جمله روش   . کند تربیت اراده اخلاقی را به دو دسته سلبی و ایجابی تقسیم می

از واکش پایبندی به عبادات شرعی، و مهار برخی  از نیازهای سرشتی،  افتادن با شماری  های سرشتی  اخلاقی، در 

های ایجابی تقویت و تربیت اراده اخلاقی نیز شامل بخشش و گشاده دستی، برتافتن سختی، واداشتن روش  .هستند

ار،  خود به پایبندی به عهد و نذر و سوگند، برانگیختن اراده و رهایی آن از ناتوانی، خود تلقینی، آغاز نیرومندانه هر ک

 . شودتفکر، و توجه به سلامت جسم و اعصاب، می

در پژوهشی با عنوان »دخالت مربی در اختیار و اراده متربی و مساله استقلال تربیتی« در    (Razaqi, 2018)رزاقی  

تلاش برای شناخت دقیق سهم هر یک از مربی و متربی در فرایند تربیت و بدست آوردن تصویر درست از استقلال 

گیری متربی ندانسته و در این مرحله متربی در تربیت اسلامی است. ایشان استقلال را مداخله کننده در اصل تصمیم

بایست رشد یابد که متربی خود مهار  متربی ذاتا از استقلال برخوردار است. وی معتقد است اختیار انسان تا آنجا می

تربیت خویش را با اراده و اختیار به ولی الهی بسپارد. رزاقی این نوع از استقلال را که وابستگی انتخاب مربی را با  

 نامد. کند را استقلال متعالی میدر هر لحظه جمع میقدرت انتخاب 

به بررسی  «،  اراده و تربیت: بررسی رابطه پیچیده  ( در پژوهشی با عنوان »Smith & Jones, 2023) جونزاسمیت و

اراده یک   نتایج این پژوهش حاکی از آن است کهد.  نپردازشواهد تجربی و نظری در مورد رابطه بین اراده و تربیت می

د. از سوی دیگر شوآوری میزه، خودکنترلی، و تابهای مختلفی مانند انگیشامل مولفه که    چندوجهی استمفهوم  

اراده در کودکان و بزرگسالان  مینیز  تربیت   تقویت  به  از  تواند  استفاده  تربیتی مانند آموزش  روشبا  های مختلف 

ها معتقدند لزوم توجه به اراده در فرایند  آن  .دن هدف، و ارائه بازخورد مثبت کمک کنهای حل مسئله، تعییمهارت

تواند به موفقیت در یادگیری و زندگی کمک کند: افراد با اراده قوی در برابر  اراده قوی میتربیت آن است که وجود  

 .کنندشوند و برای رسیدن به اهداف خود تلاش میها تسلیم نمیچالش

« معتقدند  نقش اراده در تربیت اخلاقی( در پژوهشی با عنوان »Johnson & Brown, 2022)  جانسون و براون

درست ضرور انتخاب  برای  قوی  استاراده  می  .ی  قوی  اراده  با  وسوسه افراد  برابر  در  به  توانند  و  کنند  مقاومت  ها 

ها در مسیر تربیت اخلاقی صبر و استقامت داشته ها و چالشدر برابر سختی  و دهای اخلاقی خود پایبند باشنارزش 

 کنند. معرفی مییک عنصر اساسی در تربیت اخلاقی  را،  اراده قویلذا فراهم کردن تمهیدات لازم برای کسب    .باشند

تربیتی برای تقویت اراده و تربیت: مداخلات  ( نیز در پژوهش »Williams & Green, 2021)  ویلیامز و گرین 

مداخلات تربیتی مبتنی بر  عنوان  بههای حل مسئله، تعیین هدف، و خودتنظیمی  آموزش مهارت« ضمن معرفی  اراده

 پردازند. ها میبه معرفی هر یک از آن  ، تقویت اراده در کودکان و بزرگسالان آموزش برای

د یکی از نقاط ممیزه میان تربیت اسلامی و برخی مکاتب مانند  توانتبیین اراده در انسان و نقش آن در تربیت می

  .دانند که محکوم به جبر تاریخ هستندها افراد را تابع جامعه و ابزار تولید اقتصادى مىدانست؛ چرا که آنمارکسیسم  

تواند  از سوی دیگر اراده و تربیت دو عنصر کلیدی در رشد و بالندگی انسان هستند. درک رابطه بین این دو عنصر، می

اگر اثبات شود که انسان موجودی صاحب اراده است و مسئول رشد و  . به مربیان در تربیت نسلی توانمند کمک کند

اهمیت پیدا توان بر اساس آن بازمهندسی کرد، تقویت اراده نیز  تکامل خود است، فارغ از اینکه نظام تربیتی را می

 کند. می



5 

 

از اهل علم و دانش ممتاز و نمونه بوده    یاریبه شهادت بس  یاستاد مطهر  گاهیمعاصر، جا  یاسلام  شمندانیاند  انیدر م

و   شانیا  یانسجام نظام فکر  گر،یاز طرف د  .(Khomeini, 2006)  شده است  دی تأک  شانیآثار ا  یتمام   یو بر غنا

بر علت است که در پژوهش حاضر    دی روز شهادت اوست، مز  ادگاری   لم که روز مع  یبه نحو  تیو ترب  م یبا تعل  یارتباط و

مبتنی بر  از اراده  ارائه تبیینی  هدف  ، در گام اول با  پژوهش حاضررو،  از این.  ردیقرار گ  یمورد واکاور  شانیا  شهیاند

دوم، با  در گام  و    انجام شده استاساس اندیشه استاد مطهری    برنقش آن در تربیت  و تعیین  نظام فکری اسلامی،  

اهمیت به  انواع روش  اراده  تقویت  توجه  بیان  به  تربیت،  اندیشه  به مثابه غایت  اراده در  تربیت  مطهری    استادهای 

  .پرداخته شده است

 بندی شده است: با توجه به مراتب فوق، در تحقیق حاضر، سه سؤال به شرح زیر صورت

 چارچوب اراده در اندیشه شهید مطهری چیست؟( 1

 ؟ چگونه است( رابطه اراده و تربیت در اندیشه شهید مطهری 2

 های تقویت اراده در اندیشه شهید مطهری کدامند؟ روش( 3

  

 روش تحقیق

تحل نوع  از  حاضر  پژوهش  برا  یفیتوص-یل یروش  ا  یاست.  و   هیکل  ق،یتحق  ن یانجام  آراء  با  مرتبط  مراجع  و  منابع 

انجام نشده    یبردارقرار گرفته و نمونه  یمتن مورد بررس  لیبا روش تحل  یاستاد مطهر  یتیترب-ی فلسف  یهاشهیاند

منبع، اطلاعات   قیبا ذکر دق یبردارشیو با استفاده از ابزار ف یآورجمع  یاکتابخانه وهیبا ش ازیاست. اطلاعات مورد ن

مراحل، پاسخ    نیا  ی با ط  ت،یاند. در نهاقرار گرفته   ییمحتوا  یو مورد بررس  یبنددسته  یشده با نظم منطق  یگردآور

 شده است.  یبندو صورت نییبه سوالات پژوهش تب

 

 هایافته 

 چیستی اراده در اندیشه شهید مطهری 

 چارچوب اراده در اندیشه شهید مطهری چیست؟ . 1

 اراده انسان و علم الهی . 1.1

شود  شود و آنچه واقع نمىچه واقع مى»خداوند از ازل، از آن کنند که  چنین تقریر میشهید مطهری شبهه جبر را  

و هیچ حادثه است  باشدآگاه  پنهان  الهى  ازلى  علم  از  نیست که  نه    . اى  و  است  تغییرپذیر  نه  الهى  علم  از طرفى، 

داند با آنچه و نه ممکن است آنچه او از ازل مى  ...یعنى نه ممکن است عوض شود و صورت دیگر پیدا کند  ،پذیرخلاف

پس[ منطقاً باید چنین نتیجه گرفت: حوادث و کائنات جبراً و قهراً باید به نحوى   ... شود مخالف و مغایر باشد ]واقع مى

پاسخ این اشکال آن است که موضوع علم   «(Motahari, 2011b)واقع شوند که با علم الهى مطابقت داشته باشند 



6 

 

اگر درختی سبز باشد و من یا هر شخص دیگری که به سبزی آن درخت    .خدا، همان حقایق عینی موجود است

علم خدا نیز به هر چیز بر اساس حقیقت   .آگاهیم، بدین معنا نیست که آن درخت در سبز بودن خود مجبور است

علم خدا نیز به آن عمل، با همین ویژگی تعلق خواهد    ،اگر ویژگی عمل انسان، ارادی بودن آن باشد  .همان شیء است

»علم ازلى دخالتى ندارد در سلب آزادى و اختیار آنکه در نظام علمى و نظام عینى  ،  به تعبیر شهید مطهری  .گرفت

دخالتى ندارد در سلب اختیار و آزادى انسان به اینکه او را به معصیت یا اطاعت    ، مقرّر است که مختار و آزاد باشد

خداوند به  در واقع ممکن است انسان با اراده خود کاری را انجام دهد و  («.  Motahari, 2011b)کند  وادار و مجبور

تواند  داند و علم او نیز تغییرناپذیر است پس انسان نمیاینگونه نیست که چون خدا می  . عمل ارادی او علم داشته باشد

 .انسان اراده دارد و خدا نیز به اراده او آگاه است .اراده داشته باشد

 اراده انسان و اراده الهی . 1.2

اگر استاد مطهری در این باره معتقد است    ،معتقد به جبر باشد  تواند حقیقتانمیاشاره کرد که انسان  ابتدا باید  در  

الدین  سروده جلالکند و به  خلاف حالت وجدانى است که انسان در خودش احساس مى  ،اولاً  ،اختیار را نفى کنیم

 : مولوی

 3این دلیل اختیارست ای صنم    این که فردا این کنم یا آن کنم     

قانون، اخلاق، مجازات، بى    همه چیزهایى که در جامعه بشرى هست از قبیل تربیت،، ثانیاً اگر اختیار در کار نباشدو 

آن   توان میان اراده انسان و خدا جمع کرداین اشکال که چگونه می  منشأ .  ((Motahari, 2018  شوداساس مى

که اگر پذیرفته شود افعال انسان نیز شامل آن شده   ، است که یکی از قواعد اصل علیت، ضرورت علی و معلولی است

شود، به حکم ضرورت و وجوب و در یک نظام  طبق این اصل، هر چیزى که موجود شده و مى  .یابدو ضرورت می

،  بر این اساس  .(Motahari, 1996)  قرار گیردتواند مقابل آن  و هیچ چیز نمی  شده   قطعى و تخلّف ناپذیر موجود

آن وجود پیدا کرده است، پس وجودش ضروری    تامه  ، بدین معناست که علتشوداى که در عالم واقع مىهر حادثه

  .(Motahari, 2018)در طرف دیگر اگر علت تامه آن حادثه رخ ندهد، محال است که وجود پیدا کندبوده است و 

برای حل این   در ادامه  .اراده انسان را خارج از قانون علیبت تعریف کرد یا به جبرگرایی روی آورددر نتیجه یا باید  

 .پردازیماراده خدا در اندیشه شهید مطهری میدوگانه به نسبت اراده انسان با نظام علیت و 

 

 نظام علیت .  1.2.1

 طور که ذات آتش سوزاننده و آتش علت سوزاندن اشیاء است؛ اراده همان  ،شهید مطهری با پذیرش علیت معتقد است

از سوی دیگر، اراده در سلسله مراتب علیّ قرار دارد و لازمه    . داشتن هم ذاتی انسان و اعمال ارادی او معلول اراده است

ضرورت علی و معلولی با در نظر گرفتن علل و مقدمات مخصوص افعال ایشان    .پذیرش اراده، نفی اصل علیت نیست

و حرکات انسان را موید اختیار و آزادی انسان دانسته و انکار ضرورت علی و معلولی نسبت به افعال انسان را موجب  

برای نمونه شهید مطهری به آتش اشاره   .(Motahari, 1999b)دانندمحدودیت و سلب اختیار و آزادی انسان می

اش این »یا باید آتش نباشد و از همه خیراتى که بر آن مترتب است صرف نظر شود، یا اگر باشد لازمه  کنند که می

 

 مثنوی معنوی، دفتر پنجم.  3



7 

 

این، بحث نظام کلى    . است که اگر مصادف با هر ماده قابل احتراقى شود آن را احراق کند و لو جامه پیامبر باشد

یا اگر   ،یا باید انسان نباشد ،« همین قاعده در مورد اراده انسان هم صادق است(Motahari, 2020a)طبیعت است

تواند با عمل ارادی خود مثلا جلو گسترش آتش را بگیرد یا زره پیامبر را انسان، انسان باشد؛ صاحب اراده است و می

 . بدزدد

 

 اراده خدا .  1.2.2

این سلسله   .اما خود آن علت نیز مستقل نیست و خود، معلول علتی دیگر است  هر معلولی در عالم، دارای علتی است،

در نتجیه، شهید مطهری با وجود پذیرش    .العلل برسد  ت علخداوند سبحان به عنوان  کند تا به  علل ادامه پیدا می

همین مساله در قرآن نیز وجود دارد که در آن باوجود پذیرش   .داندها را نیز خدا مینظام علیت، علت همه علت

در این نگاه، هر اثری که در    . (Motahari, 2020a)دهداختیار انسان، همه چیز را به قضا و قدر الهی نسبت می

 بیان به    .طور که معلول علت مستقیم خود است؛ در طول آن علت، معلول به اراده الهی استدهد همانعالم رخ می

در تأثیر هم ندارند، موجودند به وجود او    در ذات ندارند استقلال  »همان طور که موجودات استقلال   ،شهید مطهری

 .«(Motahari, 2010c) و مؤثّرند به تأثیر او

»نظام به باور شهید مطهری،  .گیرداراده، مانند همه موجودات دیگر این عالم، ذیل قاعده علیت قرار میانسان صاحب 

عالم نظام اسباب و مسبّبات است، نظام علت و معلول است، به این معنا که از ذات واجب الوجود صادر اول صادر  

این    .طور هر علتى معلول خود را به دنبال داردشود، و به وسیله او صادر دوم و به وسیله او صادر سوم، و همینمى

انسان و اراده و اختیار انسان در همین نظام علت    .رسد به انسان و اراده انسانسلسله علل و معلولات ادامه دارد تا مى

مشیت الهی است اما انتساب هر چیز به اراده ، همه چیز تحت  « بدین ترتیب(Motahari, 2020a)و معلول است

اختیار و و    ،در نتیجه انتساب کارهای انسان به خداوند نیز از طریق انسان  .خداوند از مجرای سبب و علت آن است

 . پذیردصورت میاراده او 

 آزادی ارادهحدود .  1.3

اراده، ذاتی انسان است و    .نهایت نیست و به میزان محدودیت خود او محدود استروشن است که اراده انسان بی

موانعی بر سر  ، به عبارت دیگر .است هرچه انسان آزادتر باشد اراده او هم آزادتر و هرچه محدودتر، اراده نیز محدودتر

  . بگوییمتوان از اراده آزاد سخن  ها نشده باشیم نمیراه اعمال اراده انسان وجود دارد که تا وقتی موفق به رهایی از آن

امنیت   .2تربیت  . 1»موجودات زنده براى رشد و تکامل به سه چیز احتیاج دارند:  استاد مطهری بر این باور است که

در واقع رشد انسان در گرو سه مقدمه است: یکی وجود مقتضیات و عواملی که  «  (Motahari, 2011a)  آزادى  .3

و سوم سلب نشدن این دو شرط و باقی    ،دارنددیگر فقدان موانعی که او را از حرکت باز می  ،شوندموجب حرکت او می 

 . ماندن وجود عوامل و فقدان موانع

شود، اماّ در  هاى درونى واقع مىتأثیر محرکّات نفسانى و رغبتتحت انسان مانند حیوان  توان گفتبر این اساس می 

بدین معنا که اگر تمام عواملی که در انجام    .از یک نوع حرّیتى برخوردار استبوده و  مقابل آنها دست بسته و مسخّر ن

راه انجام یا ترک  و او را الزاما به عمل و حرکت وادار کند برای انسان فراهم باشد،  عمل غریزی حیوانات فراهم باشند 

تری باشد،  عقل قویمیان هر فردی دارای  این  در    .«(Motahari, 2011b)آن به واسطه عقل و اراده وی باز است



8 

 

جهت که انسان است،  »انسان ازآن   : معتقد استشهید مطهری    .امکان بیشتری برای عمل بر خلاف غریزه خود را دارد

  گذارد که صد درصد تابع عواملعلاوه بر قواى نباتى و احساسات حیوانى داراى قوّه عقل و اراده است؛ عقل و اراده نمى

خارجى باشد، مانند یک فلز و یک سنگ تابع حرکات دست یک صنعتگر باشد، مانند یک گیاه به هر دست که او را  

بپرورند بروید و مانند یک طوطى در پس آیینه او را نگه دارند و هرچه به او تلقین شود تکرار کند، بلکه یک نوع  

 ,Motahari)اى دارد که ممکن است با وجود همه عوامل خارجى کاملاً تحت تأثیر قرار نگیرداستقلال و حرّیت اراده

2007a )  »  تحریک    و عقل، اراده انسانی راکرده  خیالات و حواس انسان، شهوات و غرایز حیوانی را تحریک  در نتیجه

 . کند می

 اراده در تربیت 

 ؟ چگونه استرابطه اراده و تربیت در اندیشه شهید مطهری . 2

  اراده و امکان تربیت، اراده عامل تربیت و اراده غایت تربیت   ،از سه جهت با بحث »تربیت« مرتبط است  حداقل»اراده«  

 .پردازیمکه در ادامه به شرح هر یک می

 اراده و امکان تربیت .  2.1

گیرد و آن اینکه مسأله جبر و اختیار از نظر تربیت و اخلاق از جنبه خاصى مورد مطالعه قرار مىاز نظر شهید مطهری  

هاى اخلاقى با همه اختلافاتى که  آیا سجایا و ملکات روحى انسان قابل تغییر و تبدیل هست یا نیست؟ تمام سیستم»

  اند و آن اینکه سجایا و ملکاتاز لحاظ هدف و وسیله با یکدیگر دارند یک مطلب را به عنوان اصل مسلمّ پذیرفته

اگر این اصل « (Motahari, 1997)روحى انسان قابل تغییر است و ممکن است »عادت« جاى »طبیعت« را بگیرد

زیرا کسی که مقهور و مجبور    ، توانیم از تربیت سخن بگوییمرا نپذیرفته و اراده انسانی را نادیده بگیریم اساساً نمی

انسان موجودی است که   در باور شهید مطهری  .ای ندارد قابل تربیت نیستطبیعت و عادت است و از خود هیچ اراده

با توجه به اراده ذاتی  انسان  در نتیجه  «  (Motahari, 1999b)بایست با اختیار و آزادی خود راه کمال را بپیماید می

داند، اول اینکه در طبیعت  استاد مطهری تربیت و اصلاح بشر را بر دو فکر اساسی متوقف می .قابل تربیت استخود، 

کندبشر حق  انتخاب  خود  بتواند  و  باشد  مختار  و  آزاد  بشر  اینکه  دوم  و  باشد،  داشته  وجود   ,Motahari)گرایی 

2020b) . 

 اراده، عامل تربیت.  2.2

توان هر تغییری  نمی  .خورد که رشد و تکامل انسان، محصول اراده انسانی او باشدرقم می  زمانیحقیقت تربیت تنها  

البته این سخن به معنای نادیده انگاشتن    .تربیت واقعی نامید را    دهدمیرا که بدون سعی و اراده خود انسان در او رخ  

سازی را برای رشد واقعی انسان  سازی و زمینهبلکه مراد آن است که امور دیگر، نقش مقدمه  ،تأثیر عوامل دیگر نیست

»عوامل محیط که شامل عوامل تاریخى   ، کند شهید مطهری نقش اراده را در برابر سایر عوامل اینطور بیان می .دارند

اى در ساختمان روح انسان دارند ولى بدون شک یکى از آن  العادهگذشته و عوامل حاضر است همه نقش مهم و فوق 

العاده بگذارد، اراده و خواست خود انسان تواند اثر فوق عوامل و بلکه مهمترین آن عوامل که این عامل در آن عوامل مى

و    ،ها، عزم و اراده انسانی باشددر واقع تنها اموری ارزش تربیتی دارند که خاستگاه آن «(Motahari, 2013) است

شرایط محیطی   .کند که نتیجه عمل ارادی او باشندبه عبارت دیگر جایگاه حقیقی فرد را تنها آن تغییراتی تعیین می

توان از تربیت انسانی سخن گفت و تنها زمانی  اما در صورتی می  ،و عوامل بیرونی روی گیاهان و حیوانات نیز مؤثرند



9 

 

یابند که این عوامل تغییر، ذیل مدیریت »اراده« و بعد انسانی او قرار تغییرات شخصیتی هر کس ارزش انسانی می

 . کننده آن باشندگرفته یا تقویت

»انسان   مطهری بر این باور است که، شهید  حیوانات و نباتاتانسان و    حیاتدر تفاوت بین مسیر طی شده در طول  

که[ به حکم عقل و اراده و تشخیص خود، یک راه براى تکامل دارد که این  ...اى رسیده ]در خلقت خودش به مرحله 

کند که طبیعت جبرا او [ ولى حیوان همان تکاملى را طى مى...راه معلول رسیدن انسان به مرحله تعقل و ]اراده است

در  «  (Motahari, 2021)گونه آگاهى به تکامل خود نداردرا در مسیر آن تکامل واداشته است و خودش هم هیچ

گیرد، اما از طرف دیگر  های خود شود، در اختیار یک نیروی خارجی قرار می، به هر اندازه که انسان تسلیم میلنتیجه

« (Motahari, 2013) است که مظهر شخصیت واقعی انسان و از نیروهای درونی هستند  این نیروی عقل و اراده

با اذعان به احتیاج انسان به مربی به عنوان هادی و راهنمای ساخت وجود او بر این باور است که    شهید مطهری

بلکه انسان    .انسان مانند فلز یا سنگ قیمتی نیست که تمام آرایش و پیرایش آن را از صنعتگر)مربی( طلب کنیم

خودش تصمیمی را اتخاذ نکند،  گیرنده است و مادامی که  خودش اندیشمند و تصمیمموجودی است که در نهایت  

 . (Motahari, 2007a)تصمیم دیگران درباره او کافی نیست

بر برای نمونه شهید مطهری    .پذیر نیستتربیت انسان باید ارادی باشد و اساسا تربیت واقعی بدون آزادی اراده امکان  

توان از زور و شلاق  ها دوری کنند، نمیاین باور است که برای اینکه بخواهیم مردم فضائل را پذیرفته و از پلیدی

کند و  به همین دلیل است که خداوند سبحان نیز انسان را جبرا هدایت نمی.  (Motahari, 2014)استفاده کرد

اساسا این راه را جز با اختیار  رسد، چرا که  حتی اگر فردی جبرا در مسیر هدایت قرار گرفت نیز به سر مقصد لازم نمی

»اگر آزادى نباشد    به باور شهید مطهری  .شودمی  مشخصجا نقش مهم آزادی در تربیت  از این  .توان طی کرد نمی

را طورى خلق کرده است که به کمال خودش از راه آزادى و انتخاب    خدا انسان  .تواند به هیچ کمالى برسدنمى  انسان

همین   .راه کمال غیر از اینکه قدم انسان با اختیار و آزادى باشد، ممکن نیست جور دیگرى طى شود  .و اختیار برسد

 «(Motahari, 2006a). قدر که اجبار آمد، دیگر این راه نرفتنى است

 اراده، غایت تربیت .  2.3

حتی اگر    ،نیستهر نوع تربیتی که ثمره آن ضعیف شدن اراده انسان باشد مورد پذیرش  در اندیشه شهید مطهری  

در واقع معیار تربیت، رفتارهای ظاهری    .در ظاهر هیچ اشکالی در آن نباشد  ظواهر رفتاری فرد قابل قبول بوده و

دانسته و بر این  شهید مطهری پایه اخلاق را اراده قوی و نیرومند انسان   .بلکه اراده عقلانی آزاد است ، مناسب نیست

با    فردیاگر  در نتیجه    (Motahari, 2002).شهوت، عات و طبیعت او غالب باشدباور است که اراده انسان باید بر  

توان نمی  ،کردهمجبور به بروز رفتارهای خاص انسانی    -سازیمانند شرطی  - کنند  هایی که حیوانات را تربیت میروش

چرا که ظهور و بروز چنین رفتارهایی برخاسته از عقلانیت و اراده نبوده بلکه تضعیف    .عای تربیت انسانی داشتاد

   .کننده آن است

معرفت و نیت عقلانی معطوف به هدف و اراده منبعث از آن است که معیار فعل اخلاقی است    شهید مطهریدر نگاه   

العملى که اندیشه و نیّت و عقیده را اصیل   ت»تفکر اصال  بر این اساس  .و رفتارهای ظاهری صرف، ارزش چندانی ندارد

از نظر قرآن،    ...شمارد و تحت عنوان عینیّت و ذهنیّت صرفاً ارزش مقدّمى برایش قائل است، یک تفکر مادى استنمى

دارد  روح ما با هر عمل اختیارى، از قوّه بسوى فعلیّت گام بر مى  ،شخصیّت واقعى ما و من حقیقى ما همان روح ماست

شود و  این آثار و ملکات جزء شخصیت ما مى  ،کندو هدف و مقصود خود کسب مى  و اثر و خاصیتى متناسب با اراده

ای جدید  مجددا در همان عوالم، اراده«  (Motahari, 2011c).بردما را به عالمى متناسب خود از عوالم وجود مى



10 

 

شود و این رفت و برگشت تا پایان عمر ادامه گیرد و عمل اختیاری دیگری در سطحی بالاتر از آن ناشی میشکل می

اراده نیز منشأ عمل و    از طرفی   . آیدآن نیز به حساب میدر این مدار، عمل نتیجه اراده است و تقویت کننده    .دارد

که گفته شد، باید توجه داشت که مرحله قبل از اراده، اندیشه عقلانی است و  البته چنان  .است  شده از عمل  شکوفا

 . بعد نظری نیز در این چرخه جایگاهی مهم دارد

 

 های تربیت اراده روش

 ؟ های تقویت اراده در اندیشه شهید مطهری کدامندروش. 3

وجود انسان، تقویت تفکر بوده و هدف تربیت بعد گرایشی او تقویت    غایت تربیت بعد نظری  با پذیرش این نکته که

فراوان میروش  ،   (Motahari, 2007a)اراده است اهمیتی  این دو هدف  به  این    .یابد های رسیدن  به  بخشدر   ،

هستند که اراده را    هایی آن دسته از روشهای ایجابی  روش  . های ایجابی و سلبی تقویت اراده خواهیم پرداختروش

در  آنها علیرغم کارکردهای مهم تربیتی  ممکن است  های تربیتی هستند که  های سلبی روشو روش ،کنند می  ترقوی

 . شوندوی موجب تضعیف اراده ، ساحات دیگر انسان

کنند  تربیت ایجاد میها آفاتی را در  های ایجابی وجود دارد آن است که برخی از این روش ای که در مورد روش نکته

های سلبی نیز باید گفت اگرچه با  در مورد روش  .شودهای غیر قابل توصیه یاد میها با عنوان روشکه گاهی از آن

اما اگر بتوان با تدابیری این تأثیرات منفی را از بین برد،    ، ها پرهیز کردتوجه به اهمیت اراده در تربیت باید از آن

و   شرح دادههای قابل توصیه و غیر قابل توصیه تقویت اراده را ابتدا روش ادامهدر  . ها وجود داردامکان استفاده از آن

   .های سلبی خواهیم پرداختسپس به روش

 های ایجابی روش. 3.1

هایی که  بر این اساس همه روش  (Motahari, 1999b)شودمعتقد است که اراده با تقوا تقویت میشهید مطهری  

های گوناگونی برای رسیدن به این هدف بیان  البته روش  .تقوا خلاصه کردتوان در  برای تقویت اراده وجود دارد را می

های  در ادامه به بیان روش  .یا امکان توصیه آنها وجود ندارد  ها یا مصداقی از مصادیق تقوا هستند ولی همه آن  ، شده

 . پردازیمقابل توصیه و غیر قابل توصیه ایجابی می

 های قابل توصیهروش. 3.1.1

 تقوا 

  این مساله،   .»خود نگهدارى« است  تقواى از معاصى در واقع   بر این اساس  .به معنای نگهداری است  »وقَْى« تقوا از ماده  

انسان بتواند خود بر خود و  که  بدین معنا    . کنندمى  یک حالت روحى و معنوى است که از آن تعبیر به تسلط بر نفس 

هایش تسلط داشته باشد به طورى که بتواند خودش خودش را  ها و هوسدر واقع اراده و عقل و ایمانش بر خواهش

 ه انسان خود بر خود مسلط باشدآن است کاساس تربیت دینى  تقوا نام داشته ونگه دارد، این نیروى خود نگهدارى 

(Motahari, 1997b) .  گیری و گریز  به عبارت دیگر، تقوا حریت از انواع بندگی و بردگی است و نه پرهیز و کناره

 . مختلف مسائل از



11 

 

هایی از آن را در مکاتب  توان رگهو می  توان یک مفهوم صرفا دینی و اسلامی تلقی کرد ا این توضیح، تقوا را نمیب

خواهد تحت  هر فردی دانسته که می  شهید مطهری در معنای عام کلمه تقوا را لازمه زندگی   .غیرمذهبی نیز یافت

که منشأ   روحی استتقوا نیرویى  .  (Motahari, 2007b)اصول معینى پیروى نمایدفرمان عقل زندگی کرده و از  

هاى  ها و آلودگیهاى معنوى و فوق حیوانى، و گریز از پستی، کشش به سوى ارزش شودمیها و گریزهایى  کشش

 . (Motahari, 2006c) مادى

و اساسا کسانی توسط ادیان الهی هدایت    ، این نیروی روحی ممکن است در هر کس با هر دینی وجود داشته باشد

کند، قرب الهی است آن جهتی که تقوای اسلامی انتخاب میاما    .شوند که چنین نیرویی در روح خود داشته باشندمی

اسلام برای رسیدن به   . کندو شخص متقی همواره آن هدف را در نظر داشته و به سوی خدایی شدن حرکت می

هایی برای عبودیت و آیین   چنینو هم  ،چنین هدفی، دستوراتی برای مسلط شدن بر غرایز در امور زندگی دنیوی

 .اشاره خواهیم کردهایی از این دستورات تربیتی را نمونه ادامهدر  .ارائه کرده است پیوستن به قادر مطلق

 دستورهای عبادی الف( 

متصل شدن به خدا و کنده شدن از طبیعت و حیوانیت    ،دستوراتی که در قالب عبادات در دین ذکر شده   تمامی هدف  

 و کسب مالکیّت بر نفس و آزادى   رورش ارادهپ   های اسلامی و سایر تعلیمات اسلامی،مبنای بسیاری از عبادت  .است

بزرگ و   عامل انعبادت واقعى براى عبادتگر ،از این رو .(Motahari, 2019)ها استمعنوى از حکومت مطلقه میل 

همه دستورات دینی مبتنی بر حکمت و هدفی    (Motahari, 2010b).آنها استو پرورش روحى    اساسى تربیت

شان فرامین خاصی را برای رسیدن  ها از اسارت دنیا و آزادی ارادهها و رها شدن آناست و خداوند برای تربیت انسان 

اراده شده و استقامت    موجب تقویتکه   به روزه اشاره کردتوان  می  نمونهبرای    .ارسال فرموده استبه مقام قرب الهی  

نیرو برابر  در  مقاومت  مضاعف میو  را  اراده  و  عزم  نظر شهید    در  (Motahari, 2007a). کندهای ضعیف کننده 

  خواهد افرادى را تربیت مند به تربیت خودش و فرزندانش به تربیت اسلامى است و یا مىمطهری »اگر انسان علاقه 

اهمیت بدهد عبادت  نیایش، دعا و  به مسئله  باید  واقعا  باور  «    (Motahari, 2003)کند،  به طور کلی   ایشاندر 

ها و قواى وهمیّه و خیالیّه است که در اثر تکرار و عادت دادن به حضور در  »عبادت از نظر اهل معرفت، ورزش همّت

محضر حق، همواره آنها را از توجهّ به مسائل مربوط به طبیعت و مادّه به سوى تصوّرات ملکوتى بکشاند و در نتیجه،  

کند که در    وقت اراده  این قوا تسلیم »سرّ ضمیر« و فطرت خداجویى انسان گردند و مطیع او شوند به حدّى که هر

پى جلب جلوه حق برآید، این قوا در جهت خلاف فعّالیّت نکنند و کشمکش درونى میان دو میل علوى و سفلى ایجاد  

 .« (Motahari, 2017)نشود و »سرّ باطن« بدون مزاحمت اینها از باطن کسب اشراق نماید

 دستورهای زیستیب( 

ای باید همه زندگی را به گونه   ،اگر بپذیریم که تقوا و تقویت اراده، یک هدف تربیتی است( عدم دلبستگی به دنیا:  1

آوریم،  مال و ثروتی به دست می  زمانی که  برای نمونه  .مدیریت کنیم که این حقیقت را در خود و دیگران ایجاد نماییم 

های  یکی از روش   .و امکان تعالی را از ما سلب کند  بکشاندنباید اجازه دهیم که چسبندگی آن، ما را به سوی دنیا  

 ,Motahari).تطهیر و تربیت است  توان گفت این کار یک عاملو به همین سبب می  ،این امر، صدقه و زکات است

1999a)    مند کردن روابط اقتصادی و  که در صدد قاعده  ...قوانین مالی اسلام و توجه به مکاسب محرمه و تمامی

شود عقل و اراده  این کار موجب می  .اندهستند نیز چنینالعنان در بعد غریزی  پرهیز دادن انسان از چریدن مطلق

 .انسان اسیر دنیای طبیعی نشده و از ادامه حرکت معنوی خود باز نایستد



12 

 

درباره   حتی  دنیا،  به  وابستگی  عدم  داردرویکرد  وجود  نیز  زندگی  در  می  . تعیین محل  مهمی  نقش  محیط،  دانیم 

  . بر اراده انسان غلبه کند  ،اما نباید اجازه دهیم این نقش مهم، تبدیل به جبر شده  ،گیری شخصیت انسان داردشکل

ان روح  شدن  زبون  و  ضعیف  موجب  را  کشور  و  شهر  روستا،  از  اعم  مکان،  یک  در  ایستایی  مطهری  سان شهید 

یکی از دستورات تربیتی اسلام که موجب پختگی روح و تقویت اراده   از این جهت،  (Motahari, 2011a)داند می

بستگی به دنیا مخالف است و این عدم مهاجرت به ویژه برای  اسلام با هرگونه دل  .شود مسافرت و مهاجرت استمی

 . از این رو یکی از وظایف مهم اسلامی هجرت است  .تر استکند خطرناککسی که در جامعه غیر مسلمان زندگی می

اى  وقتى ملائکه عده  ...»انسان نباید اسیر و زبون محیط خود باشدفرماید:  می  محیط و هجرت  شهید مطهری درباره 

طور است؟! جواب  پرسند: چرا اینمى  .بینند پرونده آنها بسیار تاریک و سیاه و پلید استکنند، مىرا قبض روح مى

رسید، جبر محیط  کردیم که دستمان به جایى نمىاى مردم بیچاره بودیم، در محیطى زندگى مىدهند: ما عدهمى

  . اینها عذر یک درخت است   .گویند: اینها براى انسان عذر نیستملائکه مى  .بافندداد، و از این مهملات مىاجازه نمى

حیوان خود را به خاک   ...حتى حیوانات چنین اسارتى را ندارند  ...تواند از جاى خود حرکت کنددرخت است که نمى

 «   (Motahari, 2011a).بنددو گل و سنگ نمى

هم تربیت را مقدم بر کار دانسته دانند و  های سازنده انسان مینقش کار را از مهمترین نقش شهید مطهری  ( کار:  2

در این تعبیر   . بدین معنا که این دو هم علت یکدیگر و هم معلول یکدیگر هستند  .داند و هم کار را بر تربیت مقدم می

کار،  .    (Motahari, 2003)هم انسان سازنده و خالق کار خودش است و هم کار خالق و آفریننده روح انسان است

ای  و این درست نیست که آن را تنها به چشم وسیله  ،گیری شخصیت انسان استیک روش تربیتی و وسیله شکل

محترم و دیگران  کار موجب افزایش عزت و شخصیت انسان است و انسان را در نظر خودش    . برای معاش بنگریم

به همین دلیل کار در اسلام مورد احترام    .کندیعنی حس احترام به ذات و اعتماد به شخصیت در او ایجاد می  .کند می

های شیطانی  کند دیگر مجالی برای فعالیت قوه خیال و هوساز طرف دیگر، وقتی انسان کار می  . و شایسته تکریم است

دادن فکر انسان به منظم  ، کار موجب عادت  همچنین  .ضعف اراده را در وی فراهم نمایند ماند که موجبات  باقی نمی

کار و فعالیت و به مصرف رسیدن درست   این،علاوه بر    .استشخصیت انسان    شود که یکی از اصولمیکار کردن  

بیکارى موجب کدورت و تاریک شدن  همانطور که  دهد،  هاى ذخیره بدن به روح صفا و به دل نرمى و خشوع مىانرژی 

 (Motahari, 2007a).شودمیروح و موجب قساوت و سختى دل 

 های غیرقابل توصیهروش.  3.1.2

البته   .کس توصیه کردتوان همیشه و برای همههای تقویت اراده را به دلیل تأثیرات منفی احتمالی نمیبرخی روش

با واکنش درستی مواجه  گاهی این امور به صورت ناخواسته برای انسان پیش می   شوند آید که در این حالت اگر 

های آن حداقلی است یا حتی بدون آثار منفی و بسیار پرفایده  در مواردی نیز آسیبب   . موجب رشد اراده خواهد شد

 . کنیماشاره میها به دو مورد از این روش ادامهدر  . استقبال کرد آنهااست و باید از 

 ریاضت و مصیبت.  3.1.2.1

تبی از هستی بیشتر  ها محرک عزم و اراده و تقویت کننده روح انسان است و تسلط و تأثیر او را بر مراشدائد و سختی

را برای خود پیش بیاور و در برابر آن صبر کن    پدرتوان به کسی توصیه کرد که مصیبتی مانند مرگ  اما نمی  .کند می

ها و شدائد  بسیاری از کمالات هستند که جز با مواجه با سختی  (Motahari, 1999a).  تا این صبر موجب رشد شود

که به طور کلی طبع انسان خواستار آسایش است توضیح آن   (Motahari, 2022).شودبا آنها حاصل نمیو تصادم  

از سوی دیگر رفاه مادی ممکن است موجب   .امور ملکوتی دشوار خواهد بودو اگر غریزه تأمین نشود رسیدگی به  



13 

 

به تجربه    آنچهدر این میان،    .شودبستگی به دنیا و فراموشی بعد روحانی و معنوی عالم شده و مانع از رشد فطری  دل

نسبت به    ، اندهای مادی موفق به رشد معنوی شدهمشاهده شده آن است که معمولا تعداد کسانی که در مضیقه

ها معمولا زمینه بهتری را نسبت به رفاه و راحتی در نتیجه از منظر تربیتی، شداید و سختی  .زدگان بیشتر استرفاه

تکالیف گوناگون بر خلاف طبع آسایش طلب انسان، غرور و تکبر را از دلشان    کند زیرابرای رشد انسان محقق می

 (Motahari, 2022)دهد عبودیت خدا عادت میبیرون کرده و نفوس افراد را به 

تر و حوزه اثری کنند تا روحی قویهای گوناگونی را به خود تحمیل میقانون ریاضت  اینکسانی که بر اساس  بنابراین  

گیرد  هایی قرار میهایی که مبنای چنین ریاضتها و زمینهیکی از نیت  .بیشتر در عالم بیابند مورد تأیید اسلام نیستند

هایى که به  جهان بینى  .اندنگرانه نسبت به عالم شکل گرفتهبینی منفیرویکردهای تربیتی است که بر اساس جهان

بعضی    (Motahari, 1999a)دانندو زندگى را رنج و سعادت را در خلاص از این رنج مىبوده    هستى و حیات بدبین

تا با قدرت روحی بیشتر بهره   آوردهبه جسم خود فشار    ،دیگر نیز بر اساس حب دنیا و یافتن قدرت بیشتر در آن

اینان حتی ممکن است با جنیان و شیاطین نیز برای این کار ارتباط برقرار کنند و    .تری از دنیا داشته باشند فراوان 

آسایی  طلبی و تناما رفاه  ، اگرچه بسیاری از مصادیق رنج تحمیلی مورد تأیید دین نیست  .های خود را دنبال نمایند نیت

های تربیتی باید عدالت و توازن رعایت  در این مورد نیز مانند همه روش   .نیز مطلوب نیست و نتایج منفی تربیتی دارد

نه نازپروردگی ناشی از وفور نعمت مطلوب است و نه ذلت و   .میزان محنت و نعمت به خوبی مدیریت شود  و  ،شده

دار و متنعم به موجب وضع و حال خود  »طبقه برخور  به بیان شهید مطهری،  .زبونی برخاسته از محرومیت و رنج

گردد و طبقه محروم داراى نوعى دیگر از اخلاق و هیچ کدام اخلاق متعادل و انسانى نخواهند داراى نوعى اخلاق مى

اى است ازخودراضى، مغرور، خودپسند، لوس و ننر، بیکار و  طبقه برخوردار در این اجتماعات معمولاً طبقه  .داشت

اما طبقه محروم در این گونه   ... بیکاره، ترسو، کم حوصله، کم مقاومت، نازپرورده، زودرنج، اسراف و تبذیر کن، عیاش

توز، ناراضى، بدخواه، انتقامجو، معتقد به شانس و تصادف، منکر نظم و عدل در  اى است بدبین، کینه اجتماعات طبقه 

 «(Motahari, 2006b)جهان

 و دلبستگی  عشق.  3.1.2.2

از   »عشق و در نظر شهید مطهری،    .گیری شخصیت انسان محبت استهای شکلترین روش بهترین و آسان یکی 

از نظر قواى ادراکى    .کند طور کلى قواى خفته را بیدار و استعدادهاى پنهان را آشکار مىمحبت نیرویى است که به

صفات رذیله ناشى از خودخواهى و یا سردى   . کندمى  و همت را تقویت از نظر قواى احساسى اراده . الهام بخش است

میان مىو بى از  را  عجب  تکبر،  تنبلى،  امساک، جبن،  بخل،  قبیل  از  ناگفته  (Motahari, 1999a)بردحرارتى   »

در رویکرد توحیدی به عنوان   آنچه  .ها را به یک چشم نگریستتوان همه محبتپیداست که در تربیت اسلامی نمی

بر اساس نظریه فطرت، »معشوق حقیقى انسان ذات مقدّس بارى   .ابزار رشد و تربیت توصیه شده عشق الهی است

تعالى است و به هر چیز دیگرى هرگاه عشق روحانى پیدا کند، این، زنده شدن همان عشق حقیقى است و عشق به  

اس  ذات حقّ پیدا شده  این صورت  به  را می  . «  (Motahari, 2010a)تاست که  خواهد که  انسان کمال مطلق 

  .شود چون ظهور اوستخداست و به همین دلیل هرجا هر کمالی مشاهده کند عاشق آن می

  ،اگر این حرکت و این عشق به سوی خدا باشد مورد تأکید تربیت دینی است .عشق محرک انسان برای حرکت است

ایمان نیز نوعى  بوده و  دین از مقوله عشق و محبت  ،  به عبارت دیگر  .و در غیر این صورت ابتدائاً مورد توصیه نیست

این در حالی است   .های مادی تفاوت دارداما ریشه آن با عشق  ،حقیقت اسلام عشق و ایمان الهی است  .عشق است

هاى دیگر همه خیالى و  عشقایشان    .یک عشق بیشتر وجود ندارد و آن عشق جنسى استگرایان  مادیکه از نظر  



14 

 

ویل دورانت نیز عشق معنوى را   .و به عقیده فروید تلطیف شده و تغییر مجرا داده عشق جنسى استدانسته  لفظى  

 (Motahari, 1999a)داند ولى مدعى است که تغییر کیفیت داده استاز ریشه جنسى مى

 های سلبی روش.  3.2

ممکن است موجب تضعیف    ،های گوناگون دارندهای تربیتی، علیرغم دستاوردهای ملموسی که در حوزهبرخی از روش 

ای مورد استفاده  یا به گونه  ،در چنین شرایطی با توجه به اهمیت اراده در تربیت، یا باید کنار گذاشته شوند  .اراده شوند

 . شودها اشاره میبه دو نمونه از این روش ادامهدر  .قرار گیرند که ما را دچار این آفت نکنند

 عادت سازی. 3.2.1

تر اراده و عقلانیت او اسیرتر و در نتیجه تربیتش ضعیف  ،غایت تربیت، آزادی اراده است و هرچه انسان معتادتر باشد

»به هر  به بیان شهید مطهری،    .شود عادت استپس یکی از مواردی که موجب ضعف اراده انسان می   .خواهد بود

اندازه که انسان  اندازه که انسان بیشتر به اشیاء عادت داشته باشد، بیشتر به آنها بسته است و اسیر آنهاست، و به هر 

حالا تنها چاى و سیگار نیست، تنها تریاک نیست؛ ممکن است آدمى عادت کرده باشد که    . اسیر باشد آزادى ندارد

چنین آدمى اگر یک وقت در شرایطى قرار بگیرد که بخواهد روى   .همیشه روى تشک و متّکاى بسیار نرم بخوابد

 «  (Motahari, 2010b)برد؛ او دیگر فلج استفرش یا زمین خالى بخوابد ابداً خوابش نمى

عادت    شهید مطهری  .شوداش اسیر آن میگیرد و اراده کند، عقلش تابع آن قرار میوقتی انسان به چیزی عادت می

اما »در میان نیروهاى حاکم بر وجود انسان شاید هیچ  داند  نمیکند  تنها نیرویی که عقل و اراده را تضعیف میرا  

کند انجام  انسان بسیارى از کارها را به حکم نیروى عقل و چون عقلش درک مى  .نیرویى به اندازه عادت قوى نیست

برخى کارهاى دیگر را   .دهد برخى کارها را به حکم نیروى مذهب و چون دینش به او دستور داده انجام مى  . دهدمى

انجام مى یا فردى(  اجتماعى  تقلید جامعه )عادت  عادت و  را بشکافد    ... دهدبه حکم  انسان روحیه مردم  وقتى که 

وقت عادات، عقل انسان را هم تحت تأثیر قرار آن   .بیند آنچه که حکومت بیشترى بر روحیه مردم دارد عادات استمى

استخدام مىمى عادتش  توجیه  براى  را  عقلش  یعنى  استخدام   .کنددهد،  عادتش  توجیه  براى  را هم  مذهب  حتى 

 «  (Motahari, 1998)کند مى

ها باشد و در مسیر حرکت انسان باید با اراده خود به طور مداوم در حال ساختن عادات خوب و گذر کردن از آن 

شوند ای از عادات که توسط انسان و با اراده خود او ساخته میشهید مطهری دسته   .تربیتی، اجازه توقف به خود ندهد 

چه از نظر ایشان مورد پذیرش نیست عادات انفعالی است که »تحت  اما آن  . نامدها را عادات فعلی میرا تأیید کرده آن

خواهد این شود، یعنى انسان همیشه مىتأثیر یک عامل بیرونى است، مثل اینکه سیگار کشیدن براى انسان عادت مى

کند، و  مى  کند و انسان را اسیر خودعادات انفعالى معمولاً حالت انس براى انسان ایجاد مى  .دود سیگار به او برسد 

این عادات[ در هر موردى بد است ولى عادات  ...]  .ها به آن معنى که قبلاً ذکر شد غالبا عادات انفعالى استپرورىتن

البته ممکن است به دلیل دیگرى بد باشد ولى به دلیل    .شود به دلیل اینکه عادت است گفت بد استفعلى را که نمى

 «  (Motahari, 2003).توان گفت بد استاینکه عادت است نمى

 تقلید . 3.2.2

توان دو نوع تقلید را در نظر داشت، اولین نوع به معنای تبعیت از عرف و عادت قومی و سنن آباء و  به طور کلی می

این گونه تقلید مولود از دست دادن تعقل و بیدار نبودن و اسیر بودن و محکوم بودن و غیر مستقل   .اجدادی است



15 

 

این نوع همان است که فردی از   .دومین نوع تقلید، مولود ضعف نفس و عدم کرامت شخصیت است .استبودن عقل 

  .کنددلیل قبول میکند یا ملتی اداب ملت دیگر را بیفرد دیگر در راه رفتن یا سخن گفتن و لباس پوشیدن تقلید می

در مورد نوع و    «4أَ وَ لَوْ کانَ آباؤُهُمْ لا یَعْقِلُونَ شَیْئاً وَ لا یَهْتدَُونَ »  فرماید قرآن درباره آن مییک تقلید آن است که  

دو منشأ دارد و باید از   که، و این دو گونه تقلید است  «5قُلْ إِنَّ الْخاسِرِینَ الَّذِینَ خَسِرُوا أَنْفُسَهمُْدیگر می فرماید: »

تواند به سه دسته تقلید از تقلید از نظر مرجع آن نیز می  .(Motahari, 1999a)این جهت مورد توجه قرار گیرد

تقلید از اکثریت تقسیم کرد که هر یک از آنها به نوعی در قرآن مورد بحث قرار مندان و  گذشتگان، تقلید از قدرت

است تقلید  .گرفته  نوع  از  رفت  برون  قرآن  راه  استها در  بیان شده  عقلانی  قوه  تقویت  و  به خرد ورزی  آوری    رو 

.(Motahari, 2003) 

 

 های تقویت ارادهشیوه  .1نمودار

 

 گیری نتیجه

پرداختن به فرایند تربیت به آن توجه داشت، امکان تربیت است و این مهم  بایست پیش از  میاز اولین مباحثی که  

پذیر معرفی کرد که او را توان انسان را موجودی تربیت تنها در صورتی می  .اراده ممکن نیستبدون توجه به بحث  

های  اراده اما از جنبه   .معناستاراده باشد، سخن گفتن از تربیت او بیاگر انسان موجودی مجبور و بی  .دارای اراده بدانیم

عامل اصلی رشد و از سوی دیگر هدف و غایت آن توان از یک سو  اراده را می  .دیگری نیز در تربیت قابل بحث است

هر تغییری   .ترین این عوامل اراده استگیری شخصیت انسان مؤثر است، اما مهماگرچه عوامل فراوانی در شکل  .نامید 

از طرفی اراده، معیار    . توان آن را تربیت حقیقی دانستدهد اگر بدون دخالت اراده باشد نمیکه در انسان رخ می

توان هدف تربیت را تقویت اراده و از این جهت می  .تر استتر باشد، با ارادهیافتهسان تربیتانسانیت است و هرچه ان

 .گسترش تأثیر و تسلط او در عالم دانست

 

 (170)البقره؛ باشند   نیافته راه راستی و حق  به   هرگز و بوده نادان و  عقلبی  پدران آن  چه گر باشند  پدران تابع آنها بایست آیا 4

 ( 15)زمر؛ اند داده دست از قیامت روز در را بستگانشان  و خویش وجود سرمایه که آنانند  واقعی زیانکاران: بگو 5



16 

 

یکی از موضوعات مهم در اندیشه شهید مطهری به عنوان یک فیلسوف و متکلم مسلمان، تعریف حدود و ثغور اراده 

از مسائل مهم در باب اراده، مشخص کردن نسبت اراده با علم الهی است. شهید مطهری معتقد است  در اسلام است. 

علم خدا نیز به هر چیز بر اساس حقیقت همان شیء است.  ، لذا  موضوع علم خدا، همان حقایق عینی موجود است

گونه و ایناگر ویژگی عمل انسان، ارادی بودن آن باشد، علم خدا نیز به آن عمل، با همین ویژگی تعلق خواهد گرفت.  

های مهم در بحث اراده، وند موجب سلب اراده از آدمی نیست. یکی دیگر از مولفهاست که تغییرناپذیر بودن علم خدا

اراده نیز خارج از نظام علیت نیست بدین گونه که    اده انسان و اراده الهی است. شهید مطهری معتقد استنسبت ار

  ، دمه. با این مقآن وجود پیدا کرده است لذا وجود آن چیز ضروری بوده است چیزی که موجود شود علت تامههر آن

نسبت میان    طرح  ادامه نیز بهدر    پس اعمال ارادی انسان نیز معلول اراده اوست.  ،ذاتی و ضروری انسان استاراده نیز  

علتی است و مستقل نیست و این سلسله معلولی در عالم دارای  هر  پردازند بدین گونه که  اراده الهی و اراده انسان می

رسد. لذا در اندیشه شهید مطهری اراده انسان در طول اراده خداوند است و انتساب آن به علل به خداوند سبحان می

و صاحب    حریتنهایت نیست و  در اندیشه ایشان، اراده انسان نامحدود و بی  گذرد. میاز مجرای نظام علیت  اراده الهی  

 تر خواهد شد.  موجب داشتن اراده قوی دو عامل مهمی است که عقل بودن

»اراده« حداقل از سه جهت با بحث  در اندیشه شهید مطهری  رابطه میان اراده و تربیت موضوعی چندوجهی است.  

  آورد. اگر جبر حاکموجود میگاهی اراده از این بابت با تربیت مرتبط است که امکان آن را به»تربیت« مرتبط است، 

ای که  گونه شود بهعنوان عامل تربیت معرفی مینیز اراده بهپذیر نخواهد بود. گاهی  اساساً تربیت انسان امکانباشد؛  

از سوی   شود.رخ دهد، مفهوم تربیت بر آن حمل نمیو به شکل اجباری  ی خود او  هر تغییری که در انسان بدون اراده

ی آن ضعیف ای که هر نوع تربیتی که ثمره گونه کند بهتربیت معرفی میدیگر شهید مطهری گاهی اراده را غایت  

 شدن اراده باشد، قابل پذیرش نخواهد بود. 

کارگیری ایجابی و ممانعت از به های گیری از روش ی تربیت را با بهرهوسیله طور کلی تقویت اراده بهشهید مطهری به 

ها  تواند آفاتی در بر داشه باشد، این روشهای ایجابی میکه گاهی روشبا توجه به این داند.  سلبی میسر میهای  روش

شود  شوند. شهید مطهری معتقد است که اراده با تقوا تقویت میبه دو مقسم قابل توصیه و غیر قابل توصیه تقسیم می

  که این یگانه روش قابل توصیه ایجابی است که از دو طریق دستورهای عبادی مانند روزه و دستورهای زیستی مانند 

به دلیل تأثیرات نیز  های تقویت اراده را  روشاز  برخی    عدم دلبستگی به دنیا و مشغول به کار بودن، قابل کسب است.

توان به ریاضت و مصیبت و عشق ها میکه از جمله آن   کس توصیه کردتوان همیشه و برای همه منفی احتمالی نمی

سازی و  شوند مانند عادتای موجب تضعیف اراده میگونههای سلبی که بهدر نهایت روشو دلبستگی اشاره نمود.  

   تقلید از اندیشه ایشان احصا گردید.

اراده خود شخص عمل میطور کلی  به کنند و هیچ جبری در در تربیت مطلوب، همه عوامل تربیتی تحت فرمان 

از جهت دیگر، تربیت مطلوب تربیتی است که به توانمندی اراده بیانجامد و شخص را    .گیری شخصیت نیستشکل

رشد کمک کرده و  گیری از دیگر عوامل، به فرآیند  مجددا این اراده نیرومند، با بهره  . مسلط بر خود و بر عالم نماید

   . شودتر اراده منجر میقوت بیش  هاین فرآیند رشد ب

 

 

 



17 

 

References 

Holy Quran. 

Nuruddin, A, (2006). The dictionary of terminology al-Akhlakiya. Beirut, Beit al-

Kateb. 

AlamzadehNouri, M. (2016). Factor that strengthen the will and increase the power of 

action. Marifat, V: 26, I: 239, 25-35. [in persian ] 

Aram, M; Aminaldoleh, AR. (2017). Comparatively Surveys the Issue of 

"Determinism" and "Free Will" among Abraham Religions. Theological – Doctrinal 

Research, V: 7, I: 26, 7-32. [in persian ] 

Arian, H; Jahanpnah, MA. (2019). The Factors Affecting on Human Will and its 

Strengthening in Order to Perform Righteous Acts from the Viewpoint of the Quran. 

Marifat, V: 28, I: 2, 77-86. [in persian ] 

Beheshti, M. (2008) The basics of education from the perspective of the Qur'an. 

Tehran: Research Institute of Islamic Culture.  [ in persian]. 

Brezinka, W. (1992) The role of education in today's world. Tehran: University 

Publication Center.[in persian]. 

Dehkhoda, A. (1949) Dehkhoda dictionary. Tehran: Tehran University of Tehran.   [ in 

persian]. 

Fayazi, M., Ramesht, S., & Sedaghatzadeh, M. (۲۰۲۳). Characteristics of competent 

educators in martyr Motahari’s thought. The Journal of Theory and Practice in 
Teachers Education, ۹(۱٥), ۲۰۰-۱۷۹ . [in persian]. 

Fayyaz Lahiji, AR. (2018). Gohar Murad, Tehra, Sayeh Sar. [in persian ] 

Ibn Manzour (1995) Lisan ol arab. Beirut: Dar olehyae torath elarabi. 

Jahangiri, M. (2018). Muhyiddin Ibn Arabi, Tehran, Tehran University Publications. 

[in persian]. 

Johnson, S., & Brown, T. (2022). The role of will in moral education. Journal of Moral 

Education, 51(1), 102-117. 

Khomeini, R (2006) Imam’s Moshaf. Tehran: Imam Khomeini publication. [in 

persian] 

Madadkhany, H; Solati, Y; Hosseini Amini, SH. (2022). The principles and methods 

of strengthening the will with emphasis on the view of Ayatollah Misbah Yazdi. 

Marifat, V: 13, I: 10, 61-73. ]in persian [ 

Mirhadi, M. (1993) A reflection on the definition and concept of education. Education 

Journal. Year 8 No. 9.   ] in persian[. 

https://taaghche.com/publisher/%D8%A7%D9%86%D8%AA%D8%B4%D8%A7%D8%B1%D8%A7%D8%AA-%D8%AF%D8%A7%D9%86%D8%B4%DA%AF%D8%A7%D9%87-%D8%AA%D9%87%D8%B1%D8%A7%D9%86


18 

 

Mola Sadra. (1981). A-l-Hikmah-ul-Mutaaliyyah fi-al-asfar-e-al-aqliyyah al-arba’a, 6, 
Beirut, Arab Heritage Restoration Center. 

Motahari, M, (1996). Introduction to Human Sciences, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (1997). Principles of Realism Philosophy, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (1998). Philosophy of History, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (1999a). Getting to know the Quran, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (1999b). Morteza Motahhari 's notes, Tehran, Sadra. ]in persian [ 

Motahari, M, (2000). Society and history, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2002). Islam and the needs of the times, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2003). Education in Islam, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2006a). Perfect Human, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2006b). Mutual services of Islam and Iran, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2006c). Exploring Nahj al-Balaghe, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2007a). Wisdoms and advices, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2007b). Ten Speeches, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2010a). Fitrah, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2010b). Revival of Islamic thought, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2010c). Monotheistic Onthology, Tehran, Sadra. ]in persian [. 

Motahari, M, (2011a). Spiritual freedom, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2011b). Human and destiny, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2011c). Justice of God, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2013). Quranic anthropology, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2014). Jihad, Tehran, Sadra. ]in persian[. 



19 

 

Motahari, M, (2017). Wila’ and wilayat, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2018). Detailed description of the Manzumeh, Tehran, Sadra. ]in 

persian[. 

Motahari, M, (2019). Mankind in the holy Quran, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2020a). Shifa theology lessons, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2020b). The battle between right and wrong, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2021). A critique of Marxism, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Motahari, M, (2022). Twenty Speeches, Tehran, Sadra. ]in persian[. 

Nasri, A. (2014). Determinism versus Free Will in the Viewpoint of Allameh 

Tabataba’i. Wisdom And Philosophy, V: 9, I: 36, 71-82. ]in persian [ 

NikAyin, M; Najafi, M; Rajabi, T. (2017). The stages of educating a moral person 

with an emphasis on the role of the will. Applied ethics studies, V:12, I:43, 65-88. 

]in persian [ 

Rafiei, B.(2018). A delay in the relationship between "will" and "moral education" 

and a reference to "methods of cultivating moral will". Studies of Islam and 

Psychology, V: 11, I: 21, 151-175. ]in persian [ 

Ragheb Esfahani, H. (1992). Vocabulary words of the Qur'an. Beirut, Dar al-

Shamiya. 

Ramesht, S., Fayazi, M., & Sedaghatzadeh, M. (2022). An Explanation of the Ultimate 

Goal in Islamic Education and Introduction of a Means for Its Achievement from the 

View of Master Motahhari’s Ideas. Transcendent Training, 1(1), 117-136.    ] in persian[. 

Razaghi, H. (2018). "Teacher's intervention in the teacher's will" and the issue of 

"educational independence". Islam and Education Research, V: 2, I: 20, 5-20. ]in 

persian [ 

Sajjadi, SJ. (1983). Culture of Islamic Education written, 2. Tehran, Komesh 

Publications. ]in persian [. 

Smith, J., & Jones, M. (2023). Willpower and education: Examining the complex 

relationship. Educational Psychology, 45(2), 234-250. 

Tabatabai, SMH. (2015). The book Principles of Philosophy and the Method of 

Realism, 3. Qom, Daarolelm. ]in persian[ 

http://akhlagh.morsalat.ir/article_63978_57de7fd219fa1352d811055e000885f0.pdf
http://akhlagh.morsalat.ir/article_63978_57de7fd219fa1352d811055e000885f0.pdf
https://noorlib.ir/author/5974/%D8%B1%D8%A7%D8%BA%D8%A8-%D8%A7%D8%B5%D9%81%D9%87%D8%A7%D9%86%DB%8C-%D8%AD%D8%B3%DB%8C%D9%86-%D8%A8%D9%86-%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF


20 

 

Tavassoli, T ( .2007  .)  The concept of education from the perspective of poets, writers 

and thinkers of the Persian language.  The Journal of New Thoughts on Education, 3(3), 

137-155 . ]in persian[. 

Williams, L., & Green, D. (2021). Willpower and parenting: interventions for 

promoting willpower. Child Development, 92(5), 1234-1248  . 

ZainAbadi, HR; Adli, M. (2016). Educational principles and methods with an attitude 

towards human will and authority in Razavi's way. Farhang Razavi, V: 5, I: 17, 59-

96.]in persian [ .  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

The role of will in education and its cultivation methods in the intellectual system 

of Shahid Motahari 

Abstract 

Introduction and purpose: One of the most important building blocks of any 

educational school is the presentation of the will and its role in education. Since the 

beginning of Islam, this issue has been a source of conflict between different schools 

of thought, according to some verses of the Holy Quran. On the other hand, if the will 

plays an effective and useful role in education, the methods of strengthening it will 

also be desirable. This research was conducted with the aim of investigating the role 

of will in education and its education methods in the thought of Martyr Motahari. 

Research methodology: In this research, a qualitative analytical method has been used. 

The field of research is all the authentic written and digital sources related to the 

thought of Martyr Morteza Motahari and no sampling was done. The data collection 

tool was phishing. Data analysis was done through open coding and categorized based 

on research questions. 

Findings: The findings indicate that in the thought of Shahid Motahari, the will can be 

considered from three aspects: the possibility of education, the factor of education, and 

the goal of education. Will training methods include two negative and positive parts, 

which according to the considerations of the positive method, this method includes 

two recommended and non-recommended sub-branches. 

Conclusion: The relationship between will and education has different aspects. Just as 

the will is an essential element in education, different educational methods and 

interventions can also help to strengthen it so that a positive reinforcement cycle is 

formed between the two. 

Key words: will, education, cultivation of will, Martyr Motahari 

 

 

 


