
 

 113  311ـ  031/ صفحات 1404/ پاییز 121شماره 
 

 بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن  

   الله جوادی آملیاز دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 

 2آبادی، یحیی نورمحمدی نجف1نژاد نعیمه نجمی 

 چکیده

و   اخروی  چالشیترین  زندگی  از  آن  نحوة 

  مباحث در حوزة دین است؛ ازجمله مسئلة خلود

 به   مربوط  مهمترین مسائل  از  یکی  عذاب، که  در

 اندیشمندان  است و هر یک از   الهی   کیفر   و  معاد 

 آن  تبیین   پی  در  خود،  فکری  مبانی  بمقتضای

 دوزخ،  در  خلود  معتقدند  ییعده .  اندبرآمده

  در   مخلدین   و   نیست  عذاب  در   خلود   مساوی

 عذاب ،دکشیدن  عذاب  مدتی  اینکه  از   پس دوزخ،

 میشود.  تبدیل  عذب   به   و شده سازگار آنها   طبع   با 

عذاب  مقابل،  در معتقدند  برای  برخی    هیچگاه 

  که   مقاله  این .  شد  نخواهد  گوارا  دوزخ  در  مخلدین 

  نظر  تبیین   به  شده،  نگاشته  تحلیلیـتوصیفی  بروش

آملی  دیدگاه  و  طباطبایی  علامه جوادی   استاد 

  با  را  مسئله  این   دربارة  مطرح   شبهات  و  پرداخته

و نقد نموده    بررسی  اندیشمند،  دواین   نظر  به  توجه

 

 nnn@gmail.com.6669مسئول(؛  ة)س(، قم، ایران )نویسند الزهراجامعة حکمت متعالیه،  4پژوه سطح . دانش1

 normohamadi126@gmail.com. استادیار گروه معارف اسلامی، دانشگاه ملایر، ملایر، ایران؛ 2

DOR: 20.1001.1.15600874.1404.31.1.1.5

  قطعی  امری  عذاب،   در   خلود   که   میکند  اثبات  و

 در   ابد  تا   معاند،  مشرکان  و  منافقان  کفار،   و  است

عدل،  بود.    خواهند  عذاب با  عذاب  در  خلود 

یم  قرآن  اتیو آ  یلهرحمت ا  و  حکمت ، سازگار  کر

 .است

  عذاب، نار، علامه طباطبایی)ره(،   ، خلود   : کلیدواژگان 

 جوادی آملی. 

 مقدمه 

است که همواره   اعتقادی از اصول یکی معاد

این    در  اما   محور پرسشهای گوناگون بوده است؛

 الهی   کیفر   و  پاداش  مسئله، بحث  اصلیترین  میان،

  قیامت،  روز  نامهای  از  یکی  تاجاییکه  است،

طبق ظاهر   الهی  پاداش  و  است. کیفر   الجزاءیوم

یا موقت   ،و روایات  قرآن کریمبسیاری از آیات  

http://kherad.mullasadra.org/Article/47309


 114 1404/ پاییز 121شماره 
 

است یا دائم. درمورد کیفر موقت، اینکه برخی 

اند، مدتی عذاب متناسب با گناهی که انجام داده 

ببینند و بعد از جهنم آزاد شوند، با هیچکدام از  

ناسازگار   نقلی  و  عقلی  دربارة اصول  نیست. 

پاداش جاودانه، یعنی جاودانگی در بهشت، نیز 

مرکز   نمیشود؛  دیده  اندیشمندان  میان  اختلافی 

نظرها، درمورد جاودانگی در عذاب  ثقل اختلاف 

به  قریب  درمورد است.  اندیشمندان  اتفاق 

نظر جاودانگی گروهی در جهنم، با یکدیگر اتفاق

مصدا درباب  آنان  عمدة  اختلاف  و  ق دارند، 

مخلدین و کیفیت این خلود است و هرکدام از 

آنها با توجه به اصول و مبانی فکری خود نظری 

داده  از  ارائه  پس  عده  این  که  قائلند  برخی  اند؛ 

اینکه در جهنم خالدند،   با  تحمل مدتی عذاب، 

دیگر عذاب برای آنها ناگوار نخواهد بود و بلکه 

معتقدند  دیگر  بعضی  اما  لذتبخش خواهد شد، 

در جهنم هستند، ا که خالد  ین گروه، همانطور 

بهیچوجه  و  بود  خواهند  نیز  عذاب  در  خالد 

عذاب برای آنان گوارا نخواهد شد. این قول با 

در  خلود  ناسازگاری  ازجمله  فراوان،  شبهاتی 

 عذاب با عدل، رحمت الهی و... مواجه است.  

  تحلیلیـروش توصیفی  هنوشتار حاضر که ب 

 و  طباطبایی  ی تبیین نظر علامهشده، در پ  نگاشته

ـ آملی  جوادی  صاحباستاد  دو  مقام   نظر در 

و بررسی پاسخ آنها به شبهات   ـمعاصر   برجستۀ

مطرح به این دیدگاه است. البته بحث خلود در 

عذاب، مبتنی بر مباحث فلسفی متعدد است، اما 

چون مقاله گنجایش پرداختن به آن را ندارد، از  

آن صرفنظر   علامه دکر بیان  دیدگاه  بیان  بر  و  ه 

متمرکز  اینباره  در  آملی  جوادی  و  طباطبایی 

 ایم. شده

دیدگاه    از   عذاب  در  خلود  . تبیین و ادلة 1

 طباطبایی)ره(  علامه 

از   هم  را  عذاب  در  خلود  طباطبایی  علامه 

کرده  اثبات  عقلی،  حیث  از  هم  و  نقلی  جنبۀ 

 است.

 نقلی  دلایل

 قرآن کریمعلامه در تبیین جهت نقلی، هم به  

خلود  در  نص  را  الهی  آیات  و  جسته  تمسک 

تأویل میکند و هم روایات را در حد استفاضه 

یقین(  به  )طباطبایی،    )نزدیک  / 1:  1371میداند 

یی از این آیات (. نمونه306:  1388؛ همو،  412

 و روایات عبارتند از:

و قال الذین  : »سورة بقره که میفرماید  167ـ آیۀ  
کذلک  منا  تبرءوا  کما  منهم  فنتبرأَ  کرة  لنا  أن  لو  اتبعوا 
یریهم الله أعمالهم حسرات علیهم و ما هم بخارجین 

پیروان میگویند: کاش بار دیگر به دنیا   ؛من النار

بیزاری   گمراه(  )پیشوایان  آنها  از  تا  برمیگشتیم 

بیزاری  ما  از  )امروز(  آنان  آنچنانکه  جوییم، 

خداوند اینچنین اعمال آنها را بصورتی    جستند.

آور به آنان نشان میدهد و از آتش دوزخ  حسرت

 هرگز خارج نخواهند شد«. 



 

 115   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

پیامبر )ص( فرمودند: »اگر به دوزخیان گفته 

اندازة ریگهای دنیا در آتش خواهید  شود شما به

بهشتیان گفته  به  اگر  ماند، خوشحال میشوند و 

به بیابان در بهشت خواهید اندازة ریگهای  شود 

آنها   بر  جاودانگی  اما  میشوند؛  اندوهگین  بود، 

 (. 41/ 1:  1404مقرر شده است« )سیوطی، 

شده   وارد  )ع(  رضا  امام  از  روایتی  که  ـ 

وعد که  را  مؤمنی  »خداوند  بهشت    ةمیفرمایند: 

داده است، وارد آتش نمیکند و کافری که وعید  

تش بیرون  دوزخ و خلود در آن را داده است، از آ

 (. 125/ 2: 1378آورد« )صدوق، نمی

  دلایل عقلی

چند   عقلی  دلیل  بیان  برای  طباطبایی  علامه 

ت اینکه امکان ندارد سگام را طی کرده است؛ نخ

 معاد   در دین برای  که  خصوصیاتی تکبتوان تک

کرد،    اثبات  عقل،  کلی   مقدمات   با   را  شده  ذکر 

نمیرسد. و خصوصیات  جزئیات آن به زیرا عقل 

عقلی  دلیل  صادق،  پیامبر  نبوت  برای  چون  اما 

و  معاد  اصل  درباب  ایشان  آنچه  دارد،  وجود 

عقلی  دلیل  بدون  میتوان  را  گفته  آن  جزئیات 

 (.412/ 1: 1371جداگانه، پذیرفت )طباطبایی، 

علامه برای بیان گام دوم، بحث را از ایجاد 

پی  فعل،  تکرار  اثر  بر  انسان  در  ملکات  شدن 

میگیرد و دلیل عقلی بر خلود در عذاب را به این 

نحو بیان میکند: انجام هر فعلی در انسان، سبب 

هیئتی و حالی در نفس وی میگردد. این    ایجاد

هیئت و حالت، هم در ناحیۀ شقاوت قابل طرح 

این   از آنکه  است و هم در ناحیۀ سعادت. بعد 

فعل تکرار شد، آن هیئت و حالت ایجاد شده نیز  

میشد طبیعت ت  یعنی  ملکه،  بصورت  و  یابد 

رسوخ  صورت  در  و  میکند  پیدا  نمود  ثانوی، 

سبب  انسان،  نفس  در  ملکه  این  بیشتر  هرچه 

همین   و  میشود  شقیه  یا  سعیده  صورتی  ایجاد 

صورت است که منشأ هیئتها و صورتهای نفسانی 

ابتدا   مطلب،  دقیق  بیان  برای  علامه  میگردد. 

ی تقسیم میکند و سپس را به دو دستۀ کل  انسانها 

 به توضیح هر کدام از آنها میپردازد.

هم  (  الف  مثبت،  ناحیۀ  در  که  کامل  نفوس 

ذاتاً و هم فعلاً )از حیث عمل(، سعید هستند و 

عملشان،  هم  و  ذاتشان  هم  نیز  منفی  ناحیۀ  در 

( است.  به  شقی  یعنی  اینجا  در  کامل  از  منظور 

ی و  چه در بعد قوای حیوان  ،فعلیت کامل رسیدن

 (.چه در بعد قوای انسانی

 نفسی   : یکیاندنیز دو دسته  نفوس ناقص (  ب

 نفسی  دوم،  و  است  شقی  فعلاً  ولی  سعید،  ذاتاً  که

 .است سعید فعلاً ولی شقی، ذاتاً که

آثار  دارای  را  سعیده  کاملۀ  نفس  علامه 

وجودی و مطابق با صورت جدید میداند و این 

آثار   اینکه  بدلیل  را  میدهد،  نفس  بروز  انسانی 

دارای لذت بالفعل میپندارد، اما اگر نفس کامله 

 او را متألم از آثارش تلقی میکند. شقیه باشد،

نفس ناقصه اگر از آن دسته نفوسی باشد که    

ذاتاً سعید، یعنی دارای عقاید صحیح و حقی است،  



 116 1404/ پاییز 121شماره 
 

این فعل او که شقی است، بتدریج برای او ایجاد  

با ذات سع  با  شده و چون  است،  ناسازگار  او  ید 

برهان عقلی اثبات میشود که این امور در او باقی  

نمیمانند، زیرا ماندن این صورتها در نفس، قسری  

دوام   غیرطبیعی  و  قسر  و  است  غیرطبیعی  و 

بنابرین، چنین نفسی در جایی به ذات  نمی  آورد. 

طاهر خود بازمیگردد، یا در دنیا، یا در برزخ، یا در  

است اما بر    یی که ذاتاً شقی نفس ناقصه قیامت. اما  

اثر اعمالی برای او صورتی نیک ایجاد شده، چون  

این صورت نیک با ذات او سازگار نیست و برای  

ندارد،   بقا  غیرطبیعی  امر  و  است  غیرطبیعی  او 

خره چنین نفسی این صورت نیکو را از دست  بال 

از   آخرت.  در  چه  و  دنیا  در  چه  حال  میدهد؛ 

ک  شقی  همینروست  ذاتاً  که  کافر  شخصی  اگر  ه 

است، بدلیل انجام برخی از اعمال دارای صورتی  

سازگار   او  ذات  با  چون  صورتها  این  شد،  نیک 

)همان  رفت  خواهند  بین  از  نهایت  در    : نیستند، 

 (. 183 ـ184

بنابرین، مهم اینست که صورتهای حاصله بر  

اثر تکرار عمل برای شخص راسخ نشده باشند،  

صورت،   این  نفس  در  ذات  با  صور  این  چون 

ناسازگارند، زائل میشوند، اما اگر این صور راسخ 

و   جدید  صورتی  ایجاد  سبب  باشند،  نفس  در 

 برای شخص میشوند.  طبیعتی ثانویه

علامه طباطبایی برای ملموستر کردن مطلب، 

اثر  اگر  اینکه،  ازجمله  میکند،  ذکر  را  مثالهایی 

راسخ   انسانی  در  بخل  بخل، صفت  شد، تکرار 

چنین انسانی به نوعی جدید از انسان که انسان 

مبدل   است،  اگر میبخیل  نیز  دلیل  بهمین  شود؛ 

نفس شخصی شقی باشد و با گناه سنخیت داشته 

قسری   و  غیرطبیعی  او  از  گناه  انجام  و  باشد 

نباشد، چنین انسانی به انسانی تبدیل میشود که  

دوستدار گناه است و دائم در عذاب خواهد ماند 

(. علامه چنین شخصی را مانند 412ـ413  :همان )

کابوس  مرض  یا  مالیخولیا  مرض  به  مبتلا  فرد 

دائمی میداند که همواره در حالت رنج و فرار از  

پرداختۀ  صورتهای ترسناکی است که ساخته و 

ایجاد صور، قسری  این  قوة خیال اوست و در 

صورت نگرفته، بلکه کار خود نفس و قوة خیال 

شخ است.  شقی شخص  نفس  دارای  که  صی 

است، نیز همینگونه است، یعنی رنج و عذاب و 

شقاوت از درون خود او نشئت گرفته و کسی او  

این عذاب   بلکه  نکرده،  دچار  عذاب  این  به  را 

مشمول  اینرو  از  است؛  شخصی  چنین  ذاتی 

 ناپذیر است )همانجا(. عذاب جاودانه و انقطاع 

  الل آیت   . تبیین و ادلة خلود در عذاب از دید 2

 جوادی آملی 

نفسانی    از نظر استاد جوادی آملی، وصف 

یا صورت   یا »حال« است،  یا   یا ملکه،    نوعی، 

  « حال »   گناه،   گیری تصمیم   منشأ   مقوّم. اگر   فصل 

  « ملکه »   چنانچه   میرود.   بین   از   زود   باشد، خیلی 

  رفتنی بین   باز از   ولی   میماند،   مدتی   گرچه   باشد، 

خلود در عذاب معنا    صورت،   دو   این   در   است؛ 



 

 117   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

بهمین  در    مخلّد   فاسق،   مسلمان   دلیل ندارد، 

نیست،    فصل   و   نوعی   صورت   اگر   اما   عذاب 

  دوام   تصویر   نیست،   پذیر زوال   چون   شد،   مقوّم 

صحیح   این   در   عذاب  )جوادی    مورد  است 

روح 503/  2:  الف 1388آملی،   چون    آدمی   (. 

است، و از طرفی    زمان   مکان و   از   منزه   و   مجرد 

  زمان   از   مجرد   و   نفسانی   ۀ ملک   نیز   نفاق   و   کفر 

روحی   و  پس  است،  و    که   مکان  کفر  گرفتار 

  : نفاق شد، تا ابد در عذاب خواهد بود )همان 

334 .)   

وقتیبه آملی،  جوادی   مرحلۀ  از  گناه  اعتقاد 

 از  و  شد  نفسانی   صفت  و   خارجی گذشت  عمل

بودن    مَلَکه  از  و  رسید  ملکه  مقام  به  حال  مرتبۀ

)نه   مقُوم  فصلِ  بمثابه  و  کرد  عبور  وجودی 

زا  چنین  درآمد،  ماهوی( و ئجرمی  نمیشود  ل 

لوازم آن، یعنی کیفر دائم   وقتی وارد معاد شد، 

)همان نمیکند  رها  را  (.  352/  5  :الهی، شخص 

هم فردی  ـ  چنین  بود  خواهد  مبتلا  »آن قلبش 

آتش را )خشم( خدا برافروخته، که شرارة آن بر  

)ناپاک   شعلهدلهای  )همزه/  کافران(  است«  ور 

که به آیات ما کافر »کسانیبدنش ـ  هم  ـ و(6ـ7

بزودی آنها را در آتشی وارد میکنیم که   ،شدند

بسوزد،  آن(  )در  آنها  تن  پوستهای  هرگاه 

پوستهای دیگری بجای آن برای آنها قرار میدهیم  

تا کیفر )الهی( را بچشند، خداوند توانا و حکیم 

 عذاب  (. یعنی485/  2  :)همان  (ـ56است« )نساء/  

 و   کافر،  باطل  عقاید  و  ناپسند  اوصاف از  روحی،

 او نشئت  بدنی کردار از ظاهری، و حسی عذاب

 (.263/ 13  :میگیرد )همان

آیۀ   ذیل   ـ  81علامه  بقره  میفرماید:  سورة  که 

کسانی  گناه  »آری  آثار  و  شوند  گناه  مرتکب  که 

آنها   بپوشاند،  را  و  سراسر وجودشان  آتشند  اهل 

دوزخ    در   خلود   ـ معیار « جاودانه در آن خواهند ماند 

  میداند و میگوید: خطیئه  انسان  بر  خطیئه  احاطۀ  را 

  گنهکار   نفس   در   گناه   ارتکاب   اثر   بر   که   است   حالتی 

  موجب   یی سیئه   . میکند   احاطه   را   آن   و   آید می   پدید 

  و   کند   احاطه   را   گنهکار   وجود   همۀ   که   است   خلود 

  تکذیب   یا   کفر   یا   شرک   به   که   است   گناهانی   شامل 

  به   که   گناهی   یی. سیئه   هر   نه   شود،   منتهی   الهی   آیات 

  دارد   نمود   اعمال   در   نرساند، هرچند   آسیب   عقیده 

تسلط    اوصاف   و   احوال   از   بخشی   یا   بر جوارح   و 

  ۀ هم   ولی   دربرمیگیرد،   را   جوانح   از   قسمتی   و   دارد 

  اعتقادِ  جایگاه   زیرا   نمیکند،   احاطه   را   فؤاد   و   درون 

است    مصون   سیّئه   آسیب   از   همچنان   توحیدی 

 (. 324/  5  : )همان 

  در   خالد   جوادی آملی تأکید میکند که کسی

 اعتقاد   برای  جایی  خود  وجود  در  که  است  عذاب

 او   هستی  همۀ  گناه  نگذاشته،  باقی...  و  توحید  به

 دوزخ در خلود باشد، از اینرو حصر  فراگرفته را

است    حقیقی  منافقان،  و  کافران  و  مشرکان  برای

 توحید  قبول  با   کهمادامی  گناهی  هیچ  و  اضافی  نه

  مستلزم  و  نباشد  منافی  معاد   و  نبوت  و  وحی  و

  گردد،  جمع  مزبور  عقاید  با   و  نبوده  آنها   انکار

 (.324  : شد )همان  نخواهد  دوزخ  در  خلود  سبب



 118 1404/ پاییز 121شماره 
 

. بررسی شبهات خلود در عذاب بر اساس  3

  الل جوادی اندیشة علامه طباطبایی )ره( و آیت 

 آملی 

 الف( شبهات عقلی

 الهی عدل  ناسازگاری خلود در عذاب با .1

بحث   در  مهم  بسیار  شبهات  از  یکی 

و    مجازاتهای جرم  میان  تناسب  عدم  اخروی، 

در که مثلاً  خلود در عذاب برای کسیکیفر است.  

جرمش   با  متناسب  کرده،  گناه  سال  هفتاد  دنیا 

نیست و این امر با عدالت خداوند منافات دارد 

 (.191ب:  1387)مطهری، 

 بررسی و نقد 

مطرح   مقدماتی  باید  شبهه  این  به  پاسخ  در 

 شود:  

اند  نشئه   دو  و  جهان  نوع   دو  رتآخ  و  . دنیا 1

که هر کدام قوانین و نظام خاص خود را دارند؛ 

آنها در محدودیت و نامحدودیت، نظام اجتماعی 

عذاب با هم    و  نعمت  خلوص  و نظام فردی، و

 (. 193ـ199الف: 1387متفاوتند )همو، 

  رفتارهای  آخرت، تابع  شقاوت  و  . سعادت2

ا  دنیاست  در  انسان انسان  خود  این  که و  ست 

رقم   آخرت  در  را  خویش  شقاوت  و  سعادت 

آخرت،   زندگی  و  دنیا   میزند؛ از اینرو بین زندگی

)ص(    پیامبر اکرم  که  وجود دارد. همانطور  ارتباط

مزرع  :فرمودند )مجلسی،   ۀ»دنیا  است«  آخرت 

1403 :27 /353 .) 

برای اینکه مشخص گردد که در کدام نوع    .3

جریمه تناسب وجود  از مجازاتها باید بین جرم و  

داشته باشد و اینکه مجازاتهای اخروی از کدام  

قسم مجازاتها هستند، نخست باید انواع مجازاتها  

دسته  یک  در  کرد.  بررسی  میتوان را  کلی  بندی 

 گفت مجازاتها سه نوعند:

  این نوع مجازات، همانمجازاتهای قراردادی:  

بوسیلۀ   که  است  جزایى  مقررات  و  کیفرها 

میگردد که به دو هدف   ن جامعه وضعقانونگذارا

میشود:  جرم  تکرار  از  جلوگیرى  یکى  انجام 

ترسی که   طریق  از  دیگران  یا   مجرم  خود  بوسیلۀ

ایجاد میشود که میتوان آن را تنبیه و عبرت نامید، 

به  تجاوز  شامل  جنایت  که  مواقعی  در  دیگری 

  و  تشفّى  دیگران باشد، اعمال این کیفرها موجب

و مانع از ارتکاب جنایت   ستمدیده  خاطر   تسلّى

اینگونه در  او میشود.  بین   مجازاتها   توسط  باید 

جرم و جریمه تناسب وجود داشته باشد و واضع 

قانون باید این تناسب را در نظر بگیرد. اما وجود 

زیرا   نیست،  معقول  آخرت  جهان  این مجازاتها در

جای عمل نیست تا گفته شود که با اعمال    آنجا 

مجاز سوی این  از  و  نمیشود  تکرار  جرم  اتها، 

نیست،  مطرح  ستمدیده  تسلی  مسئلۀ  نیز  دیگر 

الناس است که در آن شرایط هولِ زیرا گناه یا حق 

عظیم، تشفی خاطر ستمدیده معنا پیدا نمیکند، یا 

خداوند که  است  الله    و   انتقامجویى  حس  حق 



 

 119   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

  کردن   خالى  براى  بخواهد  که  ندارد  طلبىتشفّى

 بگیرد.  امانتق دل، عقدة

 طبیعى  و  تکوینى  رابطۀ  گناه،  با   که  مجازاتى

 جرم  با   معلولى  و  علّى  رابطۀ  دارد: برخی کیفرها 

 اثر »  یا   «عمل  مکافات»  را  کیفرها   این.  دارند 

 آثار  گناهان،  از  بسیارى.  مینامند  «گناه  وضعى

 بسیاری در همین دنیا بدنبال دارند، مثلاً   وضعى

صدمه   جسم  و  روان  به  شرابخوارى   شرابخوار 

اختلال موجب  و  بیماریهای  میزند    اعصاب، 

کبدى و... میشود؛ این اثر ذاتی خود گناه است 

نه مجازات قانونی فرد شرابخوار. اگر کسی سمی 

بخورد، نتیجۀ طبیعی آن، مرگ است و نمیتوان  

اعتراض کرد که او فقط کمی سم خورد چرا به 

آن  کیفر مرگ دچار شد؟ و بین این جرم و کیفر 

  کیفر،  و  جرم  تناسب  تناسب وجود ندارد. مسئلۀ

  آنها   رابطۀ  که  است  قراردادى  کیفرهاى  به  مربوط

ذاتى،    و  واقعى  نه  است  قراردادى   رابطۀ  جرم،  با 

 عملند. لازمۀ و نتیجه طبیعى، مکافاتهاى اما 

 چیزى  و  است  جرم  خود  تجسم  که  مجازاتى

  رابطۀ   نیست: نوع دیگری از مجازاتها   آن  از  جدا

نه   گناهان   با  قویترى  تکوینى یعنی    دارند؛ 

 و  علّى  رابطۀ  نوع  از  نه   و  هستند  قراردادى

رابط  معلولى، مجازات،  و  جرم  بین   ۀ بلکه 

مجازاتهای    «اتحاد»  و  «عینیت» است.  برقرار 

 آخرت  در   آنچه   یعنى  اخروی از این قسم هستند؛

 تجسم  میشود،  به افراد داده  کیفر  یا   پاداش  بعنوان

آنهاست. اینگونه مجازاتها مثل اینست   عمل خود

که شخص بر اثر مصرف مشروب در یک هفته،  

به زخم معده دچار شود و مجبور باشد عمری با 

این   گفت  نمیتوان  ببرد؛  بسر  رنج  و  درد  این 

بیعدالتی است چون شخص یک هفته مشروب  

خورده است، چرا باید تا آخر عمر رنج بکشد.  

رزند خود بگوید به مار دست یا مثلاً پدری به ف

نزن سمی است یا به آتش دست نزن میسوزی، 

 نه در   گرفت  نادیده  را   پدرش  هشدار  کودک،  اگر 

 مجازات  .میشود  مصدوم  اکنونهم   بلکه  آینده،

این شکل  تبهکاران   باطنی   صورت  که  است  به 

آنچه   اعمال میشوند  متوجه  و  میبینند  را  خود 

  ، ی آمل   ی )جواد   است   انجام دادند، سم و آتش بوده 

   (. 341  / 8  : الف 1388همو،  ؛  185  / 5ب:  1388

  پس اولًا، دنیا و آخرت هر کدام نظامی جداگانه   

اگر  ثانیاً،    مجازات   نوع   از   اخروى   مجازات   دارند. 

  وارد   دنیا باشد، اشکال به آن   اعتبارى   و   قراردادى 

است، اما در مقدمۀ سوم مشخص شد که مجازات  

است.   نفس خود عمل  نوع تکوینی و  از  اخروی 

  آدمى   عمل   خود   اثر   و   نتیجه   کیفر،   و   پاداش   وقتی 

  و   کمیت   نظر   از   برابرى   و   مساوات   مسئلۀ   باشد، 

اعتقاد   ، بود   نخواهد   مطرح   کیفیت،    باور،   و   زیرا 

کردار   کار   اساس  و    او   اعتقاد   از   انسان   است 

بهمین دلیل عذابی که انسان در  میگیرد.    سرچشمه 

میشود،  متحمل    نیت   و   اعمال   باطن   همان   آخرت 

 آید.  درمی   عذاب   بصورت   و   یابد می   تجسم   که   اوست 

و شرک  چنانچه  بنابرین، نفاق    سراسر  کفر، 

همین   احاطه  را  فرد  وجود با  او  و  باشد  کرده 



 120 1404/ پاییز 121شماره 
 

عقاید   همین  گرفتار  ابد  تا  برود،  دنیا  از  باورها 

 و  نیت که  کسى بعبارت دیگر، د خواهد بود؛ خو

)نیت  که  ییشاکله  و  اعتقاد  بمعنای   قصدش 

 اگر   که  باشد  این  میکند(  عمل  آن  اساسِ  بر   انسان

ورزد،  کند،  پیدا  هم   ابدی  عمر  دشمنی  حق   با 

 و  فکر   و  ابدی خواهد بود، زیرا در قصد  عذابش

 چنیناین   ابد  تا   که  خورده  ابدیت  نقش  روحش،

 براى   میخواهد،  ابد  براى  آنچه  دلیل  بهمین  و  باشد

میرسد؛ این مقتضای عدالت الهی است    آن  به  ابد

 دارد،   را  آن  استحقاق  آنچه  را به  که هر موجودى

: 1389؛ همو،  412  /1:  1371برساند )طباطبایی،  

؛ همان، 484/  2الف:  1388؛ جوادی آملی،  176

 (. 502و   30/ 5ب: 1388؛ همو، 710/ 13

همین   اسلام  در  پیامبر  از  حدیثی  رابطه 

فردی   در جواب  که حضرت  نقل شده  )ص( 

اگر   یهودی  پرسید:    روا   ستم   پروردگارت   که 

  روز   چند   جز   که   را   کسی   چگونه   نمیدارد 

  آتش   در   ابد   نکرده، برای   گناه (  محدود   مدت ) 

 میدارد؟ فرمود:    جاودان 

  جاوید   عمر   اگر   که   بود   این   او   نیت   زیرا 

  از   نیتی   چنین   و   کند   گناه   باشد،   داشته 

  کسی   همچنین .  است   بدتر   بسی   کردارش 

-بدین   ماند   خواهد   جاودان   بهشت   در   که 

  اگر   که   اوست   اندیشۀ   در   که   است   سبب 

  اطاعت   از   میزیست،   دنیا   در   همیشه   برای 

  از   یی اندیشه   چنین   و   نمیکشید   دست   خدا 

.  است   بهتر   بمراتب   او   کردار   عمر   یک 

  نیت   ۀ پای بر    کلی،   قاعدة   این   طبق   بنابرین، 

  بهشت   در   بهشت   اهل   که   هاست اندیشه   و 

  آتش؛   در   آتش،   اهل   و   بود   خواهند   جاودانه 

  پیامبر   »ای :  میفرماید   متعال   خداوند   زیرا 

اساس   کس   هر   کن   اعلام  شاکله    بر 

خود   و   ذاتی   )ساختار    را   کارها   طبیعی( 

  که   کس   هر   به   خداوند   و   میدهد   انجام 

است    آگاهتر   کس   همه   از   یافته،   هدایت 

 (. 398:  1378)صدوق،  

تقریر دیگر پاسخ به این صورت است که  

سبب   یا  جزا  عین  که  عمل  از  منظور  اگر 

اعمال   آن  باشد،  خارجی  اعمال  جزاست، 

  منقضی   خارجی عمری محدود دارند و بیقین 

انقطاع عمل، جزا   با  میشوند. در این صورت، 

نیز منقطع میشود، زیرا با انقطاعِ سبب، مسبب  

نخواهد شد؛ پس عمل محدود نمیتواند  دائمی  

حقیقت   ولی  باشد.  داشته  نامحدود  جزای 

اینست که اعمال خارجی، بمنزلۀ بدن و ملکات  

ازاینرو   است،  آن  روح  بمثابه  آنها،  از  حاصل 

کاری که انسان انجام میدهد بر او اثر میگذارد.  

کیف   آن  با  انسان  رابطۀ  که  آغاز  در  اثر  این 

»حا  است،  ضعیف  اما  نفسانی  میگیرد،  نام  ل« 

چنانچه اعمال تکرار شد، ارتباط انسان با این  

بودن   حال  از  صفت  این  و  شده  قوی  صفت 

که ملکه شد،  آید و »ملکه« میشود، وقتی درمی 

یک   حالت  این  در  و  میشود  متحد  نفس  با 

برای   خود  که  میگردد  دائمی  مجرد  موجود 

آملی،   )جوادی  میشود  سبب  دائمی،  عذاب 

 (. 200جلسه    شده   اده پی   صوت   : 1386



 

 121   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

 الهی   رحمت  با  . ناسازگاری خلود در عذاب2

وقتی انسانی که رحمتش در قیاس با رحمت  

ناچیز است، کسی را در عذاب ببیند، یا بطور    الهی 

کلی از عذاب او صرفنظر میکند یا دوام عذاب را  

از او برمیدارد، چگونه ممکن است خداوندی که  

گ  انسان  را در  دارای رحمت واسعه است،  نهکار 

 (.  25/  3تا:  بی   عربی، ابن ) عذاب ابدی ببیند؟  

 بررسی و نقد 

در پاسخ به این شبهه باید گفت: اولًا، رحمت  

در انسان بمعنای رقت قلب و سبب انفعال است 

که خداوند متعال از این امر مبراست. ثانیاً، صفت 

رحمت  و  رحمانیه  رحمت  به  الهی  رحمت 

بر   رحیمیه دال  رحمان،  صفت  میشود؛  تقسیم 

رحیم،  صفت  و  خداوند  بودن  الرحمه«  »کثیر 

تعالی است؛ از  ه« بودن حق حم دائم الر حاکی از » 

موجودات   همۀ  شامل  رحمانیه،  رحمت  اینرو 

میشود، چه انسان )اعم از کافر، مؤمن و منافق( و  

چه غیرانسان، اما رحمت رحیمیه مختص مؤمنین 

ثالثاً،   میگردد.  افاضه  آنها  به  که در آخرت  است 

خداوند   رحمانیه  رحمتِ  با  عذاب  در  خلود 

معناست نوع رحمت بدین منافات ندارد، زیرا این  

 یابد می   داشته باشد، وجود   وجود   امکان   که هرچه 

  را   آن  استعداد   موجود،   است که   چیزی   افاضه   و 

 تکوین  و   وجود   صراط   در   و   شده   و مشتاقش   یافته 

آن  یعنی   نیازمند  است،    موجودی   اگر   گشته 

  جلوی   هرگز   دارد،   را   وجودی   نحو   یک   استحقاق 

خداوند   نمیشود   گرفته   وجودش    را   آنچه   و 

میکند. رابعاً، خلود در عذاب    افاضه   او   به   میطلبد، 

با رحمتِ رحیمیه خداوند نیز منافات ندارد، زیرا  

الطاف  بمعنای  رحیمیه    دستگیریهایی   و   رحمت 

  حُسن   اثر   بر   مکلف   موجود   یک   خاص است که 

دیگر،    میگردد. بعبارت   آن   مستحق   وظیفه،   انجام 

  که   چیزهایی است   آن   مخصوص   اعطاء   و   افاضه 

  و   توحید   بسوی   هدایتش   صراط   در   موجود 

آن   سعادت  نفس   به  اما  دارد؛    لایق   شقی   نیاز 

و   آن   دریافت    رحمت   این   که   ندارد   معنا   نیست 

  خارج   بطور کلی   آن   صراط   از   که   شود   کسی   شامل 

 (.414و   18 ـ19/  1: 1371است )طباطبایی،  

جوادی آملی نیز میگوید: فرهنگهای لغت برای  

»رحمت« معانی فراوانی مانند: رقتّ، رأفت، لطف،  

ذکر   دلسوزی  و  شفقت  حبّ،  عطوفت،  رفق، 

اند؛ درحالیکه اولًا، اینها مراحل پیشین رحمت  کرده 

صحنه  مشاهدة  با  زیرا  آن،  خود  نه  های  است، 

لطف،  رقت  رقت،  انسان  قلب  در  ابتدا  آور، 

و   رأفت  و  شفقت  محبت،  دلسوزی،  عطوفت، 

ثانیاً، آنچه گفته شد،  می سپس رحمت پدید   آید. 

ویژگی مصداقی از مصادیق رحمت است که در  

خداوند   به  که  رحمتی  اما  میگردد،  حادث  آدمی 

انفعال و تأثر   اسناد داده میشود، منزه از هر گونه 

است. بنابرین، معنای جامع رحمت، همان »اعطاء  

نیازمندان« است و به   افاضه برای رفع حاجت  و 

به خ  معنا،  داده میشود  این  اسناد  نیز  دای سبحان 

 (. 280/  1الف:  1388)جوادی آملی،  



 122 1404/ پاییز 121شماره 
 

رحمتِ بمعنای اعطاء کمال وجودی، کمالی  

حقیقی است که نیازمند معرفت، قدرت، سخا و  

کسی است.  کمال جود  و  سعادت  نداند  که 

دیگری در چیست و نداند از چه راهی به او خیر  

وی را   برساند، یا بداند ولی توان خیر رساندن به

نداشته باشد، یا عالم و قادر باشد اما جود و سخا 

بالفعل  نباشد، رحمتش  در وجودش  و گذشت 

نیست و نمیتواند نسبت به دیگری مهربان باشد. 

پس تحقق رحمت بالفعل، نیازمند علم، قدرت و 

جود است و بسبب اتکای رحمت به این امور،  

بود و نبود و قوت و ضعف رحمت، به بود و 

و قوت و ضعف امور یاد شده بستگی دارد. نبود  

بر همین اساس و نیز بدلیل اینکه هیچ موجودی 

در علم و قدرت و جود همانند خدای سبحان 

نیست، هیچ موجودی در رأفت و رحمت مانند 

خدای سبحان نخواهد بود و خدای سبحان بطور  

 (. 419/ 8 :مطلق ارحم الراحمین است )همان

ن شبهه میتوان گفت:  درنتیجه، در پاسخ به ای 

از روی عاطفه و   انفعال،  بنحو  خداوند  رحمت

تحت و  نیست   خارجى  عوامل  تأثیر   دلسوزی 

  دارد   احتمال  که   مواردی  نمیگیرد؛ حتی در  قرار

 رحمان خدای عمل کنند، عاطفه از روی انسانها 

بیمهری  دستور )  به   : صوت1386،  همومیدهد 

زیرا222جلسه    شده  پیاده   حکیم،   خداوند  (، 

 آفریده   رحمت  بر اساس  را  هستی  جهان  سراسر 

 بر مبنای  نقصها   و   تلخیها   کیفرها،  عذابها،  همۀ  و

 نقشۀ   این  طبق  و  تعالی استحق  مطلق  رحمت

 و   لطف  جای  جا،یک    میکند؛  اداره  را  جهان  عام

 عذاب   است، یک مورد،  عذاب  جای  دیگر،  جای

 .  است جاودان عذاب دیگر، زمان و مقطعی

  ندارد   معادل   گسترده  و  عام   رحمت  بنابرین،

  مطلق  رحمت   چتر   زیر   جاودان  عذابهای  حتی  و

مطلقند.    رحمت  عین  آن، و  برابر   در   نه  دارند،   قرار

 جمع  یکجا   خاص   رحمت  با   اما عذاب جاوید

خود و از   اختیار  با   معذب،  انسان  چون  نمیشود،

 انتخاب   را  کافران  و  شقاوتمندان  راه  روی عمد،

 (.  493/ 5ب:  1388 میکند )همو،

 ملائم بودن عذاب با طبع جهنمیان  .3

در  خلود  عدم  به  قائلان  شبهۀ  مهمترین 

نظام  با  نه  آتش،  اهل  خلود  که  اینست  عذاب، 

مبدأ   قابلی.  نظام  با  نه  است  توجیه  قابل  فاعلی 

فاعلی خواهان خلود نیست، چون خداوند حکیم  

مبدأ  و جواد علی با الاطلاق است، و  نیز  قابلی 

خلود سازگار نیست، زیرا خداوند هیچ چیزی را 

برای آن کمالی قرار داده   نکرده، بلکه  خلق  عبث

که بسوی آن کمال حرکت    کرده  مجهز  را  او  و

کند و به آن دست یابد، پس غیرممکن است که  

خداوند نوعی را آفریده باشد و برای او هدفی  

از ابد  تا  نوع  اما آن  باشد،  این هدف    قرار داده 

محروم باشد. این از موارد قسر دائم است و قسر  

الهی  عنایت  و  حکمت  با  و  است  محال  دائم 

سازگار نیست، زیرا اگر اینگونه بود، چه لزومی 

داشت که خداوند از همان آغاز هدفی قرار دهد 



 

 123   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

که نوع نتواند به آن برسد. این نیز همانند اینکه  

و عبث  کاری  نکند،  تعیین  هدفی  لغو    اصلاً 

 خواهد بود. 

یکی از انواع انسان است که برای دستیابی به  

این  و  شقاوت،  برای  نه  شده  آفریده  سعادت 

هدف برای انسان، هدفی تکوینی است؛ اگر در 

راه نیل به هدف، بنا به دلایلی، موانعی پیش آمد  

که انسان نتوانست به هدف خود برسد، این قسر 

سازگار نیست،  است و قسر با حکمت خداوند  

شد  جاوید  عذاب  به  قائل  نباید  همو،  )   پس 

 (.43/ 8الف: 1388

  سوء،   ملکات  و  عقاید  که  اینست  شبهه  تفصیل

  شخص   روح  در  رسوخ  عدم  یا   رسوخ  بلحاظ

نیست و قضیه منفصله   خارج  حال  دو  از  تبهکار،

 حقیقیه است: 

نفاق   . 1   جان   در   سوء،   عقاید   سایر   و   کفر، 

او محفوظ    توحیدی   فطرت   و   نکند   رسوخ   شخص 

  از   سوء،   ملکات   و   عقاید   حالت،   این   در .  باشد 

  عرض   نه   است   روح   مفارق   اوصاف   و   عوارض 

  همراه   ء شی   و   ملزوم   با   همواره   که   ء شی   ذاتی   و   لازم 

جدا    خود   معروض   روزی از   مفارق   عرض .  باشد 

  آتش،   پیدایش   اسباب   شدن   ل ئ زا   با   خواهد شد، مثلًا

میرود   احتراق   علل  بین    از   عاصی   شخص   و   از 

  و   فطرت   این   دیگر، یابد؛ ببیان  خلاصی می   عذاب 

  عذاب   که   ملکات   نتایج   با   و   ملکات   این   با   نفس 

  هم   و   است   نار   هم   این   و   نیست   سازگار   است، 

  اینها   و   است   باقی   فطرت   اصل   چون   ولی   عذاب؛ 

باقی    ابد   تا   و   میروند   بین   از   روز   عوارضند، یک 

  است.   دائم   قسر   بمانند،   ابد   چنانچه تا   و   نمیمانند 

 نیست.   مخلد   عذاب   پس 

  دست   از   خود را   اصلی   فطرت   . اگر شخص 2

  و   شهوت   در   رذیله،   اخلاق   به   تخلق   در   و   داد 

  بصورت   افعال   که   شد   قوی   یی اندازهبه   غضب 

  ملکات   و   ملکات   بصورت   احوال   و   احوال 

  شد، در  اخیر  فصل   و   درآمد   نوعیه   صور   بشکل 

  لئ زا   ملکات   و   عقاید   آن   اگرچه   حال   این 

باید  اما    از   آنچه   که   داشت   توجه   نمیشود، 

  عوارض   یعنی   گیرد،   نشئت   شیئی   نوعیه   صورت 

  عذاب  نوع،   آن   برای   نوعیه،   صورت   آن   لوازم   و 

  تحمیل  آن   بر  و   گواراست   و   عَذْب   بلکه  نیست، 

  حقیقت   مقوّم   نوعیه،   نشده است، زیرا صورت 

 صورتِ   و   آن   فصل   و   جنس   کنندة تأمین   ء، شی 

  برای   صورت   اگر  و   است   آن   مادة   برای   فعلی 

 بنابرین،  نیست.   عذاب   دیگر  شد،   آن   مادة 

 برای  دیگری،   موجود   هر  یا  انسان   چنانچه 

شد، این صورت جدید    خوک، مار و...  همیشه 

برای او لذتبخش است و جزو عذاب محسوب  

   (. 88/  7:  1371  نمیشود )طباطبایی، 

اساس شده،  گفته  مطالب  به  توجه   شبهۀ  با 

  آنها   که  اینست  عذْب  به  دوزخیان  عذاب  تبدیل

 که   آتش  میکنند،  عادت  آتش  به   مدتی  از  پس

 آنها   نوعیۀ  صورته  ب  بود  آنان  نفاق  و  الحاد  باطن

  است   گرچه ممکن  دلیلو بهمین  تبدیل میشود،

میبرند،   آتش  در  دائم لذت  آتش  از  اما  باشند، 

 همانطور که ماهی از آب لذت میبرد.



 124 1404/ پاییز 121شماره 
 

 بررسی و نقد 

مهم   که  میکند  بیان  ابتدا  طباطبایی  علامه 

درک  طبع«  با  نبودن  »ملائم  از  مراد  که  اینست 

 و  موضوع  میان  سنخیت  نبود  شود. اگر مقصود،

قسری میشود،   موجود  موضوع  آن  با   که  اثری 

باشد، یعنی آن اثر بخاطر آفتی که موضوع گرفته، 

عدم  عین  در  تکرار،  در صورت  و  شده  صادر 

به   موضوع  مانند علاقه  میشود،  اثر  طالب  آن، 

شخصی که به مرض مالیخولیا دچار شده است. 

انسانهای شقی نیز آثارشان ملائم با ذات شقیشان  

و بمقتضای طبعشان است، چون این آثار آنها که 

از طبع وی صادر میشود، ملائم با آن است؛ اما 

مفهوم   و  دارد  وجود  نیز  عذاب  حال،  عین  در 

آثار   آن  ست، بدلیل اینکهعذاب برای آنها صادق ا 

انسان    دوست  را گفت  میتوان  بنابرین  ندارند. 

 اما   ندارد،  دوست   را  آثار  آن   وجدان،  از نظر   شقی

اند، چون از طبع او صادر شده  صدور،  حیث  از

دوست را  )همان  آنها  همو، 414ـ415  :دارد  ؛ 

 (. 150ـ155: 1389؛ همو، 204ـ205تا: بی

به   پاسخ  در  همچنین  مطرح علامه  اشکال 

واحد  انسان،  میگوید:  مستشکل،  توسط  شده 

را  مستشکل  مقصود  بتواند  که  نیست  عددی 

النفس اثبات شده است  تأمین کند، بلکه در علم 

باید «القوا  کل  وحدتها   فی  النفس»که   اینرو  از   .

منفصلۀ با  را در مسیر سیرشان  قوا  از   هر کدام 

  که حقیقیۀ مستشکل سنجید. بعنوان مثال، انسانی  

چه حسی و ) ادراک  شهویه و غضبیه، قوة دارای

قوة شهویه به   اگر   است،(  چه خیالی و چه عقلی

بصورت  وی  نوعیۀ  صورت  و  شود  حاکم  او 

بهیمیه مبدل شود، در این هنگام قوة شهویه لذت 

میبرد اما سایر قوا در عذابند. چنین فردی هنگام  

آن از  قیامت،  در  نفس   ظهور  گرفتار  که  حیث 

است، ممکن است معذب نباشد و لذت   بهیمیت

تأمین  را  او  انسانیت  که  قوایی  سایر  اما  ببرد، 

بصورت  اگر  بنابرین،  عذابند.  در  همه  میکنند، 

میگویند درنیامد،  است،   محال  دائم  قسر   نوعیه 

  این   اصل  و  شد  خلق  هدفی  برای  نوعی  آری، اگر 

 این  اگر  اما  است، محال نرسید، هدف آن به  نوع

که جز تعدادی    باشد  داشته  بیشماری   افراد  نوع،

اند، رسیده   مقصد  این  به  آنها   از  بسیاری  اندک، 

 قسر   و  نیست  آن  استحالۀ  بر   دلیل   این تعداد اندک

است   مستحیل  نوع  اصل  بلحاظ  اکثری،  و  دائم

 (.89ـ90/ 7: 1371)همو، 

فطرت    هیچگاه  جوادی آملی میگوید: انسان

دست   از  را  خود  ولی  اصلی  میتواند نمیدهد، 

فطرت خود را زنده بگور کند؛ همان کاری که 

میکنند. خود  فطرت  با  اگرچه    کافران    در اینان 

  میشوند،   دوزخ   روانۀ  حیوان  بشکل  قیامت  روز

همه،   و  اندبوده  انسان  که  میدانند  خودشان  ولی

  حیوان   شکل  همان  در  را  آنان  دنیایی  هویتِ

  آنها  یاتفطر   و  ذاتیات  پس  میبینند.  اخروی

 و  برود  بین  از  که  نیست  «مفارق  عَرَض»  همانند

 بنابرین، .  آن شده باشد  جایگزین  دیگری  ذاتیات

عذب  هیچگاه  عذاب گنهکار،  انسان    و  برای 



 

 125   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

 بگورسازی   زنده  با   او  کیفر   و  شد  نخواهد  گوارا

آملی،    فطرت )جوادی  دارد  الف: 1388تناسب 

 (. 506/ 5: ب1388؛ همو، 261/ 13

بسیاری از حکما    خلاصه میتوان گفت:بطور  

اندیشمندان،   النواع نوع  و  اخیر   نوع  را   انسان  و 

که   متعالیه  حکمت  اما   اند،دانسته  میکند   اثبات 

  فراوانی   او انواع  است و ذیل  متوسط  نوع  انسان

 روی  پیش  راه  چهار  تکلیف  نشئۀ  دارد. در  وجود

 است: انسان

 شدن   فرشته  راه  که  صالح  عمل  و  ایمان  . راه1

 همان   در  میپیمایند،  را   راه  این  که  مؤمنانی  است.

 جسمشان   است،  فرشتگان  با   روحشان  که  حال

بهشت در  آنها   نیز  ماهوی  حد  از  اگر  و  است 

  ؛«مَلکٌَ»  سؤال شود، باید گفت: »انسانٌ ملکٌ« نه

 حرکت   سمت  این  به  که  است  انسانی  او  زیرا

  نیز مَلَک از است ممکن  همینرو از و است کرده

 باشد.  برتر 

راه2 کسانی  .  طی شهوترانی.  را  راه  این  که 

میکنند بسمت بهیمیت پیش میروند. اگر از حد 

»حیوانٌ  گفت:  باید  شود،  پرسیده  آنها   ماهوی 

 محض،  خنزیرِ  نه  ،«خنزیر   انسانٌ»  و  «بهیمی  ناطقٌ

 انسانی  فرد،  این  اما   است،  خنزیر   خنزیر،  زیرا

 از   است؛   شده  خنزیر   انسانیت  راه  از  که  است

  زیرا   است،  بدتر   محض  خنزیرِ  از  بمراتب  اینرو

 که   ندارد  را  هوش  و  ادراک  آن  محض  خنزیرِ

 تأمین  بشری کاملِ هایاندیشه با  را  خود شهوت

  هوشمندی  و  متفکر   موجود  انسان،  این  اما   کند،

 تأمین  راه  در را خود هوش و فکر  همۀ که است

 است.  گرفتهبکار  خویش شهوات

درنده 3 راه  چنین .  خونریزی.  و  خویی 

این  حد  شد؛  خواهد  سبع  به  تبدیل  شخصی 

 انسانی  چنین.  است  «سَبُع  ناطقٌ  حیوانٌ»شخص  

 راه   از  که  است  کسی  او.  دارد  فرق  گرگ  با 

 راه   در  خود  اندیشه  و  هوش صَرف با   و  انسانیت

 گرگ   از  بهمین دلیل  است؛ شده  درنده   درندگی،

 است.  تر درنده  محض

چنین 4 خیانت.  و  دسیسه  حیله،  مکر،  راه   .

میرود. پیش  شیطانیت  بسمت   از   او  شخصی 

 انسانی   او  زیرا  است،  مکّارتر  معمولی  شیاطین

 مانند   نیز  شیطنت.  است  شده  شیطان  که  است

  هم  عَرْض  در  انسانیت  با   سبعیت،  و   بهیمیت

  و  کرده  رها   را  انسانیت  مکار،  شخصِ  تا   نیست

  نیز   دواین   بلکه  باشد،  رفته  شیطنت  بسمت

 یکدیگرند.  طول در شده، یاد موارد همچون

  خاصیت   و  حرکات، فطرت  در این  پس انسان

 با   بلکه   نمیدهد،  دست  از   را  انسانیت خود  اولیۀ

 جدید   نوعی   بسمت  خویش،  نوعیۀ  صورت  حفظ

انسان  حرکت سویی،  از  قوة    میکند.  از  غیر 

  اگر  است؛ بسیاری قوای غضب دارای شهوت و

پیدا کرد و صورت نوعیۀ   تکامل  قوا  یکی از آن

 آیند،درمی  قوه  این  اسارت  به  قوا  او شد، سایر 

میفرمایند  چنانکه )ع(  »امیرالمؤمنین  بسیار :  چه 

شده هوس  و  هوی  اسیر  که  اند«  عقلهایی 

  اوصاف   دلیل،بهمین  (.211، حکمت  البلاغهنهج )



 126 1404/ پاییز 121شماره 
 

 تحمل  و  میشود  متأثر   تبهکار   قوای  اعمال  و

آملی،    آنِ  از  عذاب )جوادی  الف: 1388اوست 

 (.433ـ438/ 8

اینکه، تبدیل    عَذْب  به  عذاب  هرگز   نتیجه 

 آن،  اوایل  همچون  نیز   سوختن  اواخر   و  نمیشود

آیات    عذاب اساس  بر   تلاش  ، قرآن کریماست. 

بیثمر است؛   آتش  از  نجات  برای  دوزخیان  مستمر 

 جهنم   اند، جایشانورزیده   عصیان  کهکسانی  اما »

شوند به   برون  آن  از  بخواهند  وقت  هر  است و

 را   جهنمی  گویند عذاب  و  گردانند  بازشان  آنجا 

)سجده/    میکردید،  تکذیبش  که (. 20بچشید« 

 عذب،   نه  است  عذاب  آتش،  پس میتوان گفت آن

این امر نه    نخواهند کرد.  عادت  آن  به  دوزخیان  و

با حکمت خدا منافات دارد و نه با قابلیت قابل 

 جهنمیان که اقل از آنها در خلودند. 

 . هدف خداوند از خلقت کفار 4

  که  مشرکان  و  منافقان  و  کفار  آفرینش  حکمت

با توجه به علم خداوند   هستند،  عذاب   در  مخلد

 به خالد بودن آنها در عذاب، چیست؟ 

 بررسی و نقد 

یا   است  انگیزه  و  داعی  یا  از حکمت،  مراد 

نتیجه. اگر مقصود از حکمت، داعی و   فایده و 

انگیزه باشد، فاعلیت خداوند به تمام ذات، مبدأ 

همۀ موجودات و خیرات است و نیازمند داعی 

غرضی   که   دیگر و  جود  مانند  درست  نیست؛ 

به  مربوط  به خیرات،  در رسیدن  افراد  اختلاف 

قابلیت و  که   استحقاق  خداوند  به  نه  آنهاست، 

در  موجودات  اختلاف  بنابرین،  است.  جواد 

خود  با  مرتبط  و  مستند  خود  کمالی  مراتب 

آنهاست، نه به خداوند که مبدأ وجود و کمالات 

اگر  اما  نتیجه از    مراد  است.  و  فایده  حکمت، 

باشد، صحیح نیست، زیرا این معنا درمورد فاعلی  

آن فعل، به آن  محقق میشود که بخواهد با انجام

فایده و نتیجه برسد و نقصی را از خود رفع کرده 

و به کمالی واصل شود، درحالیکه دربارة خداوند 

خیرات   و  کمالات  جمیع  مستجمع  که  متعال 

 مقصود   است، این امر معنا ندارد؛ زیرا اولاً، فواید

بالعرضند   مقصود  بلکه  نیستند،  بالذات  و   هبالاصال

این ک فایدة  ثانیاً،  انجام ارها ـو  خواه آن کار را 

 ـ در ذات او موجود است.  دهد خواه انجام ندهد

بنابرین، درمورد حکمت خلقت انسانها بطور 

کلی، باید گفت: حکمت بمعنای نتیجه و فایده 

غنی  خداوند  زیرا  ندارد،  وجود  خداوند،  در 

ماسوای  به  احتیاجی  هیچگونه  و  است  بالذات 

ن آخویش ندارد و هیچ نقصی ندارد که بخواهد  

که   نیست  کمالی  هیچ  فاقد  و  نماید  رفع  را 

داعی،   بمعنای  اما حکمت  بخواهد به آن برسد.

وجود  انسان  خلقت  او   در  که  اینست  و  دارد 

مراتب کمال را طی کند و به قرب الهی برسد.  

  این   به   بشر   افراد  تمامی  که   داشت  انتظار  اما نباید

برسند، کمال  و  رشد  از  از    انسان  زیرا  مرحله 

اضداد ترکیب یافته و در عالم اضداد و تزاحمات 

است علل و عواملی مانع نیز بسر میبرد و ممکن  



 

 127   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

تنها شامل از رسیدن او به مقصد شود. البته این نه 

میشود  نیز  موجودات  سایر  شامل  بلکه  انسان، 

 (. 45ـ48/ 8: 1371)طباطبایی، 

در اینجا این پرسش به ذهن متبادر میشود:  

خدا که میدانست کافر مخلد در عذاب است،  

لی  تعا چرا او را آفرید؟ در پاسخ باید گفت: حق 

هیچ انسانی را کافر نیافریده، هدف از آفرینش  

این   در  اما  است،  بوده  سعادت  به  نیل  انسان 

با  افراد  بعضی  به    اختیار خود   بین،  از رسیدن 

عذاب،   بنابرین،  میشوند.  محروم  مهم  این 

مستند به خود انسان است نه خداوند، تا گفته  

)جوادی  است  محال  الهی  انتقام    آملی،   شود 

 (.  503/  5ب:  1388

 ب( شبهات نقلی

عدم دوام    با  عذاب  در  خلود  ـ ناسازگاری1

 آسمانها و زمین

خلود در عذاب را    قرآن کریمبرخی از آیات  

پابرجا  زمین  و  آسمانها  که  میدانند  زمانی  تا 

)هود/   طبق 107و    106هستند  درحالیکه   ،)

آیات و  بعضی  نیستند  دائمی  زمین  و  آسمانها   ،

(. پس خلود در  8خره از بین میروند )روم/  بال

 عذاب معنا ندارد. 

 بررسی و نقد 

  سبک  همین  یی با اولاً، بعد از ذکر این آیه، آیه

)هود/    سعادتمندان  دربارة  سیاق،  و است  آمده 

از نظر همۀ علما و مفسران محال است  (108  .

و  کند  بیرون  بهشت  از  را  کسی  خداوند  که 

 بنابرین،   بهشتیان، تا ابد در بهشت خواهند بود؛ 

دوزخیان   را میتوان درمورد  استدلال  شیوة  همین

ابدی دانست )جوادی   را  نیز بیان کرد و عذابشان

 (.492/ 5ب: 1388آملی، 

کریم ثانیاً،   قیامت   قرآن  زمین  و  را    آسمانها 

)ابراهیم/    دنیایی میداند   زمین   و   آسمانها   غیر از 

لفظ 48 به  آیه  این  در  شده    « تبدیل »   (.  اشاره 

که    ایجاد   و   چیزی   اِعدام   عنوان   از   غیر   است 

و    است؛   دیگر   چیز  جامع  اصل  تبدیل  در 

در اعدام  دو چیز وجود دارد، اما  مشترک بین آن 

وجود   امر  این  دیگر،  چیزی  ایجاد  و  چیزی 

  آسمان   حیث   از   اسم   دو   این   ندارد. پس معنای 

آسمان    نمیرود،   بین   از   وقت هیچ   بودن،   زمین   و 

میروند،  بین  از  که  زمینی    زمینی   و   آسمان   و 

  متبدّل   غیر   و   ثابت   ماهیتشان   و   که ذات   است 

  دگرگون   آنها   شکل   و   صورت   تنها   و   است 

)طباطبایی،   جوادی  24  / 11:  1371میشود  ؛ 

 (. 533/  5ب:  1388آملی،  

آیه از  قسمت  این   السَّماواتُ  »مادامتَِ  ثالثاً، 

 به   نسبت  ،«خلود»  کلمۀ  قرینۀ  به  والرض«

 دال  بهشتیان،  به  نسبت  و  تهدید  بیانگر   دوزخیان،

 بیان   قصد  هرگاه  زیرا  است،  الهی  لطف  دوام  بر 

» میشود  گفته  باشد،  چیزی  دوام   مادامت : 

 ابدیت   دوام،  از  مقصود  در اینباره،   ....« السماوات

 (. 385/ 8الف: 1388است )جوادی آملی، 



 128 1404/ پاییز 121شماره 
 

عدم انحصار خلود در عذاب به کفار،   ـ2

 مشرکان و منافقان 

خلود در عذاب را نمیتوان منحصر به کفار، 

منافقین و مشرکان دانست، زیرا ظاهر برخی از 

را   عذاب  در  خلود  نیز آیات،  افراد  سایر  برای 

( یا قتل 275ثابت میداند؛ مانند رباخواران )بقره/  

 (.93مؤمن از روی عمد )نساء/ 

 بررسی و نقد 

یی موجب خلود در سیئه  همانطورکه گذشت،

عذاب میشود که به هویت شخص، احاطه یافته 

 شرک،  درمورد  فقط  عاصی،  به  محیط  باشد و گناهِ

و  مشاهده  آن   مانند  و  ارتداد  کفر،   اگر   میشود 

 انسان   قتل   مانند  بزرگ،  معاصی   از  برخی  دربارة

دلیل است   مؤمن یا رباخواری آمده است، به این 

که این گناهان کبیره اگر با انکار ضروری دین و 

همراه کفر و ارتداد باشد، موجب خلود میشود 

  :نیست )همان   خلود   سبب  کبائر،   انجام  و صِرف

کسى مؤمنى را عمداً به قتل (. بعنوان مثال،  333

رسانده و مقصودش از عملى که انجام داده دقیقاً 

قتل بوده، همچنین میدانسته شخصى که به قتل  

به چنین  انسانی مؤمن است؛ خداوند  میرساند، 

وعدة خلود در آتش داده است. اما طبق   شخصی

سورة زمر، میتوان حکم   53سورة نساء و    48آیۀ  

نتیجه  در  و  کرد  شرک  به  مقید  را  قاتل  خلود 

گفت: هر چند آیۀ مورد بحث وعدة آتش خالد  

و دائم را میدهد، اما صراحتی در حتمى بودن آن  

یا  توبه  بوسیلۀ  آن  است خلود  نیست و ممکن 

)طباطبایی،   شود  بخشیده  / 5:  1371شفاعت 

 (. 40ـ41

بطور  در اینباره میگوید:    آملی  الله جوادیآیت

  متصور  فرض  درمورد قتل عمد مؤمن، چهارمثال  

 است:

ایمانش 1 بدلیل  را  مؤمنی  کافر،  شخص   .

عبارت اینجا   بمعنای  مُؤمِناً«  یَقتُل  »ومَن  بکشد، 

 بر  حکم  است و تعلیق  «لإیمانه  مؤمناً   یقتل  من»

است؛ چنین شخصی    آن  علیت   به  مشعر   وصف

 قطعاً در عذاب جاوید خواهد بود.

کافر،  2 اغراض . شخص  از روی  را  مؤمنی 

بکشد، در اینجا    .دنیوی ازجمله مسائل مالی و..

  برای   نه  اوست  قبلی  کفر   برای  کافر،  قاتل  خلود

 مادی. امور و مؤمن قتل

بخاطر  3 را  دیگر  مؤمن  مؤمنی،  شخص   .

این برساند.  قتل  به   عملی  ارتداد   کار،  ایمانش 

 بیّن   حکم  انکار  میشود، زیرا نشانۀ  محسوب  قاتل

است. علاوه بر این،   (مؤمن  کشتن  حرمت)  اسلام

 توجه   کرده است؛ با   لعنت  را  مؤمن  قاتل  خداوند

 نمیکند،   لعنت  را  مؤمن  سبحان   خداوند  اینکه  به

بود و این شخص   نخواهد  مؤمن   مؤمن،  قاتل  پس

 خالد در عذاب خواهد بود.

بعلت  4 را  دیگر  مؤمن  مؤمنی،  شخص   .

 بمعنای  او  خلود  در اینجا   اغراض دنیوی بکشد.

است، نه جاودانه )جوادی آملی،   درازمدت  ماندن

 (.  159ـ163/ 20 :؛ همان381/ 8الف: 1388



 

 129   الله جوادی آملی بررسی خلود در عذاب و شبهات پیرامون آن از دیدگاه علامه طباطبایی و آیت 
 

  عمل  و  قلب  در  کهدرمورد رباخواری، کسی

 دین  ضروریات  از  یکی  منکر   نپذیرد،  را  ربا   قبح

  و  میشود  او  کفر   و  ارتداد  سبب  که  است  شده

  ولی  در عذاب جاوید هستند،  مرتدان،  و   کافران

که قلباً معتقد است ربا حرام است ولی در  کسی

سبب   وی  گناه  این  میشود،  ربا  مرتکب  عمل 

  بمعنای   او  دربارة  خلود در عذاب نمیشود؛ خلود

خداوند   طولانی  مکث اینکه  دلیل  اما   است. 

به   رباخواران  کرده   آتش  در  خلود  را  تهدید 

رباخواری،   اصرارکنندگان  غالب  که  اینست   بر 

  از   رباخواری  و  ندارند   الهی   حکم  به   قلبی  التزام

 خلود  تهدید  پس  میگیرد،  نشئت   آنان  درونی   کفر 

 (.  385/ 12 :درونی آنهاست )همان کفر  بسبب

 ـ مقید بودن خلود در عذاب به ارادة الهی 3

عذاب خُلد را مستند   ،قرآن کریمخداوند در  

(،  106ـ107به اراده و قدرت خود میکند )هود/  

بود ابدی  شد،  گفته  بعلت درحالیکه  عذاب  ن 

 طبیعت خود تبهکاران است.

 بررسی و نقد 

  نیز   بهشتیان  درمورد  عبارت  همین  اولاً، عین

 (. 108است )هود/  آمده

  تعلق  بمعنای  بطور قطع  بهشتیان  ثانیاً، دربارة

 زیرا   نیست،  بهشت  از  آنان  خروج  به  الهی  ارادة

 خلف   و  داده   بهشت ابدی  وعدة  آنان  به  خداوند

 اساس  همین   بر   است؛  محال  خداوند  از  وعده،

. است  نشده  بهشت  آنان از  خروج  به  قائل  کسی

 عطای   و  عطیه:  آمده است  آیه  ادامۀ  همچنین در

 است.هبیپایان، برای آن عطای یعنی مجذوذ، غیر 

استثنا   از  مستثنی  اخراج  برای  چند   هر   ثالثاً، 

 اندراج   مؤکِّد  گاهی  ولی  است،  منهمستثنی  حکم

آیۀ   در  استثنا  مانند  است؛  منهمستثنی  در  مستثنی

  قرآنفرماید: »ما بزودی )اعلی که می  ةسور  7و  6

را( بر تو میخوانیم و هرگز فراموش نخواهی کرد  

مگر آنچه را خدا بخواهد که او آشکار و نهان    *

«. با توجه به نکتۀ گفته شده معنای آیه را میداند 

این خواهد بود که ما تو را خوانا میکنیم و پس  

خداوند  اینکه  مگر  نمیکنی،  فراموش  این  از 

بخواهد و نسیان تو تنها بخواست خداوند است 

باشی.  نسیان  از  مصون  تو  که  خواسته  او   و 

  اینگونه   نیز   خلود  به  ناظرِ  آیاتِ  در  مذکور  ثنایاست

بمعنای   و   بهشت  در  بهشتیان  که  اینست  و 

 جز  هیچکس  هستند؛  ابدی  جهنم،  در  دوزخیان

  ندارد   را  آنان  اخراج  قدرت  و  اراده  سبحان  خدای

)هم   خلود  بر   اشاراده   نیز   او  و /  8  ان:آنهاست 

 (. 492/ 5ب: 1388؛ همو، 385

 فکر   کسی  که  آنست  مشیت  استثنای  رابعاً، راز

 به   شدند،   ابدی  بهشت  در  بهشتیان  حال که  نکند

ابدیت  نیازی  خداوند بلکه   بهشتیان،   ندارند، 

این   به  متکی   و   بالغیر   ابدیت و  است  خداوند 

 خداوند  مطلق  قدرت  اثبات  براى  مسوق  استثنای

و  در  دائماً  بهشتیان  کرده،  حکم  اینکه  با   است 

پس   است.  مطلق  قدرتش  هم  باز  بمانند،  بهشت



 130 1404/ پاییز 121شماره 
 

 بلکه   باشد،   شده  محدود  قدرتش   که  نیست  چنین

  و  قدرت  و  امر   زمام  باز  حکم،  از  قبل  مانند  عیناً

 میتواند   هم  باز  و  دارد،   دست  در  را  آن  بر   احاطه

بیرونشان   چند  هر   کند،  بیرونشان  بهشت  از که 

 نمیکند. 

  بهشت،   اهل  مانند  آتش،  در  خالدین  بنابرین،

  خداى   آنکه  مگر   نخواهند شد،  بیرون  آن  از  ابد  تا 

  و   تواناست  چیز   هر   بر   او   زیرا  بخواهد،  سبحان

  منع،   چه  و  اعطاء  چه   کارهایش،  از  کارى  هیچ

 نکرده  سلب   فعل  آن  مخالف  انجام  بر   را  او  قدرت

 قدرت   زیرا  نمیکند،  خارج  او  ید  از  را  اختیار  و

نیست    معین  تقدیری  به  مقید  و  است  مطلق  او

 (. 29/  11: 1371)طباطبایی، 

 گیریجمعبندی و نتیجه 

با توجه به مباحث مطرح شده، روشن میشود  

که هم از دید علامه طباطبایی و هم از نظر استاد 

عده  برای  عذاب  در  خلود  آملی،  یی جوادی 

تأیید  را  این مطلب  نقل  و  عقل  است و  قطعی 

کافران، میکند برای  خالد  عذاب  این  البته  ؛ 

شامل  و  است  معاند  منافقان  و  مشرکان 

مؤمنان   و    بنابرین، .  نمیشود  فاسقمستضعفان 

 است،  عمل  مقابل  در  عذاب  اصل  کههمانگونه

 خلود   و  دوام  برابر   در  نیز   عذاب  خلود  و  دوام

 در   لحظه  هر   منافق،  و  مشرک  کافر،.  است  عمل

 ملکه   گناه،  عامل  زیرا  ،هستند   عصیانگری  حال

. آنند  واجد  آنها   که  است  آن  مانند  و  کفر   راسخِ

 رحمت  حکمت،  عدل،  با   عذاب،  در  خلود  این

 .است سازگار  ،قرآن کریم آیات و الهی

 منابع
 قرآن کریم. 

 البلاغه.نهج
)بیعربی، محییابن بیروت:فتوحات مکیهتا(  الدین  دار   ، 

 الصادر. 

  قم: اسراء. ،مختوم رحیق( 1386عبدالله ) آملی، جوادی

 قم: اسراء. ،تسنیم تفسیرالف( 1388) -----

 اسراء.  قم: ،قرآن در معادب( 1388) -----

الدر المنثور  (  ق 1404بکر ) ابى   بن سیوطی، عبدالرحمن 

بالماثور  التفسیر  کتابخانه فی  قم:    مرعشى   الله آیت   ، 

 . نجفى 

، تهران: عیون اخبار الرضا(  1378بن علی )محمد  صدوق،

 جهان.

)  طباطبایی، تفسیر  (  1371سیدمحمدحسین  فی  المیزان 

 قم: اسماعیلیان. ،القرآن

 کتاب.  قم: بوستان ،انجام تا آغاز  از انسان( 1388) -----

 .کتاب قم: بوستان  ،اللباب لب( 1389) -----

 . (ع) العلوم قم: باقر ،تابان مهرتا(  )بی -----

دار الأنوار  بحار(  ق1403)  محمدباقر  مجلسی، بیروت:   ،

 احیاء التراث العربی.

 صدرا. تهران: ،الهی عدلالف( 1387مطهری، مرتضی )

 صدرا.  قم:  ،معادب( 1387) -----

 


