
 

 87   78ـ  810صفحات   /4140 تابستان /201شماره 
 

  یتطابق و حل ناسازگار   یةنظر ل یتحل

   ه یآن با لوازم حکمت متعال

 2، امیررضا وارث1عبدالعلی شکر 

 چکیده

صدق و    ی ملاکها  بستر   در  گزاره  هر   به   ن یقی

مانند  .  میگردد  محقق کذب   نفس  شناخت  نتایج 

تجرد نفس انسانی و تجرد واقعیت علم، در کنار  

فرض تحقق عالم  عالَم خارجِ مباین از نفس و پیش

مهمی   ناسازگاریهای  و  چالشها  جسمانی،  خارج 

نظام    مانند در  خطا  وقوع  پذیرش  و  یقین  عدم 

مجرد  هستی پدید می واقعیت علم  آورد. حضور 

نزد مدرِک مجرد، تنها شرط تحقق علم برای عالم  

عالم   اثبات  بر  برهانی  اساس،  این  بر  است. 

کرد.   اقامه  نمیتوان  روش  مقاله    نیاجسمانی  با 

ی، لوازم نظریة تطابق را بر اساس  لیتحلـیفیتوص

  مبانی حکمت متعالیه میسنجد و نشان میدهد که 

علّی نظام  از  نظام  ـصرفنظر  پذیرش  و  معلولی 

انسان  را برطرف نمود.  تشأنی، میتوان ناسازگاریها  

الوجود و  از»   یبعنوان شأن   قه« یالحق   ط یبس واجب 

 
 ashokr@rose.shirazu.ac.ir. دانشیار گروه فلسفه و کلام اسلامی، دانشگاه شیراز، شیراز، ایران؛ 1
 amirrezavares@aafiyat.ir؛  )نویسنده مسئول(   . دانشجوی دکتری فلسفه و کلام اسلامی، دانشگاه شیراز، شیراز، ایران 2

DOR: 20.1001.1.15600874.1404.30.4.5.2

  بصورت   علم  و   داردربط وجودی    متعال   حق   به

  افاضه  او  به  الصورواهب  از  یاشراق  و  یصدور

  نفس   با   متحد  وجود  همان  شده  اشراق  علمِ.  شودیم

  آن   با   و  شده  وجدان  او  ذات  در   که  است  انسان

  ق ی تحق  ن یا  جی. نتا یابدمی  یوجود   تشخص  و  سعه

خود، ذات   یبا تجل  یتعالاز آنست که حق  یحاک

مدرکَات انسان،    .و سعه میبخشد  انسان را اشراق

تعالی هستند که بفراخور  شئون او و تجلیات حق

میگردد.   افاضه  او  به  انسان،  وجودی  مقام 

نظامی  بدین میتوان  به  ترتیب،  نیاز  بدون  انفسی 

پذیرش عالَم خارجِ مباین با نفس ترسیم کرد که  

  تکامل   ی ک ی تشک   ر یمس تعالی،  حق   اتی تجل  در آن 

انفسب  را  انسان  یوجود میزنند  یصورت  .  رقم 

است که در    یک ی تشک   ی قتیالامر، حق نفس  بنابرین، 

وجود مدرکات  جلوه  ی موطن  و    است  گر انسان 

  را   او  و   میسازد  انسان   ی برا  یانفس  ری س  کی

http://kherad.mullasadra.org/Article/47336


 88 1404 تابستان /120شماره 
 

  و   میدهد  عبور  صدق  ی منزلها  از  بمرحلهمرحله

 . میگردد انسان  ی وجود ةسع  موجب

تطابق، نفس، خارج، ذهن، اشراق،  کلیدواژگان:  

 الامر، تشکیک. نفس

 مقدمه 

امری   ،حقیقت   ة یقین برای جویند  دستیابی به 

یابی از  امکان حقیقت  زیرا ،و لازم است محوری 

میشود و  فراهم  طریق حصول یقین برای محقق  

 ، که آرامش است   ،یقین و حقیقت   ةاو را به میو

  و تردید شک    دچار  در غیر این صورت،  .میرساند

حتی   ئهو از ارامیشود  کابوسهای گوناگون    و اسیر

  یی بگونه  گردد،یقینی عاجز می  ةگزاره و قضی  یک

ممکن  ،شک خودحتی    و  خود  یهست  ةربادرکه  

 است به عدم قطعیت برسد.

گام  حقیقت  بسوی  دانش  کسب  با  انسان 

را با میزان صدق و   های علمیبرمیدارد و گزاره

را    میسنجدکذب   خود  حرکت  مسیر  سپس  و 

تعیین    ةصورتیکه در مرحل   در  و  دکنانتخاب می

دچار مشکل و    ،های علمیصدق و کذب گزاره

گردد ادامةتوقف  دچار خدشه    ،  نیز  آن  سلوک 

ناطقه  .میشود نفس  که  نشناخته  کسی  را  اش 

چگونه میتواند به شناخت اشیاء دیگر بپردازد و  

را   آنها  به  مرتبط  علمی  موضوعات  و  مسائل 

نماید؟   نحوبررسی  باید  و   ةپس  علم  تحصیل 

علم کیستی  یا  گرددچیستی  مشخص    تا   .آموز 

یقین    دستیابی به  ةدرگاه ورودی و ریش زمانیکه  

  ، آن حاصل نشود  ةمشخص نگردد و یقینی دربار 

در   رابط بود.  نخواهد  کار  آرامشی    ة کشف 

انسانی   نفس  و  هستی  از بیقین  شناخت  یکی 

 .حقیقت است   مراحل مهم وصول به

تحلیل نظریة تطابق در کنار با  اردر این نوشت

و   نظریه  آن  چالشهای  متعالیه،  حکمت  مبانی 

رفت و ناسازگاریهای آن مطرح شده و راه برون

نظریات  و  فرضیات  از  متعالیه  حکمت  تنقیح 

همچنین  ه ئاراغیرضروری   پی   میگردد.  در 

با    مبتنی بر اصولی  ینظامها و  مؤلفه  هستیم که 

ناطقة   نفس  شناخت  از  برخاسته  امهات  حفظ 

یقین   ةارد عرصوانسان را از گام نخست  انسانی،  

سیر تکاملی   ، در آرامش و مداوم صورت بکند تا 

  باید نظام  نیدر ا بپیماید.خود بسوی حقیقت را 

 نیتکامل انسان از ب  ریشک و خطا در مس  ةنیزم

انسان به  راه برای دستیابی    ،حال  نیبرود و در ع

  ن یآخر  د و او دانش خود راباز باش  یهر دانش

صدق   مرجع  را  خود  و  ندانسته  کمال  منزل 

 ها نپندارد. گزاره

 کذب  و صدق به پرداختن تیاهم. 1

 وجودی  علم موجب کمالدر حکمت متعالیه  

انسان به حقیقت را میسر   تشبهانسان میشود و  

در گام نخست لازم است  در این مسیر،    .میکند

تراز اما هم   و  حقیقی چیست   انسان بداند شناختِ

شناخت  بحث  تعریف   ،با  و  صدق  چیستی 

است  لازم  صدق»  .حقیقت  تحلیل    تعریف  به 

میپردازد و جنب معنایی صدق  ثبوتی   ةماهوی و 

ابزار و ملاکی برای    ئةبه ارا و معیار صدق،   دارد



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  89 
 

خطا  از  حقیقت  و  کذب  از  صدق  تشخیص 

های یافته (. تنها 31:  1379« )خسروپناه، میپردازد

دارد و او   علمی صادق برای انسان ارزش علمی

را بیابد   ییاولیه  ها علمی و یقینیگزاره   میکوشد

آنها بتواند به دستاوردهای علمی دیگر   ةپای  که بر

معیار و تعریف نیز خود نوعی    ،از طرفی  .برسد

در    دانش و معرفت است و ثبوت یا اثبات صدق

میکند. پیدا  معنا  شناخت  کسب    همچنین  بستر 

مثلاً اگر    صدق دارد؛برای    یمعیار  نیاز بهدانش  

ست که یافته علمی ما با ا  صدق آن  :گفته شود

  پرسش این    ،رخ میدهد یکی باشد  خارجآنچه در  

هر یافته علمی مطابق با  »  ةمطرح میشود که گزار

است؟   چگونه تحصیل شده  است«صادق    خارج

مصداق خارجی داشته و    یکیعنی آیا این گزاره  

  د؟ به آن دسترسی داشته باش  است   دعی توانستهم

چگونه میتوانیم این تطابق با خارج را برای این 

کلیدی   کنیمتعریف  مقام  ؟  عرضه  این  در  پس 

نحوة شناخت و کسب علم بر ارائة معیار صدق  

نفس  شناخت  بستر  در  نیز  آن  که  است  مقدم 

 انسان حاصل میشود.

 علم  فیتعر. 2

با توجه به آراء ملاصدرا، علم را میتوان چنین 

تعریف کرد: »چیزی که مناط عالم بودن کسی به  

چیزی است و بتعبیر دیگر، چیزی است که ملاک 

)عبودیت،   است«  کسی  برای  چیزی  انکشاف 

(. مفهوم علم بر واقعیتی صدق میکند  19:  1393

عالِم   واقعیت  برای  چیزی  انکشاف  موجب  که 

خواه آن چیز واقعیت خود عالم باشد یا   ؛میشود

از عالم. در فلسفه، هرگاه واقعیت   واقعیتی غیر 

به آن علم حضوری  باشند،  معلوم یکی  علم و 

به  مشروط  و  مغایرت  صورت  در  و  میگویند 

انطباق علم بر معلوم، آن را علم حصولی مینامند.  

معلوم   همان  لزوماً  علم  واقعیت  فوق،  منظر  در 

بدین در  نیست.  واقعیت  ترتیب  حصولی  علم 

چیزی است که بر اساس آن عالم داناً میشود، اما  

مشخص نیست که عالم، معلوم را دانسته باشد.  

علم،   واقعیت  بواسطة  معلوم  حصولی،  علم  در 

معلوم   پس  میشود.  شناخته  عالم  واقعیت  برای 

باواسطه را معلوم بالعرض و معلوم بیواسطه را  

ب  معلوم  است،  علم  واقعیت  همان  الذات  که 

علم  در  نمیتوان  که  است  واضح  پس  مینامند. 

حصولی معلوم بیواسطه نداشت، زیرا هر معلومی 

باید واسطة معلوم دیگر شود و لازمة آن، تسلسل  

علم   علم،  واقعیت  علم حصولی  در  است. پس 

علم   آن،  خود  و  است  معلوم  به  عالم  حصولی 

هر  اساس،  این  بر  است.  عالم  برای  حضوری 

حضوری است؛ »علم مساوق با  نفسه  علمی فی

آن  بودن  از حصولی  مقصود  است و  حضوری 

جز انطباقش بر واقعیتی مغایر خود نیست، یعنی 

علم حضوری   از  نوع خاصی  نیز  علم حصولی 

)همان:   و  23است«  وجود  علم،  حقیقت   .)

لغت   از  فلسفه  در  و  است  شیء  نزد  واقعیتی 

حضور برای چنین واقعیتی استفاده میکنند. پس  

شرط »ش و  حضور،  حضوری،  علم  تحقق  رط 



 90 1404 تابستان /120شماره 
 

انطباق  با  همراه  حضور  حصولی،  علم  تحقق 

 (. 24است« )همان: 

مطلب مهم دیگر دربارة تعریف علم اینست  

که باید حضور نزد عالم ممکن باشد و معلوم  

یا واقعیت   نزد دیگران قابل حضور باشد،  نیز 

که   گردد  یافت  باشد،  آن  بر  منطبق  که  علمی 

شرط   تا  کند  پیدا  حضور  دیگران  نزد  بتواند 

بدین  شود.  محقق  علم،  حضور  باید  ترتیب، 

عالم و معلوم مجرد باشند، زیرا مبرهن میشود  

که غیرمجرد دارای امتداد است و هرچه دارای  

اگر   پس  دارد.  منافات  حضور  با  است  امتداد 

فرض کنیم که معلوم، مادی و غیرمجرد است،  

امکان حضور آن برای عالم میسر نیست و تنها  

طبق  باید بواسطة یک واقعیت علم که بر آن من 

 است، برای عالم مکشوف گردد. 

علم،  بحث  در  حضور  اهمیت  به  توجه  با 

اضافه میکنیم که ملاصدرا از واژة وجود بجای  

رده  بحضور و از لفظ عدم بجای غیبت نیز بهره  

 .  ( 323/ 3 :3138)ملاصدرا،  1است 

 ادراک مراتب و  حضور اسباب. 1 ـ2

برای حضور یک مجرد نزد مجرد دیگر باید  

بین آن دو برقرار باشد وگرنه هر   اتصال  نوعی 

ملاصدرا   نمیشود.  دیگر  مجرد  مدرکَ  مجردی 

از  را  عِلیّ  رابطة  و  اتحاد  یا  وحدت  ویژگی 

میداند  مجرد  دو  آن  :  1386)همو،    2ویژگیهای 

بدین179 آن  (.  نزد  که  مجردی  موجود  ترتیب، 

امکان حضور هست، باید ضرورتاً مستقل باشد  

مجردی   نزد  حاضر  »مجرد  به  را  علم  میتوان  و 

)عبودیت،   کرد. 33:  1393مستقل«  تفسیر   )

شرایط  داشتن  و  تجردش  بلحاظ  علم  واقعیت 

فوق، ضرورتاً نزد عالم حاضر است و از حیث  

حضورش نزد عالم، آن را معلوم و بلحاظ حضور 

معلوم   آن  به  مجموع،  در  ذاتیش،  و  ضروری 

  بالذات میگویند.

سه عوالم  به  و  ملاصدرا  مثال  عقل،  گانة 

نفس  به  منفصل و متصل  مثال  عالم  طبیعت، و 

قائل است و عالم مثال متصل را شامل مجردات  

نظر   در  خیالی  مثالی  مجردات  و  حسی  مثالی 

به   را  مجرد  موجودات  دلیل،  بهمین  میگیرد؛ 

مجردات   و  خیالی  مجردات  حسی،  مجردات 

(.  253/  1  :3138)ملاصدرا،    3عقلی تقسیم میکند 

تجرد   مراتب  دارای  حضوری  علم  بنابرین، 

اما   است.  عقلی  تجرد  و  خیالی  تجرد  حسی، 

ادراک حضوری را برای موجودات مادی محض  

، لا محضاً   فالموجود اذا کان مادیاً»میسر ندانسته  ـ

اصلاً ادراکه  )همو،  یمکن  و  ( 613ب:  1382«  ـ 

تنها با علم حصولی امکان ادراک موجود مادی 

 را ممکن میداند. 

از    ت یتبع.  2ـ2   ی نف  و   مدرَک  وجودادراک 

 علم  بودن یماهو

ادراک،    ر ی تقش   یة نظر  نحوة  تبیین  برای 

دارای   معلوم  و  علم  وجود  مغایرت  بلحاظ 

  و و با توجه به عدم پذیرش آن    تناقض است 

توسط    ی حضور   ادراک   در   مراتب   رش ی پذ 

واقعیت    ملاصدرا، باید گفت: در علم حضوری 



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  91 
 

علم تنها به یک نحو درک میشود، یعنی مدرَک  

میشود، زیرا در   بنحو حسی درک  حسی فقط 

واقعیتند:   یک  معلوم  و  علم  حضوری  علم 

متخیلاً »  یکون  أن  یستحیل  ثم    المحسوس 

 . ( 938  : 1386  ، همو ) «  و هو هو بعینه   معقولاً 

ممکنات،  و  بالذات  واجب  در  علم  واژة 

مشترک معنوی است و با توجه به اینکه واجب  

ماهیت  نیز  او  صفات  ندارد،  ماهیت  بالذات 

ندارند. در نتیجه، علم، ماهیت نیست. ملاصدرا 

« میداند:  أن  ماهیت علم را عین وجودش  یشبه 

«  یکون العلم من الحقائق التی إنیتها عین ماهیتها

 (. درواقع میگوید:  305/ 3: 1383)همو، 

نیست علم   جهان  اشیاء  از  خاصی    ، شیء 

ی که موجودند و ماهیات  ئ بلکه در بین اشیا 

اینکه  ،  گوناگونی دارند  ماهیتی    در اصل یا 

بنحوی    ، ندارند  وجودشان  آنها  از  برخی 

دیگری   برای شیء  یا  برای خود  که  است 

به  اعتبار  مکشوف است. چنین واقعیاتی را 

نحوه   و نحو   د، وجو از  این  وجود    ة معلوم 

دیگری   یا  خود  انکشاف  مناط  که  را  آنها 

 (. 40:  1393)عبودیت،    علم مینامند   ، است 

 یحصول  علم در انطباق. لوازم 3 ـ2

در  وجود  تشکیک  و  اصالت  به  توجه  با 

کاملتر  که  وجودی  مرتبة  هر  متعالیه،  حکمت 

انطباق در   منطبق است و  مادون  مرتبة  بر  باشد 

علم حصولی عبارتست از همان انطباق واقعیت  

علم که حقیقتی مجرد است، بر واقعیت وجود  

محقق   نازلتر  مرتبة  در  که  آن  خاص  خارجی 

که   پیشین  فیلسوفان  نظر  است  بدیهی  است. 

انطباق را حاصل وحدت ماهیت ذهنی و عینی  

میدانستند، از نظر حکمت متعالیه مردود است، 

زیرا مبتنی بر اصالت ماهیت است و ماهیت را 

وجود  درحالیکه  میداند،  علم  انکشاف  موجب 

 است، نه ماهیت آن. علم مناط کشف برای عالم 

درخت بدین به  بخواهد  ناظر  هرگاه  ترتیب، 

مادی علم پیدا کند، واقعیت علمِ درخت مادی  

معلوم   از  بالاتر  مرتبة  و  است  مجرد  امری  که 

مادی است، بر آن درخت منطبق میشود. واقعیت 

علم بصورت حضوری و بالذات، برای عالم از  

بلحاظ   است،  بالعرض  معلوم  که  مادی  درخت 

 میکند.  انطباقی که دارد، کشف علم

( معلوم بالذات که  1لازمة این علم آنست که  

برای  همان واقعیت علم است، بصورت حضوری  

باشد.   بالذات،  2عالم حاضر  معلوم  که  بپذیریم   )

است.   خارجی  وجود  واقعیت  برای 3مغایر   )  

علمی   که انکشاف  علم  واقعیت  است  لازم 

در  که  بالعرض  معلوم  بر  است،  مجرد  حقیقتی 

پایینمرتبه باشد.    یی  منطبق  دارد،  در  4قرار   )

به   علم  باشد،  افتاده  اتفاق  انطباق  که  صورتی 

( در غیر این 5واقعیت علم حاصل شده است.  

( ملاکی 6صورت، علم به آن حاصل نشده است.  

نزد عالم هست که از صحت انطباق آگاه میشود. 

انسان  7 مخصوص  عالم  در  معرفتی  سازوکار   )

انطبا از  ق صحیحمحقق هست که در صورت   ،

 انطباق قبلی به اشتباه یاد میکند.



 92 1404 تابستان /120شماره 
 

و   آن  مبانی  به  متعالیه  حکمت  در  انطباق 

برمیگردد  عوالم  :  1384)ملاصدرا،   4انطباق 

فلسفه 632 در  ماهوی  تطابق  هرچند  هایی  (. 

حکمت   با  اما  شده،  گرفته  بکار  مشاء  مانند 

در   حتی  مثال،  بطور  است.  ناسازگار  متعالیه 

از   عبارتست  که  فلسفه  رایج  موضوع  تبیین 

  ی برا   کاوش   بدو   در   ، موجود   بماهو موجود  

، با بکار بردن موجود، محقق  قتی حق   به   دن ی رس 

نظریة  ضمن   ی فرض ش ی پ   با را   پذیرش  یعنی  ی، 

 .  است   کرده   تطابق ماهوی مواجه 

 لِم عا یعلم برا تیتحقق واقع ةنحو. 3

از   و  مجرد  ادراکی،  قوای  ملاصدرا  نظر  از 

مراتب نفس هستند و ادراک تابع مدرَک است. 

ادراکی واقعیت علم   با صور  ادراکی فقط  قوای 

مناسب خود به ترکیب اتحادی یافت میشوند که  

خیالی    عاقل با معقول و متخیل و حاس با صور

هستند  متحد  محسوس  /  4:  1383)همو،    5و 

بدین419 حقیقتی (؛  علم،  واقعیت  که  ترتیب 

مجرد و برای خود حاضر است و خود، علم و  

صورت  حضور  این  اما  است.  معلوم  و  عالم 

نفس   نزد  ادراکی  حضور صورت  بعینه  ادراکی 

واقعیتی   که  علم  واقعیت  دیگر،  بعبارت  است. 

بسیط است، به یک تعبیر، صورت ادراکی است 

به درواقع،  و  و  نفس  ادراکی  قوة  دیگر،  اعتبار 

همان نفس است، زیرا قوای ادراکی مجرد و از  

مراتب نفسند؛ پس علم عین عالم است و با آن  

 وحدت داشته و علم و عالم و معلوم متحدند.  

وجود واقعیت علم که در همة مراتب حسی،  

خیالی و عقلی محقق است و عین مدرَکیت و  

عین حضور نزد چیزی است؛ بهمین دلیل »میتوان  

)عبودیت،   است«  نور  ذاتاً  علم،  واقعیت  گفت 

و  88:  1393 موجز  اصطلاحی  نور،  تعبیر   .)

 روشنگر است که با حضور و علم مساوقت دارد.  

در   علم  واقعیت  تحقق  متعالیه،  حکمت  در 

صورت است که: نفس ضعیف که در  نفس بدین 

تماس  طریق  از  است،  تکامل  مسیر  ابتدای 

اندامهای حسی با واقعیت مادی اشتداد جوهری 

یافته و استعداد لازم برای افاضة صور جزئی از  

ادراک  الصور را بدست میواهب  برای  یا  آورد، 

با   صور کلی، نفس زمینة کسب تکامل ذاتی را 

تماس فوق حاصل میکند و به وجود برتر عقلی 

صورت زمینة انطباق وجود  اشیاء میرسد و بدین

برتر عقلی که عین نفس است، با معلوم بالعرض  

میشود،   قویتر  که  نفس  ادامه  در  میشود.  فراهم 

یا  کلی  صور  خود،  و  شده  عقلی  ملکه  دارای 

 جزئی را انشاء میکند. 

بنابرین، وجود نوری واقعیت علم یا از طریق  

الصور به نفس اشراق میشود، یا با کمالات  واهب 

میتواند  نفس  خود  نفس،  توسط  آمده  بدست 

صور نورانی را انشاء کند. البته کمالات فوق نیز  

چیزی جز وجود اشتداد یافته نفس بر اثر کسب  

حقیقت  علم،  واقعیت  اولاً،  زیرا  نیست،  علم 

نفس   عین  ثانیاً،  است؛  مقوله  فوق  و  وجودی 

ثالثاً، با امر وجودی زایل    است؛  اینکه  به  توجه 

طریق ساخته میشود.  نمیشود، نفس عالم نیز بدین 

بطور کلی میتوان گفت: صور وجودیِ نوریِ علم  



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  93 
 

واهب  افاضه  از  او  تکامل  برای  نفس  به  الصور 

 شده و نفس نیز صور ادراکی را انشاء میکند.

نظریة تطابق،  برگزید  .  کذب  و  ة  صدق 

 حکمای اسلامی

از علم حصولی، مشخص   پیشین  تعریف  با 

تطابق  و  حضور  به  حصولی  علم  قوام  که  شد 

است. برای مشخص شدن جایگاه مؤلفه دوم، به  

اسلامی   حکمای  نظر  نظریة  بررسی  دربارة 

پوشش  برای  را  آن  توان  و  میپردازیم  مطابقت 

متعالیه  نظر حکمت  از  علم حصولی  در  تطابق 

 میسنجیم.

 یکی از  نظریة مطابقت 

صدق است که بعنوان   هاینظریهمعروفترین 

متفکران    ةنظری از  بسیاری  مقبول  کلاسیک، 

است.  گرفته  قرار  زمین  مغرب  و  مشرق 

اسلامی منطق  اهل  و  متکلمان  نیز    حکما، 

را   دادند و صدق  را گسترش  همین دیدگاه 

بمعنای مطابقت با واقع، و کذب را بمعنای  

کرده تفسیر  واقع  با  مطابقت  اند  عدم 

 (. 33ـ34: 1379)خسروپناه، 

یکی از تعریفهای اجمالی نظریة تطابق چنین 

ها زمانی صادق هستند که با واقعیت گزارهاست:  

با خارجی   داشته  دیگر،  شند.  مطابقت  بعبارت 

ها ریشه در انطباق آنها با جهان  حقیقت در گزاره

 . خارج دارد

معتقد بود   ، تطابق   ة از پیشگامان نظری  ، ارسطو

انطباق عقل با اشیاء خارجی  یافت   حقیقت در 

به شناخت ذات  قادر  ما  او، عقل  بنظر  میشود. 

آنهایی هستند   ، های صادقاشیاء است و گزاره

میدهند  بازتاب  بدرستی  را  شناخت  این  .  که 

»کذب، اینست که دربارة آنچه هست، بگوییم 

هست.  بگوییم  نیست،  آنچه  دربارة  یا  نیست 

بگوییم  هست،  آنچه  دربارة  که  اینست  صدق 

نیست«  بگوییم  نیست،  آنچه  دربارة  و  هست 

 (.  155:  1385)ارسطو،  

بپ   لسوفان ی ف  به    ی رو ی مسلمان  ارسطو  از 

قد   یة نظر  از  که  صدق    و  ن ی تر ی م ی مطابقت 

معتقد    ، صدق است   ی ها ه ی نظر   ن ی مشهورتر 

بکار    اند ه شد  مختلف  مباحث  در  را  آن  و 

و    ؛ اند برده  صدق  ملاک  بحث  در  ازجمله 

قضا  تصر   ا ی کذب  آن  تأک   ح ی به  با    بر   د ی و 

آن   ر ی ناپذ د ی ترد  را    ، بودن  خود  تلاش 

به شبهات و اشکالات    یی مصروف پاسخگو 

:  1383حسینی،  )حاج اند  وارد بر آن نموده 

109  .) 

به    یابیمختلف در دست  یدگاههاید  یداراآنها  

مطابقت    یةنظر  شاناکثراما    هستند،  ینیقی  یمباد

هر چند در لسان   اند.را در نظر و عمل بکار گرفته

اشارهابن برای سینا  آن  ملاک  و  تصدیق  به  یی 

مندی از ظاهر کلام  حصول یقین نشده، اما با بهره 

های صدق غیر از مطابقت  او، مسیر برای نظریه

 نیز هموار میشود: 



 94 1404 تابستان /120شماره 
 

ء أنه  و العلم التصدیقى هو أن یعتقد فى الشى

الیقین و  أنه    أن  هو منه  کذا  الشى  فى  یعتقد 

کذا، و یعتقد أنه لا یمکن ألایکون کذا اعتقادا  

زواله یمکن  لا  حیث  من  سینا،  )ابن  وقوعه 

1373  :375.) 

  اینکه   از  عبارتست   تصدیقى  علم معنا،  بدین 

 داراست   را  وصف  فلان  چیزى   شود  اعتقاد

  که  شود اعتقاد اینکه از عبارتست  ،آن در یقین و

  شود  اعتقاد  باز  و  داراست   را  وصف  فلان  چیزى

  البته   نباشد،  دارا   را  وصف   فلان  نیست   ممکن  که

. اما در مجموع، نظر  باشد  ناپذیرزوال   که  اعتقادى

الرئیس را نیز عموماً به نظر سایر اندیشمندان  شیخ

حکمای    اسلامی  میرسد  بنظر  برمیگردانند. 

شدة  اسلامی   پذیرفته  اصل  تطابق،  نظریة  با 

مهمِ  واقع اصل  از  و  بخشیده  تحکیم  را  نمایی 

از  گروهی  میکنند.  حمایت  هست«  »واقعیتی 

ایشان ادعاهای خود دربارة تطابق مدرَک با شیء  

بصورت   گروهی،  و  استدلال،  با  را  خارجی 

 اند.بدیهی پذیرفته

عمدتاً   نظریة تطابق در لسان فلاسفة اسلامی

به تطابق ماهوی ختم میشود؛ حتی در بعضی از  

برداشتها، تطابق مورد نظر ملاصدرا را نیز ماهوی  

بگونه میکنند،  »تبیین  که  پیشین یی  فیلسوفان 

ذهن   ماهوی  وحدت  همان  را  عین و  انطباق 

و  دانسته  ماهیات    نحوبدیناند  احکام  از  را  آن 

داده معناست که قرار  این  به  اند که در حقیقت 

پنداشته  اصیل  را  به ماهیت  و  این    ،اختصاراند 

« )عبودیت، تحلیل بر اصالت ماهیت مبتنی است 

(. از نظر نگارنده آن نظریات با مبانی 55:  1393

نظریه و  متعالیه  ملاصدرا  حکمت  نهایی  های 

سازگار نیست؛ بهمین دلیل، در این مقاله صرفاً  

است   تطابق اصالت وجود  بر  مبتنی  بنحوی که 

 بررسی میگردد. 

 . بررسی نظریة مطابقت

با توجه به تعریف نظریة تطابق و غایت مورد 

نظر حکمایی که این نظریه و حکمت متعالیه را 

اند، مدعاهای زیر در تبیین نظریة مطابقت  پذیرفته 

میتوانند چالشزا باشند: پذیرش عالم خارج مادی  

فرا ذهن؛ جدایی عالم خارج مادی از قوای مجرد  

عالم   تحقق  با  واقعیت  دانستن  معادل  ادراکی؛ 

خارج؛   عالَم  از  علم  کاشفیت  پذیرش  خارج؛ 

از   اطمینان  نحوة  تطابق؛  نظریة  پذیرش  نحوة 

م تطابق  بالعرض. صحت  معلوم  با  بالذات  علوم 

پیش بر  مبتنی  ادعاها  زیر این  ضمنی  فرضهای 

بررسی  فوق  ادعاهای  تحلیل  در  باید  که  است 

 گردند: 

(  2( »واقعیتی فراتر از ذهن ما وجود دارد؛  1

( ذهن  3ذهن میتواند آن واقعیت را کشف کند؛  

توانایی حکایت آن واقعیت را دارد« )هاشمی و 

( امکان عدم تطابق باور  4(؛  4:  1393همکاران،  

( قائل به 5وجود دارد؛   ذهنی با واقعیت فراذهن

کم یک بار به واقع دست پیدا کرده نظریه، دست 

 است.

مورد شماره چهار امکان پدید آمدن شک را   

ها  فراهم میکند و زمینة تشکیک در ارزش گزاره



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  95 
 

می پدید  بروز را  پذیرش  آن  ثمرة  که  آورد، 

این  کنار  در  است.  انسان  برای  مکرر  خطاهای 

فرض، مورد پنجم، قائل به نظریة تطابق را  پیش

چگونه   خداگونه  نیست  معلوم  میکند؛  تلقی 

معترف   حکما  هیچکس  درحالیکه  هستند 

نمیتواند به کنه وجود و واقع دست یابد، چنین 

فرض پذیرفته شده است و  ادعایی بصورت پیش

برای   مستمسکی  میتواند  افراطی،  نگاه  یک  در 

استضعاف و تسخیر انسانهایی باشد که مصداق 

طرفی،   از  میگیرند.  قرار  چهارم  مورد 

برای  پیش  ذهن  توانایی  مورد  در  که  فرضهایی 

شده،   مستتر  فوق  نظریة  در  فراذهن  ادراک 

ملاک  ذهن  کدام  ادراک  که  نمیکند  مشخص 

قتی وارد حیطة فراذهن شویم، یکی  است، زیرا و

از مصادیق آن، ذهن دیگران است و بدیهی است 

خود   ادراکات  از  یکسان  گزارش  الزاماً  نفر  دو 

 ارائه نمیکنند. 

  هستند  ما  ی ها داده  از  ی ک ی  گر ی افراد د  ذهن 

باور استدلال و بدون هیچ   ما    ی ع ی طب   ی یک 

احساسات    که هنگامی میباشند.   و  افکار  ما 

دیگر   م، ی دار   ی خاص  افراد  همانند  ،  بدنهای 

م  رفتار  ما  طر   ن، ی بنابر   کنند؛ ی بدن    ق ی از 

م   ی منطق   سه، ی مقا  چن   د ی آ ی بنظر    ن ی که 

ما    ی رفتار  مشابه  احساسات  و  افکار  با 

کس باشد مرتبط   ما  .  به  که  :  د ی گو ی م ی 

که در    م ی شو ی و ما متوجه م   «مواظب باش! » 

شدن    ة آستان    ، م ی هست   ل ی اتومب   ک ی   با کشته 

را به    م ی ا ده ی که شن   ی ما کلمات در این حالت  

مع   ل ی دل   ن ی ا  م   ی ن ی به شخص    م ی ده ی نسبت 

د   شیئی که     ی موجودات پس  است،    ده ی را 

مستق  بطور  ما  که  دارند  آنها    م ی وجود  به 

ادراک   را  آن  دیگری  ]اما  نداشتیم  ادراک 

صحنه    ن ی اما کل ا   کرد و به ما گزارش داد[، 

رخ دهد،    ا ی رؤ   ک ی در    تواند ی استنباط ما م   و 

که    شود ی تصور م   ی بطور کل   ، صورت   ن ی در ا 

 (. Russell, 2011: p. 95) استدلال اشتباه است 

مباما   دینظر  ذهن  احتساب  با    گرانیرسد 

ملاک صدق و تحقق ،  فراذهن  از  یمصداق  بعنوان

پ  ،خارج   زیرا   ،شودیم  یاریبس   یهایدگی چیوارد 

با   دنبو  لیاص  یمدع و   دی خارج  جدالها  بتواند 

را    یاکراد  ینظرها  اختلاف  ییبگونه انسانها 

  ی ملاکها  از  پر  یجهان  اضطراب  ازکند که    هیتوج 

 . شود  رها گوناگون

 ذهن  از فراتر تی واقع  تحقق فرضشیپ. 1 ـ

اصطلاح    با   مترادف   ذهن،   از   فراتر   ت ی واقع 

است.     ی ماد   خارج   عالم   رش ی پذ خارج 

  ی عالم ماد   م ی ست که میتوان ن ی ا   ی بمعنا   فراذهن 

اد  متعالیه،    . م ی کن   اک ر را  مبنای حکمت  بر  اما 

امکان ادراک مادی میسر نیست و تنها ادراک  

نفس   که  مجرد  مدرِک  برای  مجرد  مدرَک 

انسانی است، میسر است. یکی از کاربردهای  

فرض عالم خارج مادی در توضیح فرایند  پیش 

طریق   از  حسی  اندامهای  که  آنست  ادراک 

ارتباط با عالم مادة جسمانی، استعداد لازم را  

واهب  از  دریافت  و  علم  کسب  الصور  برای 

 آورند.  بدست می 



 96 1404 تابستان /120شماره 
 

ارتباط منطقی بین پذیرش ادلة افاضة علم از  

مادی  خارج  عالم  پذیرش  با  علم  واجد  مبدأ 

برقرار نیست، زیرا حصول علم صرفاً مساوق با  

و  است  مجرد  عالِم  برای  مجرد  معلوم  حضور 

خارجی  مادی  عالم  اثبات  برای  روشی  هیچ 

هیچ   معلوم  مادی،  پدیدة  آن  زیرا  ندارد،  وجود 

شود تا در مقدمات برهان  نفس مجرد انسانی نمی

فرض، ترتیب، با رد این پیشاستفاده شود. بدین

نحو،   هر  به  خارجی  مادی  معلوم  با  تطابق 

ایم که امکانپذیر نخواهد بود. از طرفی، پذیرفته 

«، درحالیکه عالم ماده  فقد فقد علماً  من فقد حساً »

نیز   انسان  و  جوهرند  دو  هر  جسمانی  عالم  و 

امکان تماس با اندامهای  حس جوهریاب ندارد و  

حسی که جوهر را بیابند، منتفی است! اگر گفته  

شود عوارض مادی آن استعداد خاص را برای  

جزء   اعراض  میگوییم  میکند،  فراهم  نفس 

ذهن،   در  حداکثر  که  هستند  ماهوی  مقولات 

متعالیه،  حکمت  بر  بنا  و  دارند  تحقق  بالعرض 

ود اتحاد ماهیت و وجود در خارج پذیرفته نمیش

و ماهیات صرفاً حکایتی از وجودند و در ظرف 

 فراذهن اصالت ندارند. 

پا وجود  یةبر  که    ستین  نی چن  ،اصالت 

در خارج موجود باشند و آثارشان بر   اتی ماه

بنابر شود.  مترتب  حصول    ،نیآنها  اگر 

قلمداد   اتی ماه بدان  علم  را  ذهن    ، میکن  در 

هستند که    یامور   اتیماه   زیرا  است،سفسطه  

آنها را اعتبار کرده و در خارج وجود  ذهن 

خارج واقع  و  وجود   یز یچ  یندارند  جز 

است  .ستین ذهن  در  آنچه    یت واقع،  پس 

است  یخارج خارج  در  آنچه  و  در    ،ندارد 

است نشده  حاصل  واضح    ،نیبنابر  .ذهن 

اعتبار  به  قول  اساس  بر  که  بودن   یاست 

ادعا  ییجا  ،تیماه اش  یبر  به    ی باق  ءایعلم 

اش  ،نمیماند وجود  اصل  به  علم  ء  ایمگر 

 .  (144: 1378ی، اضیف)

علم  بدین  امکان  عدم  بر  علاوه  ترتیب، 

حضوری به عالم جسمانی غیر مجرد، امکان علم 

حصولی نیز بدلیل نداشتن تماس با نفس انسانی  

برای   جدید  مسیری  نتیجه  این  میشود.  منتفی 

فراهم  انسان  جسمانی  بدن  چگونگی  تحلیل 

نفس   آیا  که  میشود  ایجاد  پرسش  این  و  میکند 

ی مادی در ارتباط  انسانی میتواند با بدنی جسمان 

آن   بر  حصولی،  یا  حضوری  بصورت  و  باشد 

مشرف باشد؟ صرفنظر از پرسش اخیر که باید 

در تحقیقی جداگانه مورد بررسی قرار گیرد، باید  

پیش از  مستقل  را  مدرَکات حسی  فرض ادراک 

بررسی   مادی  نشده تحقق عالم جسمانی  اثبات 

 کرد.

مجرد    یاز قوا  یعالم خارج ماد  ییجدا.  2

 ی ادراک

پذ   با  به  در   رش ی توجه  حضور  عالم    عدم 

نت   ی ماد   ی جسمان  در  آن    ، جه ی و  نبودن  مدرَک 

اتصال    ، ه ی مدرِک مجرد در حکمت متعال   ی برا 

ماد عالَ  عالِ   ی م  استبا  محال  چراکه    ، م مجرد 

  یة نظر   لاجرم   . پس ست ی ن   دو آن    ن ی ب   ی ت ی سنخ 



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  97 
 

  معلوم   ی دوگانگ   ن ی ا   د ی با   ی بشکل   انطباق 

. در  کند   ن یی تب   را   مجرد   عالم   و   ی ماد   ی خارج 

عین حال، تباین عزلی، وحدت در نظام هستی  

و نظام توحیدی را دچار خدشه میکند و اگر  

متعالیه   حکمت  در  وجود  شخصی  وحدت 

است.   محال  عوالم  بین  جدایی  شود،  پذیرفته 

در   تشکیک وجود  پذیرش  با  عزلی  دوگانگی 

تبدیل   وصفی  تباین  یک  به  متعالیه،  حکمت 

عالم مادی  شده است، بشکلی که میتوان تحقق  

محض غیرمجرد را به مرتبة مادون وجودی و  

مجرد تعبیر کرد و از عالم طبیعت مادی صرف  

 دست کشید.  

 . معادل دانستن واقعیت با تحقق عالَم خارج  3 ـ

  دهید  فلاسفه راتیتقر در که یموارد از یکی

  عالم   تحقق  به  اعتقاد  گرفتن  فرضشیپ  ، میشود

  که یی گونهب ،است  یی گرات یواقع یبمعنا  ،خارج

  سفسطه   مستلزم  خارج  عالم  تحقق  نپذیرفتن

. این درحالی ( 339/  2:  1981طباطبایی،  )  6است 

است که بر اساس حکمت متعالیه، واقعیت علم،  

و  است  حضوری  و  مجرد  وجودی،  امری 

همچنین معلوم بالذات و حقیقی برای عالِم در 

بروشی  اگر  بنابرین  حصولی.  و  حضوری  علم 

علم   مدرِک  صرفاً  مجرد  عالِم  که  شود  مبرهن 

یابد، آنگاه  مجرد است و با آن تکامل وجودی می

اگر  سفسطه نخواهد بود. همچنین گفته میشود 

صور ادراکی از حیث ماهوی با متعلقات خارجی  

آید و مقدم بلحاظ  مطابق نباشند، سفسطه لازم می

 بطلان تالی باطل است. 

م نشان  مذکور  مطالب  در  که    دهدیتأمل 

م  ةملازم تال   انیمتصور  و  ق  یمقدم    اس یدر 

است مخدوش    تطابق   ینف  را یز  ،مذکور 

علم و    یینمااصل واقع   یمستلزم نف  ی،ماهو 

ن با خارج  آن  دارد    .ستیانطباق  چه اشکال 

  ی از تطابق ماهو   ری و تطابق غ  یینماواقع  نیا

عکس صاحب  و  عکس  تطابق  مثل    . باشد؛ 

ماهو   انی م  ،گرید  ریتعبب سفسطه    یتطابق  و 

منطق رد  ی تناقض  از  تا  ندارد   ی، کی  وجود 

د نت  یگر یاثبات  بالعکس   می ریبگ  جهی را  و 

 (.  39:  1382)ایمانپور،  

بویژه  بدین  خارج،  عالم  تحقق  نفی  ترتیب 

واقعیت   نفی  بر  دلالتی  خارجی،  مادی  عالم 

 ندارد.  

از طرفی، برای تعیین معیار صدق نمیتوان  

پیش  دانستن از  یکی  و    با   خارج   فرض  واقع 

  د ی صدق را با   ار ی مع   استفاده کرد، زیرا   قت ی حق 

  ترتیببدین   ؛حصول علم استخراج کرد  ةاز نحو

  ی ر ی کسب علم از مس   ة نحو   م ی شو   ی اگر مدع   که 

فراتر از    ی زان ی به م   از ی ن   شود، ی حاصل م   ر ی خطاپذ 

  ، اما اگر مصون از خطا باشد   . م ی فوق دار   ر ی مس 

  د ی با   ی گر ی د   طور   علم   افت ی در   صحت   ن یی تب 

  ی نوع   قت، ی عنوان حق ب   خارج   رش ی و با پذ   باشد 

  از   ی خاص   نوع   رش ی مصادره به مطلوب در پذ 

  اینکه مگر    ؛ داده است  رخ   علم   و   صدور   ة نحو 

ارا   گر ی د   ی ن یی تب  خارج  شود  ئ از  و    که ه  خارج 



 98 1404 تابستان /120شماره 
 

  ی ک ی به ملاک صدق بودن    نسبت ذهن هر دو  

  از ی و ن   شود ی م   ی منتف   تطابق   بحث   آنگاه   ، هستند 

مقا  بعنوان    ی صورت ذهن   ک ی   ة س ی به  با خارج 

ع   دو  ندارد    ، زیرا ستی ن   ی، ن ی موجود  ضرورت 

  ا ی بودن   ی همان ن ی باب ا   از موجود را مدام    دو هر 

مقا  هم  با    رت ی مغا   حکم   و   م ی کن   سه ی نبودن 

د م ی بده  طرف  از  و    رش ی پذ   ا ب   ، گر ی .  خارج 

  کم دست   که   م ی ا رفته ی پذ   گر ی د   ی بصورت   ، فراذهن 

-گزاره  و  افته ی  دست  صدق  ملاک  به  ذهن  ک ی 

و   یی شناسا   را   ح ی صح   ی ها  اذهان    گر ی د   کرده 

  ک ی او    ذهن   را ی ز   ، او را ملاک قرار دهند   د ی با 

برا  بدل   گران ی د   ی فراذهن  و    نکه ی ا   ل ی است 

ارتباط    انسانها  به  اش   کلامی قادر    گر ی د   ء ا ی با 

ارزش    د أیی ت   ی متول   ی د ا افر   د ی با   ستند، ی ن  رد  و 

  چگونه   نه ر وگ   باشند،   انسان   ی شناخت   ی ها گزاره 

  مهم   ی ها ده ی پد   نبود   ا ی   بود   مورد   در   توان ی م 

  مستتر   بصورت   ، ن ی بنابر   . کرد   نظر   اظهار   ی هست 

  تواند ی م  ذهن  ک ی  کم دست که  است  شده   اذعان 

  ار ی مع   ، کند و آن   دا ی پ   ی به ملاک صدق دسترس 

  یی توانا   ذهن   ک ی   کم دست  پس است.    گران ی د 

و قدرت ذهن    داشته   را   صدق   ملاک   به   ی اب ی دست 

 شده است.   رفته ی در کسب علم بدون خطا پذ 

معاصر   فلسفی حکمای  مباحث  ضمن  در 

خود، مطالبی ابراز میکنند که میتوان از بیان آنها  

آنچه   ثانیاً، حقیقت بودن  اولاً، ثبوت در خارج، 

ثالثاً، استقلال   در ذهن مطابق با خارج است، و 

به   اشاره  کرد.  برداشت  را  خارج  از  ذهن 

موجودات متحقق در خارج و مستقل از فکر در  

که ما موجوداتى  این عبارت علامه مشهود است »

  7خارج از ذهن و مستقل از فکر داریم که مهیات

( و  93/  2:  1364« )طباطبایی،  باشدمیآثار    أمنش

فطری   امری  را  خارج  دنیای  وجود  پذیرش 

(. در جای دیگر، حقایق بعنوان  34میداند )همان:  

بعنوان   اعتباریات  آنچه مصداق خارجی دارد و 

میشود؛   تبیین  ندارند،  مصداق  خارج  در  آنچه 

بعبارت دیگر، اعتباریات حقیقت ندارند )همان: 

جوادی  38/  1 به آ(.  مربوط  بحث  در  نیز  ملی 

موضوع فلسفه، موجود و سپس وجود را همان  

واقعیت خارجی دانسته و خارج را بدون اثبات 

 است:  پذیرفته

  ، پس موجود که همان واقعیت خارجی است

موضوع فلسفه است. البته در مباحث بعدی  

و   وجود  اصالت  اثبات  از  پس  فلسفه، 

بعنوان  را  وجود  میتوان  ماهیت،  اعتباریت 

این   در  زیرا  کرد،  معرفی  فلسفه  موضوع 

واقعیت خارجی    ،صورت که  میشود  دانسته 

چیزی    ،که بر آن لفظ موجود اطلاق میشود

هنگامی تا  لیکن  نیست،  وجود  این  جز  که 

است  مسئله نشده  وجود   ،اثبات  از  نمیتوان 

)جوادی آملی،   بعنوان موضوع فلسفه نام برد

1395  :1 /172 .) 

 پذیرش کاشفیت علم از عالَم خارج   . نقد

صدرا حکمت  امر  ،ییدر    ی وجود  یعلم 

به   یاست که سبب انتقال انسان با اشتداد وجود

  ء، مشافلاسفة  اما در نظر    ،بالاتر میگردد  ةمرحل



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  99 
 

  کشف   ،معالِ  برای  که  است   خاص  امریعلم  

برای  .  میشود علم  کاشفیت  ادعاهای  بنابرین 

صورهای ادراکی ذهنی از عالم خارج در حکمت  

بیان   استدلالهایی  و  نیست  پذیرش  قابل  متعالیه 

میشود که اصل واقعیت علم را عین کاشفیت از 

بدین  میدانند؛  خارج  »اصلاً  عالم  که  صورت 

واقعیت علم اینست که عین کاشفیت است، نه 

اینکه چیزی است که واقعیت را کشف میکند،  

بلکه چیزی است که عین کشف است« )مطهری،  

یی که بواسطة آن، کاشفیت (، بگونه441:  1369

افتد. در حکمت متعالیه تطابق با خارج اتفاق می 

واقعیت علم سبب اشتداد وجودی و انتقال عالِم  

عینیت علم    به مرحلة وجودی جدید میگردد و

و عالم و معلوم در حکمت متعالیه مطرح است  

پذیرش   قابل  خارج  کشف  برای  عینیت  آن  و 

 نیست. 

 . چرایی پذیرش نظریة تطابق  

  پناه   لزوم  ،تطابق  یةنظر   رشیاز عوامل پذ  یکی

 از  یدور  یبرا  یابزار  به  شمندیاند  انسان  بردن

؛ اگر مناطی برای یقین وجود نداشته  ست ا  شک

آرامش رسید؟ پس در  به  میتوان  باشد، چگونه 

نظر اولی بایستی حق و میزانی در جایی وجود  

دهیم.   تطبیق  آن  با  را  ادراکمان  و  باشد  داشته 

هرچند غایت یقین امری صحیح است، اما لزوماً  

نمیتوان گفت حقیقت در جایی ساکن تحقق دارد  

طبق آنچه نظریه  خود را با آن ـو انسان بایستی  

میگوید  پیشتطابق  دهد.  تطبیق  فوق ـ  فرض 

از هستی که وجود حقبرگرفته  است  -شناسی 

یی فراتر تعالی را جدا از مخلوقات، یا در مرتبه

نفس و  است  متصور  عزلی  بنحو  آنها  الامر  از 

را   دیگران خود  که  است  شده  لایتغیری فرض 

وماً در نظام علیّ که بایستی با آن تطبیق دهند. لز

معلول دارای هویتی مخصوص است، اگر عالمی 

اطمینان   معلول  یک  بودن  معلوم  از  بخواهد 

که  یابد  تمسک  روشی  به  باید  کند،  حاصل 

معلول   علتِ  الزاماً  عالِم،  اینکه  با  کند  تصریح 

در  عالم شود.  آن  ذاتیات  به  میتواند  اما  نیست، 

غیر این صورت، راهی به کسب علم و رفع جهل  

برای او قابل ترسیم نیست و اسیر عذاب شک و  

 کات خود میشود.تردید در مدر

اطمینان از صحت تطابق   . نحوة پذیرش 

 معلوم بالذات با معلوم بالعرض

مؤلفه مهمترین  از  تطابق،  یکی  نظریة  های 

اطمینان از صحت تطابق است. بر مبنای حکمت  

مادی   خارجی  معلوم  ملاصدرا،  نظر  و  متعالیه 

از   نفس  در  خارجی  صور  کسب  استعداد 

آورد؛ در عین حال، بر  الصور را پدید میواهب 

اساس حرکت جوهری و طبیعت بالذات متغیر 

عالم جسمانی، معلوم خارجی در زمانهای طی 

-شده، در حال تغییر و اشتداد بوده است. بدین

معلوم   بالذات،  معلوم  تحقق  از  بعد  ترتیب، 

بالعرض منطبق با آن در عالم جسمانی خارجی،  

 در کدامیک از زمانها تحقق دارد؟



 100 1404 تابستان /120شماره 
 

نظر کنیم،  اگر از حرکت جوهری نیز صرف 

چه   است؟  میزانی  چه  با  تطابق  ملاک صحت 

بسا ناظر، به طرف شیء برود و در هر گام، آن  

طی   در  انسان  گفت  باید  آیا  ببیند،  طوری  را 

مراحل، مدام در خطا بوده است؟ خطا در نظام  

هستی چه جایگاهی پیدا میکند و تحقق آن در  

در   اما  است؟  چگونه  انسان  ادراکی  ظرف 

بعدی   آن  گامهای  بگوید  کسی  است  ممکن 

مجسمه نیست و سنگ است و همینطور تعابیر  

سیر   در  نفس  قابلیتهای  شود.  ارائه  مختلف 

آن دارد    ادراکات در نوع  تکاملی جایگاهی مهم  

  ة قو   به   ی انسان   صفات   در   اختلافات   شتر ی ب و  

  8برمیگردد   آن   ی بلند   و   شرف   و   نفس 

ملاک    (. 115  : الف 1382  ملاصدرا، )  کدام 

نظریة   میکند؟  را تضمین  نهایی  گزاره  صحت 

الامر لایتغیر، چه  تطابق با استناد به تحقق نفس 

طرفی،   از  دارد؟  فوق  سؤالات  برای  پاسخی 

الامر را و شیء خارجی مادی را چگونه  نفس 

با اطمینان و یقین شناسایی کرده است؟ بنظر  

میرسد قائلین به این نظریه، با استدلالهای و یا  

ادعای بداهت کاشفیت علم، این مرحله را طی  

 اند. کننده ارائه نکرده کرده و پاسخی قانع 

 . حل چالشهای نظریة تطابق

»طبق نظریة تطابق و تعریف ارسطو، هرگاه  

باور ذهنی با واقع فراذهنی یکی باشد، آنگاه  

  ارزش آن باور و گزاره صادق است« )هاشمی 

همکاران،   فراذهن  3:  1393و  اینجا  در   .)

بمعنای آن چیزی است که از ذهن جداست و  

آن   از  جدایی  و  ذهن  از  خارج  مفهوم  مبین 

از   انسانها  اذهان  تمام  جهان،  در  پس  است. 

یکدیگر و از جهان خارج جدا هستند. بر این  

که   موجوداتی  بین  اتصالی  هیچگونه  اساس، 

قادر به کسب آگاهی هستند )بویژه انسانها( و  

محض در هستی  جهان برقرار نیست و کثرت  

اگر   صورت،  این  غیر  در  است.  محقق 

یی بین انسان و جهان باشد،  کوچکترین رابطه 

یابد، زیرا عمدة کارکرد  نمی   نظریة تطابق معنا 

آن در علم حصولی است و در صورت اتصال  

معلوم به عالم، شرایط حضور آن مهیا شده و  

خواه   و  مادی  خواه  ارتباط،  نوع  به  توجه  با 

مجرد، ادراک حضوری شکل میگیرد. تعریف  

فوق زمینة تطابق ماهوی را پدید آورده که با  

در  اما  است،  ناسازگار  متعالیه    مبانی حکمت 

مندی از تشکیک در  حکمت متعالیه نیز با بهره 

وجود یا مظاهر، میتوان تطابق مافوق با مادون  

ذکر   چالشهای  همچنان  اما  نمود،  ترسیم  را 

برای   اینجا  در  است.  مستتر  آن  در  شده 

ارائه  برون  راهکارهایی  چالشها،  این  از  رفت 

 میگردد. 

. پذیرش عدم امکان اثبات عالم جسمانی  

 گذاری تطابق با آن و صحه

بنابر حکمت متعالیه و تعریفی که از علم  

ارائه شد، مبرهن گردید که ادراک یعنی اینکه  



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  101 
 

یابد.   حضور  مجرد  مدرِک  نزد  مجرد  مدرَک 

ادراک،  بدین  نحوة  تقریر  زمان  در  طریق، 

موجود جسمانی خارج از ذهن علم حصولی  

را معلوم بالعرض مینامند و واقعیت علم مجرد  

واهب  طریق  از  نفس  در  نفس  که  یا  الصور 

میگویند.   بالذات  معلوم  را  میشود  انشاء 

ادراک   تبیین  در  که  تکلفی  همة  با  بنابرین، 

ایجاد   توجیه  با  خارجی  جسمانی  موجود 

الصور برای نفس  آمادگی کسب علم از واهب 

از طریق ارتباط با اندامهای حسی بکار رفته،  

مجرد   مجرد،  نفس  مدرَک  پایان،  در  همچنان 

عالم   به  دسترسی  گفت  نمیتوان  و  است 

فلسفه صرفاً   در  جسمانی حاصل شده است. 

نیز  برهان  و  است  متبوع  قالب    برهان  در 

است.   حاضر  عالِم،  برای  مجرد  علم  واقعیت 

با چنین واقعیت علم مجردی، چگونه   اکنون 

عالم   به  بالذات مجرد  از طریق معلوم  میتوان 

دست   ندارد،  تجرد  با  سنخیتی  که  جسمانی 

صورت   تطابق  میتوان  چگونه  کرد؟  پیدا 

صحه   را  مادی  صرف  عالم  با  مجرد  ادراکی 

م  اگر  حال،  عین  در  عالم  گذاشت؟  از  نظور 

مرتبه  خارجی،  نازله جسمانی  عوالم    یی  از 

مجرد وجودی باشد، نزاعی در استفاده از لفظ  

جسمانی نیست، اما ظواهر و تعاریف از عالم  

جسمانی در متون رایج چنین تعبیری را مجاز  

 نمیداند.  

ترتیب، با پذیرش عدم امکان اثبات عالم  بدین

خارج جسمانی، یکی از معضلات نظریة تطابق  

شناسی از میان برداشته  در حوزة معرفت و هستی

 میشود. 

 . پذیرش عدم تباین عزلی بین عوالم

مستقل   یا  وجود  متعالیه،  حکمت  مبنای  بر 

پدیده اوست.  شأن  یا  شئون است،  همگی  ها 

بین معلوم حق تعالی هستند و فرض گسستگی 

بالذات و معلوم بالعرض، محال است. همچنین 

با پذیرش نحوة کسب علم که بصورت صدوری 

پدیده است، بوضوح سیر ظهور  اشراقی  های و 

تعالی تا انسان، قابل در نفس انسان از حق  علمی

قالب   در  علم  افاضة  که  بترتیبی  است،  ترسیم 

پرتوهای اشراقی ظهور یافته و شئون الهی مانند 

فاعل و صادر   و  کرده  پیدا  اشتداد  انسان،  نفس 

همان   دیگر،  وجه  از  که  میشوند؛  علم  واقعیت 

علمی   از واقعیت  است.  الهی  بالاصاله شأن  نیز 

صور علمی  اینرو هر نفسی، بمیزان حضورش،  

 مجرد نزد آن حاضر میگردند. 

جسمانی  عالم  بین  اگر  دیگر،  طرف  از 

خارجی با عوالم مافوق، تباین عزلی باشد، تطابق  

مرتبة مافوق بر مرتبة مادون محقق نمیشود. تالی 

 ةبدلیل پدید آمدن جوف در عالم و نقض قاعد

امکان اشرف، محال است بهمین دلیل، مقدم نیز  

باطل است. همچنین تباین در عالم مستلزم نقض  

تعالی در عالم توحید و تحقق حقیقتی غیر از حق

 خواهد بود که محال است. 



 102 1404 تابستان /120شماره 
 

در »عالم خارج    خارج  بر این اساس، اصطلاح

ذهن« مب   از  باید  علم بر    نیترا  صدور    نحوة 

کرد »بدین  .تعریف  درواقع    «خارج لحاظ، 

تحقق های علمیتورص حکایتی نفسانی از انواع  

یعنی انسان بصورت    ؛یافته در نفس انسان است 

اشراقی یا  با   ،صدوری  وجودی  ربط  طریق  از 

علمیصورت  ه،الحقیقبسیطتعالی  حق را    های 

 ،ادراک میکند و با قوای نفسانی خود دریافت و  

علمیه یمقایسه  صورت  با  بدن    مانندی  یی 

تمایزی بین    . هرگاهجسمانی خود انجام میدهد

آن  با استناد به    ،دیدبا بدن خود    صورتهای علمی 

از علمی،  میکند  صورت  حکایت  اما    .خارج 

 حاصل از بدن جسمانیدرواقع بین صور علمی

 که متعین شده،  یهر صورت  اامر خارجی ب  و آن

بلکه همه در نفس    ،در نفس تغایر مکانی نیست 

 ند.و نفسانی ،انسان متحقق 

اصول فلسفه و روش  شبیه ادعای فوق در کتاب   
سپس    رئالیسم و  شده  بیان  شبهه  یک  عنوان  با 

 پاسخی به آن داده شده است. 

دراز شبهه:   واقعیت  بسوى  دست  هر چه  ما 

ادراک    ، کنیم ی م  ما   ( فکر ) بجز  بدست  چیزى 

آمد  فکر   . نخواهد  و  خودمان  بجز  پس 

بعبارت دیگر   ، خودمان  و  نداریم  هر   ،چیزى 

خودمان  بپندار  که  کنیم   ،واقعیتى  در   ،اثبات 

پس  . شود ی در ما پیدا م   تازه یی حقیقت اندیشه

توان گفت واقعیتى خارج از خودمان ی چگونه م 

داریم  خودمان  فکر  صورت   ، و  همین ی در  که 

 ؟جمله خودش اندیشه و پندارى بیش نیست 

در ضمن شبهه   ،چنانکه روشن است  :پاسخ

الجمله اثبات شده و آن واقعیت  واقعیتى فى 

و البته این    ،ما و فکر ماست که معلوم ماست

که این استدلال را  کسى  . سخن راست است

تصور نموده است که اگر ما واقعیتى    ،ساخته

باید  ه آن،  در صورت تعلق علم ب  ،داشته باشیم

نه  باشیم  بوده  واقعیت  خود  واقعیت  واجد 

ب علم  قضیه    ،واقعیته  واجد  آنکه  حال 

علم    ،آیدبعکس است و آنچه بدست ما مى

:  1364( )طباطبایی،  واقعیت)است نه معلوم  

 (.68ـ69/ 1

وضوح اقرار به عدم تطابق و عدم رسیدن به  ب

هر چند    ؛در پاسخ به اشکال دیده میشود   ،واقعیت 

  در عمل   قائل به کشف علم در پاسخ میشوند، اما

و راه   ادعای رسیدن به معرفت محال بنظر میرسد

 برای سفسطه باز میگردد. 

 معلولی ـ. کنار گذاشتن نظام علی3ّ ـ

براهین  و  مقدمات  با  اینکه  از  بعد  ملاصدرا 

معلولی نظام هستی را به تشأنی ـخود، تبیین علیّ

ترقی میدهد، میگوید: اکنون حق آشکار گردید 

)همو،    9و نور قاهرش بر ممکنات ساطع گشت 

نظام  322:  1380 از  جدید  تقریری  آغاز  و   ،)

هستی را که تنها یک وجود در آن محقق است 

میزند.   رقم  را  اویند  صفات  و  شئون  سایر،  و 

مبدئیت بدین با  نیز  علم  صدور  نحوة  ترتیب، 

تعالی در عالم، باید بازنویسی شود. بنابرین،  حق

خارجی روزنه عالم  دانستن  محقق  برای  یی 

جسمانی باقی نمیماند، زیرا اگر گفته شود ابتدا  



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  103 
 

طریق   از  او  که  است  نیاز  انسانی  نفس  تکون 

را از    اندامهای حسی، آمادگی کسب صور علمی

میشود  واهب  آنگاه پرسیده  الصور دریافت کند، 

یی  عالم جسمانی در نظام تشأنی فوق در چه رتبه

تقدم  در  مجرد  عوالم  اولویت  مطابق  است؟ 

کسب اشراقات و افاضه به مراتب مادون، امکان  

پایینتر برای رساندن فیض مباشرت برای عالمی  

فاقد شىء، معطى  به عالم بالاتر محال است و »

بود  نتواند  دیگرى  به  دیگر  ؛آن  معطى    ،بعبارت 

باشد آن  واجد  باید  خود  )حسن کمال،  زاده « 

(. وقتی آن شیء چیزی ندارد،  108:  1383آملی،  

حتی شایستگی استعدادبخشی را هم ندارد، زیرا 

فع درواقع  و استعداد  است  نیافته  ظهور  لیت 

بایستی تمام ویژگیهای بالفعل را بصورت اجمال  

عالم   باشد. پس  داشته  نشده در خود  و شکوفا 

را   نفس  به  توانبخشی  شایستگی  مباین،  مادة 

بدین نظام  ندارد.  نهادن  کنار  با  صورت، 

معلولی، مسیر دریافت اشراقی واقعیت علم ـعلیّ 

تعالی برای انسان روشن و بینیاز از فرض  از حق

عالم خارج جدا از نفس، قابل تصور و تصدیق  

 است.

 صادق و یقینی بودن همة ادراکات انسان   

که   بپذیریم  باید  تشأنی،  نظام  پذیرش  با 

بفراخور ظرفیت   مافوق،  مرتبة  اشراقات  همة 

او محقق میشود و مظروف   انسانی، در  نفس 

حق  از  نفس،  ظرف  افاضه  شایستة  تعالی 

جهت، واقعیت علم اشراق شده  میگردد. بدین 

در نفس، امری حضوری، یقینی، بدون شک و  

موجب اشتداد آن است. همچنین با توجه به  

مرتبة   در  یافته،  تنزل  مافوق  مرتبة  از  اینکه 

پایین، نسبت ظرف و مظروف رعایت شده و  

در آن موطن، صادق است و خطایی راه ندارد.  

نظام   که  بپذیریم  باید  صورت،  این  غیر  در 

مدا  و  نیست  احسن  نظام  حال  هستی  در  م 

 رخداد خطا در عالَم هستیم. 

شیئی   طرف  به  انسان  وقتی  مثال،  بعنوان 

زیاد، آن را درخت میبیند،    ة میرود، در یک فاصل 

مجرد   صورت  مدرِک،  نفس  بفراخور  درواقع 

درخت در نفس او محقق میشود و اگر میلیون  

هم   باز  باشند،  همان شرایط  عالم در  همة  بار 

همان صورت اشراق میشود. چند گام جلوتر،  

قدم   چند  اگر  و  میبیند  انسان  بصورت  را  آن 

می  انسان  مجسمة  را  آن  برود،  در  بیشتر  یابد. 

نیفتاده   اتفاق  و کذبی  هیچ خطا  مراحل،  تمام 

به  خیال  قوة  وقتی  صرفاً  اقتضای  است، 

دهد،   قرار  ملاک  را  آخر  عملکردش، صورت 

صورتهای قبلی، آنها را اشتباه    ة میتواند با مقایس 

اند،  های پیشین را کذب بد قلمداد کند و گزاره 

و   موطن خود، صحیح  در  کدام  هر  درحالیکه 

نیز   خیال  قوة  خصوصیت  آن  بودند.  کامل 

اشراقات   دریافت  کسب  به  او  میل  و  توانایی 

 بیشتر را حفظ میکند. 

اگر فقط یک گزارة اشتباه در عالم رخ دهد،  

یی یقین داشته آنگاه انسان نمیتواند به هیچ گزاره

پدیده ارتباط  بر  بنا  زیرا  حکمت باشد،  در  ها 



 104 1404 تابستان /120شماره 
 

گزاره هر  دیگر  متعالیه،  گزارة  به  ـبعنوان یی 

متصل   یی که شئون عالم را تشکیل میدهد ـپدیده

گزاره عملاً  و  خطا  است  به  آمیخته  دیگر،  های 

پیدا   یقین  آنها  به  کامل  بطور  نمیتوان  و  هستند 

 کرد.

خارج   ب پذیرش  نفس،  با  معنای  مباین 

  ة زمین و    پذیرش عدم قطعیت و شکاکیت دائمی 

گزاره  به  خطادار  رسیدن  بنابرین، های    است. 

وجود صورت    ، در ذهن انسان که باید بپذیریم  

خطا   با   علمی  تحقق    ، ارزش  هستی  نظام  در 

اصلاح  پس    . دارد  را  آن  باید  خطا  آن  فاعل 

، یا اینکه آن را اعتباری دانسته که منشأ  نماید 

اثر نباشد. در این صورت، نمیتوان آن را مقابل  

صدق قرار داد، زیرا صدق تحقق وجودی دارد  

 و منشأ اثر است.  

 ترسیم نظام توحیدی انفسی جامع  

پیش مطالب  به  توجه  است با  لازم  گفته، 

نظامی جدید که عمدتاً بر رابطة انفسی نفوس با 

ترسیم  حق باشد،  تشأنی  نظام  بر  مبتنی  و  تعالی 

گردد. در آن نظام، موجودات بعنوان واقعیتهای  

تعالی بوده یقینی تحقق دارند و شئون حق ـعلمی

و شئون خودشان را نیز طبق قاعدة تحقق علم، 

شئون   بالاصاله  درحالیکه  مینمایند؛  محقق 

ها  همة پدیده  الربط به اویند.تعالی بوده و عینحق

هیچ   و  بوده  وحدت  نظام  در  مرتبط  و  متصل 

تباینی قابل فرض نیست و همة نیروهای عالم، 

 تجلی او هستند. 

همانطور که صور واقعیت علم، به خود آگاه  

هستند و نفوس مجرد نیز به آن آگاهند، هر نفس  

مجرد، به خود آگاه و بمیزان حضور، از نفوس 

دیگر مطلع است و با آنها ارتباط دارد و نظامات  

اجتماعی که در عرف شناخته شده محقق میشود. 

بعبارت دیگر، درواقع دو عالمَ حسی منفصل و  

را  متصل،   مجرد  حسی  عالم  یک  دو  هر  که 

تشکیل میدهند، برای تبیین عالم جسمانی محقق  

است، که آنچه از آن دو عالم درک شده، به عالم  

ـ اسناد داده شده  که قابل اثبات نیست جسمانی ـ

است. برای مثال و قرب به ذهن، دستاوردهایی  

مانند »واقعیت مجازی« میتواند نوع ارتباط فعلی 

را و    موجودات  انفسی  فضای  در  یکدیگر  به 

 واحد نشان دهد.

 ملاک صدق یبرا دی جد فیلزوم تعر

  چهار  ،تطابق و مفروضات آن  ةنظری  رب  تکیهبا  

می   نتیجه پشکاکیت :  آیدپدید  در ،  خطا  ذیرش 

هستی احسن،  نظام  نظام  تحقق  تعدد عدم   ،  

 الوجود.واجب 

اساس   و  بر  وجود  شخصی  نظام  وحدت 

ب تشأنی،   این   ا و  به  علم  ک نظر  تحقق  از  چه   ـه 

بصورت صدوری و  ـ  یا تعلیمی   یادآوری نوع  

انسان    به   ه الحقیق بسیط الوجود  واجب اشراقی از  

ب  ش شخصی  از  عنوان  افاضه  تعالی  حق أنی 

می   ، میگردد  شناخت    شود مشخص  راه  تنها  که 

محقق   انسانی  ناطقه  نفس  طریق  از  حقیقت 

  موجودات،   حقیقت  به   انسان   و دستیابی   است



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  105 
 

  نفس   معرفت باب الله اعظم، یعنی   طریق   از   تنها 

است و »انسان بهترین طریق و بلکه تنها طریق  

است«  هستی  جهان  به  بردن  پی    برای 

 (.  130:  1383زاده آملی،  )حسن 

آن ب وجود   حقیقی  در    ، معنای  آنچه  یعنی 

است به وجدان حاصل  انسان  وزان    ، نفس  به 

شده   علمی  اشراق  او  به  که    موجب  و   است 

انسان   وجودی  که اشتداد  بصورتی    میگردد؛ 

نیست  متحقق  انسانی  نفس  با  متباین  .  چیزی 

بنابرین، اولاً، هر نظامی که توسط انسان برای  

باید صورت   تبیین نظام هستی ترسیم میشود، 

باشد.   مشاهده  قابل  نفس  در  آن،  از  مثالی  و 

در   مظاهر  تفاضلی  تشکیک  به  اتکا  با  ثانیاً، 

بجای   باید  گفت  میتوان  متعالیه،  حکمت 

الامر تشکیکی  الامر و واقع فراذهن، نفس نفس 

بتناسب رتبه وجودی هر شأن در نظر گرفت  

که بوزان سعة وجودی آن، فیوضات از وجود  

افاضه گشته و کل الاشیاء بعنوان  الحقیقه  بسیط 

صدق    یابند. از اینرو، تعالی ظهور می شئون حق 

و حقیقت با افاضه از وجود الهی در متن انسان  

   متحقق است. 

 گیری نتیجهجمعبندی و 

نظریه  بین  تعیین  در  برای  که  مختلفی  های 

ها ارائه شده، نظریة تطابق  صدق و کذب گزاره 

اندیشمندان   ازجمله  فلاسفه،  عمدة  انتخاب 

بر   نظریه  این  مستتر  تأکید  اما  است.  صدرایی 

فرض  تحقق عالم خارج مباین از نفس، و پیش 

تحقق عالم جسمانی، با حکمت متعالیه سازگار  

کسب   با  مستقیم  ارتباط  تطابق  ملاک  نیست. 

معرفت و بالتبع، نحوة حصول علم برای نفس  

و   اشراقی  تبیین  به  توجه  با  دارد.  انسانی 

صدوری حصول علم در حکمت متعالیه، لازم  

است نتایج حاصل از شناخت نفس که در کلام  

ظم است، در ارزیابی نظریة  ملاصدرا باب الله اع 

تطابق و حقیقت نظام هستی لحاظ شود. نفس  

علم، در حکمت   و واقعیت  آن  قوای  انسانی، 

و  مجرد  تحقیق    متعالیه،  متحدند.  یکدیگر  با 

 ـ مهم  چالشهایی  فوق،  مبانی  لوازم  در  دربارة 

ـ  صورت پذیرش تطابق با خارج مباین از نفس 

به  محقق  می برای  به  ارمغان  منجر  و  آورد 

تحقق   شکاکیت،  قطعیت،  عدم  نظیر  نتایجی 

در   تعدد  و  احسن  نظام  ابطال  عالم،  در  خطا 

 واجب الوجود میشود. 

ربط   بر  تأکید  با  نوشتار  این  در  بنابرین، 

انسان به حقیقت لایتناهی حق  تعالی،  وجودی 

یقینی   و  حقیقی  امر  بعنوان  دانش  کسب 

بصورت صدوری و اشراقی در نظر گرفته شد،  

در متن  یی که وجود هر صورت علمی  بگونه 

افاضه   حضوری  بصورت  انسان،  نفس  ذات 

فرض  شده و به آن اشتداد وجودی میدهد. پیش 

و   خارج  عزلی  تباین  خارجی،  جسمانی  عالم 

معلولی کنار گذاشته شد تا   ـنفس، و نظام علّی 



 106 1404 تابستان /120شماره 
 

رفت از چالشهای فوق نمایان  راهی برای برون 

از   جدید  تقریری  دلیل،  بهمین  گردد. 

انفسی که عینیت نفس انسانی   ـتوحیدی نظامی 

تعالی را نشان میدهد، میتواند  بعنوان شأن حق 

مسائل  دریچه  تبیین  و  تشریح  برای  جدید  یی 

 الهیات بگشاید. 

حکمت     مبانی  بر  اتکا  با  نظام  این  در 

الامر، ظهور و وجودی تشکیکی  متعالیه، نفس 

واجب  از  علم  واقعیت  و  الوجود  دارد 

میگردد.  بسیط  افاضه  انسان  نفس  بر  الحقیقه 

علم با نفس انسان اتحاد وجودی یافته و آن را  

تعالی  سعه و اشتداد میبخشد. از آنجاییکه حق 

پدیده  همة  برتر  وجودی  وجود  مبدأ  هاست، 

و بفراخور  بوده  با آنها منطبق  صورتهای علمی  

رتبة ظهوری هر نفس، آن وجود برتر را بمنصة  

بسیط  میرساند.  ظهورات  ظهور  همان  الحقیقه 

های گوناگون در  منطوی در اوست که با جلوه 

های  نفوس ظهور دارد و ما آنها را بعنوان پدیده 

 هستی قلمداد میکنیم. 

 نوشتهاپی

کالتجرد عن المادة، و لا إضافیا    سلبیا   العلم لیس أمرا  . 1
وجودا   بل  وجود  کل  لا  و   ، وجودا  لا    بل  بالفعل 
غیر    خالصا    بالقوة، و لا کل وجود بالفعل بل وجودا  

العدم   شوب  عن  خلوصه  بقدر  و  بالعدم،  مشوب 
. و بیان هذا: أن المادة الأولى   یکون شدة کونه علما 
أمر مبهم فى ذاته، و هى غیر موجودة بالفعل؛ و إنما  

ذاتا   یتقوم  و  لواحقه    ک یتحصل  و  بالجسم  متحققة 

منها.  ینشأ  ما  و  بما هو جسم لا   کالحرکة  الجسم  و 
یکون له وجود خالص عن العدم الخارجى؛ فإن کل  
من   غیره  عدم  یقتضى  وجوده  فیه،  مفروض  جزء 
الأجزاء و عدم الکل؛ فإنه إذا وجد ذلک الجزء، کان  

، و کذا یسلب عنه سائر الأجزاء. و لأن  ل معدوما  الک 
الوجود عین الوحدة أو ملازم لها، فما لا وحدة له لا  
لوازم   من  الهوهویة  و  الحمل  کذا  و  له؛  وجود 
لشىء.   له  وجود  فلا  له  هوهویة  لا  فما  الوحدة، 

أفاده   ما  یغیب    ( ره) محصل  الجسمانیة  الجواهر  أن 
قوة عدمها و   بعض أجزائها عن بعض ففى وجودها 
ما کان کذلک لم یتم وجوده لذلک بحضور کل جزء  
للآخر و المجموع للمجموع الکل و من شرط إدراک  
بالفتح   المدرک  تمام  ینال  أن  بالکسر  المدرک 
بها علم و   یتعلق  أعراضه لا  فالجوهر المادی و کذا 

 الصورة المادیة لا تکون صورة علمیة. بعبارة أخری  

، و  لیس مجرد وجود الشى .  2 ء کافیا  لصیرورته معلوما 
له صلاحیة العالمیة عالما  بجمیع   إلا لکان کل من 
حصول   فى  بد  فلا  کذلک؛  لیس  و  الموجودات، 
العلاقة   إما  و  الاتحاد  إما  الأمرین:  أحد  من  العلم 
فى   منحصرة  الذاتیة  العلاقة  و  الذاتیة.  الوجودیة 

 العلیة. 
المنقسم إلى عالم الربوبیة   العالم عالمان: عالم العقل.  3

و إلى عالم العقول و النفوس، و عالم الصور المنقسم  
 إلى الصور الحسیة و إلى الصور الشبحیة.  

ء فى عالم الصورة الّا و له نظیر فى ما خلق اللّه من شى. 4
اللّه ما خلق  و  المعنى،  و    عالم  المعنى  فى عالم  شیئا 

و له حقیقة فى  أالملکوت الّا و له صورة فى هذا العالم 
عالم الحق و هو غیب الغیوب، اذ العوالم متطابقة کما  
مثال و ظلّ للاعلى و الاعلى   انّ الادنى  قبل:  ذکر من 
الحقائق،   حقیقة  الى  هکذا  و  للادنى،  حقیقة  و  روح 



 

هیآن با لوازم حکمت متعال یتطابق و حل ناسازگار ۀینظر لیتحل  107 
 

عالم  فى  لما  قوالب  و  امثلة  الدّنیا  عالم  فى  ما  فکل 
و   مثل  درجاتها  على  الآخرة  عالم  فى  کلّما  و  الآخرة، 

 اشباح للحقائق العقلیة. 
الحسیة  .  5 و  الخیالیة  النفس  و  بالمعقول،  یتحد  العاقل 

الحسیة و  الخیالیة  بصورها  بصورها  تتحد  تتحد   ،
 الخیالیة و الحسیة. 

ان بطلان السفسطة یوجب ان یکون بعض ما فى اذهاننا  .  6
للتلبس    من المفاهیم موجودا  بعینه فى الخارج أی قابلا  

هى   المفاهیم  هذه  و  الخارجى  الوجودین  من  بکل 
المقولات   فى  حصروها  التى  الحقیقیة  الماهیات 

 العالیة.
 . مفاهیم حقیقیه. 7
راجع إلى   أکثر الاختلاف الواقع فى الصفات الإنسانیة.  8

قوة النفس و شرفها و مقابلیهما أعنى الضعف و الخسة 
ء یستفاد من تضاعیف ما ذکرناه فى أحوال  ـ و هذا شى

اختلاف   یوجب  مما  ضعفه  و  شدته  إن  و  الوجود؛ 
 الأشیاء ذاتا و صفة. 

هیاکل  الحق،  حصحص الآن.  9 فى  النافذ  نوره  سطع  و 
الممکنات »نقذف بالحق على الباطل فیدمغه فإذا هو  
زاهق« و للثنویین الویل مما یصفون؛ إذ قد انکشف أن  
الأنحاء   من  بنحو  لو  و  علیه  الوجود  اسم  یقع  ما  کل 

من نعوت    ون الواحد القیوم، و نعتا  ئمن ش  فلیس إلا شأنا  
 ذاته، و لمعة من لمعات صفاته. 

 منابع

صفری،  شفا(  1373)  سینا ابن قوام  مهدی  ترجمة   ،

 تهران: فکر روز. 

محمدحسن    ةترجم،  هعیالطبمابعد  (1385)  ارسطو

 طرح نو. : تهران ،یلطف

  عین   و  ذهن  تطابق  مسئله»  (1382)   ایمانپور، منصور

زبان و ادب    متعالیه«،  حکمت  و  مشاء  فلسفه  در
  .23 ـ48، ص186  ةشمار دانشگاه تبریز، ،فارسی

 ( عبدالله  آملی،  مختو(  1395جوادی  قم: م رحیق   ،

 اسراء. 

)  ،حسینیحاج تحلیل  »  ( 1383مرتضی  و  بررسی 

هستی  می«،  نظریة مطابقت صدق در فلسفة اسلا
 . 109ـ123، ص 6، شمارة تو شناخ 

، دروس معرفت نفس(  1383آملی، حسن )  زادهحسن

 تهران: الف لام میم. 

،  «های صدقتئوری »  (1379)  ، عبدالحسینخسروپناه

 . 30ـ44، ص1ة شمار، ذهن

)  ،طباطبایی   و   فلسفه   اصول (  1364سیدمحمدحسین 
   تهران: صدرا.  ،رئالیسم روش 

ملاصدرا،  م( 1981)  ----- در  اسفار«   »تعلقیات 
، بیروت: الحکمة المتعالیة فی الأسفار العقلیة الأربعة

 . حیاء التراث العربیادار 

درآمدی به نظام حکمت  (  1393، عبدالرسول )عبودیت
 ، تهران: سمت. 2، جصدرایی

  : ، قمبر نهایة الحکمه هق یتعل( 1378)غلامرضا  ،یاضیف

 ی )ره(.نیامام خم  مؤسسة

فلسفه  (  1369)  یمرتض  ،یمطهر در  زمان  و  حرکت 
 . حکمت :تهران ،یاسلام

،  الحکمة المتعالیة فی الأسفار الأربعة(  1380)  ملاصدرا

، تصحیح و تحقیق مقصود محمدی، تهران:  2ج

 بنیاد حکمت اسلامی صدرا. 

الأسفار  الف(  1382)  ----- فی  المتعالیة  الحکمة 
جالأربعة تحقیق  9،  و  تصحیح  اکبریان،  ، رضا 

 تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا. 



 108 1404 تابستان /120شماره 
 

برب(  1382)  ----- تعلیقه  و  شفاء  شرح  ، الهیات 

تهران: حبیبی،  نجفقلی  تحقیق  و  بنیاد    تصحیح 

 حکمت اسلامی صدرا. 

، الحکمة المتعالیة فی الأسفار الأربعة(  1383)  -----

اسلامی  4و    3،  1جلد   حکمت  بنیاد  تهران:   ،

 صدرا. 

تصحیح و  ،  3، جشرح اصول الکافی(  1384)  -----

یزدی مطلقتحقیق   فاضل  تهران:محمود  بنیاد   ، 

 حکمت اسلامی صدرا. 

الغیب(  1386)  ----- تحقیق  مفاتیح  و  تصحیح   ،

اسلامی   حکمت  بنیاد  تهران:  حبیبی،  نجفقلی 

 صدرا. 

، فاطمه سادات؛ حبیبی، سلیمان؛ علیزمانی،  هاشمی

( اشکالات  1393امیرعباس  و  مطابقت  »نظریه   )

، 8شمارة    ،شناختیمعرفت  پژوهشهایوارد برآن«،  

 . 37 ـ51ص
Russell, B. (2011). Our knowledge of the external 

world as a field for scientific method in 

philosophy, Gutenberg eBooks. 

 

 
 

أمرا   .1 ل وجودا   کالتجرد عن المادة، و لا إضافیا  بل وجودا ، و لا کل وجود بل وجودا   سلبیا   العلم لیس  ل لا بالقوة، و لا کل وجود بالفعل ب غیر موجود خالصا    بالفع أمر مبهم فى ذاته، و هى  لأولى  مادة ا أن ال العدم یکون شدة کونه علما . و بیان هذا:  ب  ن شو بقدر خلوصه ع بالعدم، و  ب  ل و یتقوم ذاتا  غیر مشو إنما یتحص بالجسم و لواحقه کالحرکة و ما ینشأ منها. کة بالفعل؛ و  لأجزاء و عدم الکل؛ ف متحققة  وض فیه، وجوده یقتضى عدم غیره من ا الخارجى؛ فإن کل جزء مفر خالص عن العدم  لا یکون له وجود  ما هو جسم  الکلو الجسم ب الجزء، کان  إذا وجد ذلک  ه  لا وجود له؛ و کذا الحمل و الهوهویة من لوامعدوما   إن لا وحدة له  الوجود عین الوحدة أو ملازم لها، فما  الأجزاء. و لأن  ة له فلا وجود له لشىء.  ، و کذا یسلب عنه سائر  ما لا هوهوی زم الوحدة، ف
أفاده  ضور کل جزء للآخر و المجمو  (ره)محصل ما  ک لم یتم وجوده لذلک بح جودها قوة عدمها و ما کان کذل عن بعض ففى و أجزائها  هر الجسمانیة یغیب بعض  بعبارة أن الجوا بها علم و  لا یتعلق  أعراضه  المادی و کذا  بالفتح فالجوهر  ط إدراک المدرک بالکسر أن ینال تمام المدرک  الکل و من شر موع  صورة علمیة. أخری ع للمج لا تکون  مادیة   الصورة ال

ل العلم من أح لیس مجرد وجود الشى .2 حصو بد فى  الموجودات، و لیس کذلک؛ فلا  عالما  بجمیع  العلیة. ء کافیا  لصیرورته معلوما ، و إلا لکان کل من له صلاحیة العالمیة  صرة فى  الذاتیة. و العلاقة الذاتیة منح الوجودیة  إما العلاقة  تحاد و  إما الا الأمرین:   د 
ل3 الشبحیة.   . العالم عالمان: عالم العق صور الحسیة و إلى الصور  الصور المنقسم إلى ال س، و عالم  یة و إلى عالم العقول و النفو وب عالم الرب إلى   المنقسم 
اللهّ من شى .4 اللهّما خلق  المعنى، و ما خلق  صورة الّا و له نظیر فى عالم  هذا العالم  ء فى عالم ال لّا و له صورة فى  الملکوت ا معنى و  لاعلى روح و حقیقةأشیئا فى عالم ال لادنى مثال و ظلّ للاعلى و ا انّ ا اذ العوالم متطابقة کما ذکر من قبل:  الغیوب،  هو غیب  ة على درجاتها و له حقیقة فى عالم الحق و  ما فى عالم الآخر ة، و کلّ ما فى عالم الآخر امثلة و قوالب ل عالم الدّنیا  ، و هکذا الى حقیقة الحقائق، فکل ما فى  العقلیة. مثل  للادنى  و اشباح للحقائق 

سیة .5 الحسیة تتحد بصورها الخیالیة و الح الخیالیة و  صورها الخیالیة و الحسیة. العاقل یتحد بالمعقول، و النفس   ، تتحد ب
هیم موجودا  بعینه فى الخارج أی قابلا   .6 المفا اذهاننا من  العالیة. ان بطلان السفسطة یوجب ان یکون بعض ما فى  صروها فى المقولات  التى ح الماهیات الحقیقیة  مفاهیم هى  الخارجى و هذه ال  للتلبس بکل من الوجودین 
 . مفاهیم حقیقیه 7
لإنسانیة .8 الاختلاف الواقع فى الصفات ا هذا شى أکثر   ـو  الضعف و الخسة  لیهما أعنى  النفس و شرفها و مقاب إلى قوة  صفة. راجع  شیاء ذاتا و  اختلاف الأ إن شدته و ضعفه مما یوجب  أحوال الوجود؛ و   ء یستفاد من تضاعیف ما ذکرناه فى 
ل الحق،  حصحص الآن .9 هو زاهق« و للثنویین الویل مما یصفون؛ إذ قد انکشف أن ک الباطل فیدمغه فإذا  لى  ف بالحق ع مکنات »نقذ لا شأنا   و سطع نوره النافذ فى هیاکل الم الأنحاء فلیس إ اسم الوجود علیه و لو بنحو من  نعتا  ئمن ش ما یقع  الواحد القیوم، و  معات صفاته.  ون  ، و لمعة من ل ت ذاته  من نعو


