
 

 59    59ـ    27صفحات    /4140 بهار  /911شماره  
 

 بَداء در فلسفة ملاصدرا

  مهدی عظیمی

 چکیده 
مهم اسلامی که در احادیث    های آموزه یکی از  

السلام( بطور خاص مطرح شده،  امامان شیعه )علیهم 

آموزة »بداء« است. »بداء« در لغت بمعنای ظهورِ بعد  

پس   علمِ  و  خفا  معنا،  از  این  به  و  است  جهل  از 

اتفاق عقل و نقل، محال است به خداوند نسبت  به 

روایات   در  که  اینست  پرسش  بنابرین  شود.  داده 

اسلامی بداء به چه معنا و چگونه به خدا نسبت داده  

شده است؟ اندیشمندان شیعی پاسخهایی گوناگون  

اند. نوشتار پیش رو به گزارش و  به این پرسش داده 

او درباب   نظریة  میپردازد.  نظریة ملاصدرا  سنجش 

بداء، درون نظریة جامعتر او درباب علم الهی جای  

میگیرد. بر اساس این نظریه، علم پیشین الهی چهار  

خداوند، و از  ( عنایت که عین ذات  1مرتبه دارد:  

( قضا که عین عقول، و بهمین  2اینرو، ثابت است؛  

( قدر که علم نفوس فلکی است  3دلیل، ثابت است؛  

و بخشی از آن ثابت و بخشی متغیر است. از نظر  

ملاصدرا، بداء در همین بخشِ متغیرِ قدر رخ میدهد.  

 

   دانشیار گروه فلسفه و کلام اسلامی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه تهران، تهران، ایران؛ 
mahdiazimi@ut.ac.ir 

DOR: 20.1001.1.15600874.1404.30.3.2.7 

بر   مبتنی  بداء  مسئلة  به  ملاصدرا  پاسخ  بنابرین، 

نظریه  است؛  افلاک  نظریة  و  قدیم  که  طبیعیات  یی 

پذیرفتنی  دست  معاصر،  معرفتی  پارادایم  در  کم 

نیست. بنابرین، بر حکمای نوصدرایی واجب است  

و   طبیعیاتی  مقدمات  از  نظریه  این  پیراستن  با  که 

بازسازی   این  راه  و  کنند  بازسازی  را  آن  فلکی، 

فلکی«،   »نفس  مفهوم  از  استفاده  بدون  که  آنست 

عقول  طبقه  مقهورِ  که  شود  اثبات  مجردات  از  یی 

به   نسبت  و  طبیعتند  بر  قاهر  و  عرضی،  و  طولی 

پیش  ماده،  عالم  متغیر  رخدادهای  ناقص  آگاهی 

 آگاهی مصحّح بداء خواهد بود. دارند. همین پیش 

محو و اثبات، قضا، علم    کتاببداء،  کلیدواژگان:  

 پیشین الهی.  

   مقدمه

آموزه از  در  یکی  که  اسلامی  مهم  های 

با صراحت و ، احادیث پیامبر )ص( و ـکریمقرآن

http://kherad.mullasadra.org/Article/45498


 60 1404 بهار  /119شماره  
 

  السلام( ـ در روایات امامان شیعه )علیهم تأکید بیشتر 

چیست؟   بداء  است.  »بَداء«  آموزة  شده،  بازگو 

برای پاسخ به این پرسش از بررسی معنای لغوی  

می آغاز  واژه  »بَدأ  این  فعل  مصدر  »بَداء«  کنیم. 

شدن   نمایان  بمعنای  و«،  د  »ب  مادة  از  یَبدو« 

از پنهان بودن آن است؛ ظهور بعد از    چیزی پس

بکار رفته    قرآن کریمخفا. فعل »بَدا« به این معنا در  

ذینَ ظَلَمُوا ما فِی  » است؛ ازجمله در آیة   وْ أَنَّ لِلَّ وَ لَ
سُوءِ   مِنْ  هِ  بِ دَوْا  تَ لَافْ مَعَهُ  هُ  لَ ثْ مِ وَ  جَمیعاً  رْضِ 

َ
الْْ

قِیامَةِ وَ بَد  هِ ما لَمْ یكُونُ   أ الْعَذابِ یوْمَ الْ وا  لَهُمْ مِنَ اللَّ
آنِ    ؛ یحْتَسِبُونَ  از  است  زمین  در  هرآنچه  اگر 

افزوده   آن  بر  هم  همانندش  و  میبود  ستمکاران 

میشد، آن را فدیه میکردند تا از سختی عذاب در  

روز رستاخیز رهایی یابند، و برای آنان از سوی  

آوردند«  خدا چیزی نمایان شد که در شمار نمی

 (.47)زمر/ 

معلول   معنا،  این  به  بداء  که  است  بدیهی 

جهل و مستلزم تغیّر است و اِسناد آن به انسانِ  

ظلومِ جهول مانعی ندارد؛ اما اسناد آن به خدای  

که  همه  است  معلوم  چطور؟  تغیّرناپذیر  دانِ 

هرگز! بداء به این معنا حتی در خود روایات  

شیعی از خداوند سلب شده است؛ برای نمونه،  

 ( ) 148/  1:  1381کلینی  صدوق  و   )1387  :

کرده 344 روایت  صادق)ع(  امام  از  که  (  اند 

؛ برای خدا از  إنّ الله لم یبدُ له من جهل فرمود: » 

روی جهل، بداء حاصل نشده است«. همچنین  

 ( امام  148/  1:  1381کلینی  که  است  آورده   )

لله فی شیء إلا کان فی    أ ما بد صادق)ع( فرمود: » 
له  یبدو  أن  قبل  در هیچ چیزی  ؛  علمه  برای خدا 

پیش  چیز  آن  اینکه  مگر  نشده  حاصل  از  بداء 

بداء، در علم او بوده است«. اندیشمندان شیعی  

نیز همنوا با امامان، خود بداء به این معنا را از  

 اند.  خداوند نفی کرده 

 ( میگوید:  235:  1387شیخ صدوق )

اند، بداء از  بداء آنگونه که مردم نادان پنداشته

روی پشیمانی نیست؛ خدا برتر از آن است 

]که پشیمان شود[. ولی بر ما واجب است که  

 اقرار کنیم به اینکه خداوند بداء دارد.   

 ( مینویسد: 122/ 5: 1362علامه مجلسی )

ست چون بداء در لغت بمعنای ظهور رأیی ا

حق جناب  در  آن  به  قولِ  نبوده،  تعالی که 

حدوث اشکال  مستلزم  چراکه  است،  آفرین 

و   اوست،  جهل  از  بعد  شیء،  به  خدا  علم 

حدوث علم خدا بعد از جهل او محال است.  

از اینرو بسیاری از مخالفان در قول به بداء  

اند، از جهت نظر به ظاهر بر امامیه ایراد کرده

 لفظ، بدون تحقیق مراد و مقصود آنها از بداء. 

 ( میگوید: 1391همچنین علامه طباطبایی ) 

بداء در لغت ظهور شیء بعد از خفا و ظهور 

علم به آن بعد از جهل است. امت بر امتناع 

مگر  دارند،  اتفاق  خداوند  بر  معنا  این 

قابل قائل کسانیکه  که  کسی  نیستند.  توجه 

شدن به این معنا برای خدا را به امامیه نسبت  

داده و   آنها نسبت  به  را  بزرگی  دهد، دروغ 

 امامیه از این قول منزهند.



 

ملاصدرا   ۀبَداء در فلسف  61 
 

فخر   چون  کسانی  طعن  به  پاسخ  در  اینهمه 

ا  در  رازی  که  نقد  پس    محصّلست  و  نقل  از 

 باورهای شیعی، مینویسد: 

از  آنچه  به  را  این کلام[  ]یا  کتاب  این  باید 

بن جریر زیدی گزارش میشود پایان سلیمان

دو   رافضیها  امامان  است:  گفته  او  بخشم. 

برنهاده پیروان خود  برای  را  با گفتار  که  اند 

پیروز   ایشان  بر  هیچکس  دو،  آن  وجود 

اگر  است:  بداء  به  قول  نخست  نمیشود. 

]امامانشان[ بگویند که آنان را قوّت و شوکتی  

خبر   آنچه  طبق  بر  امر  سپس  بود،  خواهد 

بداء داده خدا  برای  که  گویند  نباشد،  اند 

تقیه است: پس هرچه  حاصل شد... و دوم 

که به آنان گفته  بخواهند میگویند و هنگامی

شود که این خطاست، یا نادرستیش برایشان 

تقیه  از روی  را  آن  که  آشکار گردد، گویند 

 (.      421: 1405گفتیم )طوسی، 

حتی   است  شده  سبب  بداء  مسئلة  دشواری 

خبر   بر  مبتنی  را  آن  نصیر  خواجه  مانند  کسی 

چنین   به  را  شیعیان  باور  و  آورد  بشمار  واحد 

 امری از بن انکار کند:

میگویم که آنان قائل به بداء نیستند، و قول 

به بداء تنها در یک روایت وجود دارد، و آن 

)علیه صادق  جعفر  از  که  السلام( اینست 

 اند که اسماعیل را جانشینِ پس روایت کرده

اسماعیل  از  سپس  و  داد  قرار  خود  از 

ناخشنود  را  او  که  شد  نمایان  چیزهایی 

ساخت و از اینرو موسی را جانشین قرار داد 

که در اینباره از او پرسیدند گفت: و هنگامی

»برای خدا در امر اسماعیل بداء حاصل شد«. 

ولی این یک روایت است و نزد ایشان، خبر 

)همان:    1واحد نه موجب علم است و نه عمل

 (. 421ـ422

اما میرداماد با نظر خواجه موافق نیست. او در 

عبارات فخر رازی و خواجه نصیر،    نبراس الضیاء

  هر دو را نقل و این چنین نقد کرده است: اولاً،

  آموزه   این  ندارد؛  شیعه اختصاص  به  بداء  آموزة

 جریر   بن سلیمان  از  رازی  فخر  آنچه  برخلافـ

  درجة   در   و  قرآنی  اول  درجة  در  ـگزارش کرده 

 هم   و  آمده  قرآن  در  هم  یعنی  است،   نبوی  دوم،

خود  ا  را  آن   سنت،   اهل  محدثان  از  بسیاری ز 

کرده  )ص(پیامبر    سخن  برخلاف  ثانیاً،  اند. نقل 

  در   السلام(شیعه )علیهم  امامان  از  آنچه  خواجه، 

  حدّ   در   بلکه  نیست  واحد   خبر   رسیده،   اینباره

دربارة    صادق)ع(  امام   روایت  ثالثاً،.  است  تواتر 

خواجه    اسماعیل،   فرزندش،  که  نیست  آنگونه 

احادیث    نقل  مخالف  این،  از  گذشته  و  کرده 

ا پیامبر )ص( یکایک  صحیحی  آنها  ست که در 

جانشینانِ خویش را به نام و کنیه، برشمرده است  

که شیخ  7:  1374)میرداماد،   روایت،  آن  متن   .)

( آن را روایت کرده، چنین  69/  1:  1395صدوق )

 است: 

السلام( که  از آن جمله است گفتة صادق )علیه 

بد »  بد   أ ما  کما  أمر  ابنی   أ لله  اسماعیل  فی  «؛  له 



 62 1404 بهار  /119شماره  
 

نشد   نمایان  امری  هیچ  خدا  برای  میفرماید: 

آنگونه که دربارة پسرم اسماعیل برای او نمایان  

پیش  را  او  راه    شد، چه  این  از  تا  بُرد  من  از 

از من امام نیست. و در  دانسته شود که او پس  

  اینباره از طریق ابوالحسین اسدی )رضی الله عنه( 

برای من چیزی شگفت روایت شده، و آن این  

)علیه  صادق  که  شده  روایت  السلام(  است: 

نشد   حاصل  بدائی  هیچ  خدا  »برای  فرمود: 

آنگونه که دربارة اسماعیل ]ذبیح[ برای او بداء  

حاصل شد، آنگاه که پدرش ]ابراهیمِ خلیل[ را  

به ذبح او فرمان داد و سپس ذبحی عظیم را  

فدیة او ساخت. من دربارة این حدیث به هر  

ن را در اینجا تنها برای  دو وجهش نظر دارم و آ 

 ]توضیح[ لفظ »بداء« آوردم. 

همانطور که مشخص است، شیخ صدوق در  

تنها به آن استشهاد   اینجا روایت را نمیپذیرد و 

 لغوی میکند.

باری، اخبار بداء چه متواتر باشند، آنگونه  

که میرداماد میگوید، چه مستفیض، آنگونه که  

)  مثلاً  کاشانی  میگوید،  177/  1:  1358فیض   )

بداء  چشمقابل  دیگر،  سوی  از  نیستند.  پوشی 

اتفاق عقل و نقل، برای  بمعنای ظاهری لفظ، به

خدا ممتنع است. اکنون آنچه برجای میماند ارائة  

ست که مستلزم جهل و تغیّر خدا  ء اتبیینی از بدا

نباشد. این تبیین کدام است؟ اندیشمندان شیعی  

اند و تبیینهایی  تلاشی ستودنی در این راه نموده

نهاده  پیش  بداء  مسئلة  برای  اما گوناگون  اند. 

ویژه   جایگاهی  از  میان  این  در  ملاصدرا، 

برخوردار است. او بسیاری از این تلاشها را کافی  

انسته و خود با تکیه بر میراث بزرگانی چون  ند

ابنابن  میکوشد  عربی،  نصیر،  خواجه  و  سینا 

تبیینی بسنده و راهگشا بدست دهد. این جستار  

بدنبال گزارش و سنجش تلاش عقلانی ملاصدرا  

  از آن ضروری برای حل این مسئله است. پیش  

آنگونه که  است نگاهی بیواسطه به آموزة بداء ـ

 ـ بیفکنیم.در منابع نقلی آمده است 

 بداء در منابع نقلی

  السلام( در بسیاری از روایات امامان شیعه )علیهم 

آیات   به  امام   قرآنبداء  از  است.  شده  مستند 

 علی)ع( نقل شده است که فرمودند: 

لو لا آیة فی کتاب الله لْخبرنّكم بما کان و بما یكون و  
بما هو کائن إلی یوم القیامة، و هی هذه الآیة: »یَمحو  

اگر یک آیه    ؛ اللهُ ما یشاء و یُثبت و عنده أمّ الكتاب« 

باخبر   را  شما  همانا  نمیبود،  خدا  کتاب  در 

میساختم از هرآنچه بوده و هست و خواهد بود  

تا روز رستاخیز، و آن این آیه است: »خداوند  

بخواهد[   را  را بخواهد محو، و ]هرچه  هرچه 

؛  39اثبات میکند، و امّ الکتاب نزد اوست« )رعد/  

  ؛ طبرسی، 28:  1400؛ همو،  305:  1387صدوق،  

1403  :285 .) 

یادشده   آیة  دربارة  نیز  صادق)ع(  امام  از 

هل یُمحِی إلا ما کان و روایت شده که فرمودند: » 
آیا جز آنچه را که بوده    هل یُثبِت إلا ما لم یكن؟

نبوده   که  را  آنچه  جز  آیا  و  میکند  امحا  است، 

)کلینی میکند؟«  اثبات  ؛  147/  1:  1381  ، است، 

 (.333:  1387صدوق، 



 

ملاصدرا   ۀبَداء در فلسف  63 
 

برمی روایات  این  ظاهر  از  آیة  چنانکه  آید، 

یادشده بمنزلة شاهدی بر تغیّر علم پیشین الهی  

نیز،   رضا)ع(  امام  بداء.  بر  است؛  شده  قلمداد 

( آورده،  180/  1:  1377آنگونه که شیخ صدوق )

بنام  بداء  منکران  از  یکی  با  محاجّه  مقام  در 

استناد کرده    قرآنسلیمان مروزی، به برخی آیات  

 است: 

الله عزّ و جلّ  البداء یا سلیمان؟ و  ما أنكرتَ من 
ا خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ وَ لَمْ  نْسانُ أَنَّ یقول: »أوَ لا یذْکُرُ الِْْ

شَیئاً« )مریم/  هُ   ،(67  یكُ  »اللَّ عزّ و جلّ:  یقول  و 
ثُمَّ یعیدُه الْخَلْقَ  و یقول: »بَدیعُ   ، (11  « )روم/ یبْدَأ 
رْض

َ
ماواتِ وَ الْْ و  ،(  101  ؛ انعام/ 117  « )بقره/ السَّ

 یقول عزّ و جلّ: »یزیدُ فِی الْخَلْقِ ما یشاء« )فاطر/ 
نْسانِ مِنْ طین ،(1   « )سجده/و یقول: »بَدَأَ خَلْقَ الِْْ
هِ   ،(7 مْرِ اللَّ

َ
و یقول عزّ و جلّ: »وَ آخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِْ

عَلَیهِم یتُوبُ  ا  إِمَّ وَ  بُهُمْ  یعَذِّ ا  )توبه/إِمَّ و    ،(106  « 
رٍ وَ لا ینْقَصُ مِنْ  رُ مِنْ مُعَمَّ یقول عزّوجلّ: »وَ ما یعَمَّ

؛ ای سلیمان! چه (11« )فاطر/ کِتاب  عُمُرِهِ إِلاَّ فی

درحالیکه  میکنی؟  انکار  را  بداء  از  چیزی 

بیاد  خداوند عزیز جلیل میگوید: »آیا انسان 

پیش  نمی را  او  ما  که  آفریدیم آورد  این  از 

درحالیکه چیزی نبود؟«، و میگوید: »خداوند 

می را  را آفرینش  آن  سپس  و  آغازد 

بازمیگرداند«، و میگوید: »نوآورندة آسمانها و  

زمین«، و میگوید: »در آفرینش هرچه بخواهد 

از  می را  انسان  »آفرینش  میگوید:  و  افزاید«، 

دیگران   »و  میگوید:  و  کرد«،  آغاز  گِل 

یکند یا وانهادگانند به امر خدا، یا عذابشان م 

»هیچ  میگوید:  و  مینماید«،  روی  آنها  به 

یی دیر نمیزید و ]یا[ از عمرش کاسته دیرزی

 نمیشود مگر اینکه در کتابی ]مسطور[ است«. 

گویا در این آیات، پنج مفهومِ »آغاز کردن«،  

صاحب  و  »آزاد  کردن«،  بودن« »نوآوری  اختیار 

»افزودن« و »کاستن«، بمنزلة دلایلی بر بداء تلقی  

نوآورده  شده  یا  میگردد  آغاز  که  چیزی  اند. 

یی ندارد؛ نبوده و سپس بود شده  میشود، پیشینه

است؛ پنهان بوده و سپس نمایان گردیده است.  

که   است  گرفته شده  نظر  در  آزادی خدا چنین 

خداوند اگر بخواهد میتواند مسیر امور را تغییر 

میتواند پس   ـدهد،  آنکه  را مثلاًاز  ـ عمر کسی 

شصت سال مقدر کرده، ده سال بر آن بیفزاید یا  

 ده سال از آن بکاهد.

در ادامة همین روایت، امام رضا)ع( به آیات  

 دیگری هم استشهاد میکنند: 

أَنْتَ  فَما  عَنْهُمْ  »فَتَوَلَّ  لنبیّه:  عزّوجلّ  الله  قول 
)ذاریات/ بِمَلُوم بد54  «  ثمّ  هلاکهم  أراد  لله   أ ( 

کْرى الذِّ فَإِنَّ  رْ  ذَکِّ »وَ  الْمُؤْمِنین  فقال:  «  تَنْفَعُ 
( قال سلیمان: زدنی، جُعلتُ فداک. 55  )ذاریات/ 

عن  آبائه)ع(  عن  أبی  أخبرنی  لقد  الرضا)ع(:  قال 
إنّ الله عزّوجلّ أوحی إلی   رسول الله)ص(، قال: 
نبیّ من أنبیائه أن أخبر فلان الملک أنّی متوفّیه إلی  
اللهَ  فدعا  فأخبره.  النبیّ  ذلک  فأتاه  کذا.  و  کذا 

السریر و    الملکُ و هو علی سریره حتّی سقط من
أقضی   و  طفلی  یشبّ  حتّی  لْنی  أجِّ ربّ  یا  قال: 

لی ذلک النبیّ أن ائتِ أمرى. فأوحی الله عزّ و جلّ إ
فلان الملک فأعلِم أنّی قد أنسأتُ فی أجله و زدتُ 
فی عمره خمس عشرة سنة. فقال ذلک النبیّ: یا ربّ 
إنک لَتعلم أنّی لم أکذِب قطّ. فأوحی الله عزّوجلّ 
إلیه: إنما أنت عبد مأمور فأبلغْه ذلک و الله لا یُسأل 

یفعل گفت: عمّا  پیامبرش  به  خداوند  اینکه   .

نکوهیده  تو  و  برگردان  روی  آنان  از  »پس، 



 64 1404 بهار  /119شماره  
 

نیستی« خواست که آنان را هلاک کند، ولی  

از  و  شد  حاصل  بداء  خداوند  برای  سپس 

یادآوری  که  کن  »یادآوری  گفت:  اینرو 

مؤمنان را سود بخشد«. سلیمان گفت: بیشتر 

رضا)ع(  امام  گردم.  فدایت  بده،  توضیح 

از رسول  آنان[  ]و  پدرانش  از  پدرم  فرمود: 

از   خدا خبر دادند که فرمود: خداوند به یکی

پیامبرانش وحی کرد که فلان پادشاه را خبر 

]مکان[   ]زمان[ و چنان  ده که من در چنان 

وی  نزد  پیامبر  آن  پس  داد.  خواهم  وفاتش 

آمد و خبر را به او رساند. پادشاه درحالیکه 

کرد  دعا  خدا  درگاه  به  بود  خود  تخت  بر 

ای  گفت:  فروافتاد؛  تخت  از  که  چندان 

ب مهلت  من  به  من!  کودکم پروردگار  تا  ده 

جوان گردد و کارم را به فرجام برسانم. پس 

خداوند به آن پیامبر وحی کرد که نزد پادشاه 

تأخیر  او  اجل  در  من  که  کن  اعلام  و  برو 

ام. ام و پانزده سال به عمرش افزودهانداخته

نیک   تو  من!  پروردگار  ای  گفت:  پیامبر  آن 

ام. پس خدا میدانی که من هرگز دروغ نگفته

به او وحی کرد: تو فقط یک بندة مأموری، 

آن پیام را برسان، و خداوند از آنچه میکند  

 پرسیده نمیشود.

و   میکند  رو  سلیمان  به  سپس  رضا)ع(  امام 

 میفرماید:

أحسَبُک ضاهیتَ الیهود فی هذا الباب. قال: أعوذ 
بالله من ذلک، و ما قالت الیهود؟ »قالَتِ الْیهُودُ یدُ 

)مائده/  مَغْلُولَة«،  هِ  فرغ  64  اللَّ قد  الله  أن  یعنون   )
من الْمر و لیس یُحدث شیئاً، فقال الله عزّوجلّ:  

تْ أَیدیهِمْ وَ لُعِنُوا بِما قالُوا آید تو . بنظرم می «»غُلَّ

شده یهودیان  همچون  باب  این  ای. در 

این   از  میبرم  پناه  خدا  به  گفت:  ]سلیمان[ 

گفته چه  یهودیان  مگر  اند؟ ]همانندی[، 

به خداوند  دست  گفتند:  زنجیر »یهودیان 

است«، منظورشان اینست که خداوند از کار  

نمی پدید  را  چیزی  دیگر  و  آورد، برآسوده 

»دس فرمود:  عزیز جلیل  تانشان پس خداوند 

ملعون به گفتند  آنچه  بخاطر  و  باد!  زنجیر 

 شدند«.

که   شده  نقل  صادق)ع(  امام  از  روایاتی 

حضرت در آنها بداء را دارای ارزش دینی فراوان  

اینکه  ازجمله  دانسته،  بسیار  معنوی  پاداش  و 

؛ خداوند با  ما عُبد الله بشیء مثل البداءاند: »فرموده

است«   نشده  پرستیده  بداء  هیچ چیزی همچون 

(.  332:  1387؛ صدوق،  146/  1:  1381)کلینی،  

؛ خداوند به چیزی چون  ما عُظّم الله بمثل البداء»

لو یعلم بداء بزرگ داشته نشده است« )همانجا(. »
الناس ما فی القول بالبداء من الْجر ما فتروا عن الكلام  

؛ اگر مردم میدانستند که در قائل شدن به بداء  فیه

پیرامون آن  پاداشی هست، در سخن گفتن  چه 

)کلینی،   نمیکردند«  ؛  148/  1:  1381سستی 

 (.334:  1387صدوق، 

باری، از میان همة اخبار و روایات بداء، سه  

روایت هست که ما در این مقاله بطور ویژه بر 

تأکید داریم. نخست روایتی باقر)ع(    آن  امام  از 

 است که فرمودند:  

العلم علمان: فعلمٌ عند الله مخزون لم یطلع علیه 
أحداً من خلقه، و علمٌ علّمه ملائكته و رسله. فما 



 

ملاصدرا   ۀبَداء در فلسف  65 
 

علّمه ملائكته و رسله فإنّه سیكون، لا یُكذّب نفسه 
و لا ملائكته و لا رسله. و علمٌ عنده مخزون یقدّم 

؛ علم منه ما یشاء و یؤخّر ما یشاء و یثبت ما یشاء

او   نزد  که  علمی  یکی  است:  گونه  دو  خدا 

مخزون است و هیچیک از آفریدگانش را بر 

آن آگاه نکرده است، و دیگری علمی که به 

فرشتگان و فرستادگانش آموزانده است. پس 

آموخته   فرستادگانش  و  فرشتگان  به  آنچه 

واقع خواهد شد و او نه خودش را دروغگو 

انش را. و از  میسازد، نه فرشتگان و فرستادگ

علمی که نزد او مخزون است هرچه را که  

بخواهد پیش و پس، و ثبت ]و محو[ میکند  

برقی،  147/  1:  1381،  کلینی) /  1:  1370؛ 

243    .) 

را   حدیث  همین  سلیمان،  با  مناظره  در 

از   اندکی اختلاف عبارت،  با  حضرت رضا)ع(، 

 امام علی)ع( نقل میکند: 

الله   عند  موقوفة  أمور  الْمور  من  إنّ  سلیمان،  یا 
عزّوجلّ یقدّم منها ما یشاء و یؤخّر ما یشاء و یمحو 
إنّ علیّاً)ع( کان یقول: العلم  ما یشاء. یا سلیمان، 
علمان؛ فعلمٌ علّمه الله ملائكته و رسله، فما علّمه 
لا  و  نفسه  لایكذّب  و  یكون  فأنّه  رسله  و  ملائكته 

سله؛ و علمٌ عنده مخزون لم یطلع ملائكته و لا ر
یقدّم منه مایشاء و یؤخّر ما  علیه أحداً من خلقه، 

؛ ای سلیمان! یشاء و یمحو ما یشاء و یثبت ما یشاء

جلیل  عزیز  خداوند  نزد  امور  از  برخی 

و   پیش  بخواهد  را  هرچه  آنها  از  موقوفند، 

سلیمان!  ای  میکند.  اثبات[  ]و  محو  و  پس، 

خد علم  میگفت:  است:  علی)ع(  گونه  دو  ا 

علمی و    یکی  فرشتگان  به  خدا  که  است 

فرستادگانش آموزانده، پس آنچه به فرشتگان 

و فرستادگانش آموزانده واقع میشود و او نه 

خودش را دروغگو میسازد و نه فرشتگان و  

علمی دیگری  و  را؛  که   فرستادگانش  است 

نزد او مخزون است، هیچیک از آفریدگانش 

را بر آن آگاه نکرده است، از آن هرچه را که 

بخواهد پیش و پس، و محو و اثبات میکند 

 (. 183/ 1: 1377)صدوق، 

سلیمان   با  رضا)ع(  امام  مناظرة  همان  در  باز  و 

در   »آیا  میپرسد  حضرت  از  سلیمان  مروزی، 

شده   روایت  تو  برای  پدرانت  از  چیزی  اینباره 

 است؟« و حضرت در پاسخ میفرماید: 

نعم، رُویتُ عن أبی عن أبی عبدالله)ع( أنّه قال: إنّ 
لله عزّوجلّ علمینِ: علماً مخزوناً مكنوناً لا یعلمه 
علّمه  علماً  و  البداء؛  یكون  ذلک  من  هو،  إلا 
نبیّنا  بیت  أهل  من  فالعلماء  رسله،  و  ملائكته 

ابوعبدالله یعلمونه پدرش  از  پدرم  آری،  ؛ 

روایت کرد که او فرموده است: خدای عزیز  

مخزون  علم  یک  است:  علم  دو  را  جلیل 

مکنون که کسی جز او آن را نمیداند، و بداء 

از آن علم است؛ و علمی که به فرشتگان و  

خاندانِ  از  عالمان  و  آموزانده  فرستادگانش 

 . (182پیامبر ما آن را میدانند )همان: 

 آید:  از این سه روایت، سه نکتة مهم بدست می 

 . علم خدا دارای مراتب است؛  1

رخ  2 خدا  علم  مراتب  از  برخی  در  بداء   .

 میدهد؛



 66 1404 بهار  /119شماره  
 

در  3 که  خدا  علم  از  مرتبه  آن  در  بداء    .

دسترس فرشتگان و پیامبران و امامان است، رخ  

 نمیدهد.

تبیین   ازجمله  بداء،  آموزة  از  تبیینی  هر 

باید این سه شرط را برآورَد. دیدگاه   ملاصدرا، 

ملاصدرا درباب مسئلة بداء دو جنبه دارد: جنبة  

سلبی و جنبة ایجابی. از جنبة سلبی به طرح و 

نظریه جنبة  طرد  از  و  آورده،  روی  رقیب  های 

ایجابی، به شرح و بسط نظریة خویش میپردازد. 

 نخست بپردازیم به جنبة سلبی دیدگاه او. 

 گزارش و سنجش ملاصدرا از پیشینة بحث

صدوق:   شیخ  دیدگاه  سنجش  و  گزارش 

در   به    شرح اصول کافی ملاصدرا  التوحید(  )کتاب 

از خود پرداخته  حلهای پیش  گزارش و سنجش راه 

حل، از آن شیخ صدوق است.  است. نخستین راه 

او نسخ شرایع و احکام و کتب آسمانی را قسمی  

؛  40 ـ41:  1413از بداء بشمار آورده است )صدوق،  

نسخ  968:  1385ملاصدرا،   میگوید:  ملاصدرا   .)

به   اختصاصی  بداء  وگرنه  نیست  بداء  از  قسمی 

امامیه نمیداشت، زیرا هیچیک از علمای اهل سنّت،  

درحالیکه بداء را بشدت انکار  نسخ را انکار نکرده  

 (. 971اند )همان:  کرده 

ابن دیدگاه  سنجش  و  اثیر ابن اثیر:  گزارش 

ادامه   اما در  بداء را بمعنای تجدید نظر میداند، 

افزاید: لازمة تجدید نظر، پشیمانی و ندامت  می

نیست، زیرا تواند بود که تجدید نظر معلول تغییر 

؛ 109/  1:  1399اثیر،  زمانها و مصلحتها باشد )ابن 

اثیر از این طریق (. گویا ابن968:  1385ملاصدرا،  

بمعنای   بداء،  خداوند  برای  بگوید  میخواهد 

تجدید نظر، حاصل میشود، ولی این تجدید نظر  

در  خداوند  نیست.  ندامت  و  پشیمانی  مستلزم 

یک زمان بخاطر مصلحتی فرمانی داده و در زمان  

فرمان  آن  دربارة  مصلحت،  تغییر  بدلیل  دیگر 

است  معتقد  ملاصدرا  است.  کرده  نظر    تجدید 

یه خداوند از پشیمانی و ندامت کافی نیست،  تنز 

نیز مبرّا دانست.   تغیّر و دگرگونی  از  او را  باید 

حالی در  ابن   این  که  بمعنای  است  را  بداء  اثیر 

تجدید نظر میداند که خود قسمی از دگرگونی  

 (.971است )همان:  

میرداماد  گزارش و سنجش دیدگاه میرداماد:  

بر آنست که نسخ و بداء فرقی ندارند، جز اینکه  

اولی در امور تشریعی و دومی در امور تکوینی  

دار  جاری است. امر منسوخ از همان آغاز، مدت 

زمان   مصالحی،  بخاطر  خداوند  ولی  بوده، 

تنها  نسخ  با  است.  نکرده  اعلام  را  آن  انقضای 

چیزی که رخ میدهد، اعلام این زمان است، نه  

بهمین آن.  دربارة  نظر  نیز   تجدید  بداء  ترتیب، 

پایان زمان وجود یک موجود زمانمند است، نه  

تجدید نظر درمورد زمان وجود آن. بنابرین، از 

نظر میرداماد، بداء نه در ذات خدا رخ میدهد، نه  

در عالم تجرد، و نه در متن دهر، بلکه تنها در 

(.  969و عالم قدر واقع میشود )همان:    افق زمان

اما ملاصدرا، برخلاف نظر میرداماد، معتقد است  

با نسخ است:   از دو جهت مغایر  ( نسخ  1بداء 

بداء    تنها در تشریعیات جاری است، درحالیکه 



 

ملاصدرا   ۀبَداء در فلسف  67 
 

در   هم  و  دارد  جریان  تشریعیات  در  هم 

( در نسخ تعدّد زمانی وجود دارد،  2تکوینیات؛  

چراکه زمان ناسخ غیر از زمان منسوخ است و 

باشد،   داشته  وجود  نسخ  در  وحدتی  هم  اگر 

وحدت مبهم نوعی است، اما بداء دارای وحدت  

ـ ذبح در داستان  مثلاًشخصی عددی است، زیرا  ـ

اسماعیل، یک فعل واحد است که هم متعلّق امر 

 (.971شده و هم متعلق نهی )همان:  

گزارش و سنجش دیدگاه دانشمندان اهل 

علمای عامه برای حل مسئلة بداء، دست  سنت:  

را   »بداء«  لفظ  جا  هر  و  زده  اصطلاح  جعل  به 

کرده دیده تفسیر  قضا  به  را  آن  )همان:  اند،  اند 

وارد  970 اشکال  دیدگاه دو  این  بر  (. ملاصدرا 

( قضا به همة امور تعلّق میگیرد و 1کرده است:  

هیچ چیزی از دایرة قضای الهی بیرون نیست، اما 

بداء به هر چیزی تعلق نمیگیرد و تنها در برخی  

( کاری که علمای عامه  2از امور بداء رخ میدهد؛  

داده عربی  انجام  زبان  مرزهای  از  خروج  اند، 

است، زیرا در این زبان هیچکس بداء را به این  

(. بنظر میرسد بتوان  972معنا بکار نمیبرد )همان:  

هایی از بصیرت او در این اشکال ملاصدرا رگه

از  که  زبان خصوصی«  امتناع  »برهان  به  نسبت 

 نوآوریهای ویتگنشتاین است را مشاهده کرد.

 تبیین ملاصدرا از آموزة بداء 

از آموزة بداء بخشی از   صدرالمتألهینتبیین  

نظریة جامعتر او درباب علم الهی است. از نظر 

پیشین   علم  است:  گونه  دو  الهی  علم  ملاصدرا 

)قبل الإیجاد یا سابق(، و علم پسین )بعد الإیجاد  

یا لاحق(. علم پیشین، بنوبة خود، دو قسم است:  

ثابت و متغیّر. علم ثابت نیز دو نوع است: اجمالی 

عین   )در  اجمالی  ثابتِ  پیشینِ  علمِ  تفصیلی.  و 

عین  کشف تفصیلی( همان عنایت ازلی است که  

تفصیلی   ثابتِ  پیشینِ  علمِ  است.  خداوند  ذات 

همان قضای ربانی است که عین عقول است، و 

علمِ پیشینِ متغیّر همان قدر الهی است که بداء  

میدهد   رخ  آن  در  آمد(  خواهد  که  شرحی  )به 

 (.  1019ـ1020:  )همان

پیرو   ملاصدرا  الهی،  پسین  علم  درباب 

سهروردی است، یعنی معتقد است خداوند به  

این   با  دارد؛  حضوری  علم  موجود،  اشیاء 

تفاوت که سهروردی این نظریه را برای مطلقِ  

علمِ الهی ارائه کرده ولی ملاصدرا بر این باور  

پسین   علم  درمورد  تنها  نظریه  این  که  است 

نمی  و  دارد  کارآیی  پیشین  خداوند  علم  تواند 

)همو،   کند  تبیین  را  (.  172ب:  1381الهی 

به   خدا  علم  نظریه،  این  اساس  بر  همچنین 

جزئیات زمانی، متغیّر خواهد بود، اما ملاصدرا  

بپیروی از خواجه نصیر، بر این باور است که  

نیست،   خدا  ذات  تغیّر  مستلزم  تغیّر  این 

مستلزم   بداء(  )یعنی  قدر  در  تغیّر  همچنانکه 

)همو،  تغیّ  نیست  خداوند  ذات  در  :  1385ر 

 (. 39 ـ41:  1345؛ طوسی،  1019 ـ1014



 68 1404 بهار  /119شماره  
 

سینا و پیروان او  اما درباب علم پیشین الهی، ابن 

سه  مراتب  به  باور  نیز  قدر  و  قضا  عنایت،  گانة 

بنیادین   تفاوت  سه  ملاصدرا  نظریة  ولی  داشتند، 

سینا عنایت را از طریق صور مرتسمه  ( ابن 1دارد.  

ذاتی   علم  را  عنایت  ملاصدرا  ولی  میکند،  تبیین 

خداوند میداند که عین ذات اوست. از نظر وی،  

الوجود چون بسیط است، همة اشیاء  ذات واجب 

است و از اینرو کاشف از تفاصیل همة خلقت و  

تمام  ا آینة  هستی  سراپای  )ملاصدرا،  نمای  ست 

سینا قضا را صور  ( ابن 2(.  251و    180الف:  1381

است و    علمی قائم به عقول میداند که عین عقول 

نی  ز بر  در نفس کلی فلک نقش میبندد. ملاصدرا 

ابن  برخلاف  ولی  است،  باور  اولًا،  همین  سینا، 

عقول را منحصر در عقول طولی نمیداند بلکه به  

ـ نیز باور  یعنی مُثُل افلاطونی وجود عقول عرضی  ـ

ثانیاً، برخلاف ابن  سینا، عقول را از صقع  دارد، و 

(  3(. 251ربوبی میشمارد، نه ازجملة عالَم )همان: 

سینا معتقد است نقش قضا از  ملاصدرا همچون ابن 

نفس کلی فلک در نفوس منطبعة فلکی انعکاس  

یابد و در آنجا با افزوده شدن تعینات گوناگون،  می 

سینا نفوس منطبعة  تقدیر میشود. با وجود این، ابن 

ولی ملاصدرا   تغیّرناپذیر،  را  آنها  نقوش  و  فلکی 

 (. 254تغیّرپذیر میداند )همان:  

بر این اساس، چکیدة دیدگاه ملاصدرا درباب  

مراتب علم پیشین الهی را میتوان چنین بیان کرد:  

نگری  از آفرینش، با درونخداوند جهان را، پیش  

و نظر به آینة ذات خود میبیند، چراکه ذات او در  

  عین بساطت، واجد کمالات وجودی همة اشیاء

صقع   از  که  نیز  عرضی  و  طولی  عقول  است. 

پس   و  واجب ربوبی،  علل  از  برترین  الوجود، 

وجودی   کمالات  واجد  دلیل  بهمین  و  هستی، 

نمای دیگری  همة موجودات فروترند، آینة جهان

در بارگاه قدس ربوبی هستند. علوم کلی منطوی  

در عقول، بر نفس کلی فلکی بازمیتابد و سپس  

را   کلیات  این  نقش  فلکی  منطبعة  نفوس 

برمیگیرند و چندان قیود و تعینات ماهوی به آنها 

افزایند که صورتهایی جزئی شکل میگیرد و می

 تقدیر اشیاء رقم میخورد.  

 علم الهی

 پیشین

 پسین

 ثابت

 متغیر

 اجمالی

 تفصیلی

 عنایت

 قضا

 قدر



 

ملاصدرا   ۀبَداء در فلسف  69 
 

بهره با  قرآنی  ملاصدرا  ادبیات  از  گیری 

میگوید: عقول از آنروی که نقش قضا را بر نفس  

کلی فلکی رقم میزنند، »قلم قضا« هستند، و نفس  

کلی فلکی از آنجا که نقش قضا را میپذیرد، »لوح  

قضا«، و در عین حال، از آنروی که نقش قدر را  

»قلم   میزند،  رقم  فلکی  منطبعة  نفوس  بر 

ف  منطبعة  نفس  و  که  تقدیر«ند،  آنروی  از  لکی 

با  است. وی  قدر«  »لوح  میپذیرد،  را  قدر  نقش 

« آیة  به  أمّ  استناد  یُثبت و عنده  الله ما یشاء و  یمحو 
تغیّر و  39« )رعد/  الكتاب از  را که  لوح قضا   ،)

تبدّل محفوظ است، »امّ الکتاب«، و لوح قدر را  

  که تغیّرپذیر است، »کتاب محو و اثبات« مینامد 

 (.252ـ254)همان:  

رهگذر   از  را  بداء  مسئلة  میکوشد  ملاصدرا 

همین تغیّرپذیری نفوس منطبعة فلکی حل کند.  

فرشتگان   قلوب  بر  را  فلکی  منطبعة  نفوس  او 

در   که  خداوند  کریمملکوتی  »گرامیانِ    قرآن 

اند، تطبیق نویسنده« )الکرام الکاتبون( نامیده شده 

میدهد و میگوید: بداء و محو و اثبات، نه در علم  

و  طولی  عقول  در  نه  میشود،  واقع  خدا  ذاتی 

عرضی، و نه در نفس کلی فلکی، بلکه در قلوب  

ابایی   تبدّل  تغیّر و  از  این فرشتگان ملکوتی که 

قبضة   در  آنها  چون  ولی  میدهد،  رخ  ندارند، 

اختیاری  هیچ  خود  از  و  هستند  خدا    قدرت 

ندارند، خداوند محو و اثبات را به خود نسبت  

است که در روایات نیز بداء    داده و بهمین دلیل

)همان:   است  شده  داده  اسناد  خداوند  به 

 (.411ـ414:  1391؛ همو، 334ـ336

در   کافیا شرح  او  طبقات    صول  در  میگوید: 

دارد:   فرشته وجود  دسته  دو  الهی  (  1فرشتگان 

عالَمِشان   و  عقولند  همان  که  مقربون«  »سابقون 

تحوّل  و  تغیّر  از  بکلی  و  قضاست  و  امر  عالم 

»عباد  2اند؛  پیراسته  یا  روحانیون«  »عباد   )

و  فلکیند  مدبر  نفوس  همان  که  مکرمون« 

عالَمِشان عالم قدر است و از تغیّر و تحوّل منزه  

حکمِشان،   و  فعل  و  اراده  دوم  گروه  نیستند. 

و  خداست  حکم  و  فعل  و  اراده  در  مستهلک 

نفس   با  حواس  نسبت  مانند  خدا،  با  نسبتِشان 

از ناطقه است. قوای حسی هیچگو نه استقلالی 

 ـ با اینکه ادراک  نفس ندارند و همة ادراکاتشان 

مآنهاست  محسوب  نفس  ادراک  هم ـ  یشود، 

حواس  بدان  مرتبة  از  برتر  نفس  مرتبة  که  گاه 

بهمین  نیز   است.  یادشده  فرشتگان  ترتیب، 

هیچگونه استقلالی از خداوند ندارند و افعالشان  

آنهاست ـ افعال  اینکه  بشمار با  خدا  افعال  ـ 

گاه که خداوند در مرتبة وجوب  آید، هم بدانمی

و ثبات است و آنها در عالَم امکان و تغیّر. قلوب  

فلکی(   مدبّر  نفوس  علم  )یعنی  فرشتگان  این 

کتاب محو و اثبات، و محمل بداء و تبدّل رأی  

است. این محو و اثبات، و نسخ و بداء، اولاً و  

بالذات، به خود این فرشتگان، و ثانیاً و بالعرض،  

اسناد داده میشود. همین امر است که   به خداوند

الهامی   علوم  از  برخی  میشود  اِخبارات  سبب  و 



 70 1404 بهار  /119شماره  
 

که قلم  غیبیِ انبیا و اولیا متبدّل شود، زیرا هنگامی

)نفوس   قدر  لوح  بر  فلکی(  کلّی  )نفس  تقدیر 

جزئی فلکی( نقشی را ثبت میکند، نفس نبی یا  

ولی از طریق اتصال به نفس جزئی فلکی، از آن  

این   میکند.  گزارش  مردم  به  و  میشود  آگاه 

است    گزارش راست است، زیرا مطابق با چیزی

که نفس او بار دیگر به  که شهود کرده، و هنگامی

نفس فلکی متصل میشود میبیند که آن نقش محو  

شده است و این بار نیز به مردم گزارش میکند  

 ـ ـ بداء  یعنی برای فرشتگان خداکه »برای خدا 

است   صادق  و  راست  نیز  این  و  شد«  حاصل 

 (.977 ـ980:  1385)همو،  

رخ   چرا  بداء،  این  اثبات،  و  محو  این  اما 

و   علم  نقص  بعلت  میگوید:  ملاصدرا  میدهد؟ 

توضیح   ماده.  عالم  از  سماوی  نفوس  اثرپذیری 

قوانین   که  الهی،  قضای  ملاصدرا  نظر  از  اینکه: 

کلی   نفس  به  عقول  عالم  از  تغیرناپذیرند،  کلی 

ابلاغ   فلکی  جزئی  نفوس  به  آن  از  و  فلکی، 

قوانین این  گزاره  میشود.  حکم  در  هایی  کلی 

و   کند  گناه  کسی  »هرگاه  اینکه  مانند  شرطیند، 

صدقه ندهد، عمرش کوتاه میشود«. نفوس جزئی  

فلکی از یکسو، به این قوانین کلی ثابت آگاهی  

از سوی دیگر، چون رخدادهای عالم   دارند، و 

ـ لوازم و پیامدهای حرکات  از نظر قدماطبیعت ـ

به همة   آنهاست،  جزئیات رخدادهای  و اوضاع 

تام و   این علم  اما  دارند.  عالم طبیعت هم علم 

نامتناهیند.   لوازم  آن  زیرا  نیست،  محیط 

ترتیب، نفوس جزئی فلکی، اگرچه در اکثر  بدین

موارد محاسبات درست انجام میدهند، گاه دست  

 ـ ـ میگویند:  مثلاًبه استنتاجهایی ناقص میزنند و 

ندهد، عمرش   و صدقه  کند  گناه  کسی  »هرگاه 

کوتاه میشود؛ زید گناه میکند و صدقه نمیدهد؛  

پس عمرش کوتاه میشود« و مثلاً در فلان روزِ 

 فلان ماهِ فلان سال میمیرد.

در این مرحله، نفس یک نبی یا ولی، به نفس  

اتصال می از مرگ زودهنگام فلکی  یابد و خبر 

زید میدهد. اما چنانکه گفتیم، نفس فلکی به همة  

احاطه   خود  اوضاع  و  حرکات  نامتناهیِ  لوازم 

 ـ ـ از علم او مخفی مانده است که  مثلاًندارد و 

پیش   پیدا زید  روحی  تحوّل  مذکور،  موعد  از 

میکند و نیکوکار میشود و صدقة فراوان میدهد.  

فلکی  هنگامی نفس  علم  کرد،  چنین  زید  که 

دگرگون میشود و مقدمة دومِ او باطل، و قیاسش  

اش از لوح قدر محو میگردد. در  عقیم، و نتیجه

بار   ولی،  یا  نبی  آن  نفس  که  وقتی  مرحله  این 

یابد، خبر از تغییر  دیگر به نفس فلکی اتصال می

ز کاشانی،  سرنوشت  )فیض  میدهد  :  1358ید 

 (.409الف: 1381؛ ملاصدرا، 175

بنابرین، آنچه در طبیعت رخ میدهد دو گونه  

( بیشتر حوادث بر قوانین کلی قضایی و  1است:  

منطبقند؛  پیش  قَدَری  گاه  2آگاهیهای جزئی  اما   )

قضایی   کلی  قوانین  بر  اگرچه  نادر،  حوادثی 

آگاهیهای جزئی قدری مخالفند.  منطبقند، با پیش 

است   دوم  گونة  از  بداء  میگوید:  ملاصدرا 



 

ملاصدرا   ۀبَداء در فلسف  71 
 

(. گونة دوم نه معلوم  980 ـ981:  1385)ملاصدرا،  

 ـ نه  انبیا و  بتبع آن نفوس فلکی است و  ـ معلوم 

که   است  آمده  روایات  در  دلیل  بهمین  اولیا. 

خداوند دو علم دارد: علم مخزونی که کسی از  

آن آگاه نیست و بداء متعلّق به آن است، و علمی  

که به فرشتگان و انبیا و اولیا عطا میشود )همان:  

 (. 408الف:  1381؛ همو،  1009و    1004 ـ1007

 گیریجمعبندی و نتیجه

تبیین ملاصدرا از آموزة بداء سه ویژگی مهم 

دارای  1دارد:   الهی  علم  تبیین،  این  اساس  بر   )

( بداء در برخی از مراتب آن رخ  2مراتب است؛  

مرتبه3میدهد؛   در  بداء  رخ  (  الهی  علم  از  یی 

و  پیامبران  و  فرشتگان  دسترس  در  که  میدهد 

سه   ملاصدرا  تبیین  دلیل،  بهمین  نیست.  پاکان 

می بدست  روایات  از  که  را  مذکور  آید،  شرطِ 

ملاصدرا   تبیین  این،  وجود  با  میسازد.  برآورده 

یک کاستی بزرگ دارد؛ اینکه مبتنی بر طبیعیات  

قدیم و نظریة افلاک است. این نظریه امروزه هم  

متافیزیکی،   نظر  از  هم  و  فیزیکی  لحاظ  از 

دست  یا  نیست،  بسیار پذیرفتنی  رقیب  کم 

اظ فیزیکی، دیگر آن افلاک  نیرومندی دارد. از لح

خیالنه توبرتو،  میگانة  بشمار  از پردازی  و  آید 

انتساب حرکات اجرام آسمانی   متافیزیکی،  نظر 

بر حوادث طبیعت،   تأثیر آن  به نفوس فلکی و 

ببیان   یا،  آکِم«  »اُستُرة  معروف  اصل  با  مخالف 

است. اقتصاد«  »اصل  جدید    2امروزینتر،  علم 

با فرض وجود نفوس فلکی، شمار  بدون آنکه 

هم   بیفزاید،  بیضرورت  را  عالم  موجودات 

حرکات اجرام آسمانی و هم رخدادهای طبیعی  

را تبیین میکند. بنابرین، حکمای نوصدرایی باید  

با پیراستن نظریة ملاصدرا از مقدمات طبیعیاتی  

بازسازی آن   بازسازی کنند. راه  و فلکی، آن را 

که اینست  چون    هم  مفهومی  از  استفاده  بدون 

یی از مجردات و فرشتگان را  »نفس فلکی«، طبقه

و  طولی  عقول  از  پایینتر  که  برسانند  اثبات  به 

قوانین   باشند،  از جهان طبیعت  برتر  و  عرضی، 

جهان   و  کنند  دریافت  عقول  عالم  از  را  کلی 

آگاهیِ  طبیعت را اداره نمایند. آنگاه میتوان پیش

فرشت این  را متغیّر  ماده  عالم  از رخدادهای  گان 

 بداء بشمار آورد.

 نوشتهاپی

 ییمقدمه  ةحاشی  در  نیز   آشتیانی  الدینسید جلال .  1

رسالة  که  عصار   سیدمحمدکاظم   اثر   ،بداء  بر 

حق آن است که اصل این بحث »  :میگوید  نوشته،

خیلی با تکلّف باید ذکر شود و یکی از مسائل 

  فایدهبی   ،پیچیده و غامض، و کثیری از مباحث آن

 بیصاحب  سر   نظیر   آن  مباحث  از  خیلی  و  است

بداء متواتر نباشد، بهتر   اخبار   اگر .  است  تراشیدن 

در   غیرمتواتر  اخبار  حجیت  عدم  باب  از  است 

شود صرفنظر  بحث  این  از  عقاید،  و   « اصول 

 (.3، پاورقی 21: 1376)عصار، 

رایج .  2 غلط  »اُکام«  )تلفظ  آکم  به  منسوب  اصل 

( آکِم«  »اُستُرة  یا  ( Ockham’s razorاست( 



 72 1404 بهار  /119شماره  
 

زیاد  ضرورت  از  فراتر  نباید  »اشیاء  میگوید: 

 Entia non sunt multiplicanda praeterشوند؛  

necessitatem ( »Kneale, 1971: p. 243) .   و اصل

( میگوید: The principle of economyاقتصاد   )

فرضهای کمتری یی را با پیشوقتی میتوان پدیده

پیش با  آن  تبیین  کرد،  بیشتر تبیین  فرضهای 

 نارواست.

 منابع

 .قرآن کریم

)ابن الحدیث   النهایةق(  1399اثیر  غریب  تحقیق ،  فی 

الزاوى أحمد  الطناحیو    طاهر  محمد  ، محمود 

 .المكتبة العلمیةبیروت: 

، تهران: دار الکتب المحاسن(  1370برقی، ابوعبدالله )

 .الْسلامیة 

عیون أخبار (  1377بن علی ) صدوق، ابوجعفر محمد
، تصحیح سیدمهدی حسینی لاجوردی، قم:  الرضا

 محمدرضا مشهدی.

 الصدوق.  مكتبة، تهران: التوحید(  1387)  -----

تصحیح و    ، کمال الدین و تمام النعمة(  1395)  -----

 ، قم: دار الکتب الإسلامیه.اکبر غفارىعلى   قی حقت

 الأعلمی.  مؤسسة، بیروت:  الأمالی ق(   1400)   -----

عبد  الإعتقاداتق(  1413)  ----- عصام  تحقیق   ،

 .مرکز الْبحاث العقائدیةالسید، قم: 

 ( سیدمحمدحسین  بر 1391طباطبایی،  »تعلیقات   )

الأنوار در  بحار  ، مجموعه رسائل علامه طباطبایی«، 

قم: 3ج خسروشاهی،  سیدهادی  بکوشش   ،

 بوستان کتاب.

احمد ابومنصور  )طبرسی،  علی  ق( 1403بن 

محمدباقر الإحتجاج السیّد  تعلیقات  مع   ،

 
 (. 3، پاورقی 21: 1376)عصار،   «بداء متواتر نباشد، بهتر است از باب عدم حجیت اخبار غیرمتواتر در اصول و عقاید، از این بحث صرفنظر شود اخبار اگر. است تراشیدن  بیصاحب سر  نظیر آن مباحث از  خیلی و  است  فایدهبی ،حق آن است که اصل این بحث خیلی با تکلّف باید ذکر شود و یکی از مسائل پیچیده و غامض، و کثیری از مباحث آن»  :میگوید نوشته، عصار سیدمحمدکاظم  اثر ،بداء بر رسالة  که ییمقدمه   ةحاشی  در نیز آشتیانی الدینسید جلال . 1

 الأعلمی.  مؤسسةالموسوی الخرسانی، بیروت: 

تحقیق ،  شرح مسئلة العلم(  1345طوسی، نصیرالدین ) 

 و مقدمه عبدالله نورانی، مشهد: دانشگاه مشهد.

المحصّلق(  1405)  ----- دار تلخیص  بیروت:   ،

 الأضواء.

( ، آثار عصّار   مجموعه(  1376عصار، سیدمحمدکاظم 

سیدجلال  تصحیح  و  مقدمه  و  حواشی  الدین  با 

 آشتیانی، تهران: امیرکبیر.

 ، قم: بیدار. علم الیقین (  1358فیض کاشانی، ملامحسن ) 

( یعقوب  محمدبن  تهران: الکافی(  1381کلینی،   ،

 الصدوق.  مكتبة

، تهران: دار بحار الأنوار(  1362مجلسی، محمدباقر )

 .الْسلامیة الکتب 

 ( الأسفار   الف(1381ملاصدرا  فی  المتعالیة  الحکمة 
احمدی،   ،6ج  ،الأربعة احمد  تحقیق  و  تصحیح 

 تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا. 

المعادب(  1381)  ----- و  و  1، جالمبدأ  تصحیح   ،

نظری، تهران: تحقیق محمد ذبیحی و جعفر شاه

 بنیاد حکمت اسلامی صدرا. 

تصحیح و   ،4، جشرح أصول الکافی(  1385)  -----

بنیاد  تهران:  یزدی مطلق،  فاضل  تحقیق محمود 

 حکمت اسلامی صدرا. 

،  السلوکیةفی المناهج    الربوبیة الشواهد  (  1391)   -----

داماد،  محقق  سیدمصطفی  تحقیق  و  تصحیح 

 تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا. 

نبراس الضیاء و تسواء السواء  (  1374میرداماد، محمدباقر ) 
الدعاء  جدوی  اثبات  و  البداء  باب  شرح  تصحیح  فی   ،

 حامد ناجی اصفهانی، تهران: میراث مکتوب. 

Kneale, W. and Kneale, M. (1971). The 

development of logic, Oxford: Clarendon 

Press. 
 

 فرضهای بیشتر نارواست. فرضهای کمتری تبیین کرد، تبیین آن با پیش یی را با پیش یتوان پدیده ( میگوید: وقتی مThe principle of economyو اصل اقتصاد ) . Entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem( »Kneale, 1971: p. 243)( میگوید: »اشیاء نباید فراتر از ضرورت زیاد شوند؛ Ockham razor. اصل منسوب به آکم )تلفظ »اُکام« غلط رایج است( یا »اُستُرة آکِم« )2


