
 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 

 Allegorical Aspects of the World and Worldly-
Seeking People in Attar Masnavis 
 
Hakimeh Kahsari1* 
 
Abstract 
Attar is one of the prominent mystic poets who utilized various literary styles to 
elucidate and justify ethical concepts, particularly the hidden image of the world 
and those enticed by it. At times, he delved into these notions through 
straightforward and popular explanations. Sometimes, he expressed them through 
the voices of diverse characters such as children, madmen, old women, and others. 
On other occasions, he described these significant and notable concepts 
metaphorically, likening them to animals, characters, or ideas that are more tangible 
to the human mind, to effectively fulfill his guiding role. 
This study seeks to examine the metaphorical representation of the concept of the 
world and worldly desires. The necessity and aim of this research lie in Attar's 
literary and mystical mission, which is evident across all his works: the perfection 
of humanity and the factors and obstacles along this of this objective is attaining 
the ability to comprehend and analyze Attar’s perspective on the moral vice of 
worldly desires and materialistic individuals. This understanding can help liberate 
us from path. Attar focused on these factors to guide humans toward growth and 
perfection. The critical aspect the trap of worldly worship through a noble mindset. 
Therefore, this research employs a library-based method to describe and analyze 
Attar’s metaphors about the world and materialistic individuals. Attar 
metaphorically portrays the world as a prison, a spider’s web, fire, filth, soap foam, 
a deceitful demon, a chessboard, an unfaithful companion, a bridge, a mirage, a 
seven-headed dragon, and more, aiming to guide humans toward moral perfection. 
Keywords: Attar, Masnavi, metaphor, world, perfection 
 

1-PhD in Persian Language and Literature, Aliabad Katul Branch, Islamic Azad University, Aliabad 
Katul, Iran 

 

Please cite this article as (APA): Kahsari, Hakimeh.  (2025). Allegorical Aspects of the World and 
Worldly-Seeking People in Attar Masnavis. Journal of Research Allegory in Persian Language and 
Literature, 17(64), 1-27. 

 
Creative Commons: CC BY-SA 4.0  

 

Publisher: Islamic Azad University Bushehr Branch / No. 64/ Summer 2025 
Receive Date: 19-01-2025                      Accept Date: 19-09-2025                   First Publish Date: 23-08-2025 



 2                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

  

در مثنويهاي  انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه 
  عطار
 *1يكهسارحكيمه 

 چكيده

 تصوير ي جملهتفهيم مفاهيم اخلاقي، از  جهت توجيه و ايست كه در برجسته عطار يكي از شاعران عارف و
يق تعريف و تبيين گاهي از طر او انسانهاي مشتاق به آن، از هيچ سبك بياني دست برنداشته است. پنهان دنيا و

مختلفي چون  يها تيشخصآن را از زبان  يگاه عامه پسند، به واكاوي اين مفاهيم پرداخته است. ساده و
بيان كرده است. و گاهي اين مفاهيم مهم و برجسته را در مقام تمثيل به حيوان يا  ، پيرزنان و...وانگانيد كودكان،

اين تحقيق تلاش شده است؛  كرده است. در فيتوص ست،ا تر واضحشخصيت يا مفاهيمي كه در ذهن آدمي 
اين تحقيق، آنچه كه به عنوان هدف  وضرورت  بگيرد. در بيان تمثيلي مفهوم دنيا و دنيا طلبي مورد بررسي قرار

موانعي كه در مسير اين  عوامل و انسان و كمال ؛دينما يمبرجسته  او رسالت ادبي و عرفاني عطار، در تمامي آثار
 تا بتواند هدايتگر انسان در مسير رشد و او اين عوامل را مورد توجه قرار داده است؛ .باشد يم قرار دارند؛كمال 

عطار  ي شهيانددستيابي به قدرت درك و تحليل  ؛است وضروري مهمچيزي كه  اين هدف در كمالش باشد.
پسنديده، از دام پرستش  يا شهياندتوانيم با ؛ تا بباشد يمطلبي و انسانهاي دنيا طلب  اخلاقي دنيا ي لهيرذ يدرباره

 يها ليتمثاي به توصيف وتحليل اين تحقيق سعي شده است به روش كتابخانه بنابراين در دنيا رهايي يابيم.
عنكبوت، آتش،  ي لانه در بيان تمثيلي دنيا، آن را زندان، عطار از دنيا و انسانهاي دنيا طلب پرداخته شود. عطار

كرده  يمعرف .هفت سرو.. ياژدها ، سراب،پل وفا، ياربي شطرنج، ي صفحه بون، ديو مكار،نجاست، كف صا
 انسان را در مسير كمال اخلاقي خود راهنما باشد. بتواند تا است.

  عطار، مثنوي، تمثيل، دنيا، كمال واژگان كليدي:
 ،رانيا اسلامي، علي آباد كتول، آزاد دانشگاه دانشجوي دكتراي زبان و ادبيات فارسي، واحد علي آباد كتول، -1

hakime.kahsari@yahoo.com  
  

 يليتمث قاتيتحق. در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه). 1404( .حكيمه ي،كهسار لطفاً به اين مقاله استناد كنيد:
 .72-1 ،17)46(ي. در زبان و ادب فارس

  

  
 نويسندگان. ©مؤلف حق

 .1-72 صفحه از / 1404/ شماره شصت و چهارم/ تابستان  دانشگاه آزاد اسلامي واحد بوشهرناشر: 

 01/06/1404 تاريخ انتشار بر روي اينترنت:                  28/06/1404 تاريخ پذيرش:                    30/10/1403 تاريخ دريافت:



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     3

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 دمهمق

؛ توجه به ادبيات عرفاني رديگ يمقرار  يا ژهيودر فرهنگ وتمدن ايراني مورد توجه  آنچه كه
وروشنگريهاي آن است. كه در قالب آثار به جا مانده نمود پيدا كرده است. عطار به عنوان يكي 

ذار براي تبيين گ ريتأثشاعران وعارفان ادب فارسي، در آثار خود از تمثيل به عنوان ابزاري  نيتر برجسته
ملموس وگاه بديع، مفاهيمي  ييها ليتمثمفاهيم عرفاني واخلاقي بهره برده است. او با به كار گيري 

عنكبوت، آتش، كف صابون ويار بي وفا  لانه چون دنيا ودنيا طلبي را در قالب تصاويري چون زندان،
 تا ف زندگي انسان پرداخته است.چهار اثر خود، به مفاهيم مختلواقع او دردر  به تصوير كشيده است.

قالبهاي  در ها آموزهاين كه  عرفاني و انساني را روشن نگه دارد. ي روشنگرانهبتواند چراغ زندگي 
عطار در  يها ليتمثاين مقاله، نويسندگان به تحليل  در؛ اند گرفتهمختلف بياني مورد توجه عطار قرار 

ر تبيين رذايل اخلاقيي همچون دنيا طلبي وهدايت انسان د تا نقش اين تصاوير اند پرداختهمثنويهايش 
 استفاده كرده است؛ توصيف و يا كتابخانهبه سوي كمال بررسي شود. رويكرد پژوهش كه از منابع 

 نيا معنوي انسان است. تفكرات، در رشد اخلاقي و نقش آن دنيا و ي دربارهعطار  ي شهياندتحليل 
ابزارهاي  نيتر مهمفريبندگي دنيا، از  با تاكيد بر ناپايداري و عطار يها ليتمثكه  دهد يمپژوهش نشان 

راهنماي ارزشمندي براي درك بهتر  تواند يم ها ليتمث. بررسي اين اند بودهاو براي انتقال مفاهيم عرفاني 
تلاش عطار در اين بوده است كه  تمام نقش دنيا طلبي به عنوان يكي از موانع اصلي كمال انساني باشد.

  با آفرينش تصوير تمثيلي از دنيا، انسان را از توجه به اين چيز بي ارزش برحذر دارد.
  
  مساله انيب

آن، نظرات باره انديشمندان بسياري در طلبي يكي از مسائل مهمي است كه عارفان و ي دنيا و دنيامساله
چيزهاي آشكاري به  خود، دنيا را در قالب چه يها يمثنودر  نيز. عطار اند كردهبسياري را مطرح 

 .بيان كرده است صورت تمثيل

 زندگي مستولي بود، تلقّي مردم جهان اسلام از قرون وسطي بربرداشت و كه در يا ياساس ي شهياند«
نفس  بلكه شمارمتكي نبود، رستاخيز و انديشه فقط براعتقاد به روز نيا ي ناپايداري جهان بود.شهياند

اين  از زين ) عطار45ص : 1374 ريتر،(» كاست.ازارزش اموردنيوي مي ناپايداري وگذرابودن اين جهان،
تعلّق به دنيا و محبت به آن از موانع اساسي شكوفايي نظري و در « ي انسان ساز برخوردار بود.انديشه

نتيجه، شكوفايي و تعالي انسان است. محبت دنيا همان گونه كه مانع اصلاح عملي انسان است، موجب 
مردم  و كند يمرا نكوهش  عطار نيز دنيا .)1387:87جوادي آملي، (». شودساد علمي او نيز ميتباهي و ف



 4                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

مي  او ثباتي ومردم كشي آن دارد.اظهارات غم انگيزي دربي وفايي وبي يگاه دارد.را ازآن برحذرمي
ددوغي است كه دنيامانن«گويد: ويا اينكه مي )22/ 2: 1388منطق الطير، ( ».دنياهيچ لاشي است« گوبد:

 ريتأثآنچه كه مبرهن است؛ دنيا طلبي انسان، تحت  )3/ 1386:18اسرارنامه،( ».اند گردآمدهمگسهابرآن 
عطّار از جمله صوفيان عارفي است كه « ).70: 1400پژوهش، (شود. هاي نفساني او هدايت ميخواسته

پازوكي و ( »كندختلف بيان ميرا به زبان ساده ودر ضمن حكايات و روايات م تصوف در آثارخويش،
براي تفهيم مفهوم دنيا، آن را به صورت تمثيلي ونمادين بيان كرده است كه  ) او298: 1400ديگران، 

 دراين مقاله مورد بررسي قرار گيرد.

  
 هدف تحقيق

ي عرفاني وتمثيلي هدف از اين تحقيق دستيابي به ديدگاه عطار وآشنا كردن مخاطبين با انديشه
  است. تا بتوانيم با روش درست زندگي در اين دنياي فاني آشنا شويم. از مفهوم دنيا ودنياطلبي ،عطار

 
 ضرورت تحقيق

 يها جنبهانسان امروز از بعد مادي وتكنولوژيهاي مدرن بسيار پيشرفت كرده، اما از «با توجه به اينكه
علت اين درد،  .)19: 1398درويشي، (غفلت و واپس زدگي و رنج شده است.  گرفتار معنوي زندگي،

دور شدن انسانهاي امروزي از ارزشهاي معنوي و روحاني است، در ضرورت اين تحقيق، مطالعه 
با تواند نيازهاي روحي و معنوي انسان را برآورده سازد. چون آثار عطّار، مي وتفكرآثارعرفاني واخلاقي

  زندگي سالم پي ببريم.داشتن صيت او و به شناخت بهتري از شخ ميتوان يم آثار عطاروبررسي مطالعه 
 

 روش پژوهش

- بامطالعه كه باشد.اي ميگيري از منابع كتابخانهروش پژوهش اين مقاله از نوع توصيفي تحليلي و بهره

كه به مفهوم دنيا ودنيا طلبي انسان را، به عنوان يك عامل باز  يموارد ي دقيق ابيات مثنويهاي عطار،
با توجه به ظرفيت  اما بندي وتحليل بنمايد. جمع ،يبررس ته به نفس آدمي است؛كه وابس ،دارنده كمال

ي حاضر، توصيفات مرتبط با دنيا وانسان دنيا طلب در اين مقاله ذكر شده است. مشخص براي مقاله
  وبه ديگر موارد مربوط به دنيا طلبي كمتر پرداخته شده است.

  
  
 



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     5

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 تحقيق سؤالات

بيان شده  تمثيليصاويري به صورت ي عطار در قالب چه تعرفان ي شهيانددنيا در  -
  است؟

  ؟وجود داردتصاوير تمثيلي عطارچه ارتباطي بين دنيا و -
  سالم ما از زندگي دنيوي خواهد كرد؟ ي شهياندآشنايي با افكار عطار چه كمكي به  -
  
 پيشينه پژوهش 

در مثنويهاي عطارهيچ تحقيق اختصاصي  پرمفهوم ي واژهدرارتباط با مفهوم دنيا وبيان تمثيلي از اين 
با همين مفهوم يا عنوان دنيا، در آثار ديگر شاعران، مقالاتي نوشته  اما مفصلي صورت نگرفته است.

 شده است:

 رادر» دنيا وتصاوير تعليمي آن از نگاه عطار« ي مقاله )1392( انينيمععطا محمد رادمنش والهام  -
 ادب فارسي واحد بوشهربه چاپ رسانده است.فصلنامه تحقيقات تعليمي وغنايي 

 با سيماي تمثيلي دنيا در شعر سعدي ومولوي،« ي مقاله )1398فخراسلام (رضا موسي آبادي وبتول  -
در فصلنامه تحقيقات تمثيلي در زبان وادب فارسي واحد را  »رويكرد تمثيلي به آيات وروايات ديني

 بوشهر به چاپ رسانده است.

بررسي دنيا وتمثيل هاي تعليمي آن از نگاه سعدي  ي مقاله )1396نوروز (دي و مهدي رضا موسي آبا -
 واحد بوشهر به چاپ رسانده است. را در فصلنامه تحقيقات تمثيلي در زبان وادب فارسيومحمد تقي 

 يها جنبهبررسي « ي مقاله )1396( ياحمداشرف روشندل پور، شاهرخ حكمت، محمد رضا زمان  -
را درفصلنامه تحقيقات تمثيلي در زبان وادب  »مصيبت نامه عطار يها تيحكاتمثيل در  زيبا شناسي

 به چاپ رسانده است.فارسي واحد بوشهر 

عطار نيشابوري  يها يمثنوتمثيلي دنيا در  تحليل مفهوم اين مقاله درصدد آن است كه به تفسير و
مثيلي مفهوم دنيا و دنيا طلبي انسان به عنوان وجه نوآوري مقاله كنوني را برّرسي ت توان يمكه  بپردازد.

  يكي موانع كمال آدمي، مورد توجه قرار داد.
 

 مباني نظري تحقيق

بيش از حد به دنيا  يوابستگ در وجود انسان، كه گاهي شدت وگاهي ضعف دارد. ستيل يمدنيا طلبي 
توجهي به  يوب كند.انسان را از مسير درست پيشرفت وكمال معنوي خود، دور مي متعلقات آن، و



 6                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

آنچه كه دراين مقال  شود.هاي خالق در دنيا، نيز موجب سستي وتنبلي در انسان ميمظاهر زيبا ونشانه
 ريتأثتحت كه  تمثيلي دنيا وانسان دنيا طلب از ديدگاه عطار، شود اين است كه مفهومگنجانده مي

استفاده از روش تمثيل براي تفهيم تفكرات اسلامي وعرفاني بوده است، مورد بررسي قرار بگيرد. 
كه تمام تلاششان اين بود تا با ذهن مخاطب  شاعران بسياري دارد. كاربرد مفاهيم انتزاعي و ذهني،

يكي از  عطار اند.همان شعر است، استفاده كرده كه ي بيان،زيباترين شيوه از ارتباط برقرار كنند.
انهاي تمثيلي درقالب شعر، به طرح مفاهيم اخلاقي شاعراني است كه با استفاده از حكايات و داست

هاي خواسته است مفهوم دنيا را با استفاده از تشبيه او است. پرداخته وعرفاني يا اجتماعي وتعليمي،
 او ي انساني داشته باشد.بتواند نقش موثري در هدايت جامعه تا مختلف به مخاطبان خود بشناساند.

  .رنديگ يمكه مورد برررسي قرار  كند يمصيف دنيا را به صورتهاي مختلف تو
 

 .است اسارت انسان در دام بيهودگيها دنيا زندان

مشغول  كه ؛هاي خود به زنداني تشبيه شده استدنيا از جهت اسير كردن انسان در دام تنوع خواسته
نيا را زندان د عطار درابياتي از مثنوي منطق الطير، .كند يمشدن به آن انسان را درگير وگرفتارخود 

ي شيطان ودر تصرف او را خانه اياودن . زيرا انسانها زندانيان دنياي شيطان هستند.كند يمانسان معرفي 
خطرات بسياري در كمين  و گويد: دردنيايي كه سروتهش مشخص نيست.. ودر نكوهش دنيا مينديب يم

كه سرتاسرش  ييايدن گويد:طارميبه آن دل بست و از مكرو نيرنگش در امان بود. ع دينبا انسان است.
 زندان خود باشيم. زيرا كه ماندن دراين زندان، مالك ميتوان يمچگونه  ما در تصرف شيطان است.

  جز اسارت را براي ما به بار نخواهد نشاند. يزيچ
  خطر و  مكر از   كس مباد ايمن،    درچنين ره كان نه بن دارد نه سر

 )296/ 1456منطق الطير،(    
 

  سربه سر اقطاع شيطان آمده ست    ست  آمده ن دنيا كه زندان گلخ
  كار  تو با  را   تا نباشد هيچ كس    دار    كوتاه   او  دست از اقطاع

 )323/ 2046-2045منطق الطير،(    
 

؛ دهند يمملك و زمين را دراختيار گاو قرار  رايز انسان به دنبال ملك دنيايي نباش. يا كه كند يماو بيان 
 آن را شخم كند. تا



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     7

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 تا اين جهان وزيباييهايش كه چون زنداني براي توست. آرزوهايي كه در دل داري؛ بلاي جان تو است.
خواهي دراين دنيا به دنبال حساب وكتاب و به دست آوردن آرزوهايت باشي. بهتراست كه كي مي

كند كه ارزش ارزش تعبير ميدست از اين جهان پراز غرور برداري. او همچنين دنيا را به خاكداني بي 
 دلبستگي ندارد.

  ملك گاوان را دهند اي بي خبر    ملك مطلب گر نخوردي مغز خر
 )330/ 2201منطق الطير،(    

 
  تو  جان  يبلا » وا«واي جانت     تو  زندان  تو باغ   و سراي   اي
  ناصبور اي   جهان  چند پيمايي    پرغرور   خاكدان زين  گذر   در

 )330/ 2210-2209الطير،منطق (    
       

 كند كه تو در زندان دنيا، مانند گنج گرانبهايي هستي.عطار در مثنوي اسرار نامه نيز به انسان گوشزد مي
فلك آسمان در وجود خود توست. اي انسان، خودت را از چهارديواري محدود دنيا، قيد و بند  نُه

است. از اين دنياي بي  جان تو زنداني تنت شده كه ؛نيرنگ ودروغ، رهايي ده. تو حقيقت جان هستي
ارزش دست بكش و خودت را از گنداب حرص وطمع دنيايي رهايي بده. زيرا با ماندن در آرزوهاي 

از دلبستگيهايش انسان را  يا مجموعهدنيايي ارزش وجودي خودت را فراموش خواهي كرد. دنيا با 
  سازد.كند و زنداني سخت براي انسان مياسير خود مي

 ميانه  در سپهرت  نُه  گنجي  تو   زمانه   ديوار  چار    از برآي 

 بشكن   نجات نير  بند و  طلسم   بشكن   موجودات  درودهليز 

 تو گنجي ليك در بند طلسمي.....   توجاني ليك در زندان جسمي

)107/ 489- 485اسرارنامه،(    

   
هواي رسيدن به حق را داري؛ زندان دنيا را رها كن و  گويد: اي انسان اگرجايي ديگر نيز مي در و

با  و دست از گدايي تمايلات دنيايي بردار. اگر پادشاه اين دنيا هستي؛ براي خودت احترام قائل شو.
وارزش تو بالاست. نبايد  گاهيجا مهر عصيان در دنيا، خود را از چشم زخم ديگران، در امان نگه دار.

يايي قانع شوي. آگاه باش كه ديو نفس، فرمانرواي وجودت شده است. و به ارزش دنبه چيزهاي بي
هايت را مديريت وكنترل كني. تو بايد به ارزش خودت واقف تواني خواستههمين علت است كه نمي

ي توست؛ برسي. و ديو نفس را از وجودت دور كني. اي انسان شوي وبه مقام خليفه اللهي كه شايسته



 8                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

وجود خود هستي؛ اما وجودت را با زنجير خيالات، دوبيني و هر چيزي كه  ا ابد شاهتو از روز ازل ت
اي.اينگونه است كه دنيايي مانده است وتويي كند؛ پركردهبيشتر از ارزشش، تو را به خود مشغول مي

 .يا شدهكه اسير دنيا وتعلقّاتش 

  نك  قضا طبعي  گدا به گلشن شو،    كن رها   گلخن  ،يا زادهخليفه 
  ربردا    چشم    سپند  آدم   عصي    اگر چه پادشاهي، پاس خود دار

  توچون يوسف چرا در قعر چاهي؟    شاهي تست   به مصر اندر براي
  )158و  157/ 1610-1604اسرارنامه،(    و ...........         

  

و، جاي ديوها وپريان گويد: اي انسان چرا به دنيايي كه قبل از تعطار درتكميل توصيف زندان دنيا مي
داني بايد دير يا زود از اين دنيا كوچ كني وبرگشتي نداري؛ سرگشته اي؟ تو با اينكه ميبود مغرور شده

 اين دنيا، رايز بيا و اين دنياي فاني را رها كن و به شيطان واگذارش كن. .يا ماندهو حيران اين دنيا 
 همان شيطان را به او برگردان و برو. يايدن ست.مكر و نيرنگ و ريا ا گاهيجا سرزمين شيطان است.

تو كاري ندارد؛ تو نيز به اموال شيطان چشم مدوز. تا به گلشن جاوداني  طور كه شيطان به جايگاه
  با درك حضور حق، اين گنداب فساد را از ياد خواهي برد. تو بهشت عرفاني حق نائل شوي.

  گشتي  كاليو دي تو ديوانه ش    گشتي؟   ديو  جاي   چرا مغرور 
  بود  نه خواهد نيز روي آمدن    شدن زود ديبا يمچو مي داني كه 

 )108/ 501- 495اسرارنامه،(    
        

ق داشته باشد؛ اگر آدمي به اندازه مويي به اين دنيا تعلّكه داند؛ عطار از اين جهت دنيا را زندان مي
 تواند به نور حق برسد.ت دنيايي پاك نگردد؛ نمينور حق را درك كند. وتا زماني كه از تعلقا تواند ينم
ماند. كه از تعالي وحضورش به درگاه حق جلوگيري اي وابستگي دنيايي مانند بندي برپاي آدمي ميذره

گويد: چنين شخصي ومي كند يمبه انساني كه جنب است اشاره  وپلشتي دنيا، كند. اوبراي تفهيم پليدي
هر چيزي كه در دنيا وجود دارد از  يوقت به حضور حق برسد. تواند ينمتا زماني كه غسل نكرده است؛ 

موي است تا بزرگترين آن كه اگركوهي باشد؛ درانسان ايجاد وابستگي كند؛ حجابي  كه كوچكترين آن،
شود. و تا زماني كه دست از علايق نكشيم و جان را فداي وصال حق نكنيم؛ بين او و پروردگارش مي

مانند بندهاي كه هنوز نتوانسته است؛ مبلغ  نيبنابرا .مييآ يمنماز، نجس به حساب و بيمانند فرد جنب 
گرفتار خواهد ماند. زيرا وابستگي اندكي به  و نيز در دام دنيا اسير كامل آزادي خود را بپردازد؛ انسان

  دنيا، انسان را گرفتار گودال دنيا خواهد كرد.



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     9

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

  سويي   هيچ  ابي بوي او از ني    مويي  به   داري   آويزشي   اگر
  كناري   از   بيابي   كه تا بويي    روزگاري    گردي   پالوده   مگر

  بند برپاي يمان بدان يك موي،    زتو تا هست مويي مانده بر جاي
 )127/ 936- 930اسرارنامه،(    و ........         

 
                                   

داند كه قدرت حركت رابر زندان دنيا، انسان دنيا طلب را چون مرداري ميازاين روست كه عطار درب
بي ارزش، كه چون زندان وآتش است؛ چسبيده است. او در حكايت  دراو وجود ندارد و به دنياي

: اي انسان تو ديگو يممالك دينار كه در نكوهش دنيا وحرص وآز بسيار سخن گفته است. مالك دينار 
كني. اي و رهايش نميدنيا چسبيده به اي.خاك برسر تو كه چون مرداري،ات آن شدهگرفتار دنيا وتعلق

مي گويم  حال اي نداشت.ي دنيا نشويد؛ فايده: هرچه گفتم وابستهديگو يماوخطاب به دنيا طلبان 
بچسبيد همين دنيايي را كه تمام خوشبختي و فرصتهاي خوب خود را تقديمش كرديد. و در غفلت و 

در  دوعالم ؟ديده يمداريد كه چه چيز باارزشي را از دست  اخبريآ .ديا ماندهزياده خواهي خود ناداني 
وتو هنوز غرق در دنيايي؟ دنياطلبيي كه نور ايمان را از  زندير يممصيبت اين خسارت تو اشك 

دهد حتي قارون كه از كند وبه انسان هشدار ميبه سخن قارون مراجعه مي عطار وجودت گرفت.
تو با تمام وجود به دنيا  بعد دت حرص وآز، غرق در دنيا طلبي بود؛ نام دنيا را لاشي گذاشته است.ش

نابود شده از تو، دراين دنياي  ي لاشهكه  يدرحال خوري.ي به دست آوردن آن را ميوغصه يا دهيچسب
 ي به تو برسد.تا از اين دنياي پوچ چيز يمنتظرهست پوچ باقي خواهد ماند. تو حيران و درمانده،

همه  ايدن نام انسان را براو گذاشت. توان يمكه درپوچي وهيچي حيران ومبهوت شود؛ چگونه  ياماكس
  بيكاري وگرفتاريست.

 آمدي    گرفتار    دنيا     غم   در آمدي خاك بر فرقت كه مردار 

 ... و گر تورا گفتم كه دنيا كن نثار محكم بدار متيگو يماين زمان 

  )324/ 2071-2060لطير،منطق ا(

 نيز؟   دينت   ببايد   دنيايي  غرق دين بنيزت دست ندهد اي عزيز

)326/ 2109منطق الطير،(   

 
تعلقات را سد راه  كه آدمي اسير تمامي تعلقات دنيوي شود كه عطاراين شود يمدنيا طلبي باعث  

-ياوم .شود يمنيز زندان ما  ايدن شويم.از اين روكه ما اسير تعلقات دنيوي مي و داند.كمال آدمي مي



 10                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

اگر در اين دنيا، تعلقات را  رايز ي آنها را از بين ببريم؛ تابتوانيم با نور حق همراه شويم.گويد بايد همه
انسان شايد  يا توانيم از سنگيني وابستگي به آن، دردنيايي ديگر، رهايي يابيم.ينم فراموش نكنيم؛

را از شرّ آتش  خودت نيرنگ و ريا با ذات حق، در توان تو نيست. اما دهي؛بتواني انسانها را فريب ب
  نكن. درازتردنيا رها كن وپايت را از گليمت 

  آمده ست    خوابگاهت   پلاسي  گر   آمده ست  راهت  آن پلاست بند
 آن پلاست خوش بسوز اي حق شناس حق هم پلاس با تا كي از تزوير؟

 زبيم  اينجا    پلاس  آن  نسوزي   گر گليم   ايپهن  ز  فردا  رهي   كي

   )326/ 2117-2115منطق الطير،(

  
: اي انساني كه از مادر متولّد شدي تا بتواني دراين دنياي خاكي ديگو يمي خود عطار درالهي نامه

هد آب راحت از گلويت بالا نخوا كي كه اگر سرشار از گنج و راحتي باشد؛ ييايدردن زندگي كني.
تواند جايگاه آفرينش باغ ومناظر زيباي دنيا كه درپستي و بيهودگيش بنام است؛ چگونه مي نيا رفت.

 پايدار، براي تو باشد.
ي برحق خداوند بر روي زمين هستي. جايگاه تو گلشن برين الهي است. چگونه اي انسان، تو خليفه

داني وبه چيزهاي بي ارزش ه خود را، نميشوي. چرا منزلت جايگابه منجلاب و زندان دنيا دلبسته مي
دنيا فرو  اينكه در چاه نه يوسفي هستي كه جايگاهت پادشاهي مصر است. تو .يبند يمدنيايي دل 

اما اين همه مال  .يا شدههاي دنيايي، غرق در لذت  موقعيت منال و است كه با مال و درست بماني.
اين  اگر ارزد.در نظر انسان رهرو حق، به جويي نمي متعلقاتش چكار كني؟ دنيا و يخواه يموثروت را 

اي كرد. اين دنيا سراب يا ويرانهدنيا پايدار بود؛ هيچوقت در دل وجان آدمي خودش را آشكار نمي
 بيش نيست.

               
  زمادر   زادستي      خاك   بهر   چو  دراين پستي چه سازي باغ ومنظر

  چو جايت شيب خواهد بود در خاك  كافلا  بر   افرازي   سر منظر چه
 گنج  از   و   سيم    از  يا آكندهاگر  نخواهي خورد يك دم آب بي رنج

)125/116-123الهي نامه،(  

 كن   رها  گلخن  يا زادهخليفه  به گلشن شو گران طبعي رها كن

 به مصر اندر براي توست شاهي توچون يوسف چرا درقعر چاهي

   )131/116-130الهي نامه،(



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     11

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 چشيدي جام مالامال دنيا چه خواهي كرد چندين مال دنيا

 نيرزد باالله اندر چشم رهرو دنيا به يك جو ي جملهمتاع 

  و ..... )307/ 4337-4336الهي نامه،(
 

 .است ناپايدار و بي اعتبار لانه ي عنكبوتماننددنيا 

ي عنكبوتي فرض كرده است نند خانهما عطاردرتوصيفي ديگر، دنيا را از نظرسست وبي بنياد بودن،
 . كه پاياني جز مرگشود يمرا به مگسي كه در تار عنكبوت گرفتار  شود يموكسي كه به دنيا دلبسته 

دنيا نصيب ما شود؛ درچشم بر هم زدني از دست ما خواهد  يها نعمتبرايش نيست. و هر چه از 
  رفت.

  آن عنكبوت ي خانهچون مگس در     هست دنيا وآن كه دروي ساخت قوت
  آيدت   برهم  چشم    تا  گم شود    آيدت     مسلمّ        دنيا      همه  گر

 )330/ 2199-2198منطق الطير،(    
  

 است. ي ويرانگر وجود آدميآتشچون دنيا 

اين است كه دنيا مانند آتشي است. اگر هزاران خوشي ازاين آتش  شود يمتوصيفي ديگركه از دنيا 
 نند؛ اما باز همان آتش است. كه خاصيت سوزانندگيش قابل چشم پوشي نيست.برايت توصيف ك

واقعي دست يابيم. وجود  به دلخوشي بايد همچون شيرمردي از اين دنيا گذشت. تا بتوانيم نيبنابرا
-كه انسان مي يدرحال انسان دراين دنيا چيزي جز درماندگي وضعيفي واسارات درآتش دنيوي نيست.

كه اين جهان را  يكس از اين گرفتاريها رها كند. و اسير وگرفتار اين جهان مادي نشود.تواند خودش را 
مشخص است كه با اين تصورمحدود، شناختي از  رايز ؛ بايد مرگ اختيار كند.نديب يمبسيار با ارزش 

 كه بهتراست ديدگاه عطار دراين دنيا هيچ چيزبا ا رزش وحقيقي وجود ندارد. در جهان خود ندارد.
  دست از اين جهان محدود و بي ارزش برداريم.

  دهند يم   آتش  آن نشان زان سوي    دهند يمخوش  ي وعدهگر تورا صد 
  حذر  همچو شيران كن ازاين آتش    درگذر   ، ايدن   چيست؟  تو   آتش

  پس سراي خوش شدن پيش آيدت    آيدت   خوش دل چون گذر كردي،
 )331/ 2224- 2218ر،منطق الطي(     و .......          

  



 12                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

جهان را آتش و انسان را  نيا ي دنيا طلبي،كردن تصويرزشت رذيله تر روشنعطاردر جايي ديگر، براي 
وآتش هيچ سازگاريي باهم ندارند. پس انسان خردمندي كه در برابرگرفتاريها و  پنبه داند.چون پنبه مي

  تا به نابودي قطعي نرسد.كند رذايل دنيوي چون پنبه است؛ از آتش دنيا دوري مي
  هر دوهرگز نسازد توچون پنبه،    جهان چون آتش است اي پير عاجز

  نوخيز برگرد  پيرتو   اي مگرد     تيز     آتش     نسازد     پنبه  چوبا 
 )330/ 4839-4838الهي نامه،(    

    
شيرمردي خودت  ومانندت اي انسان، اما شود.دنيا مانند آتشي درفوران است كه هرروز شعله ورتر مي

هر كسي كه مانند پروانه،  رايز اينكه مانند پروانه در آتش عشق دنيا بسوز. اي را از آتش دنيا، رها كن.
كه پراز آتش است غير ممكن  ييايدن عاشق آتش دنيا شود؛ پاياني جز سوختن در پي نخواهد داشت.

  است كه تورا در خود نسوزاند.
 هــــافروخت   شــآت  دنيا   هست سوخته را    دگر  خلقي زمان  هر

 تيز   سوزنده  چون شود اين آتش  گريز   گيري  ازو  شير مردي گر 

 همچو شيران چشم ازين آتش بدوز ورنه چون پروانه زين آتش بسوز

  و....  )324/ 2077-2071منطق الطير،(

يا وتعلقاتش وابسته شود. هر تعلقّي از كند كه آدمي هرچه بيشتر به دنعطار با اين توصيفاتش، بيان مي
كند. و دربرابر اين وابستگي مرهم دين را كنارش تجويز مي اما .شود يمي آتش به صد شعله ليتبد او،
توان دين به همين راحتي نمي اما شود؛ بايد غرق در دين هم شود.كه غرق در دنيا مي يكس گويد:مي

گردد. زماني كه كند و به دنبال راه آرامشي ميرا خسته مي دنيا، انسان يها يگرفتار را حفظ كرد.
كند كه انسان بايد مي انيزعطاربينجانيدرا شود.؛ انسان دچار شورواضطراب ميديآ ينمآرامش به دست 

آيد؛ مگر خوشي به دست نمي خير و رايز بداند از چيزهايي كه در دنيا به دست آورده است؛ انفاق كند.
اگر اين داشته، جان ما  يحت هايمان را ترك كنيم.بتوانيم داشته ديبا هايمان انفاق كنيم.اينكه از داشته

از مال  توان ينم وقتي نتوانيم از جان بگذريم مسلماً اما باشد؛ باز هم بايد بتوانيم از آن دست بكشيم.
 ين دنيا شود؛دنيا حتي اگر پلاسي باعث آرامش و دلبستگي ما به ا نيدرا ومنال دنيوي نيز گذشت.

تمامي تعلقات دنيوي را سوزاند و ازبين برد  ديبا شود.پلاس مانعي برسرراه رسيدن ما به حق مي همان
تا بتوانيم حق را بيابيم و در جهاني ديگر از گناهان پاك وآسوده باشيم. همين دلبستگيهاست كه دنيا را 

  كند.زندان آدمي مي



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     13

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

  بود  تيزت    آتش د ص هريكي     درجهان چندان كه آويزت بود
  دين به نيزي دست ندهد اي عزيز    نيز  دينت  ببايد  غرق دنيا هم

 )2117/325-2108منطق الطير،(    و .....
 

 .است ي متعفننجاستچون دنيا 

 كند. تا پليدي دنيا را درنگاه مخاطبانش بيشتر نشان دهد.عطارتصوير باطني دنيا را به نجاسات تعبير مي
گفت: خيري از دنيا كرد وميوزاري مي آه ،يا مردهشخصي كه در پي  از ي از منطق الطير،در حكايت او

صورت چه چيزي  نيدرا كن كه صدباره جهان را ديد. تصور نديد و رفت. صاحبدلي به او گفت:
ان ازديده هايش باخود ببرد؟ اگر انسان بتوانداين دنيارا با خود به جهان ديگر ببرد؛ هنوز جه توانست يم

و عمرت را در اين  به اين جهان بي ارزش نگاه كني وچشم بدوزي. يخواه يم يتاك ميرد.را نديده، مي
.اي انسان تا زماني كه اسير هواهاي يا نخوردهكه به درد هيچ كاري  يدرحال كني. تلف كار بيهوده،

دنيا نفس خود هستي؛ وجودت را در نجاسات بي ارزش دنيايي تلف خواهي كرد؟ وهركه با 
 جز مرگ و تباهي ندارد. يانيپا وآرزوهاي دنيايي بسازد.

  هيچ ناديده جهان بيرون شدي    من چون شدي ي دهينادكاي جهان 
  ديد  گفت صدباره جهان انگار    ديد  كار   بي دلي چون آن شنيد و

 )331/ 2230-2226منطق الطير،(    و .....
      

از سرزمين  ديبا ر بخواهيم به بزرگي وسربلندي دست پيدا كنيم.اگ ها انسانما  گويد:ازاين رو عطار مي
  اين دنيا ارزشي ندارد. وبه بادي بند است. رايز نجاسات بيرون بياييم.

  بايدت    نانمازي  ملك ِ ترك     بايدت گر چو كرسي سرفرازي 
  گرچه بس عاليست بربادي نهند    نهند   بنيادي  كه   را ملك دنيا 

 )207/ 1968- 1967،مصيبت نامه(    
 

 است. سست بنياد كف صابونچون دنيا 

كند كه جذابيت دارد اما اعتبار وماندگاريي ندارد. او در عطار به ظاهرنما بودن زيبايي دنيا، اشاره مي
بيان كرده است. شخصي از داناي مجنوني  تر واضححكايتي اين ويژگي ناپايداري وسستي دنيا را 

كه  يكف از ماسوره آن را رد كني. يتوان يم كه دنيا مانند كف صابون است. گفت پرسيد: دنيا چيست؟
است كه حبابي  درست .شود يموآشكار  ديآ يمبيرون  يا ماسورهسوراخ  به بسيار زيبا وجذاب است.



 14                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

همچنين ناپايداري اين كف دنيا را مانند شكل  او اما ناپايداروهيچ است. ديآ يمزيبا از ماسوره بيرون 
كه وجود خارجي ندارد. اين دنيا نابود شدني است  يشكل .نديب يمكه فرد احولي  داند يمدومي 

  دارد. نام ؛شود يمهرچيزي كه هلاك  آورند يموتوصيفي كه برايش 
 مجنون  داننده   آن  از  يكي پرسيد كفك صابون گفتا كه عالم چيست؟

 و.... فك ودردمبه ماسوره بگير آن ك  عالم  ماسوره   آن   از   آور  برون

   )137و  136/ 1143-1139اسرارنامه،(
  

 .ستنابودشدني كف درياچون دنيا 

گويد: اي انسان اگر چشم حقيقت بين داري؛ درياي معرفي دنيا مي عطار در ابياتي ديگر در توصيف و
 ش نيست.نابود شدني است؛ دل نبند. دنيا خيالي بي نور حق را، ببين وبه دنيا كه مانند كف روي دريا

زيرا انساني كه غرق در خيالات  آن را بيشتر از يك خيال زودگذر و بي ارزش، به حساب نياور. پس
بيش نيست. اي انساني كه به دنيا دلبسته اي؛ تو طفلي نيستي كه با بازي  يا وانهيدزودگذر دنياييست؛ 

. اما نديب يمن را در شيشه تصاوير، فريفته وسرگرم شوي. درست است كه مي گويند: طفل بي گناه، پريا
. اي انسان از عرش الهي اين شود ينمودلبسته  وابسته انسان بالغ به اين خيالات وپستي و بلنديهاي دنيا،

سخن را بشنو كه آيا كسي دراين خانه نيست تا سخن حق را بشنود. چگونه است هرچيزي كه در 
اسرار وشگفتي  پراز ه انسان حق شناس،ظاهر هيچ چيزي براي ديدن وفكر كردن ندارد؛ اما در نگا

ي ناداني در برابرش انسان وابسته به دنيا را ديوانه .نامد يمعطار اگر دنيا را كف صابون  ،بله هاست.
  كه فريب ظواهر را خورده است. داند يمطفلي  اي .داند يم

  كفك درياست عالم كه عالم نيست؛  بيناست  اگر چشم تو تودريا بين،
  بيش  اين از را  خيالي  آخر  مبين   ين همه عالم بينديشخيال است ا

  باشي   خفته   خيالي  كه چندين در  باشي   آشفته   يا   ديوانه  يا  تو
 )115/ 681-675اسرار نامه،(  و....          

 
كجا دلبستگي به دنيا، با دينداري دري رايز حال دنيايي كه فنا پذير است آيا ارزش دلبستگي را دارد؟

ادعاي دين خواهي داشته  توان يم چطور هم دنيا را داشت وهم دين را؟ شود يم ايآ .شود ينمجمع 
     باشيم. اما در مقابلش مست وجود دنيا شده باشيم. زيرا دين خواهي با دنيا خواهي در يك مكان

 گنجد.نمي



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     15

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 ببايد؟   دين    دنيا   مال     با   ترا ببايد؟  نيا  ببايد،  آن  چنان كت

 از دنيا شده مست دل تودين جويي، نداني كين فراهم ندهدت دست؟

)161/ 1670-1671اسرارنامه،(   

  

آسايش وآرامش نصيبت  يا لحظه گويد: دراين دنيا اگر غرق در مال و منال دنيوي هم باشي.عطار مي
  نخواهد شد.

  جنخواهي خورد يك دم آب بي رن    از سيم و زر گنج يا آكندهاگر 
 )195/ 2445اسرارنامه،(    

       
 است.ي غالب بر آدمي ديومكارچون دنيا 

دراين ابيات دنيا را به ديوي مكار تشبيه كرده است؛  ي دنيا با انسان،عطار با توجه به نقش بي رحمانه
دنياي پراز رنگ و نيرنگ  نيدرا گويد:ياوم كند.كه از طريق نفس ستمكار، برانسان حكمراني مي

 كه بسيارانسانهاي پاك رفتاروپرمهر دراين دنيا، چه توان از سرخوشي نفسي كشيد.ه ميچگون
خاصيت دنيا،  راكهيز گرفتارنيرنگهاي نفس دنيايي خود شدند. وچه خون دلهايي از اين دنيا خوردند.

ت، كند كه در پي آنسحتي دنيا را از نظر مكارگي به دجال تشبيه مي او خون دل خوردن انسانهاست.
  را گمراه كند. ها انسانتمامي  تا

 مكار   ديوست   يكي  حالت چوبر ستمكار  نفس    يكي يكي دنيا 

 و.... كسي را اين همه دجال سركش چگونه زوبرآيد يك نفس خوش

   )180/ 1613الهي نامه،(
  

ي كه دشمني در آن وجود ندارد تا روز چيزي جز مكرو كه چرا به اين دنياي پست چشم بدوزيم؛
انساني كه اسير نيرنگ وبازي روزگار شود، چگونه . دهد يمبتواند مارا نابود كند؛ به نيرنگش ادامه 

  به درگاه الهي راه يابد. تواند يم
 چه خواهي كرد دنياي دني را سراي مكروجاي دشمني را

 كه دنيا هست زالي هفت پرده براي صيد تو هر هفت كرده

   )248/ 5239-5238الهي نامه،(

 برده در بازي ّدنيا روزگار  چون توانم رفت پيش كردگار

   )456/ 7285مصيبت نامه،(



 16                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 است. وفرسوده دنيا پيرزني زشت

ي به ذكر مناظره او .آورد يمبه مناظره روي  زشت دنيا به انسانها ي چهرهعطار براي نشان دادن 
از دنيا آورده است تا ميل  يفيتوص نيا،د ) باع(عيسي  . درمناظره يپردازد يمبا دنيا  )ع( يسيعحضرت 

 به دنيا را از بين ببرد. اودنيا را به پيرزني تشبيه كرده است كه موهايي سفيد با قامتي خميده،
ونجاست از سر  تعفن دارد. شده وسفيدي چشمانش زرد، اهيس ،مانند قير صورتش افتاده، شيها دندان

دلش پرازكينه ودشمنيست. از هر تار مويش،  ب دارد.. وهزاران نوع لباس ورنگ ولعابارد يمورويش 
 ي چهرهعيسي با ديدن چنين  حضرت .اند گذاشتهاست كه برروي آن پوششي  منقار عقابي آويزان

من از داشتن چنين همنشين وهمراهي براي خود بيزارم  وگفت زشتي از دنيا، در تعجب فرو رفت.
 ي چهرهخواند؛ كه از دنيايي هستند؛ افراد ناداني مي وكساني را كه به دنبال به دست آوردن خوشيهاي

 زشت دنيا بيخبرند.

؛ تا از اين دنياي پست وبي ارزش، دست ابندي ينمافسوس كه انسانها به اين درك از عالم معنا دست 
زشت دنيا، از دوست داشتن آن دست كشيد. او وقتي دنيا را  ي چهرهبكشند. حضرت عيسي با ديدن 

را بين  يا مناظره، )السلام هيعل (پاسخ دنيا به مسيح  رسيد كه تو زشت خود پسند، كيستي؟ديد، از او پ
  .داد يمو دنيا جواب  كرد يم سؤالآنها شكل داد، كه عيسي 

  »مختال؟ بگو تا كيستيت و ز شت    زال   اي« گفت  او را ديد عيسي چو
  »تو  ياستخو يم آرزو   كائنمنم     بس راستي تو چون« كه گفتش چنين

 )1368،254الهي نامه،(    
       

صد رنگ  كند كه دنيا در تن خود جامهعطّار از مناظره حضرت مسيح با دنيا اين مطالب را بيان مي
آن، شوهران زيادي را  ي لهيوسبه خون كه به  ، دستي آلودهانداخت يمدام  داشت كه با آن عالمي را به

و بر  دانست ينمفريب شوهران داشت؛ او رحمت وشفقت  ايو دستي نگارين بر بود در زمانه كشته
كسي مشفق نبود، تنها كارش ريختن خون مردمان بود. در ِگرد عالم، هر زماني، مردمي ازمردمان اين 

و خود  كند يمخويش  و مريد و هوا خواه رديگ يم، يقه و گل وي همه آنها را اندازد يمرا به دام  جهان
بر آنهايي كه معناي دنيا را  خورد يمافسوس  )عليه السلام( يسيع .شود يمن پير و مراد دنيا پرستا

نفهميدند و دينشان را در راه دنياي پرنقاب باختند و تنها بهره و سرمايه زندگي خويش را كه نقد روز 
  ودين خود رااز دست دادند.؛ عمر است

  جهاني  من  دام  به   افتد مي   كه    زماني   هر   عالم  گرد     در   منم 
  من   آمدم   پير   را  خويش  مريد    من   آمدم   گلوگير   را  كس  همه



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     17

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

  »جفت چنين از گشتم بيزار من« كه    گفت چنين و عيسي عجب ماند ازو
 )345،1392الهي نامه،(    و....       

  
 له دور بهتر ورا از دور ديد، و فهميد اينكه از فاص رنج و درد قرب به حق حضرت آدم نيز، چون

در قرب، بلايي چون بيرون افتادن از بهشت را مشاهده كرد، از اين  زيرا رسيد؛ قرب توان بهمي تر كامل
 اشتباه به اسفل السافلين است او را با كوچكترين قرب، كه ممكن را از بلاي انسان رو، بعد مسافت هم،

درد و  داند و بهپروردگار خويش را بهتر ميدارد و هم از اين دور بودن، قدر نگه مي بكشاند، درامان
هم معطوف  شود. و از اين سوزش، نظر طالب و مطلوب هميشه بهعشق او هر لحظه مشتاقتر مي

و از آن پاكي  والبشر از عالم نور و ملكوت به سوي هستي سفر كرد آبحضرت آدم،  . بنابراين،ماند يم
ود آمد و دنيا را كشتزار خويش ديد، ناگزيرآن را نفس و تعلقات آن فر سوي سرزمين و رستگاري به

مادي، مذموم  يها خواستهدينار و  برگزيد. در اينجاست كه عطار توجه به دنيا را به قصدبه دست آوردن
دوري از قرب حق را  او .كند يمحق باشد، مدح  آخرت و قرب داند اما اگربه قصد كاركردن برايمي

  براي دوري از او. هن براي رسيدن به حق قبول دارد.
  

  آدم ز دور ديد قرب بلاي چون  نور ز آمد آشيان، ظلمت سوي
  خويشتن  كشتزار   دنيا    ديد   خويشتن   اختيار  كرد  لاجرم

  و..      )1386،356مصيبت نامه،(
 مسيح پاك كز عقبي علو داشت بسي ديدار دنيا آرزو داشت

 نور ي غرقهروزي  رفت يممگر  به ره در پيرزالي ديد ازدور

)181/ 1620-1614الهي نامه،(   

 نديدند   معني  اين     خلق  دريغا  نديدند ايدن كه دين از دست شد؛

 چوحرفي چند گفت آن پاك معصوم شوم  دنيي    از روي    بگردانيد

)181/ 1643-1642الهي نامه،(   

  
كند كه هزاران شوهرخود را كشته است و ه ميعطار در بيتي ديگر دنيا را به پير زني خميده پشت تشبي

 رايز تواند به طلسم اين دنيا پي ببرد؛كس نميچيه دنبال شوهر ديگريست. به با رنگ ولعاب ونيرنگ،
  .خون انسانهاي زيادي را خورده است

 



 18                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 هم   به   معنا صدجهان باعلم وبا  هم   به   دنيا   با   بار،  دوزخ آرد

 دوستي    دنيا  ذره   يك  بود   تا  پوستي   هم   ،بهم   دوزخ،  باتن 

 در سر نگونساري كه چه؟ يرو يم كه چه؟ يدار يمدشمن ما دوست 

  و....        )240/ 2662- 2656مصيبت نامه،(
 

  است.متعفني دنيا مردار
گزيد. او . كه بايد از آن دوري نديب يمعطار در توصيف بي ارزشي وناچيزي دنيا، آن را شبيه مرداري 

مانند سگي گرفتار آن باشيم. زيرا آدمي كه  چرا كند كه اين دنيا چون مرداري بي ارزش است؛بيان مي
طور كه سگ از  همان است. تر نييپانفس ومرداري مشغول باشد؛ ارزشش از سگ هم  به سگ

اين سگ نفس  هنكيمگرا شود انسان دنيا طلب نيز از خوردن مردار دنيا سير نخواهد شد.مردارسير نمي
داند كه چون مردار، را در بند و زنجير كند تا از او رهايي يابد. عطّار اين دنيا را دنياي فريب كاري مي

خالي از احساس و زندگي جاودانه است و همه كارهايش باطل و كذب است. اگر بتوانيم او را اسير 
وگرنه او جان آدمي را در اين زيا ده  ،ميشو يماو رها  از كنيم و به آن تعلّقّ خاطر نداشته باشيم.

 دارد.و مجروحش كرده و از ميان برمي رديگ يمخواهي 

              

                   
دنيا رابه مرداري تشبيه كرده است كه انسانهاي مار طبع مردم آزار، به آن  ودر جايي ديگر نيزعطار

پسندد؛ غافلند. كه در شادي وشعف اشتغال به مرداري، از آنچه كه عقل مي يمردم مشغول هستند.
 يها انسان نجايعطاردرا توان نشان مردانگي را دراوديد.عاشق مرداري باشد؛ نمي كسي كه طالب و

  كند كه در پي مردار هستند.ا، به مارتشبيه ميمشتاق دنيا ر
  مردار  بهر    از  مكر   نهاده دام     آزار   مردم   طبع   مار   گروهي 

  چو مرداري است اين دنياي غدار   مردار مشغول   توگشته همچو سگ
 باشي  مردار  و بندسگ    چودر   باشي  صدبار  بتر  هردو   از   پس 

 مردار  سيردگردگراين سگ مي ن  توزين سگ مي نگردي سير يك بار

 باشي   رسته   اگر بندش كني زو  باشي   خسته  زو  وگرنه تا به جان

)182/ 1647-1644الهي نامه،(    

 مرداربگذار     نيستي   توكركس  ـذارگب  مردمخوار ديو   با    جهان

    )199، 1386اسرارنامه،(



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     19

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

  كه غافل گشته از معقول ومنقول    به مرداران چنان مشعوف ومشغول
  باشد  اورا كار    مردي   كجا با    باشد   مردار  كسي   مطلوب چو 

 )282/ 3790-3788الهي نامه،(    
       

به اين مردار دنيا وابسته  چرا ومرگ است؛ يزندگ اي انسان وقتي قسمت تو از اين دنيا، گويد: مي و 
باش تا اين دنياي كژ رفتار، تورا گرفتار  مراقب باشي درنهايت پايانت گوريست. ياگرپادشاه .يشو يم

  وگمراه نكند.
  اين مردار خانه؟ چه خواهي كرد    چوقسمت اين دوچيزاست از زمانه

  گور    بهرام     زورواپسين     به    زوري      بهرام     توبرفلك    اگر
  تابوت   زير  چوبين شوي بهرام     ياقوت   چو  وگر از پرده رخشاني

 )310و  309/ 4390-4384الهي نامه،(    و....       
     

 چون وكساني را كه دنيا دوست هستند،شخص پاك نهادي دنيا راچون مرداري دانست  :ديگو يمعطار 
كه سگي ازاين مردار دست بكشد؛ سگ ديگر جايگزين آن  يزمان .شوند يمسگاني كه دور مردار جمع 

 اي براي آخرت خود ندارند.. و هيچ ذخيرهكنند ينمانسانهايي به فرداي قيامت فكر  نيچن شود.مي
؛ تا دنياي بيشتري را به دود يماز روي عادت، دنيا طلب، مانند گويي است كه تمامي لحظاتش  انسان

. پس دربرابر مردار دنيا، انسان را سگ دهد يمدست آوردو عمرش را در تباهي اين كاربيهوده از دست 
  داند كه به بيهودگي دچارند.و گوي دوراني مي

  از سگ هست كمتر كه دنيا دوست    گوهر   چنين گفته ست آن پاكيزه
  مردار  گرد    كرده   سگان هنگامه    غدار   يايكه مرداري ست اين دن

  را  آن بردارد   كه تا يك سگ دگر    چوسگ زان سير شد بگذاردآن را
 )351/ 5304-5298الهي نامه،(    و....         

  

مانند مرداري درمنجلاب وفساد است. هر كسي كه براي شكار اين  ايدن گويد:عطار از زبان عباسه مي
ديگر  يا عده. خورند يمچون شير، از مردار دنيا  يا عده ؛ به حيواني مانند است.كند يممردار تلاش 

شوند. واز پس آن سگان وگرگان وكلاغان بر سر اين مردار چون پلنگ به مردار خواري مشغول مي
جايي كه جز خون واستخواني وسرگيني از آن لاشه  تا خورد.كس به حد توانش از آن مي هر .نديآ يم
به  آفتاب برد.غلتاند وبه اين ورو آن ور ميغلتان نيز، آن سرگين وخون را مي نيسرگ ماند.قي نميبا



 20                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

خورند؛ ها نيز چربي درون استخوان را ميمورچه .ماند يمخشك از آن به جاي  يچوب تابد.لاشه مي
ردار دنيا خوردند عباسه هر كدام از اين حيوانات كه از م بعد ماند.استخواني خشك از آن به جاي مي

 همان اميران هستند. پلنگان همان شاهان هستند. رانيش گويد:يوم كند.را به انسانهاي اين دنيا تشبيه مي
جمع آوري ماليات براي  عاملان هستند. ها كلاغ ياران آنان، وشاگردان آنان سگ وگرگ هستند. اراني

 ي ردهاي انسان ببين تو در  حال ري هستند.هامردمان بازا مورچه پادشاه نيزهمان سرگين غلتان است.
 از ، دنيا مرداري بود وانساني كه به دنبال مردار است؛بله گيري؟كدام يك از اين حيوانات قرار مي

 است. تر مردهمردار هم 

 دنيا  كه  عباسه   چنين گفته ست  چو مرداريست درگلخن به معنا

 رداريست اي دوستهمه دنيا چو م اوست  ازپي  وزان مردارتر آنك

 باشد   مردار  پي    از  كاو   كسي باشد    صد بار    بتر زمرداري 

)352و  351/ 5319-5305الهي نامه،(   

  

از دنيا، دلي  تر رانيوبيش نيست. و  يا رانهيوكنند كه مردار دنيا ياران امام صادق نيزاز او روايت مي
 آبادتر ، جاي آباداني است. دلي كه به ياد آخرت است،جهان آخرت اما است كه گرفتار اين دنياست.

است و غارتگر دنياست. اما كسي كه  قانع كند.ازآن دنياست؛ كه به آبادانيي جز عالم عقبي، فكر مي
  تواند با پرستش غير از حق، در راه دين نيز قدم بگذارد.اسير زندگاني دنيايي است؛ چگونه مي

 
 ولايت    اصحاب    كردند  نينچ روايت  صادق    جعفر زلفظ 

 و.... كه ويرانيست اين دنياي مردار آن دل به صد بار تر رانيووزو 

   )352/ 5324-5320الهي نامه،(
 شد زن   راه دنيا   عيش  ترا چون كجا دردين تواني بت شكن شد

)353/ 5333الهي نامه،(   

  
ازروي ناداني،  كه هستند. يا وانهيدن سگ كه مردمان دنيا چو كند يمجايي ديگرعطار بيان  در و

  .خورند يممرداردنيا را 
  اند گانهيبدرگزندت زانكه بس     اند وانهيد  سگ    چون اهل دنيا 

  باز  آنگه كفن از مرده كنند يم    از جهل مرداري به ناز خورند يم
 )238/ 2613- 2612مصيبت نامه،(    



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     21

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 ايدن دنيا مرداري باشد تو كركس نيستي كه دنيا را بخوري. اگر پراز نيرنگ مناز. يايدناي انسان به اين 
  .يابي ينمرا رها كن زيراكه ثمري در آن 

  كه تو كركس نيي گراوست مردار    بدين دنياي غدار يناز يمچه 
  گير وبگذاشته   آورده  دست    به    گير  همه تخم جهان برداشته 

 )184/ 2200-2199اسرارنامه،(    
  

 رستم وزال است.بر انسان حكايت دربرادنيا 

عطاردرجايي ديگر، جهان را به رستمي كه سهرابش را كشت ويا به زالي كه سرتا پايش حيله ونيرنگ 
: اي انسان، دنيا را كند يم. اوبيان كند يموخون به دل  پرورد يمكه انسان را  يجهان كند.مي هيتشب است؛

اين دنيايي را، حق  يلي خواهد زد. زيرا دنيا، رنج وعذابروزگار ترا س كه مكن. يگردنكش كنار بگذار؛
پروراند تا اينكه در ناداني خود گرفتارونابود داند. وبا اين عذاب وخون دل خوردنها، تورا ميتو مي
  شوي.

  كه اوجز رستمي سهراب كش نيست    درمغز هش نيست يا ذرهجهان را 
  تا پاي دستــــــان كه او زاليست سر    چه مي گويم خطا گفتم چو مستان

 )325و  324/ 4718-4714الهي نامه،(    و ......         
 

 .كندمي گرفتار و اسير ي انسان راي شطرنج صفحه ماننددنيا 

- كند و از زبان فرد آشفته حالي آن را شرح ميي شطرنجي تشبيه ميعطار درحكايتي دنيا را به صفحه

در آرامش و زيبايي و نظم است و گاهي نامنظم و  يگاه است.دهدكه اين دنيا پراز غم ورنج و سختي 
دهند و ديگري را سرجايش به مكان ديگري انتقال مي اش هياولرا از جايگاه  يكي به هم ريخته.

كنند واين جريان مزخرف همچنان طرفدارو مطيع شاه وگاهي او را از كار بركنار مي يگاه .گذارند يم
آگاه باش كه مغروراين دنياي سست نشوي. زيرا رسيدن به درستي و راستي به اي انسان  اما ادامه دارد.

انسان تو همچون شهبازي  يا كهدهد دوباره انسان را مورد خطاب قرار مي و .ديآ ينمآساني به دست 
  بگشاي وخود را ازاين دنياي بي ارزش رها كن. بال هستي.

   
  اين كار جهان را ينيب يمكه چون   را   جان   يكي پرسيد آن شوريده

  شطرنج   نطع   به عينه آيدم چون  رنج چنين گفت اين جهان پرغم و
 )4761/327-4768(الهي نامه،  



 22                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 دنيا يار بي وفاست.

با توصيفاتي كه از دنيا، داشته است. بيان  او داند كه ارزش دلبستگي ندارد.عطار دنيا را ياري بي وفا مي
ه اسير دنياي زودگذرو فاني نشود. زيرا اين دنيا اعتباري جاوداني كند كه دل انسان بهتر است كمي

 ندارد. دنيا مانند ياري است كه وفاداري ندارد.

است دنيا  درست گويد:مي عطار جاوداني نيست و ارزش اينكه در دامش اسيرشويم را ندارد.
ودرويشي در پيش  فقر ست.جذابيتهاي زيادي دارد. اما پيامبر كه سرور مردان جهانست؛ به دنيا دل نب

به فلك الافلاك راه  تا اختيار كرد؛ تا به عالم فقرراه يابد. او دنيا را زير خاك دفن كرد. يگرسنگ گرفت.
يافت. تا به كمال در عالم فقر وفنا حق رسيد. حال با دانستن راه و روش پيامبر آيا باز هم به دنيا 

ي جز رنج وعذاب برايت نخواهد داشت وكوله باري دلبسته خواهي شد؟ زيرا پرداختن به دنيا چيز
 سنگين به گردن تو خواهد بود.

 نبود   دربند  بهتركزان    دل آن نبود   چند  روزي كه آن هم بيش 

 برجاي نگاري كان نخواهد ماند  برپاي   زيبنده نه  نه بر دست است

 آي   درهم    بسانِ نگاري كان  زوپر غم آيد جان چوزهر جانست،

  و....          )328و  327/ 4783-4775الهي نامه،(
  زماني    پيغمبر        حال      شنودي  جهاني   آري كه گرد  يخواه يمتو 

  چه كار اين جهان خون خوردن تست  تست   گردن چوبار چه گرد آري،
    )317/ 4805-4804الهي نامه،(

    
سرگين چرخان  از ه دنيا وتعلقات آن هستند. در كم همتي،عطار درابياتي ديگر انسانهايي كه وابسته ب

ي ننگ اين دنيا گويد: توبراي به دست آوردن نام و مقام، مايهچنين انساني مي وبه داند.هم پايين ترمي
چه  توبا .درحالي كه اين دنيا هيچ وفايي ندارد.يا شدهاي.تو به داشتن دنياي بي ارزشي مغرور شده

پرورد و بعد درخاك ي انسانها را در خود ميدنيا، همه نيا ؟يا بستهني دل به اين دنيا اعتماد و اطمينا
 دلبسته ي اين دنياي زودگذرمشو. نيبنابرا . هيچ انساني از اين نيرنگ دنيا در امان نخواهد بود.كند يم
ر ببري و خواهي در رنج و عذاب دنيايي به سكي مي تا زاري كن. و هيگر انسان به حال زارت، يا

اگر بتواني جانت را در روز رستاخيز از  رايز كني.جانت را اسير اين دنيا مي چرا آبرويت را ببري.
كه  ديآ يمهر انساني زماني به دست  يرستگار توحتمي خواهد بود. ييرها تعلقات دنيايي نجات دهي؛

خسرو آن جهان است.كه دنيا را رها كند؛  يكس هاي به اين دنيا وابستگي نداشته باشد.هذر  
 



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     23

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

 اي به همت از جعل كم آمده نام جسته ننگ عالم آمد ه

 يا غرهّتوشده دنياي دون را   يا ذره و او وفاداري ندارد

)236/ 2586-2573مصيبت نامه،(  و.....           

  
؛ شادي كه، يادي از حق درآن نباشد يا لحظه وهر بي وفا به خودي خود هيچ ارزشي ندارد. يايدناين 
اگر  اي نوري درآن وجود ندارد. دنيا اگر به انسان سيم وزر بدهد؛ مانند سنگ بي ارزشي است. و

دنيا بايد اسير ناكاميهاي بسيار شويم تا به يك كام خود  نيدرا عذرت را بپذيرد؛ غيرقابل قبول است.
نيا گنجي نصيبمان اگردراين د اي كه اين كام هم، آغشته به بلا وگرفتاري است. يدرحال برسيم.

 مقام وموقعيتي در اين دنيا به دست بياوريم؛ اگر ؛ اين گنج با هزاران رنج وسختي همراه است.شود يم
 اين دنيا بي وفاست. عمري كه دراين دنيا داريم؛ جاودان نيست. يحت موقعيت نيز ناپايدار است. آن

  باشد.غصه مي وجودش رنج وسختي وغم و وسرتاسر گذر است. محل
  ندارد  نوري    وفا   جهان بي  ندارد  سوري  هاتفي  دمي بي

 اگر سيميت ببخشد سنگ باشد وگر عذريت خواهد لنگ باشد

 بخوانيم ناكامي   هزاران حرف  كه تا در عمر خود كامي برانيم

  و...       )180و  179/ 2096-2091اسرارنامه،(
  

اين دنياي بي وفاي زودگذر  به مغرور مباش. يفته وآن فر به وقتي جايگاه واقعي تو اين دنيا نيست.
  دنبال تجملات و تعلقاتش نباش. وبه جز به عنوان رهگذري نگاه نكن.

  نيست   آن  يجا به دنيا غرّه بودن،    ترا چون جاي اصلي اين جهان نيست
  ترا چندين تجمل در سفر چيست؟    چيست؟   رهگذر   جهان بي وفا جز

 )204/ 2648-2647اسرارنامه،(    
    

 است. كشنده دنيا نهنگي

و تا  كشد يمكه تمام خوب وبد را در خود فرو  دهد يمعطار در ابياتي ديگر، دنيا را مانند نهنگي نشان 
انساني چه خوب وچه بد، از مكر  چيه روز حشر، تمامي موجودات را به كام مرگ خواهد كشيد.

 ي اندازه به روي ناداني، دنيا را دوست داشته باشد؛ونيرنگ او در امان نخواهد بود. هر كس كه از 
  پوست پيازي ارزش ندارد.

  نيك وبد را تا به گردن در كشيد    دنيي دون چون نهنگي سر كشيد



 24                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

  نجست  او هيچكس از دام مكر     جمله را تا حشر بر پيچيد دست
 )240/ 2649- 2646مصيبت نامه،(    و....         

      
گويد اين كارشما ساني كه روز وشب در حال كار وعلم آموزي هستند؛ ميك ي دربارهحتي عطار 

اجري براي كار شما قائل  خداوند درست است كه ارزشمند است اما چون همرا با دنيا طلبي است؛
صدجهان علم  اگر كه به دنيا متمايل باشد؛ جايگاهي جز آتش دوزخ نخواهد داشت. يكس نخواهد بود.

 را نصيب خود خواهد كرد. دوزخ د اما در كنارش دنيا طلبي باشد؛ومعنا در كسي جمع شو

 بيقرار  يا يگو مرد  آن  با  گفت: كار گرچه هستي روزوشب در علم و

 يا ذره   حق چون تو دنيا دوستي،  ؟يا غرهّ    باشي    چه   نپذيرد، تو از

 چون زدل دنيات دورافكنده نيست نيست  سوزنده  دوزخ  جاي تو جز 

   )240/ 2655- 2653امه،مصيبت ن(

  
اي انسان اگر سرشار از علم ودانايي باشي ودركنارش به دنيا متمايل باشي؛ سزاوارت آتش دوزخ 

 نگه داري؟ دوستي را هم ايدن خودت را نابود كني ودركنار حق دوستي، يخواه يم چرا خواهد بود.
دلي به عالم معنا دست يابد؛  اگر قدر به اين دنياي بي ارزش نناز؛ كه مانند كركس ومرداريست. نيا

دنياست. نتيجه ترك دنيا آزادگي وخواب راحت است كه ختم به  ترك حضور دين درآن دل، ي نشانه
  اي انسان، دنيا را رها كن تا دينت را به دست بياوري. نيبنابرا .شود يمشادي 

  كار دينت ترك دنيا آمده ست    گردلت آگاه معنا آمده ست
 )241/ 2670مصيبت نامه،(    
 

  گيري نتيجه
با بررسي ديدگاه عطار درباره دنيا وانسانهاي دنيا طلب، نشان دادكه عطاربا بهره گيري از  اين مقاله

را نه صرفاًبه عنوان مفهوم مادي، بلكه به عنوان يك مانع جدي درمسير  ايدن هنري وعرفاني، يها ليتمث
، ديو نجاست ، لانه عنكبوت،نمادهايي مانندزندان، آتش با استفاده از او تعالي انسان تفسير كرده است.

معتقد است كه دنيا  عطار وفريبنده دنياپرداخته است. ماهيت گذرا، بي ارزش مكارويار بي وفابه تبيين
و مانع از دستيابي  ياد خدا وحقيقت دورمي سازد از .كند يمطلبي، انسان را اسيرخواسته هاي نفساني 

منظر عطار دنيا نه تنها عامل گمراهي، بلكه ابزاري در دست  از .شود يمي به كمال معنوي واخلاق
با به كارگيري  او .كند يمفريبنده خود، انسان را در دام خود گرفتار  يها جلوهشيطان است كه با 



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     25

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

ساده وقابل فهم، مخاطب عام خود را به پرهيزاز دنياطلبي و حركت به سوي كمال حقيقي  يها ليتمث
و  ياجتماع هاي عرفاني، داراي پيامدهاي اخلاقي،علاوه بر جنبه ها آموزه نيا د.كندعوت مي

هاي ناشي از مادي گرايي و براي انسان معاصر، راهگشاي چالش توانند يمروانشناختي نيز هستند كه 
عميق  ريتأثثار عطار در جهان امروز، به دليل آسوي ديگر، ضرورت مطالعه  از روحي باشد. يها بحران

درنهايت  درك انسان از خويشتن است.اخلاقي ومعنوي وكمك به تقويت  يها ارزشآنها بر بازسازي 
عرفاني عطار را بر روان شناسي،  يها شهياند ريتأث، يا رشتهبا رويكرد ميان  توانند يمآينده  يها پژوهش

يراث معنوي جامعه شناسي وتربيت اخلاقي بررسي كرده وبسترهاي جديدي براي بهره برداري از م
 اودر حل مسائل ارائه دهند.

  
  پيشنهادات

اخلاقي تاثيرات فردي واجتماعي وروحي ورواني فراواني بر روي افراد  ي لهيرذبا توجه به اينكه اين 
  :شود يم شنهاديپ خواهد داشت.

رسي طلبي به صورت تطبيقي بر دنيا نمادين دنيا و مفهوم تمثيلي و ي دربارهديدگاه شاعران مختلف  -1
  شود.

  مفهوم دنياطلبي از ديدگاه علم روانشناسي وجامعه شناسي مورد بررسي قرار بگيرد. -2
  ارتباط بين دنيا طلبي وتقويت قدرت حرص وطمع در آدمي مورد بررسي قرار بگيرد. -3
  دنياطلبي از ديدگاه روانشناسي وادبي مورد بررسي قرار بگيرد. ي قوهعوامل  علل و -4
  رل اين ميل در انسان مورد بررسي قرار بگيرد.كنت يها روش -5
  

  مĤخذ و منابع
د ابوحامد محم نيدالديعارف و شاعر بزرگ فر نامه ي: زندگيشابوريعطاّر ن)، 1399اسماعيلي، سپيده، (

  .كتابچه ي، تهران:شابورين
ي تمثيل در زيبا شناس يها جنبهبررسي «) 1396اشرف روشندل پور، شاهرخ حكمت، محمد رضا زمان احمدي (

  64-30صص  »مصيبت نامه عطار يها تيحكا
 يقيتطب سهيمقا« ،)1400( ،قيتوف ي،هاشم پور سبحان و رضايعل يي،كوين ؛خدابخش ي،اسدالله ؛معصومه ي،ازوكپ

ي، دورة قيتطب اتيمطالعات ادب مجلّة ،»يدهلو دليب اتياسطوره و عرفان در هفت شهر عشق عطاّر با غزل
  .309-293، صص: 58، شمارة 15



 26                          )64، (ش. پ: 1404 تابستاناسلامي، واحد بوشهر، تحقيقات تمثيلي در زبان و ادب فارسي، دانشگاه آزاد 

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

صنعان از  خيش تيحكا يمورد ة(نمون يعرفان ةشيمفهوم كفر در اند يريپذ ليتأو« ،)1400( ،پرنوش ،پژوهش
 94-67، صص: 25، شمارة 13ي، دورة عرفان اتيادب مجلةّ ،»عطاّر)

  انسان به انسان. قم: نشر اسراء. ريتفس. )1387(. اللهعبداا ،يآمل يجواد
 ي، تهران: پرنو.شابوريعطاّر ن يزندگ تيحكا )،1398درويشي، آرش، (

 :تهران چاپ سوم، اس زرياب خويي و مهرآفاق بايبردي،مترجم عبـّ ،نا، درياي ج)1389( ريتر، هلموت، 
 .المللي الهدي بين

فصلنامه تحقيقات تعليمي » دنيا وتصاوير تعليمي آن از نگاه عطار« 1392رادمنش، عطا محمدوالهام معينيان (
 150-131صص  ،16آزاد اسلامي، واحد بوشهر، ش  دانشگاه وادب فارسي، وغنايي زبان

مقدمه، تصحيح و تعليقات محمد رضا شفيعي  با )،1386(عطار نيشابوري، فريد الدين محمد بن ابراهيم، 
 سخن نشر تهران:نامه،  مصيبتكدكني، 

و تعليقات محمد رضا شفيعي كدكني،  مقدمه، تصحيح با )،1392( ،ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ننشر سختهران: ، الهي نامه

مقدمه، تصحيح و تعليقات محمد رضا شفيعي كدكني،  با )،1392( ،ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 نشر سخنتهران: ، اسرار نامه

و تعليقات محمد رضا شفيعي كدكني، مقدمه، تصحيح  با )،1388(، ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .نشر سخنتهران: ، منطق الطير

 ي، تهران: سمت.رانيا تيو هو يانقلاب اسلام ،يفارس اتيادب)، 1396قبادي، حسنعلي، ( 

تمثيلي دنيا درشعر سعدي ومولوي، فصلنامه پژوهشهاي  يمايس )،1398( موسي آبادي، رضا وبتول فخراسلام،
 144-170 صص ،38شماره ادبي وبلاغي، 

 فصلنامه )، بررسي دنيا وتمثيل هاي آن از نگاه سعدي ومحمد تقي بهار،1398نوروز (ـــــــــــــــ ومهدي 
 .130-149، صص 32، شماره 9تحقيقات تمثيلي در زبان وادب فارسي، دوره 

 .ي، تهران: تخته سياهدر متون ادب پارس يعرفان اتيادب يها فهلّؤم )،1398ناصري، فرشته، (

 
"References and Sources" 

Esmaeili, S. (1399). Attar of Nishapur: Biography of the great mystic and poet Farid al-Din 
Abu Hamid Muhammad Nishapuri. Tehran: Ketabcheh. 

Roshandelpour, A., Hekmat, S., & Zaman Ahmadi, M. R. (1396). Aesthetic aspects of 
allegory in the stories of Attar’s "Mosibat Nameh". Journal of Literary Studies, (16), 30–
64. 

Pazouki, M., Asadollahi, K., Nikouei, A., & Hashempour-Sobhani, T. (1400). A 
comparative study of myth and mysticism in Attar’s "Seven Cities of Love" and Bidel 
Dehlavi’s ghazals. Comparative Literature Studies, 15(58), 293–309. 

Pazhouhesh, P. (1400). The interpretability of the concept of disbelief in mystical thought 
(A case study of Sheikh Sanan's tale in Attar's works). Journal of Mystical Literature 
Studies, 13(25), 67–94. 



  در مثنويهاي عطار انسانهاي دنيا طلب تمثيلي دنيا و يها جنبه                                                                     27

https://sanad.iau.ir/journal/jpll 

Javadi Amoli, A. (1387). Interpretation of Man by Man. Qom: Esra Publications. 
Darvishi, A. (1398). The story of Attar’s life. Tehran: Parno. 
Ritter, H. (1389). The Ocean of the Soul (Translated by Abbas Zaryab Khoei & Mehr Afagh 

Baybordi, 3rd edition). Tehran: International Al-Hadi. 
Radmanesh, A. M., & Moeinian, E. (1392). The world and its didactic images from Attar's 

perspective. Quarterly Journal of Educational and Lyric Research on Persian Language 
and Literature, 16, 131–150. 

Attar of Nishapur, F. D. (1386). Mosibat Nameh (With an introduction, correction, and 
annotations by Mohammad Reza Shafi'i Kadkani). Tehran: Sokhan Publications. 

 )١٣٩٢.( ——— Ilahi Nameh (With an introduction, correction, and annotations by 
Mohammad Reza Shafi'i Kadkani). Tehran: Sokhan Publications. 

 )١٣٩٢ .(——— Asrar Nameh (With an introduction, correction, and annotations by 
Mohammad Reza Shafi'i Kadkani). Tehran: Sokhan Publications. 

 .——— (1388) Mantiq al-Tair (With an introduction, correction, and annotations by 
Mohammad Reza Shafi'i Kadkani). Tehran: Sokhan Publications. 

Ghobadi, H. (1396). Persian literature, the Islamic Revolution, and Iranian identity. Tehran: 
SAMT. 

Mousaviabadi, R., & Fakhr Eslam, B. (1398). The allegorical representation of the world in 
the poetry of Saadi and Rumi. Quarterly Journal of Literary and Rhetorical Research, 
38, 144–170. 

———Norouz, M. (1398). Examining the world and its allegories from the perspective of 
Saadi and Mohammad Taghi Bahar. Quarterly Journal of Allegorical Research in Persian 
Language and Literature, 9(32), 130–149. 

Naseri, F. (1398). Elements of mystical literature in Persian texts. Tehran: Takht-e Siyah. 

 
 
 

 


