
Iranian journal of international ralations
Vol2.No9.fall 2025

Abstract

 In recent years, the discourse of Islamic feminism, as an indigenous,
 religious, and justice-oriented approach, has garnered significant
 attention from scholars and women’s rights activists in Muslim
 countries, including Iran. The main question of this article is: What
 capacities does Islamic feminism offer for women’s empowerment
 within the formal structure of the Islamic Republic of Iran? This article
 aims to conceptually and policy-wise analyze the capacities of Islamic
 feminism in connection with official documents and institutions of the
 Islamic Republic of Iran to advance women’s social, legal, and cultural
 participation. The significance of this research lies in its departure
 from the traditional dichotomy between religion and women’s rights,
 emphasizing the possibility of their coexistence within an intra-religious
 discourse. The central hypothesis of the article is that Islamic feminism,
 by relying on a justice-oriented reinterpretation of Islamic sources and
 utilizing the principles of the Constitution and policy documents of the
 Islamic Republic, can become an effective tool for empowering Muslim
 women in Iran. The research method is analytical-documentary, and
 the data were examined using critical discourse analysis. The findings
 indicate that some constitutional principles embody concepts such as
 women’s dignity, social participation, and the revival of women’s rights,
 and in interaction with Islamic feminism, they possess the capacity
 for openness and development-oriented interpretation. Furthermore,
 by adopting an intra-discourse language, Islamic feminism can lead to
gradual policymaking aimed at improving the status of women in Iran

 Keywords: Islamic feminism, women’s empowerment, Islamic
Republic of Iran, Constitution, Islamic discourse

 Islamic Feminism and its Capacities for Women’s Empowerment in
Iran

Received:2025/12/23                                     Accepted:2025/15/11
 Zahra Ahadi:

  Candidat for Ph.D, Department of
 Political Science, MH.C, Islamic
Azad University, Mashhad, Iran

E-mail: za.ahadi@iau.ac.ir

: ORCID ID                      

  0009-0000-2023-8479

 Ali Asghar Davoodi:
 Department of Political Science,
 MH.C, Islamic Azad University,
 Mashhad, Iran (Corresponding
author)

E-mail:Ali.Davoudi@iau.ac.ir

ORCID ID:   

   0000-0002-8384-5302

 Hosain Karimifard: Department
 of Political Science, AH.C,
 Islamic Azad University, Ahvaz,
Iran

E-mail: hk.karimi119@iau.ac.ir

 ORCID ID:        

                          0000-0002-1311-1178

within the formal structure of the Islamic Republic of Iran? This article
aims to conceptually and policy-wise analyze the capacities of Islamic
feminism in connection with official documents and institutions of the
Islamic Republic of Iran to advance women’s social, legal, and cultural
participation. The significance of this research lies in its departure
from the traditional dichotomy between religion and women’s rights,
emphasizing the possibility of their coexistence within an intra-religious
discourse. The central hypothesis of the article is that Islamic feminism,
by relying on a justice-oriented reinterpretation of Islamic sources and
utilizing the principles of the Constitution and policy documents of the
Islamic Republic, can become an effective tool for empowering Muslim
women in Iran. The research method is analytical-documentary, and
the data were examined using critical discourse analysis. The findings
indicate that some constitutional principles embody concepts such as



پژوهـش نامـه ایرانـی روابـط بین املـلل
سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

چکیده:

و  دینی  بومی،  رویکردی  به عنوان  اسلامی  فمینیسم  گفتمان  اخیر،  سال های  در 
در کشورهای  را  زنان  فعالان حوزه  و  اندیشمندان  از  بسیاری  توجه  عدالت محور، 
اسلامی، از جمله ایران، به خود جلب کرده است. مسأله اصلی این مقاله، بررسی 
این پرسش است که فمینیسم اسلامی چه ظرفیت هایی برای توانمندسازی زنان 
در چارچوب ساختار رسمی جمهوری اسلامی ایران دارد؟ هدف این مقاله، تحلیل 
نهادهای  و  اسناد  با  پیوند  در  اسلامی  فمینیسم  و سیاستی ظرفیت های  مفهومی 
و  حقوقی  اجتماعی،  مشارکت  پیشبرد  به منظور  ایران  اسلامی  جمهوری  رسمی 
تقابل  از  با فاصله گیری  این پژوهش در آن است که  فرهنگی زنان است. اهمیت 
سنتی میان دین و حقوق زنان، بر امکان پذیری همزیستی این دو مقوله در قالب 
یک گفتمان درون دینی تأکید می کند. فرضیه اصلی مقاله آن است که فمینیسم 
اصول  از  بهره گیری  و  اسلامی  منابع  از  بازخوانی عدالت محور  بر  تکیه  با  اسلامی، 
برای  مؤثر  ابزاری  به  می تواند  اسلامی،  اسناد سیاستی جمهوری  و  اساسی  قانون 
ایران بدل شود. روش تحقیق، تحلیلی ـ اسنادی  توانمندسازی زنان مسلمان در 
است و داده ها به شیوه تحلیل گفتمان انتقادی بررسی شده اند. یافته های پژوهش 
نشان می دهد که برخی از اصول قانون اساسی، مفاهیمی چون کرامت زن، مشارکت 
اجتماعی، و احیای حقوق زنان را در دل خود دارند و در تعامل با فمینیسم اسلامی، 
قابلیت گشودگی و تفسیر توسعه محور را دارا هستند. همچنین، گفتمان فمینیسم 
اسلامی با اتخاذ زبان درون گفتمانی، می تواند به سیاست ورزی تدریجی در راستای 

بهبود وضعیت زنان در ایران منجر شود.

ایران،  اسلامی  جمهوری  زنان،  توانمندسازی  اسلامی،  فمینیسم  ها:  واژه  کلید 
قانون اساسی، گفتمان اسلامی

فمینیسم اسلامی و ظرفیت های آن برای توانمندسازی زنان در ایران

1404/08/24                   تاریخ پذیرش: 1404/10/02 تاریخ ارسال:

زهرا احدی:

علوم  گروه  دکتری  دانشجوی   
سیاسی، واحد مشهد، دانشگاه آزاد 

اسلامی، مشهد،ایران

کد ارکید: 

            0009-0000-2023-8479

za.ahadi@iau.ac.ir

علی اصغر داودی: 

استادیارگروه علوم سیاسی، واحد 
مشهد، دانشگاه آزاد اسلامی، 

مشهد، ایران )نویسنده مسؤول(       

کد ارکید:

                            0000-0002-8384-5302 

Ali.Davoudi@iau.ac.ir

 حسین کریمی فرد:

واحد  سیاسی،  علوم  دانشیارگروه   
اهواز،  اسلامی،  آزاد  دانشگاه  اهواز، 

ایران     

کد ارکید:

               0000-0002-1311-1178 

 hk.karimi119@iau.ac.ir

در چارچوب ساختار رسمی جمهوری اسلامی ایران دارد؟
نهادهای  و  اسناد  با  پیوند  در  اسلامی  فمینیسم  و سیاستی ظرفیت های  مفهومی 
و  حقوقی  اجتماعی،  مشارکت  پیشبرد  به منظور  ایران  اسلامی  جمهوری  رسمی 
تقابل  از  با فاصله گیری  این پژوهش در آن است که  فرهنگی زنان است. اهمیت 
سنتی میان دین و حقوق زنان، بر امکان پذیری همزیستی این دو مقوله در قالب 
یک گفتمان درون دینی تأکید می کند. فرضیه اصلی مقاله آن است که فمینیسم 
اصول  از  بهره گیری  و  اسلامی  منابع  از  بازخوانی عدالت محور  بر  تکیه  با  اسلامی، 
برای  مؤثر  ابزاری  به  می تواند  اسلامی،  اسناد سیاستی جمهوری  و  اساسی  قانون 
ایران بدل شود. روش تحقیق، تحلیلی ـ اسنادی  توانمندسازی زنان مسلمان در 
است و داده ها به شیوه تحلیل گفتمان انتقادی بررسی شده اند. یافته های پژوهش 
نشان می دهد که برخی از اصول قانون اساسی، مفاهیمی چون کرامت زن، مشارکت 
اجتماعی، و احیای حقوق زنان را در دل خود دارند و در تعامل با فمینیسم اسلامی، 
قابلیت گشودگی و تفسیر توسعه محور را دارا هستند. همچنین، گفتمان فمینیسم 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

37

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

چکیده مبسوط:

 مقدمه  

به عنوان یک رویکرد عدالت محور، بومی و  در دهه های اخیر، گفتمان فمینیسم اسلامی 
اندیشمندان مسلمان و فعالان حوزه زنان را به خود جلب  از  درون دینی، توجه بسیاری 
ناکارآمدی فمینیسم سکولار در جوامع اسلامی، و  کرده است. این گفتمان در پاسخ به 
با هدف بازخوانی منابع اسلامی در راستای عدالت جنسیتی، تلاش دارد زمینه ای برای 
توانمندسازی زنان فراهم آورد، بی آن که در تقابل با شریعت و ارزش های دینی قرار گیرد. 
نظام حقوقی و سیاسی  به جایگاه محوری دین در  با توجه  ایران،  در جمهوری اسلامی 
کشور، فمینیسم اسلامی می تواند نقش کلیدی در توسعه عدالت جنسیتی و ارتقاء موقعیت 

اجتماعی زنان ایفا کند. 

هدف :

مقاله در پی آن است که نسبت میان گفتمان فمینیسم اسلامی و ساختار رسمی  این 
جمهوری اسلامی ایران را مورد تحلیل قرار دهد و ظرفیت های مفهومی، فقهی و نهادی 
این گفتمان را برای توانمندسازی زنان بررسی کند. فمینیسم اسلامی به واسطه بازخوانی 
آیات قرآن، سنت نبوی، فقه پویا، و نیز با استناد به اصول قانون اساسی جمهوری اسلامی، 
می کوشد تا بر اساس درک نوین و اخلاق محور از دین، تعریفی تازه از نقش و منزلت زن 
مسلمان در جامعه ارائه دهد؛ تعریفی که هم از مشروعیت دینی برخوردار است و هم با 

اقتضائات زندگی معاصر هم خوانی دارد. 

روش تحقیق: 

پژوهش حاضر از روش تحلیلی ـ اسنادی بهره گرفته و با استفاده از تکنیک تحلیل گفتمان 
انتقادی، متون حقوقی، دینی و سیاستی جمهوری اسلامی ایران را در ارتباط با گفتمان 

فمینیسم اسلامی تحلیل می کند.

 

اجتماعی زنان ایفا کند. 

مقاله در پی آن است که نسبت میان گفتمان فمینیسم اسلامی و ساختار رسمی  این 
جمهوری اسلامی ایران را مورد تحلیل قرار دهد و ظرفیت های مفهومی، فقهی و نهادی 
این گفتمان را برای توانمندسازی زنان بررسی کند. فمینیسم اسلامی به واسطه بازخوانی 
آیات قرآن، سنت نبوی، فقه پویا، و نیز با استناد به اصول قانون اساسی جمهوری اسلامی، 
می کوشد تا بر اساس درک نوین و اخلاق محور از دین، تعریفی تازه از نقش و منزلت زن 
مسلمان در جامعه ارائه دهد؛ تعریفی که هم از مشروعیت دینی برخوردار است و هم با 

اقتضائات زندگی معاصر هم خوانی دارد. 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

38

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

یافته های پژوهش:

از قانون اساسی جمهوری اسلامی همچون اصل های سوم،  تمرکز پژوهش بر اصولی 
بیستم و بیست و یکم است که مفاهیمی چون برابری حقوقی، کرامت زن، و مشارکت 
اجتماعی زنان را در خود جای داده اند. همچنین، اسناد بالادستی مانند سیاست های 
کلی خانواده و سند تحول بنیادین آموزش و پرورش نیز از منظر امکان هم زیستی با 
آموزه های فمینیسم اسلامی مورد بررسی قرار گرفته اند .یافته های پژوهش: یافته های 
پژوهش نشان می دهد که گفتمان فمینیسم اسلامی می تواند با تکیه بر زبان درون دینی 
را  زنان  درباره  گفتمان رسمی  به تدریج  و حقوقی،  فقهی  منابع مشروع  از  استفاده  و 
بازتعریف کند. این گفتمان با اتخاذ راهبرد تدریجی، گفت وگومحور و غیرتقابلی، قادر 
است از شکاف های موجود در نظام حقوقی استفاده کرده و به افزایش مشارکت، ارتقاء 
در  به ویژه  شود.  منجر  اسلامی  جمهوری  ساختار  در  زنان  عاملیت  تقویت  و  حقوق، 
حوزه هایی چون اصلاح قوانین خانواده، آموزش جنسیت محور، و بازتعریف نقش زن در 
نظام ارزشی، فمینیسم اسلامی قابلیت ارائه راهکارهای بومی و دین مدار دارد. در عین 
حال، موانعی نیز در مسیر تحقق کامل این گفتمان وجود دارد؛ از جمله مقاومت های 
از  مفهومی  تعاریف  بر  اجماع  عدم  قانون گذاری،  و  مذهبی  نهادهای  در  سنت گرایانه 
عدالت جنسیتی، و ضعف نهادهای مدنی دین محور در عرصه سیاست گذاری عمومی. با 
این حال، وجود متفکران اسلامی زن، فقیهان نوگرا، و سیاست مداران معتقد به تفسیر 

توسعه محور از دین، می تواند راه را برای تقویت این گفتمان هموار کند. 

بحث و نتیجه گیری: 

برآیند کلی پژوهش آن است که فمینیسم اسلامی، در صورتی که به درستی تئوریزه و 
نهادینه شود، نه تنها در تقابل با ساختار جمهوری اسلامی قرار نمی گیرد، بلکه می تواند 
گفتمان  این  بگشاید.  ایرانی  مسلمان  زنان  وضعیت  بهبود  برای  راهی  آن،  درون  از 
انسانی، هم زمان وفادار به  از مفاهیم عدالت، اجتهاد، و کرامت  با بهره گیری  می تواند 

شریعت اسلامی و پاسخ گو به مطالبات زن معاصر باشد.

در  به ویژه  شود.  منجر  اسلامی  جمهوری  ساختار  در  زنان  عاملیت  تقویت  و  حقوق، 
حوزه هایی چون اصلاح قوانین خانواده، آموزش جنسیت محور، و بازتعریف نقش زن در 
نظام ارزشی، فمینیسم اسلامی قابلیت ارائه راهکارهای بومی و دین مدار دارد. در عین 
حال، موانعی نیز در مسیر تحقق کامل این گفتمان وجود دارد؛ از جمله مقاومت های 
از  مفهومی  تعاریف  بر  اجماع  عدم  قانون گذاری،  و  مذهبی  نهادهای  در  سنت گرایانه 
عدالت جنسیتی، و ضعف نهادهای مدنی دین محور در عرصه سیاست گذاری عمومی. با 
این حال، وجود متفکران اسلامی زن، فقیهان نوگرا، و سیاست مداران معتقد به تفسیر 

توسعه محور از دین، می تواند راه را برای تقویت این گفتمان هموار کند

برآیند کلی پژوهش آن است که فمینیسم اسلامی، در صورتی که به درستی تئوریزه و 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

39

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

Expanded Abstract

Introduction:

 In recent decades, the discourse of Islamic feminism, as a justice-
 oriented, indigenous, and intrareligious approach, has attracted the
 attention of many Muslim scholars and women’s activists. In response to
 the ineffectiveness of secular feminism in Islamic societies, and with the
aim of reinterpreting Islamic sources in line with gender justice

 this discourse attempts to provide a basis for women’s empowerment
 without being in conflict with Sharia and religious values. In the Islamic
 Republic of Iran, given the central position of religion in the country’s
 legal and political system, Islamic feminism can play a key role in
 developing gender justice and improving the social status of women.

Research objective:

 This article seeks to analyze the relationship between the discourse of
 Islamic feminism and the official structure of the Islamic Republic of Iran
 and examine the conceptual, jurisprudential, and institutional capacities of
 this discourse for women’s empowerment. By rereading the verses of the
 Quran, the Prophetic tradition, dynamic jurisprudence, and also by citing
 the principles of the Islamic Republic’s constitution, Islamic feminism
 attempts to present a new definition of the role and status of Muslim
 women in society based on a new and morally-oriented understanding of
 religion; a definition that has both religious legitimacy and is consistent
 with the requirements of contemporary life.

 Research Methodology:

 The present study uses an analytical-documentary method and, using the
 critical discourse analysis technique, analyzes the legal, religious, and
 political texts of the Islamic Republic of Iran in relation to the discourse
of Islamic feminism.

This article seeks to analyze the relationship between the discourse ofThis article seeks to analyze the relationship between the discourse of
Islamic feminism and the official structure of the Islamic Republic of Iran
and examine the conceptual, jurisprudential, and institutional capacities of
this discourse for women’s empowerment. By rereading the verses of the
Quran, the Prophetic tradition, dynamic jurisprudence, and also by citing
the principles of the Islamic Republic’s constitution, Islamic feminism
attempts to present a new definition of the role and status of Muslim
women in society based on a new and morally-oriented understanding of
religion; a definition that has both religious legitimacy and is consistent
 with the requirements of contemporary life.



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

40

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

Research finding:

 The research focuses on principles of the Islamic Republic’s constitution,
 such as the third, twentieth, and twenty-first principles, which incorporate
 concepts such as legal equality, women’s dignity, and women’s social
 participation. In addition, upstream documents such as general family
 policies and the document on the fundamental transformation of education
 have also been examined from the perspective of the possibility of
 coexistence with the teachings of Islamic feminism. Research findings:
 The research findings show that the discourse of Islamic feminism can
gradually redefine the official discourse about women by relying on intra-
 religious language and using legitimate jurisprudential and legal sources.
 By adopting a gradual, dialogue-based, and non-confrontational strategy,
 this discourse is able to exploit the gaps in the legal system and lead to
 increased participation, promotion of rights, and strengthening of women’s
 agency in the structure of the Islamic Republic. Especially in areas such
 as reforming family laws, gender-based education, and redefining the role
 of women in the value system, Islamic feminism has the ability to provide
 indigenous and religious-based solutions. At the same time, there are also
 obstacles to the full realization of this discourse; including traditionalist
 resistance in religious and legislative institutions, lack of consensus on
conceptual definitions of gender justice, and the weakness of religious-
 based civil institutions in the field of public policymaking. However, the
 existence of female Islamic thinkers, modernist jurists, and politicians who
 believe in a development-oriented interpretation of religion can pave the
way for strengthening this discourse.

 Discussion and Conclusion:

 The overall outcome of the research is that Islamic feminism, if properly 
theorized and institutionalized, not only does not conflict with the structure 
of the Islamic Republic, but can also open a way from within it to improve 
the situation of Iranian Muslim women. By utilizing the concepts of justice, 
ijtihad, and human dignity, this discourse can be both faithful to Islamic 
law and responsive to the demands of contemporary women. Keywords: 
Islamic feminism, women’s empowerment, Islamic Republic of Iran, 
Constitution, Islamic discourse.

increased participation, promotion of rights, and strengthening of women’s
agency in the structure of the Islamic Republic. Especially in areas such
as reforming family laws, gender-based education, and redefining the role
of women in the value system, Islamic feminism has the ability to provide
indigenous and religious-based solutions. At the same time, there are also
obstacles to the full realization of this discourse; including traditionalist
resistance in religious and legislative institutions, lack of consensus on
conceptual definitions of gender justice, and the weakness of religious-
based civil institutions in the field of public policymaking. However, the
existence of female Islamic thinkers, modernist jurists, and politicians who
believe in a development-oriented interpretation of religion can pave the
way for strengthening this discourse.

 Discussion and Conclusion: Discussion and Conclusion:



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

41

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

1- مقدمه 

یکی از چالش های اساسی نظام های سیاسی-دینی در جوامع مسلمان، تلاش برای بازتعریف 
اجتماعی،  تحولات  به  پاسخ گویی  با  هم زمان  دینی،  ارزش های  چارچوب  در  زن  جایگاه 
عدالت،  بر  تأکید  وجود  با  ایران،  اسلامی  جمهوری  در  است.  روزآمد  سیاسی  و  حقوقی 
کرامت انسانی زن و مشارکت اجتماعی او در متون قانونی و اسناد سیاست گذاری، شکاف 
عمیقی میان آرمان های اعلام شده و واقعیت های ساختاری و نهادی مشاهده می شود. زنان 
و  اجتماعی  رسانه، کنشگری  آموزش،  در عرصه های  نقش چشمگیرشان  علی رغم  ایرانی 
حتی مشارکت در حوزه های دینی، همچنان در سطوح تصمیم گیری سیاسی و حقوقی با 

موانعی ساختاری مواجه اند که مشارکت برابر آنان را محدود می سازد.

این نابرابری نه صرفاً ناشی از عوامل فرهنگی یا فردی، بلکه به طور عمده ریشه در 
ساختار حقوقی-فقهی و سیاست گذاری های جنسیتی نظام دارد؛ ساختاری که اغلب نقش 
زن را در حوزه خانواده و فضای خصوصی محدود کرده و در حوزه هایی چون ارث، شهادت، 
حضانت، طلاق و ولایت، احکام نابرابری را نهادینه ساخته است. از این رو، تحلیل وضعیت 
زنان در ایران نمی تواند صرفاً به متغیرهای اجتماعی یا اقتصادی محدود شود، بلکه باید به 

بررسی ریشه های فقهی و سیاسی این نابرابری ها نیز پرداخت.

ضرورتی  عدالت محور،  و  زنانه  منظری  از  دینی  منابع  بازخوانی  بستر،  این  در 
مضاعف می یابد. یکی از گفتمان های نوپدید و تأثیرگذار در این زمینه، »فمینیسم اسلامی« 
است که به ویژه در دهه های اخیر در ایران مورد توجه محافل آکادمیک و کنشگران دینی 
قرار گرفته است. فمینیسم اسلامی برخلاف رویکردهای سکولار، در پی تقابل با دین یا 
از طریق تفسیر نوین متون مقدس، مفاهیمی چون  بلکه می کوشد  نفی شریعت نیست، 
با  رویکرد،  این  کند.  بازتولید  و  احیا  دینی  سنت  درون  را  زن  کرامت  و  برابری  عدالت، 
مشروعیت بخشی دینی به مطالبات زنان، می تواند در تقاطع دین و حقوق زنان نقش مهمی 

ایفا کند و راهی برای عبور از موانع ساختاری فراهم آورد.

در چارچوب این پژوهش، فمینیسم اسلامی به عنوان متغیر مستقل، ظرفیت هایی 
درون دینی برای ارتقای جایگاه زنان ارائه می دهد؛ ظرفیت هایی که یا نادیده گرفته شده اند، 
یا با مقاومت ساختار رسمی مواجه شده اند. پرسش اصلی این است که فمینیسم اسلامی 
است  برخوردار  ایران  اسلامی  جمهوری  در  زنان  توانمندسازی  برای  ظرفیت هایی  چه  از 
و با وجود سازگاری نسبی این گفتمان با مبانی دینی و سیاسی جمهوری اسلامی، چرا 
نتوانسته است به سیاست گذاری رسمی راه یابد و در توانمندسازی سیاسی و حقوقی زنان 

نقش مؤثر ایفا کند؟ 

زن را در حوزه خانواده و فضای خصوصی محدود کرده و در حوزه هایی چون ارث، شهادت، 
حضانت، طلاق و ولایت، احکام نابرابری را نهادینه ساخته است. از این رو، تحلیل وضعیت 
ازنان در ایران نمی تواند صرفازنان در ایران نمی تواند صرفاً به متغیرهای اجتماعی یا اقتصادی محدود شود، بلکه باید به 

بررسی ریشه های فقهی و سیاسی این نابرابری ها نیز پرداخت.

ضرورتی  عدالت محور،  و  زنانه  منظری  از  دینی  منابع  بازخوانی  بستر،  این  در 
مضاعف می یابد. یکی از گفتمان های نوپدید و تأثیرگذار در این زمینه، »فمینیسم اسلامی« 
است که به ویژه در دهه های اخیر در ایران مورد توجه محافل آکادمیک و کنشگران دینی 
قرار گرفته است. فمینیسم اسلامی برخلاف رویکردهای سکولار، در پی تقابل با دین یا 
از طریق تفسیر نوین متون مقدس، مفاهیمی چون  بلکه می کوشد  نفی شریعت نیست، 
با  رویکرد،  این  کند.  بازتولید  و  احیا  دینی  سنت  درون  را  زن  کرامت  و  برابری  عدالت، 
مشروعیت بخشی دینی به مطالبات زنان، می تواند در تقاطع دین و حقوق زنان نقش مهمی 

ایفا کند و راهی برای عبور از موانع ساختاری فراهم آورد.



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

42

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

نهادهای  رشد چشمگیر  وجود  با  که  می دهد  نشان  موجود  وضعیت  تحلیل 
مدنی، افزایش سطح تحصیلات زنان، گسترش آگاهی دینی و فقهی در میان آنان، و 
ورود برخی از زنان به عرصه های اجتهاد و تفسیر قرآن، هنوز پیوندی مؤثر میان زنان 
فمینیست اسلامی و نهادهای تصمیم گیر شکل نگرفته و گفتمان رسمی همچنان نقش 
این گسست گفتمانی  را در چارچوبی سنتی و مردسالارانه صورت بندی می کند.  زن 
و ساختاری، بستر اصلی نگارش این مقاله را شکل داده و مقصد تحلیل ظرفیت های 
درون دینی فمینیسم اسلامی برای توانمندسازی زنان و ارزیابی نسبت آن با گفتمان 
فرایند اصلاح  این گفتمان در  از  بهره گیری  امکان سنجی  و  رسمی جمهوری اسلامی 

ساختارهای جنسیتی موجود با نگاهی انتقادی، است.

2- روش شناسی پژوهش

تحقیقات  زمره ی  از حیث هدف، در  و  نوع کیفی  از  ماهیت  لحاظ  به  پژوهش حاضر 
از گفتمان  انتقادی  و  تحلیلی مفهومی  ارائه  آن  قرار می گیرد؛ چراکه هدف  کاربردی 
فمینیسم اسلامی و ارزیابی ظرفیت های آن برای توانمندسازی زنان در ساختار سیاسی 
جمهوری اسلامی ایران است. نوع مسأله و ماهیت مفاهیم مورد مطالعه نظیر گفتمان، 
هویت، عدالت جنسیتی و مشروعیت دینی، ضرورت استفاده از روش کیفی را توجیه 
می کند، چراکه تمرکز پژوهش بر فهم عمیق، تأویل معانی، و واکاوی لایه های پنهان 

ایدئولوژیک در متن و ساختار قدرت است. 

شیوه گردآوری داده ها در این پژوهش مبتنی بر مطالعات کتابخانه ای و تحلیل 
اسنادی  است. داده های مورد استفاده شامل طیف وسیعی از متون رسمی، دینی و 
تحلیلی مرتبط با موضوع پژوهش هستند. مهم ترین منابع عبارت اند از اسناد رسمی 
جمهوری اسلامی ایران از جمله قانون اساسی، سند سیاست های کلی خانواده، بیانیه 
متون  و خانواده؛  زنان  اجتماعی  فرهنگی  منشورات شورای  اسلامی،  انقلاب  دوم  گام 
دینی و فقهی مورد ارجاع در گفتمان رسمی؛ خطابه ها و بیانیه های مقامات رسمی نظام 
درباره جایگاه زن؛ آثار علمی، مقالات پژوهشی و نظریه پردازی های مرتبط با فمینیسم 

اسلامی، عدالت جنسیتی، نظریه های پسااستعماری و نسبت دین و جنسیت.

برای تحلیل داده ها، از روش تحلیل گفتمان انتقادی 1بهره گرفته شده است؛ 
روشی که با تمرکز بر رابطه میان زبان، قدرت، ایدئولوژی و ساختار اجتماعی، امکان 

1 . Critical Discourse Analysis

تحقیقات  زمره ی  از حیث هدف، در  و  نوع کیفی  از  ماهیت  لحاظ  به  پژوهش حاضر 
از گفتمان  انتقادی  و  تحلیلی مفهومی  ارائه  آن  قرار می گیرد؛ چراکه هدف  کاربردی 
فمینیسم اسلامی و ارزیابی ظرفیت های آن برای توانمندسازی زنان در ساختار سیاسی 
جمهوری اسلامی ایران است. نوع مسأله و ماهیت مفاهیم مورد مطالعه نظیر گفتمان، 
هویت، عدالت جنسیتی و مشروعیت دینی، ضرورت استفاده از روش کیفی را توجیه 
می کند، چراکه تمرکز پژوهش بر فهم عمیق، تأویل معانی، و واکاوی لایه های پنهان 

ایدئولوژیک در متن و ساختار قدرت است. 

شیوه گردآوری داده ها در این پژوهش مبتنی بر مطالعات کتابخانه ای و تحلیل 
اسنادی  است. داده های مورد استفاده شامل طیف وسیعی از متون رسمی، دینی و 
تحلیلی مرتبط با موضوع پژوهش هستند. مهم ترین منابع عبارت اند از اسناد رسمی 
جمهوری اسلامی ایران از جمله قانون اساسی، سند سیاست های کلی خانواده، بیانیه 
متون  و خانواده؛  زنان  اجتماعی  فرهنگی  منشورات شورای  اسلامی،  انقلاب  دوم  گام 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

43

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

فراهم  را  رسمی  گفتارهای  و  متون  در  جنسیتی  بازنمایی های  و  پنهان  معانی  واکاوی 
)متنی(  زبانی  تحلیل  می شود:  شامل  را  تحلیل  سطح  سه  فوق  نظری  الگوی  می سازد. 
گفتمانی  تحلیل  دینی؛  و  متون سیاسی  نحوی  و ساختارهای  استعاره ها  واژگان،  بررسی 
و  اسلامی؛  جمهوری  رسمی  گفتمان  بستر  در  معنا  بازتولید  و  تولید  شیوه های  واکاوی 
تحلیل اجتماعی-ایدئولوژیک رابطه میان گفتمان رسمی درباره زنان با ساختارهای قدرت، 
سیاست گذاری جنسیتی و فرهنگ دینی. این رویکرد به ما امکان می دهد تا فراتر از سطح 
ظاهری اسناد و سخنان، به لایه های ایدئولوژیک، جنسیتی و نهادی در بازنمایی زنان دست 
یابیم و ظرفیت های بالقوه فمینیسم اسلامی را در تعامل یا تقابل با گفتمان رسمی تحلیل 

کنیم.

3- چارچوب مفهومی-نظری

فمینیسم اسلامی را می توان در بستر تحولات فکری پست مدرن فهم کرد؛ جریانی که بر 
زمینه مندی مفاهیم تأکید داشته و بر این باور است که بدون توجه به بافت های فرهنگی و 
اجتماعی هر جامعه، نمی توان تعریفی عام و جهان شمول از فمینیسم ارائه داد. بر این مبنا، 
فمینیسم اسلامی نوعی گفتمان بومی شده است که با بهره گیری از مفاهیم قرآنی، در پی 
بازتعریف حقوق زنان و برابری جنسیتی در چارچوب معرفتی اسلامی است. این گفتمان 
نه صرفاً واکنشی به مردسالاری مدرن، بلکه تلاشی برای بازخوانی متون دینی و زدودن 

.)Hedayatzadeh, 2018( تفاسیر مردسالارانه ای است که طی قرون شکل گرفته اند

انسانی، کرامت زن و  برابری  از منظر طرفداران فمینیسم اسلامی، قرآن اصول 
عدالت اجتماعی را به رسمیت شناخته است، اما این پیام در طول تاریخ، به ویژه پس از 
قرن سوم هجری، تحت تأثیر ساختارهای مردسالار فقهی و تفاسیر سلطه طلبانه از مسیر 
خود منحرف شده است. اندیشمندانی همچون آمنه ودود، عزیزه الحبری و فاطمه مرنیسی 
تلاش کرده اند تا از رهگذر تفسیر جدید قرآن، نقد فقه سنتی و بازخوانی احادیث، ابعاد 
توحیدی  نیره  مانند  برخی  حال،  عین  در  کنند.  احیا  را  جنسیت  باب  در  اسلام  مترقی 
معتقدند فمینیسم اسلامی بیش از آنکه حرکتی درونی و دینی باشد، نوعی استراتژی برای 
پذیرش اجتماعی ایده های فمینیستی در جوامع اسلامی است. از این منظر، »اسلامی« 
بودن این گفتمان بیشتر وجهی صوری دارد و متون دینی بیشتر به عنوان بستر گفت وگویی 
برای طرح مسائل فمینیستی به کار گرفته می شوند تا منبعی اصیل برای نظریه پردازی 

.)Karami and Mahboubi Shariat Panahi, 2013( جنسیتی

فمینیسم اسلامی را می توان در بستر تحولات فکری پست مدرن فهم کرد؛ جریانی که بر 
زمینه مندی مفاهیم تأکید داشته و بر این باور است که بدون توجه به بافت های فرهنگی و 
اجتماعی هر جامعه، نمی توان تعریفی عام و جهان شمول از فمینیسم ارائه داد. بر این مبنا، 
فمینیسم اسلامی نوعی گفتمان بومی شده است که با بهره گیری از مفاهیم قرآنی، در پی 
بازتعریف حقوق زنان و برابری جنسیتی در چارچوب معرفتی اسلامی است. این گفتمان 
 واکنشی به مردسالاری مدرن، بلکه تلاشی برای بازخوانی متون دینی و زدودن 

Hedayatzadeh, 2018( تفاسیر مردسالارانه ای است که طی قرون شکل گرفته اند

انسانی، کرامت زن و  برابری  از منظر طرفداران فمینیسم اسلامی، قرآن اصول 
عدالت اجتماعی را به رسمیت شناخته است، اما این پیام در طول تاریخ، به ویژه پس از 
قرن سوم هجری، تحت تأثیر ساختارهای مردسالار فقهی و تفاسیر سلطه طلبانه از مسیر 
خود منحرف شده است. اندیشمندانی همچون آمنه ودود، عزیزه الحبری و فاطمه مرنیسی 
تلاش کرده اند تا از رهگذر تفسیر جدید قرآن، نقد فقه سنتی و بازخوانی احادیث، ابعاد 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

44

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

 چارچوب نظری این پژوهش مبتنی بر نظریه گفتمان انتقادی است که ریشه 
 Laclau and( در پسامارکسیسم دارد و معنا را محصول فرآیندهای گفتمانی می داند
انتقادی،  جهت گیری  تقویت کننده ی  جهت  چند  از  نظریه  این   .)Chantal, 2013
تحلیلی و بومی گرای مقاله حاضر است. اولا، تحلیل رابطه زبان، قدرت و جنسیت در 
ثانیا، ما  ایران در محور اصلی بررسی حاضر است.  گفتمان رسمی جمهوری اسلامی 
می خواهیم نشان دهیم که چگونه مفاهیم حقوقی، دینی و سیاسی در چارچوب اسناد 
رسمی می توانند به نفع توانمندسازی زنان )از منظر فمینیسم اسلامی( بازخوانی شوند. 
اسناد  و  دوم،  گام  بیانیه  اساسی،  قانون  رسمی،  متون  تحلیل  ابزار  رویکرد  این  ثالثا، 
سیاست گذاری زنان را در اختیار ما می گذارد تا نشان دهیم چگونه قدرت و ایدئولوژی 
در زبان حقوقی و دینی بازتولید یا به چالش کشیده می شوند. بنابراین، این نظریه به 
تحلیل عمیق تر زبان رسمی نظام جمهوری اسلامی در باب زنان کمک کند و زمینه را 

برای بازنمایی انتقادی و بومی شده ی فمینیسم اسلامی فراهم می آورد. 

4- مبانی فکری فمینیسم اسلامی 

عمده  پارادایم  دو  در  نوزدهم،  قرن  اواخر  از  خاورمیانه،  در  فمینیستی  جنبش های 
عمدتاً  آمد،  پدید  زودتر  که  سکولار،  فمینیسم  گرفته اند.  شکل  اسلامی  و  سکولار 
و  بشری  حقوق  دغدغه های  سکولار،  ملی گرایی  مدرنیزاسیون،  پروژه های  تأثیر  تحت 
دموکراسی خواهی بود. در مقابل، فمینیسم اسلامی به عنوان پدیده ای نوین تر، از اواخر 
قرن بیستم و با اتکا به قرائت های نو از قرآن و سنت اسلامی، در واکنش به ناکامی های 
 Cooke,( فمینیسم سکولار و نیاز به بازتعریف نقش زن در بستر دینی پدیدار شد

.)2004, Badran, 2005

در  ایران،  و  ترکیه  سوریه،  مصر،  چون  کشورهایی  در  سکولار  فمینیسم 
وضعیت  ارتقای  برای  استعمار،  با  مبارزه  چارچوب  در  و  مدرن  ملی  دولت های  بستر 
به تحصیلات،  این جریان خواهان دسترسی زنان  زنان در عرصه عمومی ظهور کرد. 
ساختار  حالی که  در  بود،  عمومی  عرصه های  در  مشارکت  و  سیاسی  حقوق  اشتغال، 
مردسالارانه خانواده و نقش های جنسیتی مکمل در حوزه خصوصی را تا حدی پذیرفته 
اندیشه های  همچون  اسلامی،  مدرنیته  گفتمان  در  به ویژه   ،(Ahmed, 2000) بود

محمد عبده، اصلاحات اجتماعی بدون گسست کامل از سنت دنبال شد.

و  مفهومی  خلأ  به  واکنش  در  و  متفاوت  بستری  در  اسلامی  فمینیسم  اما 

4- مبانی فکری فمینیسم اسلامی 

عمده  پارادایم  دو  در  نوزدهم،  قرن  اواخر  از  خاورمیانه،  در  فمینیستی  جنبش های 
عمدت آمد،  پدید  زودتر  که  سکولار،  فمینیسم  گرفته اند.  شکل  اسلامی  و  سکولار 

و  بشری  حقوق  دغدغه های  سکولار،  ملی گرایی  مدرنیزاسیون،  پروژه های  تأثیر  تحت 
دموکراسی خواهی بود. در مقابل، فمینیسم اسلامی به عنوان پدیده ای نوین تر، از اواخر 
قرن بیستم و با اتکا به قرائت های نو از قرآن و سنت اسلامی، در واکنش به ناکامی های 

فمینیسم سکولار و نیاز به بازتعریف نقش زن در بستر دینی پدیدار شد )
.)2004, Badran, 2005

در  ایران،  و  ترکیه  سوریه،  مصر،  چون  کشورهایی  در  سکولار  فمینیسم 
وضعیت  ارتقای  برای  استعمار،  با  مبارزه  چارچوب  در  و  مدرن  ملی  دولت های  بستر 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

45

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

ناکارآمدی نسبی فمینیسم سکولار در تغییر ساختارهای درونی جامعه شکل گرفت. این 
جریان از اواخر دهه 1980، به ویژه با تأثیر انقلاب اسلامی ایران و گسترش گفتمان اسلام 
سیاسی، کوشید تا با بهره گیری از ابزار »اجتهاد« و بازخوانی متون دینی، الگوهای نوینی 
از عدالت جنسیتی عرضه کند )Badran, 2013, Wadud, 1999(. برخلاف فمینیسم 
سکولار، فمینیسم اسلامی تمایز حوزه عمومی و خصوصی را به چالش کشیده و بر ضرورت 

عدالت و برابری در هر دو حوزه تأکید می کند.

یکی از تفاوت های اساسی میان این دو رویکرد در خاستگاه گفتمانی آن هاست. 
فمینیسم سکولار، یک گفتمان متکثر است که در چارچوب های ملی و غیر دینی شکل 
گرفته و شامل گونه های مختلفی چون فمینیسم مصری، ایرانی، ترکی یا عربی است. این 
گونه ها در پاسخ به بافت های فرهنگی و سیاسی محلی، روایت های خاص خود را دارند. 
در مقابل، فمینیسم اسلامی عمدتاً حول یک گفتمان قرآنی و جهان شمول متمرکز شده 
که از طریق اجتهاد و تفسیر نو از متون مقدس، به بازسازی نقش زن در جامعه اسلامی 

.)Mir-Hosseini, 2006( می پردازد

از نظر راهبردی نیز تفاوت هایی میان آن ها وجود دارد. فمینیست های سکولار 
به دنبال اصلاح قوانین از منظر عرفی و مبتنی بر حقوق بشر بین المللی بوده اند،  عمدتاً 
استدلال هایی  کرده اند  تلاش  دینی،  منابع  به  اتکا  با  اسلامی  فمینیست های  حالی که  در 
درون دینی برای عدالت جنسیتی فراهم کنند. به عنوان مثال، مطالبه حقوقی چون امامت 
زنان، قضاوت و مشارکت در تصمیم گیری های سیاسی، با اتکا به بازخوانی آیاتی همچون 

»إنّ أکرمکم عند الله أتقاکم« )حجرات، 13( توجیه می شود.

هرچند برخی فمینیست های اسلامی، همانند آمنه ودود، فاطمه مرنیسی و زینب 
الغزالی، خود را از فمینیست های سکولار متمایز کرده اند، اما میان این دو رویکرد تعاملات 
و همپوشانی هایی نیز وجود دارد. بسیاری از اهداف کلان، مانند پایان دادن به خشونت 
جنسیتی، تساوی فرصت های شغلی و آموزشی، و مشارکت سیاسی زنان، در هر دو گفتمان 
مشترک اند. همچنین، فمینیسم اسلامی در برخی موارد از دستاوردها و ادبیات فمینیسم 

.)Cooke, 2004( سکولار بهره برده و آن را در بستر دینی بازتولید کرده است

با این حال، فمینیسم سکولار در پایان قرن بیستم به دلیل ناتوانی در بازسازی 
با محدودیت هایی  نظری و پاسخ گویی به چالش های فرهنگی و مذهبی جوامع اسلامی، 
مواجه شد. در این بستر، فمینیسم اسلامی به عنوان جایگزینی مشروع، توانست گفتمان 
دینی پیشرو و تحول خواهی را عرضه کند که مخاطبان بیشتری، به ویژه زنان متدین، را 

.)Wadud, 2006( جذب کرد

که از طریق اجتهاد و تفسیر نو از متون مقدس، به بازسازی نقش زن در جامعه اسلامی 
.)Mir-Hosseini, 2006

از نظر راهبردی نیز تفاوت هایی میان آن ها وجود دارد. فمینیست های سکولار 
 به دنبال اصلاح قوانین از منظر عرفی و مبتنی بر حقوق بشر بین المللی بوده اند، 
استدلال هایی  کرده اند  تلاش  دینی،  منابع  به  اتکا  با  اسلامی  فمینیست های  حالی که  در 
درون دینی برای عدالت جنسیتی فراهم کنند. به عنوان مثال، مطالبه حقوقی چون امامت 
زنان، قضاوت و مشارکت در تصمیم گیری های سیاسی، با اتکا به بازخوانی آیاتی همچون 

م« )حجرات، 13( توجیه می شود.کم« )حجرات، 13( توجیه می شود.کم« )حجرات، 13( توجیه می شود. م عند الله أتقا

هرچند برخی فمینیست های اسلامی، همانند آمنه ودود، فاطمه مرنیسی و زینب 
الغزالی، خود را از فمینیست های سکولار متمایز کرده اند، اما میان این دو رویکرد تعاملات 
و همپوشانی هایی نیز وجود دارد. بسیاری از اهداف کلان، مانند پایان دادن به خشونت 
جنسیتی، تساوی فرصت های شغلی و آموزشی، و مشارکت سیاسی زنان، در هر دو گفتمان 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

46

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

بنابراین، برخلاف تصور تقابلی صرف، فمینیسم اسلامی و سکولار در جوامع 
اسلامی روابط پیچیده ای از تعامل، رقابت و تأثیرگذاری متقابل دارند. هر دو جریان به 
نوبه خود در ارتقای وضعیت زنان مؤثر بوده اند و نمی توان یکی را جانشین یا نفی کننده 
کامل دیگری دانست. به نظر می رسد که آینده فمینیسم در جهان اسلام در گرو تلفیق 
خلاقانه این دو رویکرد، با توجه به بافت های محلی و مقتضیات فرهنگی و دینی جوامع 

مسلمان باشد.

5- امکان پذیری فمینیسم اسلامی

مسأله امکان یا عدم امکان »فمینیسم اسلامی« یکی از مباحث چالش برانگیز در حوزه 
در  برجسته  نظریه پردازان  از  یکی  بدران،  مارگوت  است.  دین  و  جنسیت  نظریه های 
است که هنوز  مناقشه برانگیز  مفهومی  اسلامی  فمینیسم  است که  معتقد  این حوزه، 
به اجماع نظری نرسیده و در فضای آکادمیک و روشنفکری همچنان در حال تکوین 
و  موئللی  از جمله سوزان  غربی،  فمینیست های  از  برخی   .)Badran, 2005( است 
لاله بختیار، بر این باورند که ترکیب مفاهیم »اسلام« و »فمینیسم« نوعی تناقض نمای 
برابری  بنیان معرفتی خود، بر مفروضاتی چون  مفهومی 2است، چراکه فمینیسم، در 
به  اسلام،  که  حالی  در  است،  استوار  دینی  اقتدار  نقد  و  فردگرایی  جنسیتی،  مطلق 
مثابه یک نظام دینی جامع، ساختاری فراتاریخی و مبتنی بر نصوص مقدس دارد. در 
مقابل، فاطمه فخریه، یکی از فعالان فمینیست عرب، معتقد است که می توان میان 
اسلام و فمینیسم آشتی برقرار کرد، اما چالش اصلی نه در ذات دین اسلام، بلکه در 
قرائت ها و برداشت های رایج از آن در جوامع مسلمان نهفته است. به باور وی، عدالت و 
کرامت انسانی که از اصول اساسی قرآن کریم هستند، با اهداف جنبش های فمینیستی 
همپوشانی دارند؛ اما »اسلامِ تفسیربنیاد و مردسالارانه« مانعی در برابر تحقق این اصول 

.)Fakhriyeh, 2002( در زمینه حقوق زنان شده است

از  ناشی  عمدتاً  اسلامی  فمینیسم  پیرامون  اختلاف نظرها  نظری،  سطح  در 
فرهنگی-اجتماعی ای  زمینه های  و  و »اسلام«  مفهوم »فمینیسم«  فهم دو  در  تفاوت 
است که این مفاهیم در آن تولید معنا می شوند. در واقع، فمینیسم اسلامی در بافت های 
اجتماعی و معرفتی متفاوت، معانی متعددی می یابد. برای مثال، در کشورهای اسلامی، 
بر  تأکید  با  اسلامی  متون  بازخوانی  برای  تلاشی  عنوان  به  اغلب  اسلامی  فمینیسم 
عدالت جنسیتی تعریف می شود، در حالی که در فضای غربی، بیشتر به مثابه راهبردی 
2 . paradox

است که هنوز  مناقشه برانگیز  مفهومی  اسلامی  فمینیسم  است که  معتقد  این حوزه، 
به اجماع نظری نرسیده و در فضای آکادمیک و روشنفکری همچنان در حال تکوین 
و  موئللی  از جمله سوزان  غربی،  فمینیست های  از  برخی   .)Badran, 2005
ار، بر این باورند که ترکیب مفاهیم »اسلام« و »فمینیسم« نوعی تناقض نمای 
برابری  بنیان معرفتی خود، بر مفروضاتی چون  است، چراکه فمینیسم، در 
به  اسلام،  که  حالی  در  است،  استوار  دینی  اقتدار  نقد  و  فردگرایی  جنسیتی،  مطلق 
مثابه یک نظام دینی جامع، ساختاری فراتاریخی و مبتنی بر نصوص مقدس دارد. در 
مقابل، فاطمه فخریه، یکی از فعالان فمینیست عرب، معتقد است که می توان میان 
اسلام و فمینیسم آشتی برقرار کرد، اما چالش اصلی نه در ذات دین اسلام، بلکه در 
قرائت ها و برداشت های رایج از آن در جوامع مسلمان نهفته است. به باور وی، عدالت و 
کرامت انسانی که از اصول اساسی قرآن کریم هستند، با اهداف جنبش های فمینیستی 
همپوشانی دارند؛ اما »اسلامِ تفسیربنیاد و مردسالارانه« مانعی در برابر تحقق این اصول 

.)Fakhriyeh, 2002( در زمینه حقوق زنان شده است



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

47

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

برای نشان دادن تفاوت فمینیست های مسلمان با جریان فمینیسم سکولار درک می شود 
.)Cooke, 2004(

یکدیگر  از  را  اسلامی  فمینیسم  به  اصلی  رویکرد  دو  می توان  تحلیلی،  منظر  از 
تفکیک کرد. نخست، "رویکرد تفسیری و مدرن گرا« که بازخوانی متون دینی را بر مبنای 
اصول عدالت جنسیتی، برابری و عقلانیت مدرن انجام می دهد. از نمایندگان این رویکرد 
می توان به آصفه قُدُو، زینب المرشدی، نیره توحیدی، زینب الغزالی و بدران اشاره کرد. 
این گروه، اسلام را در خدمت توانمندسازی زنان بازتفسیر می کنند و معتقدند که اصول 
که  انتقادی سنت گرا«  "رویکرد  دوم،  نیستند.  تعارض  در  دینی  آموزه های  با  فمینیستی 
نمایندگانی چون محمدرضا زیبایی نژاد دارد و معتقدند که فمینیسم اسلامی اگر به معنای 
قرائت فمینیستی از متون اسلامی باشد، با مبانی شریعت ناسازگار است؛ زیرا این قرائت 
بر پیش فرض هایی چون نسبیت گرایی، فردگرایی افراطی و تقدم عقل مدرن بر نص استوار 
دیدگاه  از   .)Hedayatzadeh, 2018( است  تضاد  در  دین  از  فهم سنتی  با  که  است 
زیبایی نژاد، اسلام در ذات خود الگویی از عدالت جنسیتی ارائه می دهد که در چارچوب های 
خاص خود معنا دارد و نه بر اساس بنیان های فمینیسم غربی. اما نیره توحیدی به عنوان 
یک فمینیست مسلمان در غرب، اسلام را نه صرفاً به عنوان یک دین، بلکه به عنوان یک 
ابزار یا تاکتیک در خدمت جنبش زنان به کار می برد. او در واقع در پی بومی سازی فمینیسم 
 Tohidi,( در جوامع مسلمان است و از امکان پذیری ترکیب این دو مفهوم دفاع می کند

.)2003

در مجموع، می توان نتیجه گرفت که امکان پذیری فمینیسم اسلامی، به زمینه های 
معرفتی، جامعه شناختی، و تاریخی خاص بستگی دارد و نمی توان پاسخی واحد و قطعی به 
این سؤال داد. بلکه باید از »فمینیسم های اسلامی« سخن گفت، نه یک فمینیسم اسلامی 
بنیادین  نقد  تا  دینی  اصلاح طلبی  میان  طیفی  در  حاضر  حال  در  گرایش ها  این  واحد. 

شریعت در نوسان اند.

6- فمینیسم اسلامی و توانمندسازی زنان

و شکل گیری  توسعه  در حوزه  نظری  تحولات  با  هم زمان  و 1990،  دهه های 1980  در 
ادبیات توسعه  نیز وارد  نوین در مطالعات توسعه ای، مفهوم »توانمندسازی«  رویکردهای 
شد. از منظر نظریه پردازان این حوزه، توانمندسازی تلاشی است برای ارتقاء کیفیت زندگی 
افرادی که در معرض محرومیت های ساختاری خانوادگی، اجتماعی، سیاسی و فرهنگی 

Hedayatzadeh, 2018( است  تضاد  در  دین  از  فهم سنتی  با  که  است 
زیبایی نژاد، اسلام در ذات خود الگویی از عدالت جنسیتی ارائه می دهد که در چارچوب های 
خاص خود معنا دارد و نه بر اساس بنیان های فمینیسم غربی. اما نیره توحیدی به عنوان 
ایک فمینیست مسلمان در غرب، اسلام را نه صرفایک فمینیست مسلمان در غرب، اسلام را نه صرفاً به عنوان یک دین، بلکه به عنوان یک 
ابزار یا تاکتیک در خدمت جنبش زنان به کار می برد. او در واقع در پی بومی سازی فمینیسم 

در جوامع مسلمان است و از امکان پذیری ترکیب این دو مفهوم دفاع می کند )

در مجموع، می توان نتیجه گرفت که امکان پذیری فمینیسم اسلامی، به زمینه های 
معرفتی، جامعه شناختی، و تاریخی خاص بستگی دارد و نمی توان پاسخی واحد و قطعی به 
این سؤال داد. بلکه باید از »فمینیسم های اسلامی« سخن گفت، نه یک فمینیسم اسلامی 
بنیادین  نقد  تا  دینی  اصلاح طلبی  میان  طیفی  در  حاضر  حال  در  گرایش ها  این  واحد. 

شریعت در نوسان اند.



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

48

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

قرار دارند. این مفهوم، با هدف بالفعل سازی ظرفیت های بالقوه افراد، به ویژه زنان، شکل 
ابعاد اقتصادی، اجتماعی، سیاسی و حقوقی را  گرفت و به عنوان مفهومی چندبعدی، 

در بر می گیرد.

مفهوم   ،)1995( پکن  در  زنان  جهانی  کنفرانس  چهارم  بیانیه  تصویب  با 
توانمندسازی  ضرورت  بر  بیانیه،  این  در  یافت.  محوری  جایگاهی  زنان  توانمندسازی 
زنان به منظور دستیابی به برابری جنسیتی، مشارکت سیاسی، دسترسی به منابع، و 
تقویت جایگاه اجتماعی آنان تاکید شد. به زعم استروم کوئست توانمندسازی زنان شامل 
چهار بعد اصلی است: بعد شناختی )آگاهی از واقعیت های اجتماعی(، بعد اقتصادی 
)دسترسی به منابع برای استقلال در تصمیم گیری(، بعد سیاسی )مهارت های مشارکت 
در نهادها و فرآیندهای سیاسی(، و بعد روانی )احساس توانمندی و خودباوری برای 

.)Stromquist, 2009(  )کنش مستقل

در همین راستا، کنپین با استناد به تعاریف سازمان ملل متحد، پنج مؤلفه 
کلیدی توانمندسازی را برمی شمارد: احساس ارزشمندی، حق مالکیت و تصمیم گیری، 
توان  و  خانوادگی،  و  فردی  زندگی  بر  کنترل  فرصت ها،  و  منابع  به  برابر  دسترسی 
 Malhotra et( بین المللی.  و  اجتماعی در سطوح ملی  بر ساختارهای  تأثیرگذاری 
al., 2002(. از این منظر، توانمندسازی فرایندی است که گذار از موقعیت نابرابری 
توانمندسازی  برابری را ممکن می سازد. به همین دلیل، برخی پژوهشگران  به سوی 
زنان را در پیوند با قدرت سیاسی و اقتصادی، مشارکت در ساختارهای تصمیم گیری و 

.)Sen, 1997( دسترسی به منابع تحلیل می کنند

در ایران نیز توجه به توانمندسازی زنان در پیوند با مقوله »حکمرانی خوب و 
توسعه پایدار«، در برخی پژوهش ها مورد تأکید قرار گرفته است. به عنوان مثال، کلدی 
و همکاران نقش مستقیم زنان در تربیت فرزندان، مدیریت منابع، صرفه جویی و کارایی 
 Kaldi( در خانواده را زمینه ساز تأثیرگذاری آنان در تحقق اهداف توسعه دانسته اند
and Salahshouri, 2012(. از این منظر، توانمندسازی زنان تنها یک هدف نیست، 
بلکه ابزاری برای تحقق توسعه و تحول در ساختارهای اجتماعی-سیاسی نیز به شمار 
می رود. با این حال، بسیاری از نیازها و مسائل زنان، همچون دسترسی به مهدکودک، 
تنظیم ساعات کاری، یا تسهیلات بهداشتی، غالباً نادیده گرفته شده و به حیطه »امور 
بار سیاسی و اجتماعی هستند  امور، دارای  این  یافته اند؛ در حالی که  تقلیل  خانگی« 
)Campbell, 2003(. به همین دلیل، حضور مؤثر زنان در عرصه های تصمیم گیری 
سیاسی می تواند چارچوب های فکری نابرابر را به چالش کشیده و به بازتوزیع قدرت 

در همین راستا، کنپین با استناد به تعاریف سازمان ملل متحد، پنج مؤلفه 
کلیدی توانمندسازی را برمی شمارد: احساس ارزشمندی، حق مالکیت و تصمیم گیری، 
توان  و  خانوادگی،  و  فردی  زندگی  بر  کنترل  فرصت ها،  و  منابع  به  برابر  دسترسی 

بین المللی. ) و  اجتماعی در سطوح ملی  بر ساختارهای  تأثیرگذاری 
(. از این منظر، توانمندسازی فرایندی است که گذار از موقعیت نابرابری 
توانمندسازی  برابری را ممکن می سازد. به همین دلیل، برخی پژوهشگران  به سوی 
زنان را در پیوند با قدرت سیاسی و اقتصادی، مشارکت در ساختارهای تصمیم گیری و 

.)Sen, 1997( دسترسی به منابع تحلیل می کنند

در ایران نیز توجه به توانمندسازی زنان در پیوند با مقوله »حکمرانی خوب و 
توسعه پایدار«، در برخی پژوهش ها مورد تأکید قرار گرفته است. به عنوان مثال، کلدی 
و همکاران نقش مستقیم زنان در تربیت فرزندان، مدیریت منابع، صرفه جویی و کارایی 

در خانواده را زمینه ساز تأثیرگذاری آنان در تحقق اهداف توسعه دانسته اند )



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

49

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

 Haji( و )Kabir, 2010( در جامعه منجر شود. از دیدگاه برخی نظریه پردازان همچون
از سطح  که  پویاست  فرایندی  توانمندسازی   ،  )Yousefi and Azmoudeh, 2019
فردی آغاز شده و تا سطوح نهادی و ساختاری امتداد می یابد. این فرایند شامل افزایش 
آگاهی و مهارت های فردی، تقویت مشارکت اجتماعی و سیاسی، و در نهایت، به چالش 

کشیدن نهادها و ساختارهای بازتولیدکننده نابرابری است.

و  میان رشته ای  گفتمان  یک  به عنوان  اسلامی  فمینیسم  اسلامی،  جوامع  در 
درون دینی، کوشیده است روایتی بدیل از توانمندسازی زنان مسلمان ارائه دهد؛ روایتی 
انسانی و سوژگی زن  بر آگاهی، کرامت  تأکید  از شریعت و  بازخوانی عدالت محور  بر  که 
مسلمان استوار است )Badran, 2013, Mir-Hosseini, 2021(. توانمندسازی در این 
چارچوب، نه به معنای جدایی از دین، بلکه درون دینی و اصلاح گرایانه است. فمینیست های 
اسلامی با نقد تفسیرهای مردسالارانه از قرآن و سنت، بر این باورند که بخش مهمی از 
قرائت های سلطه محور و  بلکه محصول  از ذات دین،  برخاسته  نه  نابرابری های جنسیتی، 

.(Barlas, 2019) تاریخی از آن است

به  دستیابی  است:  زیر  موارد  شامل  مسلمان  زنان  توانمندسازی  منظر،  این  از 
و سیاسی در چارچوب  اجتماعی  فرآیندهای  در  تفسیری؛ مشارکت  توان  و  دانش دینی 
شریعت؛ بازتعریف نقش زنان در خانواده و جامعه؛ و احیای حق انتخاب، کرامت و عاملیت 
عدالت  همچون  مفاهیمی  بر  اسلامی  فمینیسم  نظری،  سطح  در  مسلمان.  زن  اخلاقی 
جنسیتی، اجتهاد زنانه، و بازتعریف قدرت تأکید دارد؛ و در سطح عملی، خواستار افزایش 
مشارکت زنان در عرصه های عمومی بدون نفی هویت دینی آنان است. به ویژه در نظام های 
دینی-سیاسی مانند جمهوری اسلامی ایران، این گفتمان می تواند ابزار مفهومی مشروعی 
 Shirazi,( برای حضور زنان در سطوح قانون گذاری، تصمیم سازی، و سیاست گذاری باشد

 .)2010

در مجموع، توانمندسازی زنان، مفهومی پیچیده و چندلایه است که در بسترهای 
مختلف فرهنگی، معانی متفاوتی می یابد. در جوامع اسلامی، تکیه صرف بر مدل های غربی 
ممکن است ناکافی یا حتی ناسازگار باشد. از این رو، فمینیسم اسلامی، با تأکید بر اجتهاد 
زنانه و خوانش نوین از دین، الگویی بومی و مشروع برای توانمندسازی زنان مسلمان ارائه 
می دهد؛ الگویی که ضمن حفظ پیوند با سنت، امکان کنش گری مدنی و سیاسی را برای 

زنان فراهم می سازد.

قرائت های سلطه محور و  بلکه محصول  از ذات دین،  برخاسته  نه  نابرابری های جنسیتی، 
.(Barlas, 2019) تاریخی از آن است

است زیر  موارد  شامل  مسلمان  زنان  توانمندسازی  منظر،  این  از 
و سیاسی در چارچوب  اجتماعی  فرآیندهای  در  تفسیری؛ مشارکت  توان  و  دانش دینی 
شریعت؛ بازتعریف نقش زنان در خانواده و جامعه؛ و احیای حق انتخاب، کرامت و عاملیت 
عدالت  همچون  مفاهیمی  بر  اسلامی  فمینیسم  نظری،  سطح  در  مسلمان.  زن  اخلاقی 
جنسیتی، اجتهاد زنانه، و بازتعریف قدرت تأکید دارد؛ و در سطح عملی، خواستار افزایش 
مشارکت زنان در عرصه های عمومی بدون نفی هویت دینی آنان است. به ویژه در نظام های 
دینی-سیاسی مانند جمهوری اسلامی ایران، این گفتمان می تواند ابزار مفهومی مشروعی 

برای حضور زنان در سطوح قانون گذاری، تصمیم سازی، و سیاست گذاری باشد )

در مجموع، توانمندسازی زنان، مفهومی پیچیده و چندلایه است که در بسترهای 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

50

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

7- برنامه ها برای توانمندسازی زنان

از آنجا که فمینیسم اسلامی از دل تجربه زیسته زنان مسلمان و بازخوانی انتقادی متون 
دینی برآمده است، بر آن است تا با تکیه بر مبانی معرفتی اسلام و در تقابل با نظام های 
سیاسی،  اجتماعی،  مختلف  عرصه های  در  را  زنان  توانمندسازی  پروژه  مردسالار، 
و  عدالت جنسیتی  میان  دارد  رویکرد تلاش  این  ببرد.  پیش  به  فرهنگی  و  اقتصادی 
ارزش های اسلامی پیوندی سازنده برقرار کند و از این طریق به ارتقاء موقعیت زنان از 

درون منابع دینی بپردازد.

زنان،  توانمندسازی  در  اسلامی  فمینیسم  برنامه های  بنیادی ترین  از  یکی 
ودود  آمنه  مانند  متفکرانی  است.  منظر جنسیت  از  مقدس  متون  تفسیری  بازخوانی 
و فاطمه مرنیسی با بهره گیری از روش های هرمنوتیکی، نشان داده اند که بسیاری از 
خوانش های تبعیض آمیز از قرآن و حدیث، محصول تاریخ مندی و تفاسیر مردسالارانه اند، 
نه ذات متن مقدس. مثلا ودود در کتاب »قرآن و زن«، بر آن است که پیام اصلی قرآن 
باید  زنان  توانمندسازی  او معتقد است که  نه سلسله مراتب جنسیتی.  و  عدالت است 
برای  این خود بستری  انسانی زن در تفسیر دینی آغاز شود، که  بازگرداندن شأن  با 

 .)Wadud, 1999( مشارکت اجتماعی و سیاسی زنان فراهم می آورد

و  سیاسی  ساختارهای  در  زنان  حضور  اهمیت  بر  اسلامی  فمینیست های 
قانون گذاری تأکید دارند. آنان معتقدند که غیبت زنان از سطوح تصمیم گیری موجب 
تداوم ساختارهای تبعیض آمیز می شود. نویسندگانی مانند زینب الغزالی و رفیعه زهریه 
در فضای کشورهای اسلامی تلاش کرده اند نشان دهند که زنان نه تنها در چارچوب 
شریعت، بلکه به عنوان صاحبان دانش و تجربه، حق مشارکت فعال در حوزه عمومی 
برخی  برخلاف  اسلامی،  فمینیسم   .}Badran, 2002 #26{دارند را  سیاسی  و 
فمینیسم های سکولار، مشارکت سیاسی را نه در تعارض با شریعت، بلکه در تکمیل آن 

.)Badran, 2002( می بیند

اسلامی،  فمینیسم  در  زنان  توانمندسازی  میدان های  مهم ترین  از  یکی 
بازنگری در قوانین خانواده است؛ از جمله در زمینه هایی مانند طلاق، حضانت، ارث و 
چندهمسری. فمینیست های اسلامی با ارجاع به اصولی چون عدل، مصلحت و اجتهاد، 
زنان  به ویژه  عدالت جنسیتی هستند(؛  نفع  به  خانواده  قوانین  در  اصلاحاتی  خواهان 
حقوق دان مسلمان با بهره گیری از فقه تطبیقی، امکان بازسازی قوانین را در چهارچوب 
استقلال  اجتماعی،  امنیت  افزایش  به  می تواند  که  امری  می دهند؛  پیشنهاد  اسلامی 

.)Wasmaghi, 2017( اقتصادی و کنش گری خانوادگی زنان بیانجامد

نه ذات متن مقدس. مثلا ودود در کتاب »قرآن و زن«، بر آن است که پیام اصلی قرآن 
باید  زنان  توانمندسازی  او معتقد است که  نه سلسله مراتب جنسیتی.  و  عدالت است 
برای  این خود بستری  انسانی زن در تفسیر دینی آغاز شود، که  بازگرداندن شأن  با 

Wadud, 1999( مشارکت اجتماعی و سیاسی زنان فراهم می آورد

و  سیاسی  ساختارهای  در  زنان  حضور  اهمیت  بر  اسلامی  فمینیست های 
قانون گذاری تأکید دارند. آنان معتقدند که غیبت زنان از سطوح تصمیم گیری موجب 
تداوم ساختارهای تبعیض آمیز می شود. نویسندگانی مانند زینب الغزالی و رفیعه زهریه 
در فضای کشورهای اسلامی تلاش کرده اند نشان دهند که زنان نه تنها در چارچوب 
شریعت، بلکه به عنوان صاحبان دانش و تجربه، حق مشارکت فعال در حوزه عمومی 
برخی  برخلاف  اسلامی،  فمینیسم   .}Badran, 2002 #26
فمینیسم های سکولار، مشارکت سیاسی را نه در تعارض با شریعت، بلکه در تکمیل آن 

.)Badran, 2002



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

51

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

دینی  آموزه های  در  نه تنها  زنان  اقتصادی  استقلال  اسلامی،  فمینیسم  منظر  از 
مغایرت ندارد، بلکه در آیات و روایات، تأکید فراوانی بر مالکیت زنان، حق اشتغال و دستمزد 
آنچه  از  مردان  »برای  می فرماید:  که  نساء3  آیۀ 32 سوره  نمونه،  برای  است.  مستقل شده 
کسب کرده اند بهره ای است، و برای زنان هم از آنچه کسب کرده اند بهره ای است.« دلالت 
بر آن دارد که کار و درآمد زنان به رسمیت شناخته شده است. فمینیسم اسلامی این آیه 
را مبنای دفاع از حق زنان در اشتغال، مالکیت، کارآفرینی و حضور در بازار کار قرار می دهد 

.(Barlas, 2019)

سرپرست  زنان  از  حمایت  با  اسلامی  فمینیسم  در  زنان  اقتصادی  توانمندسازی   
خانواده، دسترسی به منابع مالی و آموزش های مهارتی تعریف می شود.

از  ناشی  جنسیتی  نابرابری  از  مهمی  بخش  اسلامی،  فمینیست های  تحلیل  در 
تعلیم  بنابراین،  است.  رسانه ای  و  آموزشی  نظام های  در  آن  بازتولید  و  فرهنگی  هنجارهای 
برای  تلاش  می کند.  ایفا  نگرش ها  تحول  در  کلیدی  نقشی  بازاندیشانه،  اسلامی  تربیت  و 
ورود محتوای عدالت محور در کتاب های درسی، رسانه های اسلامی و محافل دینی از جمله 
مونا  و  شفیق  است. شهلا  جنسیتی  آگاهی  ارتقاء  برای  اسلامی  فمینیست های  برنامه های 
 Shahla,( دارند  تأکید  فرهنگی  بازآفرینی  نقش  بر  که  هستند  زنانی  جمله  از  الطحاوی 

.)1990

بنابراین، فمینیسم اسلامی با استفاده از ظرفیت های درونی سنت اسلامی، پروژه ای 
برای بازسازی عدالت محور در روابط جنسیتی ارائه می دهد. در این راستا، توانمندسازی زنان 
را نه صرفاً در سطح فردی یا ساختاری، بلکه به عنوان پروژه ای چندبعدی شامل بازخوانی 
متون، اصلاح قانون، مشارکت سیاسی، استقلال اقتصادی و تحول فرهنگی دنبال می کند. 
برخلاف تصور رایج، فمینیسم اسلامی نه بازگشت به سنت، بلکه تلاشی برای نوسازی تفکر 
پاسخ گو،  حکمرانی  زمینه ساز  می تواند  که  تفکری  است؛  جنسیتی  عدالت  جهت  در  دینی 

جامعه عادلانه و توسعه انسانی پایدار باشد.

8- فمینیسم اسلامی و توانمند سازی زنان در ایران

با توجه به اینکه فمینیسم اسلامی نه یک پروژه وارداتی یا سکولار، بلکه تلاشی درون دینی 
برای تحقق عدالت جنسیتی از رهگذر بازخوانی متون مقدس است. بازخوانی تفسیری متون 
به عنوان یک »استراتژی  از منظر جنسیت در چارچوب فمینیسم اسلامی می تواند  دینی 
فرهنگی و معرفتی« برای توانمندسازی زنان در ایران به کار گرفته شود، مشروط بر آنکه در 

بْنن  اءِ ننصِیبٌ مِمّا اکْتنسن للِنّسن بُوا ون الِ ننصِیبٌ مِمّا اکْتنسن  . 1. للِرّجن

برای  تلاش  می کند.  ایفا  نگرش ها  تحول  در  کلیدی  نقشی  بازاندیشانه،  اسلامی  تربیت  و 
ورود محتوای عدالت محور در کتاب های درسی، رسانه های اسلامی و محافل دینی از جمله 

است. جنسیتی  آگاهی  ارتقاء  برای  اسلامی  فمینیست های  برنامه های 
( دارند  تأکید  فرهنگی  بازآفرینی  نقش  بر  که  هستند  زنانی  جمله  از  الطحاوی 

بنابراین، فمینیسم اسلامی با استفاده از ظرفیت های درونی سنت اسلامی، پروژه ای 
برای بازسازی عدالت محور در روابط جنسیتی ارائه می دهد. در این راستا، توانمندسازی زنان 
 در سطح فردی یا ساختاری، بلکه به عنوان پروژه ای چندبعدی شامل بازخوانی 
متون، اصلاح قانون، مشارکت سیاسی، استقلال اقتصادی و تحول فرهنگی دنبال می کند. 
برخلاف تصور رایج، فمینیسم اسلامی نه بازگشت به سنت، بلکه تلاشی برای نوسازی تفکر 
پاسخ گو،  حکمرانی  زمینه ساز  می تواند  که  تفکری  است؛  جنسیتی  عدالت  جهت  در  دینی 

جامعه عادلانه و توسعه انسانی پایدار باشد.



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

52

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

بستری علمی، فقهی، و اجتماعی نهادینه گردد. بازخوانی تفسیری متون مقدس از منظر 
جنسیت، یکی از مؤثرترین ابزارهای بومی، مشروع و قابل پذیرش برای توانمندسازی 

زنان در ایران است. 

و سنت  قرآن  از  مردسالارانه  برداشت های  تاریخی-تفسیری  نقد  گام،  اولین 
است. بخش زیادی از تبعیض جنسیتی در ایران نه از خود متون مقدس، بلکه از تفاسیر 
معرفتی  افق های  با  و  خاص  زمانه ای  محصول  که  می گیرد  نشأت  فقهی ای  و  سنتی 
مردانه بوده اند )Wasmaghi, 2017(. متفکرانی مانند آمنه ودود، اسماء بارلاس و 
زیبا میرحسینی نشان داده اند که می توان با رویکردی انتقادی، مفاهیمی چون قوامیت، 
ارث، طلاق و ولایت را با تفسیری عادلانه بازخوانی کرد. در بستر ایران، این رویکرد 
می تواند مبنای شکل گیری گفتمانی تازه در حوزه های علمیه، دانشگاه ها و محافل دینی 

.)Wadud, 2002, Barlas, 2019, Mir-Hosseini, 2021( شود

قوانین مربوط به خانواده در ایران، نظیر حضانت، طلاق، چندهمسری و ارث، 
حوزه هایی اند که می توان با تکیه بر »اجتهاد جنسیت محور و عدالت محور« اصلاحاتی 
و  »عدل«  »مصلحت«،  فقهی چون  اصول  از ظرفیت  استفاده  داد.  پیشنهاد  آن ها  در 
خانوادگی  و  مدنی  مقررات  در  بازنگری  برای  زمینه ای  می تواند  احکام«  »زمان مندی 
تربیت  مستلزم  امر  این   .)Kadivar, 2015( کند  فراهم  زنان  برابر  حقوق  نفع  به 
فقیهان زن، ورود زنان به شورای نگهبان و مجلس خبرگان و حمایت نهادهای فقهی 

از بازاندیشی دینی است.

مدارس،  آموزشی  محتوای  بازطراحی  در  می توان  تفسیری  ظرفیت  این  از 
دانشگاه ها و رسانه ها بهره گرفت. بازنمایی زن در کتاب های درسی، برنامه های مذهبی 
رسانه ملی و خطبه های نماز جمعه، باید بر اساس تفسیری عدالت محور از قرآن اصلاح 
شود. تولید محتوای دینی با محوریت زن، تأسیس نهادهای مطالعاتی قرآن از منظر 
جنسیت، و حمایت از پژوهش های میان رشته ای در این زمینه، ابزارهای مهمی برای 

تغییر نگرش اجتماعی به زن هستند.

در  زنان  حضور  افزایش  برای  اسلامی  فمینیسم  ظرفیت  از  بهره گیری 
دینی، کنش  بازخوانی  از  ترکیبی  مستلزم  ایران،  قانون گذاری  و  ساختارهای سیاسی 
برخلاف  اسلامی،  فمینیسم  است.  قانونی  ظرفیت سازی  و  نهادی  اصلاح  اجتماعی، 
رویکردهای سکولار، بر آن است که عدالت جنسیتی می تواند در چارچوب آموزه های 
اسلامی محقق شود. از این رو، این رویکرد به لحاظ مشروعیت دینی، توانایی بالقوه ای 
 Kadivar,( دارد  زنان  سیاسی  مشارکت  برابر  در  سنتی  مقاومت های  شکستن  برای 

قوانین مربوط به خانواده در ایران، نظیر حضانت، طلاق، چندهمسری و ارث، 
حوزه هایی اند که می توان با تکیه بر »اجتهاد جنسیت محور و عدالت محور« اصلاحاتی 
و  »عدل«  »مصلحت«،  فقهی چون  اصول  از ظرفیت  استفاده  داد.  پیشنهاد  آن ها  در 
خانوادگی  و  مدنی  مقررات  در  بازنگری  برای  زمینه ای  می تواند  احکام«  »زمان مندی 
تربیت  مستلزم  امر  این   .)Kadivar, 2015( کند  فراهم  زنان  برابر  حقوق  نفع  به 
فقیهان زن، ورود زنان به شورای نگهبان و مجلس خبرگان و حمایت نهادهای فقهی 

از بازاندیشی دینی است.

مدارس،  آموزشی  محتوای  بازطراحی  در  می توان  تفسیری  ظرفیت  این  از 
دانشگاه ها و رسانه ها بهره گرفت. بازنمایی زن در کتاب های درسی، برنامه های مذهبی 
رسانه ملی و خطبه های نماز جمعه، باید بر اساس تفسیری عدالت محور از قرآن اصلاح 
شود. تولید محتوای دینی با محوریت زن، تأسیس نهادهای مطالعاتی قرآن از منظر 
جنسیت، و حمایت از پژوهش های میان رشته ای در این زمینه، ابزارهای مهمی برای 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

53

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

2015(. فمینیسم اسلامی ابزاری مشروع، بومی و مؤثر برای گسترش مشارکت سیاسی 
زنان در ایران است. با تلفیق بازخوانی دینی، اصلاح قانونی، کنش گری مدنی و الگوسازی 
فرهنگی، می توان موانع سنتی و نهادی را از میان برداشت و حضور زنان را در عرصه های 

قانون گذاری، سیاست گذاری و مدیریت کلان ارتقاء بخشید. 

یکی از مهم ترین موانع حضور زنان در ساختارهای سیاسی ایران، تفاسیر سنتی 
از نقش زن در عرصه عمومی است. فمینیسم اسلامی با تکیه بر بازخوانی آیات قرآن و 
در  بلکه  خانوادگی،  امور  در  نه تنها  اسلام  صدر  در  زنان  که  می دهد  نشان  نبوی،  سیره 
سیاست، جنگ، تعلیم و قضاوت نیز مشارکت داشته اند )Qabel, 2013(. پژوهش های 
مشارکت  بر  امروزی  محدودیت های  که  دارند  تأکید  نکته  این  بر  اسلامی  فمنیست های 
 Mir-Hosseini,( وحیانی  آموزه های  در  نه  دارد  مردسالار  ساختارهای  در  ریشه  زنان 
2006(. در ایران نیز اگر این بازخوانی در نهادهای آموزشی، حوزه های علمیه، و رسانه ها 
تقویت شود، می تواند به تدریج زمینه پذیرش اجتماعی و دینی حضور زنان در قدرت را 
فراهم آورد. این مهم مستلزم تربیت مفسران و فقیهان زن، ایجاد رشته های میان رشته ای 
اسلامی  در چارچوب  عدالت جنسیتی  گفتمان  ترویج  و  و جنسیت«  اسلامی  »مطالعات 

است.

فمینیسم اسلامی می تواند به عنوان پشتوانه نظری برای اصلاح قوانین و مقررات 
نهادهایی چون  در  انتصاب  شرایط  و  انتخاباتی  نظام  مثال،  برای  کند.  عمل  تبعیض آمیز 
شورای نگهبان، مجلس خبرگان، یا حتی هیأت دولت، فاقد الزامات حمایتی از مشارکت 
زنان است. فعالان زن با تکیه بر گفتمان اسلامی عدالت محور، می توانند خواستار تدوین 
قوانین حمایتی مانند سهمیه بندی جنسیتی یا اصلاح مفهوم »رجل سیاسی« در انتخابات 

ریاست جمهوری شوند.

فمینیسم اسلامی این ظرفیت را دارد که نهادهای مدنی زنانه را از مظنون بودن 
به سکولاریسم یا غرب زدگی برهاند. این گفتمان می تواند در مساجد، تشکل های مذهبی، 
که  کند  ایجاد  مذهبی  زن  کنشگران  از  شبکه ای  و  کرده  نفوذ  دانشگاه ها  و  زنان،  بسیج 
نظام  چارچوب  در  شبکه هایی  چنین  باشند.  قانون گذاری  و  سیاسی  مشارکت  مطالبه گر 
اسلامی، دارای مشروعیت بیشتری خواهند بود و می توانند در تعامل با نهادهای رسمی، 

فضا را برای تغییر باز کنند.

اسلامی  فمینیسم  است.  مهم  بسیار  عمومی  افکار  به  شکل دهی  در  الگو  نقش 
می تواند با معرفی چهره هایی مانند مرضیه حدیدچی، معصومه ابتکار، شهیندخت مولاوردی 
یا حتی شخصیت های تاریخی مانند زینب کبری )س( به عنوان زنان مؤمن و فعال سیاسی، 

تقویت شود، می تواند به تدریج زمینه پذیرش اجتماعی و دینی حضور زنان در قدرت را 
فراهم آورد. این مهم مستلزم تربیت مفسران و فقیهان زن، ایجاد رشته های میان رشته ای 
اسلامی  در چارچوب  عدالت جنسیتی  گفتمان  ترویج  و  و جنسیت«  اسلامی  »مطالعات 

فمینیسم اسلامی می تواند به عنوان پشتوانه نظری برای اصلاح قوانین و مقررات 
نهادهایی چون  در  انتصاب  شرایط  و  انتخاباتی  نظام  مثال،  برای  کند.  عمل  تبعیض آمیز 
شورای نگهبان، مجلس خبرگان، یا حتی هیأت دولت، فاقد الزامات حمایتی از مشارکت 
زنان است. فعالان زن با تکیه بر گفتمان اسلامی عدالت محور، می توانند خواستار تدوین 
مانند سهمیه بندی جنسیتی یا اصلاح مفهوم »رجل سیاسی« در انتخابات 

ریاست جمهوری شوند.

فمینیسم اسلامی این ظرفیت را دارد که نهادهای مدنی زنانه را از مظنون بودن 
به سکولاریسم یا غرب زدگی برهاند. این گفتمان می تواند در مساجد، تشکل های مذهبی، 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

54

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

نگرش عمومی به سیاست ورزی زنان را تغییر دهد. این الگوها نشان می دهند که تعهد 
.)Aghdaei, 2017( دینی و مشارکت سیاسی قابل جمع اند

با هدف تحقق عدالت جنسیتی،  ایران  در  قوانین خانواده  بازنگری در  برای 
استفاده از ظرفیت فمینیسم اسلامی یکی از راهکارهای مؤثر و مشروع در چارچوب 
نظام حقوقی جمهوری اسلامی ایران است. فمینیسم اسلامی با تکیه بر منابع دینی 
بازخوانی  و  تأویلی،  تفسیر  اجتهاد،  چون  روش هایی  و  عقل(  و  اجماع  سنت،  )قرآن، 
تاریخی متون فقهی، بر آن است که می توان قوانین خانواده را به نحوی بازنگری کرد 
از چارچوب دین  باشد، بی آنکه  انسانی زنان سازگار  با عدالت جنسیتی و کرامت  که 

خارج شویم.

روابط  درباره  قرآنی  تفاسیر  از  بسیاری  که  ودود  آمنه  استدلال  به  توجه  با 
خانوادگی، تحت تأثیر ساختارهای مردسالارانه تاریخی شکل گرفته اند و بازخوانی آنها 
مرد  و  زن  رابطه  از  برابرگرایانه تر  فهمی  به  می تواند  اسلامی  عدالت محور  رویکرد  با 
که  نشان می دهد  زیبا میرحسینی،  آنگونه که  یا  و  )Wadud, 2004(؛  منجر شود 
بسیاری از احکام فقهی درباره خانواده )مانند تمکین، طلاق، حضانت و ارث(، محصول 
اجتهاد در شرایط تاریخی خاص هستند و می توان از طریق روش های نوین اجتهادی 
Mir-( این احکام را بازنگری کرد ،)و اصل عدالت )که در فقه شیعی نیز معتبر است
Hosseini, 2019(، می توان از ظرفیت فمینیسم اسلامی برای اصلاح قوانین خانواده 

در ایران بهره برد. در زیر مصادیقی از این ظرفیت بیان می شود.

را  زمان می تواند همسر خود  مرد هر  ایران،  قانون مدنی  ماده 1133  طبق 
طلاق دهد، در حالی که زن فقط در شرایط خاص )مانند عسر و حرج( می تواند چنین 
حقی را مطالبه کند. فمینیسم اسلامی با تکیه بر اصل عدالت در قرآن )نساء، 58 و 
متقارن تر  بازتعریف  خواهان  رضایت محور،  قرارداد  به مثابه  نکاح  عقد  مفهوم  و   )135
این حق است. قوانین ایران، حضانت را پس از سنین خاص به پدر یا پدربزرگ پدری 
می سپارند. اما بر پایه تفسیر جدید از سوره بقره آیه 233 و با تکیه بر اولویت »مصلحت 
طفل«، می توان به زن نیز به عنوان مادر اولویت حضانت را داد. سهم کمتر زن از ارث 
)نصف سهم مرد( یکی از محورهای بحث برانگیز است. گرچه تغییر این حکم نیازمند 
و  اسلامی چون فضل الرحمن  فمینیست های  برخی  اما  است،  بسیار جسورانه  اجتهاد 
حامد ابوزید، با تکیه بر تغییر ساختار اقتصادی خانواده و استقلال مالی زنان در عصر 

.)Abu Zaid, 2018( جدید، بازنگری در این مسأله را مطرح کرده اند

برای  مشروع  راهی  دینی،  چارچوب  پذیرش  با  اسلامی  فمینیسم  بنابراین، 

مرد  و  زن  رابطه  از  برابرگرایانه تر  فهمی  به  می تواند  اسلامی  عدالت محور  رویکرد  با 
که  نشان می دهد  زیبا میرحسینی،  آنگونه که  یا  و  Wadud, 2004(؛ 
بسیاری از احکام فقهی درباره خانواده )مانند تمکین، طلاق، حضانت و ارث(، محصول 
اجتهاد در شرایط تاریخی خاص هستند و می توان از طریق روش های نوین اجتهادی 

و اصل عدالت )که در فقه شیعی نیز معتبر است(، این احکام را بازنگری کرد )
(، می توان از ظرفیت فمینیسم اسلامی برای اصلاح قوانین خانواده 

در ایران بهره برد. در زیر مصادیقی از این ظرفیت بیان می شود.

را  زمان می تواند همسر خود  مرد هر  ایران،  قانون مدنی  ماده 1133  طبق 
طلاق دهد، در حالی که زن فقط در شرایط خاص )مانند عسر و حرج( می تواند چنین 
حقی را مطالبه کند. فمینیسم اسلامی با تکیه بر اصل عدالت در قرآن )نساء، 58 و 
متقارن تر  بازتعریف  خواهان  رضایت محور،  قرارداد  به مثابه  نکاح  عقد  مفهوم  و   )135
این حق است. قوانین ایران، حضانت را پس از سنین خاص به پدر یا پدربزرگ پدری 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

55

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

بازنگری در حقوق خانواده به منظور تحقق عدالت جنسیتی فراهم می کند. این رویکرد هم 
مشروعیت اجتماعی دارد و هم درون دینی است، از این رو ظرفیت آن برای ایجاد تحول 
در نظام حقوق خانواده ایران، هم نظری و هم عملی است. با فعال سازی این ظرفیت ها، 

می توان قوانینی منطبق با نیازهای زنان معاصر در چارچوب اسلامی تدوین کرد.

توانمندسازی فرهنگی و آموزشی زنان از منظر فمینیسم اسلامی، فرآیندی است 
که هم به بازخوانی نقش زن در منابع دینی و سنت اسلامی متکی است، و هم با بهره گیری 
ارتقاء جایگاه فرهنگی  به دنبال  اجتماعی  نقد  و  نوین آموزش، آگاهی بخشی  ابزارهای  از 
زنان در جامعه اسلامی است. فمینیسم اسلامی، برخلاف جریان های سکولار، نه در تقابل 
با دین، بلکه در چارچوب آن، خواهان اصلاحاتی است که زنان را به عنوان فاعلان فرهنگی، 
آگاه، منتقد و خلاق در عرصه های فرهنگی و آموزشی معرفی می کند. فمینیسم اسلامی 
فرهنگ  تولید  و  آموزشی،  نظام  اصلاح  دینی،  روایت های  در  بازنگری  طریق  از  می تواند 
هموار  ایران  در  را  زنان  آموزشی  و  فرهنگی  توانمندسازی  مسیر  اسلامی،  جنسیت محور 
سازد. این پروژه نه با تقابل با دین، بلکه با بازگشت به روح عدالت جوی قرآن و سنت، زن 

مسلمان را به سوژه آگاه، منتقد و فاعل در عرصه فرهنگ و آموزش تبدیل می کند.

بازتعریف  فرهنگی،  حوزه  در  اسلامی  فمینیسم  ظرفیت های  مهم ترین  از  یکی 
تصویر زن در متون دینی است. فمینیست های مسلمان بر این باورند که قرائت های سنتی 
از اسلام، در بسیاری موارد تصویری تقلیل گرایانه از زنان ارائه داده اند و زنان را بیشتر در 
نقش تابع، مطیع و محصور در حیطه خانواده معرفی کرده اند. ودود با تحلیل زبان و بافت 
قرآن نشان می دهد که آیات الهی، زن را به عنوان موجودی خردورز، دارای اراده و فاعل 
اخلاقی معرفی می کند )Wadud, 2004(. به کارگیری این نوع قرائت در متون آموزشی 
و فرهنگی، می تواند الگوی زن مسلمان را از یک موجود منفعل به یک کنشگر فرهنگی 
و اجتماعی تغییر دهد. میرحسینی بر این نکته تأکید دارد که آموزش دینی در ایران در 
سطوح مختلف – از خانواده تا نظام آموزشی رسمی – نیازمند اصلاحات اساسی است تا 
مفاهیم دینی در بستر عدالت جنسیتی بازتولید شوند )Mir-Hosseini, 2019(. از این 
رو از دل تحلیل های فمینیسم اسلامی می توان موارد زیر را برای توانمندسازی آموزشی 
درسی  کتب  در  تفاسیر جنسیت محور  گنجاندن  نخست،  کرد.  استنباط  زنان  فرهنگی  و 
دینی مانند تفاسیر فمینیستی از آیات مربوط به آفرینش، خلقت زن، حجاب و قوامیت. 
دوم، تربیت معلمان دینی زن با دیدگاه عدالت محور که قادر به نقد و تفسیر نو از سنت 
باشند. سوم، حضور زنان در تولید محتوای فرهنگی و دینی از طریق رسانه ها، شبکه های 

اجتماعی، حوزه های علمیه خواهران و مراکز قرآنی.

هموار  ایران  در  را  زنان  آموزشی  و  فرهنگی  توانمندسازی  مسیر  اسلامی،  جنسیت محور 
سازد. این پروژه نه با تقابل با دین، بلکه با بازگشت به روح عدالت

مسلمان را به سوژه آگاه، منتقد و فاعل در عرصه فرهنگ و آموزش تبدیل می کند.

بازتعریف  فرهنگی،  حوزه  در  اسلامی  فمینیسم  ظرفیت های  مهم ترین  از  یکی 
تصویر زن در متون دینی است. فمینیست های مسلمان بر این باورند که قرائت های سنتی 
از اسلام، در بسیاری موارد تصویری تقلیل گرایانه از زنان ارائه داده اند و زنان را بیشتر در 
نقش تابع، مطیع و محصور در حیطه خانواده معرفی کرده اند. ودود با تحلیل زبان و بافت 
قرآن نشان می دهد که آیات الهی، زن را به عنوان موجودی خردورز، دارای اراده و فاعل 
اخلاقی معرفی می کند )Wadud, 2004(. به کارگیری این نوع قرائت در متون آموزشی 
و فرهنگی، می تواند الگوی زن مسلمان را از یک موجود منفعل به یک کنشگر فرهنگی 
و اجتماعی تغییر دهد. میرحسینی بر این نکته تأکید دارد که آموزش دینی در ایران در 
 از خانواده تا نظام آموزشی رسمی – نیازمند اصلاحات اساسی است تا 

Mir-Hosseini, 2019



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

56

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

ابزارهای  از  باید  زنان  توانمندسازی  برای  که  دارد  تأکید  اسلامی  فمینیسم 
فرهنگی معاصر نیز بهره برد. رسانه، سینما، ادبیات، هنر، و فضای مجازی، می توانند 
مسلمان  زن  از  بدیل  روایت های  حاوی  و  مسلمان  زنان  زیسته  تجربه  بازتاب دهنده 
باشند. این روایت ها، الگوهایی تازه برای دختران و زنان جوان فراهم می کند که هم 
از پروژه های موفق مانند تولید  با عدالت جنسیتی. برخی  با دین سازگار است و هم 
مستندها، پادکست های فمینیستی اسلامی مانند پادکست فمینیسم در اسلام4 و آثار 
داستانی نویسندگانی همچون لیلا احمد و نجم آبادی، نمونه هایی از استفاده فرهنگی 

.)Ahmed, 2021( از فمینیسم اسلامی در جهت آگاهی بخشی و آموزش هستند

مهم ترین  از  یکی  ایران،  در  زنان  کنشگری  به  دینی  مشروعیت بخشی 
کارویژه هایی است که فمینیسم اسلامی با تکیه بر بازخوانی انتقادی و عدالت محور از 
 Karami( متون مقدس، سنت اسلامی و تجربه تاریخی زنان مسلمان دنبال می کند
که  ایران  چون  جامعه ای  در   .)and Mahboubi Shariat Panahi, 2013
نظام سیاسی و حقوقی آن بر پایه تفاسیر فقهی از اسلام استوار است، هیچ گفتمان 
عدالت خواهی و برابری طلبی، بدون تکیه بر منابع دینی، توان ایجاد مشروعیت اجتماعی 
و نهادی نخواهد داشت. از این رو، فمینیسم اسلامی با بهره گیری از ابزارهای معرفتی 
و تفسیری درون دینی، امکانی را برای بازتعریف کنشگری زن در افق شریعت فراهم 

می سازد.

تحمیل شده  محدودیت های  از  بسیاری  که  معتقدند  اسلامی  فمینیست های 
بر زنان نه بر مبنای قرآن، بلکه ناشی از خوانش های مردسالارانه از سنت و فقه بوده 
است. آنان با تکیه بر اصول بنیادین اسلامی چون عدالت، کرامت، و شراکت در خلافت 
الهی )اسِتخلاف(، تلاش می کنند تا مشروعیت دینی لازم برای حضور فعال زنان در 

عرصه های اجتماعی، سیاسی، و فرهنگی را بازسازی کنند.

فاقد  یا  تابع  موجودی  را  زن  قرآن هرگز  که  استدلال می کند  بارلاس  اسما 
و  دینی،  مسئولیت  عقل،  دارای  مردان  مانند  را  زنان  بلکه  نمی کند،  معرفی  اختیار 
شایستگی اخلاقی می داند. این امر به ویژه در آیاتی همچون آیه 35 سوره احزاب )که 
 Barlas,( تأکید شده است )مردان و زنان مؤمن را در هشت ویژگی دینی برابر می داند
2019(. فمینیسم اسلامی با تأکید بر سوابق تاریخی و روایی مشارکت زنان در صدر 
اسلام، مانند حضور ام سلمه در تصمیم گیری های سیاسی، یا زنان انصار در بیعت با 
دینی  منظر  از  بلکه  مجاز،  تنها  نه  زنان  که کنشگری  نشان دهد  دارد  پیامبر، تلاش 

4 . Feminism in Islam Podcast

که  ایران  چون  جامعه ای  در   .)and Mahboubi Shariat Panahi, 2013
نظام سیاسی و حقوقی آن بر پایه تفاسیر فقهی از اسلام استوار است، هیچ گفتمان 
عدالت خواهی و برابری طلبی، بدون تکیه بر منابع دینی، توان ایجاد مشروعیت اجتماعی 
و نهادی نخواهد داشت. از این رو، فمینیسم اسلامی با بهره گیری از ابزارهای معرفتی 
و تفسیری درون دینی، امکانی را برای بازتعریف کنشگری زن در افق شریعت فراهم 

تحمیل شده  محدودیت های  از  بسیاری  که  معتقدند  اسلامی  فمینیست های 
بر زنان نه بر مبنای قرآن، بلکه ناشی از خوانش های مردسالارانه از سنت و فقه بوده 
است. آنان با تکیه بر اصول بنیادین اسلامی چون عدالت، کرامت، و شراکت در خلافت 
ستخلاف(، تلاش می کنند تا مشروعیت دینی لازم برای حضور فعال زنان در 

عرصه های اجتماعی، سیاسی، و فرهنگی را بازسازی کنند.

فاقد  یا  تابع  موجودی  را  زن  قرآن هرگز  که  استدلال می کند  بارلاس  اسما 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

57

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

مشروع و بلکه لازم است. میرحسینی تأکید می کند که تنها با بازخوانی فقه از منظر عدالت 
جنسیتی است که می توان کنشگری زنان را از حاشیه به متن آورد. او از اصطلاح »اجتهاد 
درون دینی« استفاده می کند )Mir-Hosseini, 2006( که راهی برای مشروعیت بخشی 

به بازتعریف نقش زن در جامعه اسلامی فراهم می آورد. 

برای تحقق مشروعیت دینی کنشگری زنان، فمینیسم اسلامی پیشنهاد می کند 
امر  از منابع دینی وارد فضای تولید معرفت دینی شوند. این  با شناخت عمیق  که زنان 
می تواند در قالب تربیت زنان فقیه و مفسر قرآن با رویکرد جنسیت محور؛ ورود زنان به 
شوراهای فقهی و دینی برای مشارکت در اجتهاد جمعی؛ و تقویت تولید رسانه ای، هنری 

و دانشگاهی از منظر فمینیسم اسلامی برای انتقال گفتمان به سطح جامعه محقق شود.

در مجموع، فمینیسم اسلامی با تکیه بر منابع دینی، تجربه تاریخی زنان مسلمان، 
و روش های تفسیری نوین، امکان بازتعریف کنشگری زن در قالبی مشروع، مقبول و سازگار 
با بافت فرهنگی و دینی جامعه ایران را فراهم می سازد. این بازتعریف، زنان را از موقعیت 
»مفعول« به موقعیت »فاعل« ارتقاء می دهد و به آن ها اجازه می دهد که در عرصه های 
مختلف اجتماعی، سیاسی و فرهنگی، حضوری تأثیرگذار و در عین حال مشروع از منظر 

شریعت داشته باشند.

9- بهره گیری از ظرفیت های رسمی موجود

اسلامی  در جمهوری  زنان  توانمندسازی  برای  اسلامی  فمینیسم  تحلیل ظرفیت های  در 
در  کلیدی  نقش  نیز،  نظام  سیاست گذاری  و  حقوقی  رسمی  اسناد  از  بهره گیری  ایران، 
مشروع سازی و بومی سازی این گفتمان ایفا می کند. نخستین و بنیادی ترین سند حقوقی، 
 Constitution of the Islamic( است  ایران«  اسلامی  جمهوری  اساسی  »قانون 
Republic of Iran, 2023(. اصل 20 تصریح می کند: »همه افراد ملت اعم از زن و مرد 
یکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همه حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی 
را  جنسیتی  عدالت  اگرچه  اصل،  این  برخوردارند«.  اسلام  موازین  رعایت  با  فرهنگی  و 
تأیید می کند، اما قید »با رعایت موازین اسلام« امکان تفاسیر متنوعی را ایجاد می نماید 
که می توانند به مثابه فرصت یا مانع تلقی شوند. اصل 21 نیز به صراحت دولت را موظف 
به »ایجاد زمینه های مساعد برای رشد شخصیت زن و احیای حقوق مادی و معنوی او« 
می داند، که با گفتمان فمینیسم اسلامی در توجه به کرامت و منزلت زن در متن دین 

همخوان است.

با بافت فرهنگی و دینی جامعه ایران را فراهم می سازد. این بازتعریف، زنان را از موقعیت 
»مفعول« به موقعیت »فاعل« ارتقاء می دهد و به آن ها اجازه می دهد که در عرصه های 
مختلف اجتماعی، سیاسی و فرهنگی، حضوری تأثیرگذار و در عین حال مشروع از منظر 

شریعت داشته باشند.

9- بهره گیری از ظرفیت های رسمی موجود

اسلامی  در جمهوری  زنان  توانمندسازی  برای  اسلامی  فمینیسم  تحلیل ظرفیت های  در 
در  کلیدی  نقش  نیز،  نظام  سیاست گذاری  و  حقوقی  رسمی  اسناد  از  بهره گیری  ایران، 
مشروع سازی و بومی سازی این گفتمان ایفا می کند. نخستین و بنیادی ترین سند حقوقی، 
Constitution of the Islamic( است  ایران«  اسلامی  جمهوری  اساسی  »قانون 

اصل (. اصل (. اصل 20 تصریح می کند: »همه افراد ملت اعم از زن و مرد  Republic of Iran, 2023



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

58

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

»بیانیه گام دوم انقلاب« )1397( نیز جهت گیری ارزشی نظام را در مورد زنان 
بازتاب می دهد. در این سند آمده است: »زن ایرانی، هوشمند، اهل دین، خانواده محور و 
دارای روحیه ی مقاومت است« )Khamenei, 2018(. این تعریف اگرچه سنت گرا به 
نظر می رسد، اما می تواند مبنایی برای تأکید بر توانمندسازی زن مسلمان در چارچوب 
ارز ش های دینی فراهم آورد، مشروط بر آن که قرائت های مردسالارانه از زن مسلمان 

بازخوانی شوند.

به ویژه  زنان  اجتماعی  فرهنگی  شورای  اسناد  سیاست گذاری،  سطح  در 
»نظام نامه ارتقاء وضعیت زنان در جمهوری اسلامی ایران« )1394( تأکید می کند که 
»زن مسلمان ایرانی باید در عرصه های مختلف اجتماعی، فرهنگی و علمی حضور داشته 
 Revolution,( بماند«  او محفوظ  انسانی  و کرامت  زنانه  به گونه ای که هویت  باشد 
2015(. این نگاه، ضمن پایبندی به هویت اسلامی، تلاش دارد میان نقش های سنتی 
و نوین زنان تعادل برقرار سازد که از اهداف اصلی فمینیسم اسلامی است. در همین 
راستا، »مرکز امور زنان و خانواده ریاست جمهوری« در »گزارش ملی وضعیت زنان« 
نقش  ارتقاء  و  مهارتی  دینی،  آموزش های  طریق  از  زنان  »توانمندسازی  بر   )1401(
از  استفاده   .)Affairs, 2022( دارد  تأکید  اسلامی«  اصول  حفظ  با  آنان  اجتماعی 
واژگانی چون »تحکیم بنیان خانواده« و »مشارکت مسئولانه« بیانگر آن است که زبان 
سیاست گذاری در ایران قابلیت همگرایی با گفتمان فمینیسم اسلامی را دارد، به ویژه 
از درون سنت دینی  و مشروعیت ساز  تفسیری  بتواند چارچوب های  این گفتمان  اگر 

ارائه دهد.

بنابراین، با توجه به تنوع و انعطاف نسبی موجود در اسناد رسمی جمهوری 
ایران  در  بومی  اسلامی  فمینیسم  شکل گیری  برای  راه  که  گفت  می توان  اسلامی، 
گفت وگو  قدرت  ساختار  رسمی  زبان  با  بتواند  گفتمان  این  اگر  به ویژه  است،  هموار 
و  فرهنگی  راهبردی  اسناد  اساسی،  قانون  اصول  از  هوشمندانه  بهره برداری  کند. 
تقویت  زنانه،  برای مشروع سازی کنش گری  بستری  سیاست گذاری های ملی می تواند 
سرمایه اجتماعی زنان، و بازتعریف نقش آنان در عرصه عمومی در چارچوب دین فراهم 

آورد.

و نوین زنان تعادل برقرار سازد که از اهداف اصلی فمینیسم اسلامی است. در همین 
راستا، »مرکز امور زنان و خانواده ریاست جمهوری« در »گزارش ملی وضعیت زنان« 
نقش  ارتقاء  و  مهارتی  دینی،  آموزش های  طریق  از  زنان  »توانمندسازی  بر   )

Affairs, 2022( دارد  تأکید  اسلامی«  اصول  حفظ  با  آنان  اجتماعی 
واژگانی چون »تحکیم بنیان خانواده« و »مشارکت مسئولانه« بیانگر آن است که زبان 
سیاست گذاری در ایران قابلیت همگرایی با گفتمان فمینیسم اسلامی را دارد، به ویژه 
از درون سنت دینی  و مشروعیت ساز  تفسیری  بتواند چارچوبهای  این گفتمان  اگر 

بنابراین، با توجه به تنوع و انعطاف نسبی موجود در اسناد رسمی جمهوری 
ایران  در  بومی  اسلامی  فمینیسم  شکل گیری  برای  راه  که  گفت  می توان  اسلامی، 
گفت وگو  قدرت  ساختار  رسمی  زبان  با  بتواند  گفتمان  این  اگر  به ویژه  است،  هموار 
و  فرهنگی  راهبردی  اسناد  اساسی،  قانون  اصول  از  هوشمندانه  بهره برداری  کند. 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

59

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

10- نتیجه گیری

توانمندسازی  برای  اسلامی  فمینیسم  بررسی ظرفیت های گفتمان  با هدف  پژوهش حاضر 
زنان در جمهوری اسلامی ایران، کوشید تا با بهره گیری از رویکرد تحلیل گفتمان انتقادی، 
به این موضوع بپردازد که  فمینیسم اسلامی از چه ظرفیت هایی برای توانمندسازی زنان در 
جمهوری اسلامی برخوردار است و چرا با وجود نزدیکی نسبی با مبانی ایدئولوژیک نظام، 
نتوانسته است جایگاهی در سیاست گذاری رسمی و عملی در حوزه زنان پیدا کند. یافته های 
تحقیق نشان داد که فمینیسم اسلامی گفتمانی است که تلاش دارد میان آموزه های دینی 
اسلام و مفاهیم عدالت جنسیتی، آزادی، برابری حقوقی و کرامت انسانی زنان پیوندی نظری 
و عملی ایجاد کند. این گفتمان با تکیه بر بازخوانی انتقادی متون مقدس، توجه به سیاق 
تاریخی آیات و روایات، و تفاسیر نوگرایانه، سعی دارد تصویری نو از زن مسلمان ارائه دهد که 
در آن نه تنها زن تابع و فروتر از مرد نیست، بلکه می تواند فعال، خلاق، حق طلب و شریک 

در توسعه ی اجتماعی و سیاسی باشد.

خواهان  رادیکال،  یا  لیبرال  فمینیسم  برخلاف  اسلامی  فمینیسم  نظری،  نظر  از 
تقابل با دین یا ساختارهای فرهنگی بومی نیست، بلکه در پی اصلاح تدریجی و درون دینی 
قابل  ایران  دینی  جامعه  برای  سو  یک  از  را  آن  ویژگی،  این  است.  جنسیتی  نابرابری های 
و حکومتی  دینی  رسمی  نهادهای  با  گفت وگو  امکان  دیگر،  از سوی  و  می سازد  پذیرش تر 
ایدئولوژی جمهوری  با  با این حال، علیرغم این هم افزایی نظری و زبانی  را فراهم می کند. 
اسلامی، در عمل شاهد آن هستیم که فمینیسم اسلامی در عرصه ی سیاست گذاری رسمی، 
آموزش عمومی، قانون گذاری و حتی گفتمان های حاکم رسانه ای به حاشیه رانده شده است.

تحلیل گفتمانی داده ها نشان می دهد که یکی از موانع مهم در این زمینه، غلبه ی 
گفتمان فقهی محافظه کار بر ساختارهای رسمی است؛ گفتمانی که درک آن از زن و نقش های 
جنسیتی، عمدتاً مبتنی بر نقش های سنتی و خانواده محور است و هرگونه قرائت نوین از زن 
مسلمان را با تردید، تهدید و بدعت مواجه می سازد. در چنین ساختاری، فمینیسم اسلامی 
به رغم هم خوانی گفتمانی اولیه، نمی تواند به عرصه ی سیاست گذاری رسمی ورود یابد، چراکه 
با قدرت تأویل گر سنتی در تضاد است و مشروعیت خود را باید در میدان های جدیدی به 

دست آورد.

عامل مهم دیگر، ناتوانی نهادهای مدنی، دانشگاهی و روشنفکری دینی در ترجمه ی 
فمینیسم  حالی که  در  است.  کاربردی  سیاست پژوهی  و  عملی  برنامه های  به  گفتمان  این 
اسلامی در ایران توسط عده ای از نظریه پردازان مورد بحث و بررسی قرار گرفته است، اما 
این اندیشه ها غالباً در سطح نخبگان باقی مانده اند و حلقه ی اتصال آن ها با بدنه ی جامعه 

در توسعه ی اجتماعی و سیاسی باشد.

خواهان  رادیکال،  یا  لیبرال  فمینیسم  برخلاف  اسلامی  فمینیسم  نظری،  نظر  از 
تقابل با دین یا ساختارهای فرهنگی بومی نیست، بلکه در پی اصلاح تدریجی و درون دینی 
قابل  ایران  دینی  جامعه  برای  سو  یک  از  را  آن  ویژگی،  این  است.  جنسیتی  نابرابری های 
و حکومتی  دینی  رسمی  نهادهای  با  گفت وگو  امکان  دیگر،  از سوی  و  می سازد  پذیرش تر 
ایدئولوژی جمهوری  با  با این حال، علیرغم این هم افزایی نظری و زبانی  را فراهم می کند. 
اسلامی، در عمل شاهد آن هستیم که فمینیسم اسلامی در عرصه ی سیاست گذاری رسمی، 
آموزش عمومی، قانون گذاری و حتی گفتمان های حاکم رسانه ای به حاشیه رانده شده است.

تحلیل گفتمانی داده ها نشان می دهد که یکی از موانع مهم در این زمینه، غلبه ی 
گفتمان فقهی محافظه کار بر ساختارهای رسمی است؛ گفتمانی که درک آن از زن و نقش های 
 مبتنی بر نقش های سنتی و خانواده محور است و هرگونه قرائت نوین از زن 
مسلمان را با تردید، تهدید و بدعت مواجه می سازد. در چنین ساختاری، فمینیسم اسلامی 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

60

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

نیز  حاکم  نهادهای  دیگر،  سوی  از  است.  نگرفته  شکل  هنوز  تصمیم ساز  نهادهای  و 
نسبت به پذیرش این گفتمان مقاومت نشان داده و آن را به عنوان نسخه ای وارداتی یا 

التقاطی، نه به عنوان خوانشی اصیل از دین، طرد کرده اند.

این  است.  توجه  قابل  همچنان  اسلامی  فمینیسم  ظرفیت های  حال،  این  با 
گفتمان با بهره گیری از مفاهیمی چون عدالت درون دینی، اجتهاد جنسیتی، بازتفسیر 
متون مقدس و نقش فعال زن در امت اسلامی می تواند زمینه ساز گفت وگوی دینی 
فمینیسم  همچنین،  باشد.  ایران  اسلامی  جمهوری  در  زنان  درباره  تازه ای  حقوقی  و 
اسلامی می تواند به عنوان یک نقطه ی تعادل میان سنت و تجدد عمل کرده و با تأکید 
قالبی بومی  را در  برابری طلبانه زنان  بر اصول اسلامی، خواسته های عدالت خواهانه و 
در  دین  و  زن  رابطه ی  بازتعریف  با  می تواند  اسلامی  فمینیسم  کند.  بیان  مشروع  و 
چارچوب نظام جمهوری اسلامی، به عنوان یک گفتمان راهبردی، زمینه های جدیدی 
برای توانمندسازی سیاسی، حقوقی و فرهنگی زنان ایرانی فراهم آورد. اما تحقق این 
این  تا  است  نهادهای رسمی  در  تحول  و  معرفتی  نوسازی  امر مستلزم عزم سیاسی، 
گفتمان بتواند از سطح نظری به عرصه ی کنش اجتماعی و تغییرات نهادی گام نهد. 
مطالعه حاضر نشان داد که فمینیسم اسلامی در ایران ظرفیت های قابل توجهی برای 
توانمندسازی زنان دارد؛ از جمله همخوانی نسبی با مبانی دینی و ایدئولوژیک جمهوری 
اسلامی؛ تولید دانش بومی و متعهد به زمینه های فرهنگی و دینی جامعه ایران؛ توانایی 
بازتفسیر متون و مفاهیم دینی برای گشودن فضای حقوقی و سیاسی برای زنان؛ و نیز 
ایجاد پیوند میان زیست جهان دینی زنان و کنش گری اجتماعی آنان. با این حال، این 
گفتمان نتوانسته است به شکل مؤثر وارد فرآیندهای رسمی سیاست گذاری جمهوری 

اسلامی شود و در تحقق عملی عدالت جنسیتی و حقوق زنان نقش آفرینی کند. 

از این رو، پیشنهاد می شود اولا فضای گفتمانی و پژوهشی فمینیسم اسلامی 
بومی و نظریه پردازی مؤثر در  تولید دانش  به منظور  نهادهای علمی،  در دانشگاه ها و 
چارچوب اسلامی گسترش یابد؛ ثانیا نهادهای مدنی و تشکل های زنانه دینی که بتوانند 
نهادهای  با  تعامل  در  و  کرده  ترجمه  عمومی  سیاست  زبان  به  را  اسلامی  فمینیسم 
رسمی قرار دهند تقویت شود؛ سواد دینی – حقوقی زنان با هدف بهره گیری آگاهانه 
از ظرفیت های موجود در قانون اساسی، سیاست های کلی نظام، و آموزه های اسلامی 
در راستای مطالبه گری عادلانه افزایش یابد؛ متون دینی با رویکرد جنسیتی و ارتقاء 
گفت وگوی درون دینی میان فقه، حقوق و علوم اجتماعی به منظور تفسیرهای نوآورانه 
از موقعیت زن مسلمان مورد بازخوانی اجتهادی قرار گیرد؛ روایت های آلترناتیو اسلامی 
با  مقابله  برای  آموزشی،  نظام  و  رسانه ها  در  رهبری  و  مشارکت  خانواده،  زنانگی،  از 

برای توانمندسازی سیاسی، حقوقی و فرهنگی زنان ایرانی فراهم آورد. اما تحقق این 
این  تا  است  نهادهای رسمی  در  تحول  و  معرفتی  نوسازی  امر مستلزم عزم سیاسی، 
گفتمان بتواند از سطح نظری به عرصه ی کنش اجتماعی و تغییرات نهادی گام نهد. 
مطالعه حاضر نشان داد که فمینیسم اسلامی در ایران ظرفیت های قابل توجهی برای 
توانمندسازی زنان دارد؛ از جمله همخوانی نسبی با مبانی دینی و ایدئولوژیک جمهوری 
اسلامی؛ تولید دانش بومی و متعهد به زمینه های فرهنگی و دینی جامعه ایران؛ توانایی 
بازتفسیر متون و مفاهیم دینی برای گشودن فضای حقوقی و سیاسی برای زنان؛ و نیز 

ایجاد پیوند میان زیست جهان دینی زنان و کنش گری اجتماعی آنان
گفتمان نتوانسته است به شکل مؤثر وارد فرآیندهای رسمی سیاست گذاری جمهوری 

اسلامی شود و در تحقق عملی عدالت جنسیتی و حقوق زنان نقش آفرینی کند. 

از این رو، پیشنهاد می شود اولا فضای گفتمانی و پژوهشی فمینیسم اسلامی 
بومی و نظریه پردازی مؤثر در  تولید دانش  به منظور  نهادهای علمی،  در دانشگاه ها و 



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

61

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

گفتمان های محدودکننده و مردسالار توسعه یابد.

نتوانسته  تاکنون  اگرچه  نتیجه می گیرد که فمینیسم اسلامی  مقاله  نهایت،  در 
باشد،  ایران نقش آفرینی جدی داشته  اسلامی  است در سیاست گذاری رسمی جمهوری 
اما به عنوان یک گفتمان همساز با دین، می تواند در بازتعریف جایگاه زنان، ارتقاء حقوق 
آنان و ایجاد زمینه های عدالت جنسیتی اسلامی نقش مؤثری ایفا کند، مشروط به اینکه 
نهادهای رسمی و جامعه مدنی وارد گفت وگویی  با  و  به عمل گذر کرده  از ساحت نظر 

هدفمند و پایدار شود.



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

62

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

References

1. ABU ZAID, N. H. 2018. Circles of Fear: Women in Reli-
gious Discourse. Tehran: Negah Moaser, (In Persian).

2. AFFAIRS, P. C. F. W. A. F. 2022. National Report on the 
Status of Women in Iran. Tehran: Office of Studies and 
Planning, (In Persian).

3. AGHDAEI, N. 2017. The Flow of Islamic Feminism and 
Its Approach to the Family System. Tehran: Nazari Publi-
cations, (In Persian).

4. AHMED, L. 2021. Women and gender in Islam: Historical 
roots of a modern debate, Yale University Press.

5. AHMED, S. M. 2000. Women and gender is Islam. The Ah-
fad Journal, 17, 61.

6. BADRAN, M. 2002. Islamic Feminism: What’s in a 
Name? Al-Ahram Weekly Online. January.

7. BADRAN, M. 2005. Between secular and Islamic femi-
nism/s: Reflections on the Middle East and beyond. Jour-
nal of Middle East women’s studies, 1, 6-28.

8. BADRAN, M. 2013. Feminism in Islam: Secular and reli-
gious convergences, Simon and Schuster.

9. BARLAS, A. 2019. Believing women in Islam: Unreading 
patriarchal interpretations of the Qur’an, University of 
Texas Press.

10. CAMPBELL, M. 2003. Dorothy Smith and knowing the 
world we live in. J. Soc. & Soc. Welfare, 30, 3.

11. CONSTITUTION OF THE ISLAMIC REPUBLIC OF 
IRAN 2023. Constitution of the Islamic Republic of Iran. 

roots of a modern debate, Yale University Press.

AHMED, S. M. 2000. Women and gender is Islam. 
fad Journal, 17, 61.

BADRAN, M. 2002. Islamic Feminism: What’s in a 
Name? Al-Ahram Weekly Online. January.

BADRAN, M. 2005. Between secular and Islamic femi-
nism/s: Reflections on the Middle East and beyond. 
nal of Middle East women’s studies,nal of Middle East women’s studies,nal of Middle East women’  1, 6-28.

BADRAN, M. 2013. Feminism in Islam: Secular and r
gious convergences, Simon and Schuster.



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

63

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

Tehran: Research Center of the Islamic Consultative Assem-
bly, (In Persian).

12. COOKE, M. 2004. Women claim Islam: Creating Islamic 
feminism through literature, Routledge.

13. FAKHRIYEH, F. 2002. Women’s Rights and Islamic Identity 
in the Arab World. Cairo: University Press.

14. HAJI YOUSEFI, A. M. & AZMOUDEH, F. 2019. The Impact 
of Women’s Political Empowerment on Good Governance; 
(Comparative Study: Iran and Sweden). Economics and Polit-
ical Sciences, (In Persian).

15. HEDAYATZADEH, Z. 2018. A Critical Review of the Foun-
dations of Islamic Feminism with Emphasis on the Perspec-
tive of Mohammad Reza Zibainejad. Journal of Women and 
Family Studies, (In Persian).

16. KABIR, N. 2010. A Reflection on Measuring Women’s Em-
powerment: Resources, Agency, Achievements: A Critique of 
Common Development Approaches. Tehran: Ageh, (In Per-
sian).

17. KADIVAR, M. 2015. Women in the Holy Texts: A Feminist 
Rereading of the Quran and Sunnah. Women’s Quarterly, No. 
13., (In Persian).

18. KALDI, A. & SALAHSHOURI, P. 2012. Investigating the 
Effect of Social Support on Women’s Empowerment. Iranian 
Journal of Social Development Studies, 4 (In Persian).

19. KARAMI, M. T. & MAHBOUBI SHARIAT PANAHI, N. S. 
2013. Islamic Feminism, Concepts, and Possibilities. Journal 
of Strategic Women’s Studies, 59, 229-263, (In Persian)

YATZADEH, Z. 2018. A Critical Review of the Foun-
dations of Islamic Feminism with Emphasis on the Perspec-
tive of Mohammad Reza Zibainejad. Journal of Women and 

 (In Persian).

KABIR, N. 2010. A Reflection on Measuring Women’s Em-
powerment: Resources, Agency, Achievements: A Critique of 
Common Development Approaches. Tehran: Ageh,

AR, M. 2015. Women in the Holy Texts: A Feminist 
Rereading of the Quran and Sunnah. Women’s Quarterly, No. 



Ir
an

ia
n 

jo
rn

al
 o

f i
nt

er
na

tio
na

l r
el

at
io

ns

64

Vo
l2

.N
o9

.fa
ll 

20
25

20. KHAMENEI, S. A. 2018. Statement on the Second Step of 
the Islamic Revolution. (In Persian).

21. LACLAU, E. & CHANTAL, M. 2013. Hegemony and So-
cialist Strategy: Towards Radical Democratic Politics. Teh-
ran: Sales., (In Persian).

22. MALHOTRA, A., SCHULER, S. R. & BOENDER, C. 
Measuring women’s empowerment as a variable in inter-
national development.  background paper prepared for the 
World Bank Workshop on Poverty and Gender: New Per-
spectives, 2002. The World Bank Washington, DC, 58.

23. MIR-HOSSEINI, Z. 2006. Muslim women’s quest for 
equality: Between Islamic law and feminism. Critical in-
quiry, 32, 629-645.

24. MIR-HOSSEINI, Z. 2019. Gender in Islam Needs Trans-
parency. (In Persian).

25. MIR-HOSSEINI, Z. 2021. Islam and gender: The religious 
debate in contemporary Iran.

26. QABEL, A. 2013. Women’s rulings in Muhammadan Sha-
ria. (In Persian).

27. REVOLUTION, S. C. O. C. 2015. Regulations for Improv-
ing the Status of Women in the Islamic Republic of Iran. 
Tehran: Secretariat of the Women’s Cultural and Social 
Council, (In Persian).

28. SEN, G. 1997. Empowerment as an Approach to Poverty. 
Human Development Report, 97.

29. SHAHLA, S. 1990. Women and Political Islam, Muslim 

spectives, 2002. The World Bank Washington, DC, 58.

MIR-HOSSEINI, Z. 2006. Muslim women’
equality: Between Islamic law and feminism. 

 629-645.

MIR-HOSSEINI, Z. 2019. Gender in Islam Needs 
(In Persian).

MIR-HOSSEINI, Z. 2021. Islam and gender: 
debate in contemporary Iran.

A. 2013. Women’s rulings in Muhammadan Sha-
(In Persian).

REVOLUTION, S. C. O. C. 2015. Regulations for Improv



ل
ن المل

ط بی
ی رواب

ش نامه ایران
پژوه

65

سال دوم ،شماره نهم ، پاییز ۱۴۰۴

Women in Search of Individual Identity, Paris. Khavaran 
Publications, (In Persian).

30. SHIRAZI, F. 2010. Muslim women in war and crisis: Repre-
sentation and reality, University of Texas Press.

31. STROMQUIST, N. P. 2009. Literacy and empowerment: A 
contribution to the debate. Background study commissioned in 
the framework of the United Nations Literacy Decade, 12.

32. TOHIDI, N. 2003. Islamic feminism: Perils and promises. 
Middle Eastern Women on the move, 141.

33. WADUD, A. 1999. Qur’an and woman: Rereading the sacred 
text from a woman’s perspective, OUP Us.

34. WADUD, A. 2002. Within the Gender Jihad: Examining 
the Concept of Gender Role. Journal of the Social Cultural 
Council for Women and Family, (In Persian).

35. WADUD, A. 2004. The Quran and Women. Tehran: Hekmat., 
(In Persian).

36. WADUD, A. 2006. Politics of Piety: The Islamic Revival and 
the Feminist Subject. By Saba Mahmood. Princeton Universi-
ty Press, 2005. 233 pages. $17.95. Oxford University Press.

37. WASMAGHI, S. 2017. Women, Jurisprudence, Islam, Tehran: 
Samadieh. Kamal. (In Persian).

 

text from a woman’s perspective, OUP Us.

ADUD, A. 2002. Within the Gender Jihad: Examining 
the Concept of Gender Role. Journal of the Social Cultural 
Council for Women and Family, (In Persian).

ADUD, A. 2004. The Quran and Women. Tehran: Hekmat.,

ADUD, A. 2006. Politics of Piety: The Islamic Revival and 
the Feminist Subject. By Saba Mahmood. Princeton Universi-
ty Press, 2005. 233 pages. $17.95. Oxford University Press.

ASMAGHI, S. 2017. Women, Jurisprudence, Islam, Tehran: 
Samadieh. Kamal. (In Persian)




