
أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية 

الرمزية لدی خليل حاوی

١

زهرة قربانی مادوانی٭

الملخص
شهد الشعر العربی الحديث تحوّلات عميقة علی مستوی اللغة والبنية والدلالة، نتيجة 

لانفتاحه علی قضايا الإنســان المعاصر وعلی رموزه الوجودية العميقة. ويعَدّ خليل 

حاوی من أبرز الشــعراء الذين خاضوا تجربة التجديد الرمزی فی القصيدة الحديثة، 

حيثُ شكّلت أسطورة الموت والانبعاث محورا مركزيا فی مشروعه الشعری. استخدم 

حاوی الرموز الأسطورية والدينية (مثل تموز، والعنقاء، ولعازر، والصليب...) بوصفها 

أدوات تأويلية تعبرّ عن أزمته الوجودية وانكســارات الواقع العربی. ولقد أسهمت 

هذه الرموز فی تشكيل لغته الشعرية، عبر مفردات حادة، وتكرارات إيقاعية، وجمل 

مشــحونة بالدلالة، ما جعل من لغته الشعرية نسقًا رمزيا مركّبًا. تهدف هذه الدراسة 

بالاعتماد علی المنهج الوصفی- التحليلی إلی تحليل دور أسطورة الموت والانبعاث 

فی تشكيل اللغة الشــعرية الرمزية عند خليل حاوی، من خلال قراءة نماذج شعرية 

مختارة من دواوينه. وقد بينت الدراســة أن تجربة خليل حاوی الشعرية تنبنی علی 

توظيف رمزی عميق للأسطورة بوصفها أداة للتعبير عن الصراع بين الفناء والتجدّد، 

حيث لا تظهر الأســطورة بوصفها مكوّنًا زخرفيا بل تتماهی مع اللغة الشعرية نفسها 

واللغــة عند حاوی تتحرّك بين الحدة والغنائية، ويظهر التكرار بوصفه عنصرًا بنيويا 

يعمّــق البنية الرمزية للقصيدة. كما تتجلّی مفارقات الموت والانبعاث فی تركيبة لغته 

التی تمزج بين البساطة الظاهرية والتعقيد الداخلی، فيتشكّل بذلك نسيج شعری يحمل 

رؤيته الوجودية القلقة، ويعكس مأزق الذات العربية فی مواجهة الواقع والحلم معًا. 

المفردات الدليلية: خليل حاوی، الموت والانبعاث، اللغة الشعرية، البنية الرمزية.

٭. أستاذة مشاركة فی اللغة العربية وآدابها، جامعة العلامة الطباطبائی، طهران، إيران

zghorbani@atu.ac.ir
تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٦/٢٩ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٦/٠٧ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد الثامن والخمسون ـ صيف ١٤٠٤ش/ حزيران ٢٠٢٥م

https://doi.org/10.82401/roc.2025.1226177

صص ٨٢ ـ ٥٩



٦٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

المقدّمة

فی ظلّ التحوّلات العميقة التی شــهدها الشعر العربی الحديث علی مستوی البنية 

والمحتــوی، لم تعد القصيدة مجرّد وعاءٍ جمالی للتعبير، بل أصبحت ســاحةً يتفاعل فيها 

الشكل والمضمون فی جدليةٍ مســتمرّة، حيث تُفرَض التغيرات الموضوعية علی البنية 

الفنية، فتنكســر الأوزان التقليدية، وتتبدّل بنية الجملة، وتتشظی الدلالة، وتنهض اللغة 

بوصفها كيانًا قائمًا لا أداةً تابعة.

ضمن هذا السياق، يبرز خليل حاوی بوصفه أحد أبرز روّاد القصيدة الحديثة الذين 

اختاروا اللغة الشعرية علی نحوٍ فريد، فقد جعل من الشعر مجالاً لتفريغ توتره الداخلی 

وصراعاته الوجودية، معتمدًا علی مفردات خشــنة، متوتّرة، مشحونة بالدلالة، تعكس 

اضطرابه النفســی ورؤيته القاتمة للعالم. لقد اتخذ حاوی من الأسطورة، خصوصًا ثنائية 

المــوت والانبعاث، بنيةً رمزيةً مركزيةً تنبنی عليها لغته الشــعرية، بحيث تغدو المفردة، 

والصورة، والإيقاع، أدواتٍ فی مشــروع رمزی وفكری متكامل، ينزع إلی تصوير قلق 

الذات العربية المعاصرة ومآزقها الحضارية.

لا تنطلق قصائد حــاوی من توصيف العالم، بل من محاولة إعادة صوغ الأســئلة 

المصيرية للإنسان العربی، عبر إشــراك الموروث الأسطوری والدينی فی تجربة لغوية 

معاصرة، تتجاوز البلاغة السطحية إلی تشكيل رؤية رمزية كثيفة، تشحن اللغة بفضاءات 

الموت، الفقد، البعث، والانفجار الداخلی. وبالرغم من حضور التكرار كأداة أســلوبية 

بــارزة، إلا أنه لا يأتی بوظيفة زخرفية، بل يخلــق إيقاعًا داخليا يعكس عمق التجربة 

وسيرورة الانبعاث من الرماد.

أسئلة البحث

وانطلاقًا من هذا الإطار، يتمحور سؤال البحث حول:

كيف وظّف خليل حاوی أســطورة الموت والانبعاث لتكوين لغة شعرية رمزية تعبرّ 

عن رؤيته الوجودية؟



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٦١

فرضيات البحث 

وتنطلق الفرضية من أنّ خليل حاوی لا يتعامل مع الأســطورة كمرجع خارجی أو 

أداة جمالية فحســب، بل يصهرها فی نسيج اللغة، فتتحوّل إلی بنية دلالية تنعكس علی 

مفرداته، وإيقاعه، وتركيبه الشعری، بما يتيح بناء خطاب شعری رمزی قائم علی التوتر 

الداخلی والانبعاث الرمزی.

وتهدف هذه الدراسة إلی تحليل التفاعل بين الرمز الأسطوری واللغة الشعرية لدی 

خليل حاوی، وبيان كيفية تكوّن بنية شعرية جديدة تعبرّ عن تمزقات الذات وتطلعاتها، 

وذلك من خلال منهج وصفی–تحليلی. وقد تم التعامل مع النصوص الشــعرية بوصفها 

المصــدر الرئيس للبيانات، مع إخضاعها لقراءة دقيقة تكشــف عن خصائصها اللغوية 

والصورية والبنائية. جری اختيار العينات الشــعرية من ثلاثــة دواوين بارزة لخليل 

حــاوی، هی: نهر الرماد، النای والريح، وبيــادر الجوع. وتم تحديد هذه النصوص بناءً 

علی معيارين أساسيين: أولهما الحضور الصريح أو الضمنی لأسطورة الموت والانبعاث، 

وثانيهمــا التنوع فی البنية اللغوية والرمزية بما يتيح تمثيــل مختلف أبعاد التحليل. كما 

تم تحديد مؤشــرات عملية لرصد الظواهر المدروسة، منها: تكرار المفردات والعبارات 

ذات الدلالة الأسطورية، حضور الصور المستمدة من رموز محددة (تموز، العنقاء، لعازر، 

الصليب)، وبنية الإيقاع التی تدعم الجدلية بين الموت والانبعاث.

خلفية البحث

حظيت تجربة خليل حاوی الشعرية باهتمام واسع فی النقد العربی المعاصر، خصوصًا 

فی إطار دراســة حضور الأسطورة والرمز فی الشعر الحر، غير أن هذا الاهتمام توزّع 

بين مقاربات عامة وأخری جزئية دون أن تقدم قراءة متكاملة للبنية الأســطورية فی 

علاقاتها الوثيقة باللغة الشــعرية. فقد تناول يوسف الخال فی مقالاته النقدية المنشورة 

فی مجلة شــعر (١٩٥٧–١٩٦٤) فكرة استدعاء الأسطورة، معتبرًا أن أسطورة تموز أداة 

مركزية فی شعر الحداثة العربی، متأثرًا بنماذج غربية مثل ت. س. إليوت. ورغم أهمية 

إشــارته فی تحديد الســياق الفكری الذی تحرك فيه حاوی، إلا أن دراسته بقيت فی 



٦٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

الإطار العام ولم تتوغل فی تحليل البنية اللغوية الرمزية. وبمنحی قريب، أشــار عبد االله 

إبراهيم فی كتابه الســردية العربية الحديثة (١٩٩٢) إلی إعادة إنتاج الأسطورة كآلية 

فنيــة لإعادة قراءة الــتراث، لكن طرحه ظل أقرب إلی التأطــير النظری العام، دون 

تخصيص دراسة معمقة لأسطورة الموت والانبعاث عند حاوی.

أما كمال أبو ديب، ففی كتابه جدلية الخفاء والتجلی (١٩٨١) قدّم تحليلاً للبنية الرمزية 

للأسطورة فی الشــعر العربی الحديث، مبرزًا تداخل التجربة الفردية والوعی الجمعی، 

غير أن معالجته جاءت شــاملة لعدد من الشعراء، ولم تستقصِ خصوصية الأسطورة فی 

شــعر حاوی. وفی المقابل، ركزت بعض الدراســات علی تجربة حاوی بشكل مباشر؛ 

فقدّم إيليا حاوی فی كتابه خليل حاوی: حياته وشعره (١٩٨٣) قراءة شاملة لتجربته، 

مع إبراز ثنائية الموت والانبعاث وحضور رموز تموز والعنقاء ولاعازر، لكنها اقتصرت 

علــی الجانب الموضوعاتی وأغفلت التحليل التفصيلی للبنية اللغوية. بينما تناول جميل 

جبر فی كتابه خليل حاوی: دراســة تحليلية (١٩٩١)  السمات الأسلوبية مثل خشونة 

المفردة وكثافة الصور والتكرار الإيقاعی، رابطًا إياها بالبنية الرمزية، لكنه لم يربط هذه 

السمات بشكل منهجی بالأسطورة.

وعالج محمد عبد الرضا شــياع فی مقاله خليل حاوی: ســنديانة الشــعر والموت 

(٢٠١٠) قراءة وجودية لجدلية المــوت والانبعاث باعتبارها موقفًا فكريا وفنيا، لكنها 

لم تُعالج الأدوات اللغوية التی تجســد هذه الجدلية. وبالمثل، درست بشری البستانی فی 

زمنية التشكيل الشــعری فی ديوان خليل حاوی (٢٠٠٨)  البنية الإيقاعية والزمنية، 

مبينة أثر الإيقاع الداخلی فی خدمة البنية الرمزية، لكن تحليلها ظل منفصلاً عن الإطار 

الأسطوری الكلی.

ومن خلال مراجعة هذه الدراسات، يظهر أن أغلبها إما ركز علی التحليل الموضوعاتی 

للأسطورة أو علی السمات الأسلوبية العامة، دون الجمع بين البنية الأسطورية والتحليل 

اللغوی–الإيقاعی فی إطار جدلية الموت والانبعاث. ومن هنا تنفرد هذه الدراسة بربط 

هذين البعدين فی مقاربة شمولية، من خلال تحليل متكامل لمستويات المفردة، التركيب، 

الإيقاع، والتكرار، بما يقدم قراءة جديدة لتجربة حاوی تتجاوز ما طرحته الدراســات 



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٦٣

السابقة من معالجات جزئية أو عامة.

الرموز الأسطورية المرکزية عند خليل حاوی

تمُثّل الأســطورة، وبخاصة أســطورة الموت والانبعاث، حجر الزاوية فی المشروع 

الشــعری الرمزی لدی خليل حاوی، فتتحوّل الأســطورة من بنية سردية موروثة إلی 

أداة تعبير فلسفية وجمالية، تجُسّد فی المفهوم النقدی قلق الإنسان الوجودی وتمزّقه بين 

الفناء والتجدّد. وانطلاقًا من هذا الإطار، يمكن فهم إعادة بناء اللغة الشعرية عند حاوی 

علی نحو يجعلها مرآة للصراع الداخلی للشاعر وفضاءً لاستبطان الأسئلة الکبيرة حول 

المصير، الهوية، والزمن، وهو ما أشار إليه إيليا حاوی عند توصيفه لتجربة الشاعر بأنها 

دراســة للكون والطبيعة والمادة والنفس عبر لغة شاعرية ذات أبعاد فلسفية وصوفية. 

(حاوی، ١٩٨٣: ٢١٤) ويؤكد هذا البعد أنّ انشغال الشاعر يتجاوز الذات الفردية إلی 

الوجود الكونی برمّته، مما يميز تجربته عن بقية الشعراء التموزيين.

حاوی يســتخدم فی أشعاره الرموز والأســاطير التی تدّل علَی الموت والانبعاث 

كلعازر، عنقاء، تموز فلهذا يمكن أن نقول جسدت لغة الشاعر الشعرية اضطراب أعماقه 

بين رؤيا البعث بكلّ خصوبتها وبين فجيعة الموت بكلّ دماره، وبذلك كانت فی معظمها 

لغة التناقضات (أقمار السواد، العتمة والضوء، الموت، الخصب ...) حتیَّ نری التناقض 

فی عناوين دواوينه (نهر الرمــاد، النای و الريح، بيادر الجوع، من جحيم الكوميديا).

وســيطرت لغة الموت علَی معجمه الشــعری، حتیَّ حينما تحدث عن حبيبته استخدم 

مفردات الموت و نهاية الحياة وما شابه ذلک.

«ولربمّا ماتت غداً/ تلك التی يبست علَی اسمی/ ومصّ دماءها شبحی/ وما احتفلت 

بلــذات الدماء/ ماتت مع النای الذی تهواه/ يســحب حزنه عبر المســاء».    (حاوی، 

١٩٩٣م: ٢٠٠)

بما أنّ حاوی أشــرع تجربته الشعرية علَی آفاق وجودية إنسانية غنية تتصل بصلابة 

عالمه الشــعری ورهافته من جهة صياغاته وتقنّياته الفنية وتغوص فی الوقت ذاته إلی 

الأعماق فی مجاهل الفلسفة الكونية الشمولية من موضوعاته وأفكاره ومعانيه، فيمكن 



٦٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

القول: إنّ منجزات الحاوی الشــعرية تعالج علَی صعيد المضمون محتوَی جليلاً منكسراً 

محزناً وتصدر عن نفسية حساسة متوفزة الأعصاب محترقة الشعور وتتسربل بايماضات 

سديمية ذات درجة فجائعية، عالية الإبداع، قوية المجابهة.

وحينما نتصفح ديوانه نلاحظ أنه بدل أن يســتخدم الأســاطير الإغريقية، وظّف 

الأساطير   الشرقية عامة والأساطير المرتبطة بالمنطقة الخاصة فی نصه، علَ سبيل المثال 

بدل أن يستخدم أسطورة سيزيف يوظّف أسطورة تموز ويحضر بعل وكأنّه يدور فی ذهن 

الشــاعر قلق هوية وانتماء قومية إزاء هذا الشكل الجديد، يقول فی قصيدتــــه؛ بعد 

الجليد: «يا إله الخصب يا بعــلاً يفض / التربة العاقرَ / يا شمس الحصيد / يا إلهاً ينفض 

القبر / ويا فصحاً مجيد / أنت يا تموز يا شمس الحصيد». (المصدر نفسه: ١٢٨)

کذلك نرَی اســتخدام الرمــوز الدينية التی يعرفها الشــرق ويؤمنون به، من مثل 

الصليب الذی استخدم رمزاً للتضحية وتطهيـر الآخَـر  من خطاياه، كما استخدم رمزاً 

لخلاص البشــرية من عذابات حکم بها.  يقول فی نصه ليالی بيروت: «من يقوينا علی 

حمل الصليب/ من يقينا ســأم الصحراء/ من يطرد عنا ذلك الوحش الرهيب / عندما 

يزحف من كهف المغيب / واجماً محتقناً عبر الأزقة؟ » (المصدر نفسه: ١٢٩)

بتأثر الشــعر العربی بإليوت ونتيجة لواقعه المعقد وثقافته المتنوعة رأينا الشــاعر 

العربی الحديث يلجأ إلی استخدام الأســطورة، لأنّ الأسطورة تُوفر الوسيلة السريعة 

للوصول إلی لبّ التاريخ و فحواه.

فی هذا المقطع:

«فی عروق بعضها حمَّی ربيع/ وجحيم يبتلينا/ بعضها صمت ثقيل وجليد/ أن يكن، 

ی من رماد الموت فينا،/ فی  ربّاه/ لا يحيی عروق الميتينا/ غير نار تلد العنقاء نار/ تتغذَّ

القرار/ فلنعان من جحيم النّار/ ما يمنحنا البعث اليقينا».  (المصدر نفسه: ١٢٥) 

  الشّاعر باستخدم الأسطورة – أسطورة العنقاء – لا يبعد عن الواقع وإنمّا أراد أن 

يجعل الأســطورة تتغلغل فی الواقع، ولعلّ هذا الأسلوب صار   سمة الشّعراء المعاصرين 

وبخاصّة التموزيين منهم، بيد أنّ   ما يمنح حاوی تفرّده هی الغنائية التّی يتأسّس عليها البعد 

الأسطوری، أی أنهّا غنائية أسطورية. الأمر الذی يمكن أن ندرك كنهه أكثر فی هذه الأبيات.



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٦٥

تتماهی الأســطورة مع الأنا الشــاعرة إلی درجة تذوب فيهــا الفوارق بين الرمز 

والذات، فتغدو الكتابة نفســها شكلاً من أشــكال الاحتراق والانبعاث. الأسطورة لا 

تصف العــالم، بل تُعيد خلقه داخل النص. وحين يتحدّث حاوی عن "نهر الرماد"، فإنه 

لا يشــير إلی مكانٍ بعينه، بل إلی لحظة وجودية يتوقّف فيها المعنی، وتختنق فيها الحياة، 

قبل أن يعاد تشغيلها مجددًا بفعل القوّة الرمزية للأسطورة.

بهذا الشــكل، تكتسب الأســطورة وظيفة مزدوجة: فهی من جهة تعبير عن انهيار 

المعنی الحضاری وسقوط العالم العربی، ومن جهة أخری، احتمال باطنی دائم لانبعاث 

مؤجّل. ذلك أن كلّ موت فی شــعر خليل حاوی يحمل فی طياته إمكانية ولادة، وكلّ 

رماد يخفی تحته جمرة قابلة للاشتعال. فی هذا الأفق، تندمج الأسطورة فی نسيج النصّ 

لا كمجرد إحالة ثقافية، بل كأداة بنائية تشتغل علی مستويات عدّة: المضمون، والإيقاع، 

والشكل، والدلالة.

جدلية الموت والإنبعاث

فی تجربة خليل حاوی الشعرية، تُشكّل جدلية الموت والانبعاث إطارًا جامعًا يربط 

بين رؤيته الوجودية ومشــروعه الفنی. هذه الجدلية ليست مجرد تكرار لرمز أسطوری 

مســتعار، بل هی طاقة داخلية حاضرة فی كل مفردة وإيقاع وصورة، تتحول إلی آلية 

فنية وفكرية فی آن واحد. فالأســطورة عنده، مثل تموز والعنقاء ولعازر، لا تُســتحضر 

كحكايات من الماضی، بل كأحداث متجددة تُعاد ولادتها داخل النص لتواجه حاضر 

الأمة وتمزق الذات.

يقدّم حاوی تموز، فــی قصيدة بعد الجليد، بوصفه رمزًا للانبثاق من العقم التاريخی، 

لا إلهاً زراعياً بعيداً:

«يا إله الخصب يا بعلاً يفض  / التربة العاقرَ  / يا شمس الحصيد  / يا إلهاً ينفض القبر  

/ ويا فصحاً مجيد  / أنت يا تموز يا شمس الحصيد» (١٩٩٣م: ١٢٨)

هذا التوظيف يختزل فكرة الخلاص الجمعی، حيث يتحول موت الإله الأســطوری 

إلی وعد بالنهضة.



٦٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

وفی قصيدة أخری، تأتی العنقاء لتعبر عن الاحتراق الخلاّق الذی يولّد حياة جديدة:

«لا يحيــی عروق الميتينا / غير نار تلد العنقاء نار / تتغذی من رماد الموت فينا، / 

فی القرار» (المصدر نفسه: ١٢٥)

هنا، الرماد ليس رمزاً للفناء المطلق، بل لمخزون طاقة ينتظر لحظة الانفجار فی شكل 

بعث جديد.

كما يظهر الصراع بين الموت والانبعاث فی الصور الكلية، مثل مشهد القرية فی نهر 

الرماد الذی يتحول إلی قيامة معكوسة:

«مطرح الشمس رماداً وســواداً... أمطرت جمراً وكبريتاً وملحاً وسموماً» (المصدر 

نفسه: ١١١) 

هــذه الصور الكثيفة تضع المتلقی فی قلب الكارثة، حيث يتجاور الدمار مع إمكان 

البعث الكامن.

فمن خلال اســتحضار رموز مثل تموز والعنقاء ولاعازر، يربط الشــاعر بين أفقٍ 

وجودی مأزوم ووعی حضاری مكســور. فتموز، رمز الانبعاث بعد الموت، يحضر فی 

نصوصه بوصفه تجسيدًا لحلم النهوض من الخراب، فی حين تمثّل العنقاء صورة للاحتراق 

الذی يولِّد التجدّد، وتصبح رمزية الصليــب أو لعازر أدوات تعبير عن تأرجح الذات 

بين الفناء والإحياء. لكن اللافت أن هذه الرموز لا تظهر كإسقاطات جاهزة، بل تتكرّر 

فی نصوص متعددة، لتبنی دلالة دائرية تتقاطع مع تصوّر حاوی للزمن والحياة: لا شیء 

يموت تمامًا، ولا شیء يولد دفعة واحدة، بل هناك حركية مستمرة بين التفتّت والانبعاث.

٤. الرمزية اللغوية والبنية الأسلوبية

استطاع خليل حاوی أن يجعل من اللغة نفسها امتدادًا للأسطورة، لا بوصفها وسيلة 

بل كيانًا حيا ينبض بالرمز والانفعال. فالأسطورة فی نصوصه لا تعمل بوصفها مرجعية 

ثقافية مســتقلة، بل تتخلّق من قلب اللغة، عبر التراكيب المشــدودة، والتكرار المتوتّر، 

والتكثيف النغمی الداخلی، لتُنتج نســقًا رمزيا يتكامل فيه الشكل والمضمون. من هنا، 

تغدو اللغة عند حــاوی نظامًا وجوديا، يتجاوز الوصــف أو الإبلاغ، ليعكس العلاقة 



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٦٧

الجدلية العميقة بين الشاعر والعالم.

هذا التصوّر يجعل من اللغة محفّزًا جوهريا للانبعاث أو الانفجار داخل النص، كما لو 

أن كل مفردة هی شرارة داخلية تولّد توتّرًا شعوريا أكثر مما تُنتج دلالة مباشرة. إنّ هذا 

الوعی البنيوی بلغته الخاصة هو ما يمنح شعر حاوی طابعًا متفرّدًا عن سائر أبناء جيله، 

إذ تتحــوّل اللغة لديه إلی بنية رمزية عضويــة لا تنفصل عن الذات، بل هی امتدادها 

وانفعالها وتوترها الداخلی.

المفردة الشعرية 

يميل الشاعر بوضوح إلی استخدام مفرداتٍ خشنة وصاخبة، تعكس التمزّق النفسی 

والقلق الوجودی. فكما أشار جميل جبر، «ألفاظ حاوی خشنة وصاخبة» (جبر، ١٩٩١: 

٧٥)، وهو ما يبرز جليا فی كثافــة الكلمات ذات الطابع الحاد والمضطرب، من قبيل: 

النار، الحريق، الطين، الرماد، الشــقوق، الجثة، المحرقة. هذه الكلمات لا تأتی عشوائيا، 

بل تعبرّ عن خلفية نفســية مأزومة، تجعل من المفردة أداةً تعبيرية عن ألم داخلی، لا عن 

توصيف خارجی.

فی هذا الســياق، تتلاشــی اللغة الناعمة لصالح مفردات خشــنة، مشبعة بالتوتر 

والانفعال، ما يكرّس صــورة اللغة كمرآة للهواجس العميقة. فــلا مكان هنا للنعومة 

اللفظية أو الزخرفة، لأن الكلمة لم تعُد أداءً بل تجربة؛ لم تعُد زخرفًا بل مكاشفة. المفردة 

عند حاوی ليست اختيارًا أســلوبيا بقدر ما هی نتيجةٌ لعاطفة مختنقة. وكل كلمة تتّخذ 

شكلاً دلاليا نابضًا، كما لو كانت ضربة قلب، أو ومضة من رمادٍ لا ينطفئ.

الجمل القصيرة والمشحونة وأثرها فی توتر النص

تقوم لغة خليل حاوی علی بناء وحدات تعبيرية قصيرة ومكثفة، تخُتزل فيها التجربة 

الشــعورية بكل توترها أو هدوئها، بحيث تتحول الجملة إلی نبضة إيقاعية تحمل شحنة 

عاطفيــة عالية. هذه الجمل، بما تحمله من تكثيف لفظی ودلالی، تتأرجح بين الخشــونة 

والنعومة تبعاً للمناخ النفســی للنص. فإذا كان الشاعر يعيش حالة احتدام داخلی أو 

مواجهة مع قسوة الواقع، يختار ألفاظاً صلبة وصوراً عنيفة تتراكم لتصنع إيقاعاً متوتراً، 



٦٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

كما فی قوله:

«يتمطّی أفعواناً أخطبوطــاً / مضغة تافهة فی جوف حوت / قابع فی مطرحی من 

ألف ألف / تمتصّ عصير العفن المعجون بالوحول» (حاوی، ١٩٩٣: ٩٨)

ل  هنا، تترابط الاســتعارات الكثيفة (الأفعوان، الأخطبوط، الحوت، العفن) لتشــكّ

شبكة من الصور الحابســة التی تحاكی الانغلاق والاختناق، وهو إحساس يتناغم مع 

مناخ الموت فی جدليته مع البعث المؤجل.

وفی المقابل، حين ينتقل النص إلی لحظة صفاء أو انفتاح نحو الأمل، ينقلب نســق 

الجمل القصيرة إلی إيقاع هادئ، وتتحول اللغة إلی أداة تلطيف وتسكين، كما فی قوله:

«يختلج الوعد علَی الشــفاه / بيضاء ينسج عرسها ثلج الشتاء / ألفت طيب الليالی 

حــول نار الموقدة / ثريات تجوهر فی الكروم / بی حنين لعبير الأرض / للعصفور عند 

الصبح، للنبع المغنّی» (المصدر نفسه: ٤٣)

تأتی الألفاظ هنا لينة (الوعد، بيضاء، عرس، ثلج الشــتاء، عبير الأرض) وتتشكل 

الصور فی مشهد بصری-حســی دافئ، وكأن الشاعر يعلن هدنة موقتة مع الموت، فی 

انتظار انبعاث محتمل.

ولا يقتصر أثر الجمل القصيرة والمشــحونة علی المستوی العاطفی فحسب، بل يمتد 

إلی البنية الإيقاعيــة للنص، حيث تعمل هذه الجمل كوحــدات متقطعة تفتح المجال 

أمام تذبذب النبرات، وتوليد نــوع من الإيقاع الداخلی الذی يوازی الحركة الدائرية 

لأســطورة الموت والانبعاث. فی لحظات الصراع، تصبح الجمل القصيرة أشبه بضربات 

متلاحقة، وفی لحظات الانفتاح تأخذ شــكل أنفاس هادئة، مما يعكس دينامية النص 

ويجعله أكثر قدرة علی محاكاة تعاقب الفناء والتجدد فی التجربة الشعرية.

التحولات الزمنية

مسألة الزمن، من المسائل المهمة التی عنی بها خليل حاوی. إنّ وعی حاوی الحاد 

بالزّمن وبالتّبدّلات جعل آلية الحزن تدور فی أعماقه لتطحن ما تبقَی لديه من طموحات 

تبدّدت بجلاء أمام الاجتياح الاسرائيلی لبلده لبنان، والتّی كثيراً ما حلُم بها لأن تكون 



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٦٩

فردوساً أرضياً، تنبت علَی شطآنها الرّملية حروف قصائده حبّاً و ورداً.. لكنّ حلمه تبدّد 

وأريج كلماته تلاشَــی، فاستدعت ذاكرته قدّاس الموت الذی كتبه ذات يوم وهو يقول: 

(شياع، ٢٠٠٩: ١٣)

إنّ تجلی الشــاعر فی قصيدة (الجسر) يعلن عن شــعر مستقبلی طافح بنشوة زمنية 

يتألق مطلعها بروح التفاؤل والتواصل: 

 «وكفانــی أن لی أطفالََ أترابی / ولی فی حبهم خمرُ وزاد / من حصاد الحقل عندی 

ما كفانی / وكفانی أن لی عيدَ الحصاد / أن لی عيداً وعيد / كلما ضوأ فی القرية مصباح 

جديــد / غير أنی ما حملت الحب للموتی / طيوباً، ذهباً، خمراً، كنوز ». (حاوی، ١٩٩٣م: 

 (١٣

إنّ اللافت فی هذا المقطع هو تلك القدرة المدهشــة علی اللعب الإيقاعی بالتركيب 

اللغوی، بحيث اتخذ هذا اللعب الفنی إســتراتيجيةً خاصة تقوم علی التقديم والتأخير، 

حتی غدا الانحراف نفسه قاعدةً ساريةً تستغرق الأسطر كلّها، إذ لم يرد تركيب منذ المطلع 

إلا وفيه خروجٌ عن النســق المعياری. وهنا تتولد زمنية شــعرية متوهجة تتحرك بفتنةٍ 

وحرية، معلنةً عن نشــوة الإبداع فی وعيه بجدلية اللغة الشعرية وحركيتها وأسرارها، 

فيأتی النســيج منتشــياً بزمن الطفولة والخمر والحصاد واستمرارية روح الأعياد عبر 

العطف المباشــر. أمّا الخبن فی تفعيلة الرمل الأولی، كما فی الســطرين الأول والرابع، 

حيث يحذف الحرف الســاكن الثانی وتتحول "فاعلاتن "إلــی "فعلاتن " فهو اختصار 

زمنی يتناغم مع دلالة الزهد الكامنة فی الفعل "كفانی". غير أنّ المقطع الشعری سرعان 

ما يعود إلی التفعيلة التامة، منبســطةً فی حركاتها وسكناتها، لتشی بزمن منفتح يوحی 

بالبهجة والطلاقة والانســجام الذاتی، حتی السطر السادس حيث يعاود زحاف الخبن 

حضوره حين تقتضيه الحاجة التعبيرية، إذ يری الشــاعر العــالم وقد تقلّص إلی قرية 

صغيرة، وهناك يتحول الزمن من فســحة مطلقة إلی إطار محدود يخصّ المكان وأهله، 

فيعود الاختصار الزمنی بحذف السواكن من التفعيلتين فی سطر واحد:

"كلما ضوّأ فی القرية مصباح جديد."

وإنّ اتســاع نصوص خليل حاوی فی فضاء البحور الصافية يمنح إحساساً بامتداد 



٧٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

الزمن ورحابته، إذ ينسج الشاعر إيقاعاته فی وحدة نغمية متصلة لا تقوم علی التركيب، 

لتبدو أثری وقعاً لــدی المتلقی من البحور المركبة. والنصوص إذ تأتی علی هذا النحو 

من البناء الصافی، فإنها تبعث فينا شعوراً بزمن غنائی ممتد يعبرّ عنه صوت شعری حادّ 

صــافٍ. غير أنّ هذا الصفاء الإيقاعی لا يطغی علی باقــی عناصر القصيدة فی بنائها 

وصورها وأخيلتها، بل يظل متشــابكاً معها. ولأن الإيقاع لا ينفصل عن الزمنية، فإنه 

يعمّق الإحســاس بالزمن؛ إذ ينقلنا من رتابة الزمن النثری المعيش إلی زمن شــعری 

خاص مفعم باللحظات الروحية ودرامية الحواس، وبحواريتها مع أشياء العالم.

الإيقاع الداخلی والموسيقی الشعرية

يشــكّل الإيقاع الداخلی أحد أهمّ المكونات التی تساهم فی بناء التجربة الشعرية 

لدی خليل حاوی، إذ لا ينظر إليــه كعنصر زخرفی أو إيقاعی صرف، بل كأداة دلالية 

تعبرّ عن عمق الانفعال النفسی والوجودی الذی يعيشه الشاعر، خاصة فی ظل أزماتٍ 

مصيرية مثل الاجتياح الإســرائيلی للبنان، الذی فجّر فی داخله حزنًا داخليا ساحقًا، 

فانهارت طموحاته وتلاشــی حلمه بوطن فردوســی تُزهِر علی شواطئه قصائده حبًا 

وسلامًا.

فی هذا المقطع:

«وكفانی أن لی أطفالَ أترابی / ولی فی حبهم خمرٌ وزاد / من حصاد الحقل عندی ما كفانی / 

وكفانی أن لی عيدَ الحصاد / أن لی عيدًا وعيدًا / كلما ضوّأ فی القرية مصباحٌ جديد ...».

(حاوی، ١٩٩٣: ١٣)

ما يلفت ليس فقط اســتخدام البحر الصافی (الرمل)، بل أيضًا الانتظام فی إيقاع 

داخلی متدفّق، يعبرّ عن توازن نفسی وزمنی داخل القصيدة، فتشكيلات البحور الصافية 

عند حاوی تخلق زمنًا غنائيا ممتدًا، يوصل القارئ إلی لحظة شــعرية مكثفة، تختلف عن 

زمن الحياة النثری الرتيب، وتمتاز بـ"درامية الحواس" و"حواريتها مع أشياء العالم" .

ويتكرّر أيضًا، كما فی قوله من ديوان نهر الرماد:

«خلِّنی للبحر، للريح، لموت/ ينشُر الأكفانَ زرقًا للغريق/ مبحرٌ ماتت بعينيه مناراتُ 



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٧١

الطريــق/ مات ذاك الضوء فی عينيه... مــات!/ لا البطولاتُ تُنجيه ولا ذلُّ الصلاة!» 

(المصدر نفسه: ٤٩)

يلاحَظ فی هذا المقطع تكاثُف الروح الشعرية، وتعدّد صور الضياع والانسحاق، وقد 

جاءت الموســيقی الداخلية مناسبة تمامًا لهذا الغرض، تعكس الأزمة الوجودية الخانقة 

التی يحياها الشاعر.

يســتخدم الشــاعر تكرار تفعيلة "فاعلاتن" من بحر الرمل، بتنوّع مرن يتوافق مع 

حاجته النفسية والدرامية فی كل سطر:

فاعلاتن فاعلاتن فعلاتن / فاعلاتن فاعلاتــن فاعلن / فاعلاتن فاعلاتن فعلاتن 

فاعلن...

هذا النظام الإيقاعی المحكم ليس مجرّد استجابة لضرورات الوزن، بل يعكس طاقة 

شــعورية متدفقة من وجدان الشاعر، تُنتج بنية موسيقية مترابطة تُوازی دلالات النصّ 

الوجوديــة، وهو ما يثبت أنّ هذا الشــكل الإبداعی لا يمكــن اختزاله ضمن الكتابة 

النثرية، بل هو شعر متكامل الأركان، نابض بالإيقاع الداخلی العميق.

التكرار كأداة إيقاعية ودلالية

يعدّ التكرار فی علم جماليات الفن من الركائز الأسلوبية الأساسية، سواء فی الشعر 

القديم أو الحديث، إذ ينظر إليه بوصفه ظاهرة لغوية ترتبط ارتباطًا وثيقًا ببنية الخطاب 

الشعری، وتُعد من أبرز أدوات الشاعر لتكثيف الإيقاع والدلالة فی آن واحد. ويذهب 

شميسا إلی أنّ التكرار من أهم خصائص الأسلوب الأدبی التی تظهر فی مختلف مراحل 

تطور الشعر العربی (شميسا، ١٣٧٤ش: ٦٣)

أما علی المســتوی المفهومی، فإنّ التكرار – كمــا يعرّفه محمد صابر عبيد – يتمثل 

فــی إعادة اللفظ ذاته، أو إعادة المعنی ذاته، أو إعادة لفظين مختلفين يدلان علی معنيين 

مختلفين. فإن تكررت اللفظة مع اتفاق المعنی، فذلك للتوكيد وترسيخ الصورة فی ذهن 

المتلقی، وإن اختلف المعنی فالفائدة تكمن فی الإشارة إلی المعانی المتعددة الكامنة فی 

البنية الشعرية. (صابر عبيد، ٢٠١١: ١٨٩)



٧٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

يحرّك التكرار فی النص الشــعری مختلف أبعاد الزمن الشعوری، إذ ينبثق من لحظة 

شعورية ثابتة تعيد الذات استئناف مسيرتها الإبداعية. كما يسهم فی إشباع نفسی لحالة 

شــعورية معينة، ويضفی علی النص تناغمًا موســيقيا وتآلفًا صوتيا يعززان من الطابع 

الإيقاعی والدلالی للقصيدة. ويتخذ التكرار شكلين: تكرار متماثل يعيد الكتلة الزمنية 

ذاتها، وتكرار متلوّن يتغير فيه السياق أو التشكيل، ما يمنح النص مرونة تعبيرية عالية .

وفی تجربة خليل حاوی الشــعرية، يشكّل التكرار عنصرًا مركزيا فی تشكيل البنية 

الإيقاعية والدلالية، ويعدّ من أبرز سمات أسلوبه الشعری، خاصة فی ديوانه الثانی النای 

والريح، حيث يتراجع دور القافية التقليدية لصالح التكرار فی الكلمات والتراكيب. إذ 

يصل حاوی فی هذا الديوان إلی أســلوب شعری خاص به، تتوزع فيه القوافی بحرية، 

وتُوظــف بتنوع كبير، كما فی قصيدته "حب وجلجلــة" التی تتعدد فيها صور التكرار، 

صوتيــا ودلاليا، ويأخذ فيها التكرار وظيفة تعبيرية تدمج بين شــدة الانفعال وتكثيف 

المعنی. (المصدر نفسه: ١٤٠)

عند حاوی، تتكرر ألفاظ وصور ذات طابع مأســاوی وروحــی، مثل: الجلاميد، 

الحنين، الموت، الصلب، الحــب، الحياة، ما يخلق إيقاعًا داخليــا نابضًا ويكثف البعد 

الوجدانی للقصيدة، كما فی قوله:

«كيف لا أنفض عــن صدری الجلاميد / الجلاميد الثقال / كيف لا أصرع أوجاعی 

وموتی / كيف لا أضرع فی ذل وصمت...»

«بی حنــين موجع، نار تدوی / فی جليد القبر، فی العرق الموات / بی حنين لعبير 

الأرض...»

«أتحدی محنة الصلب / أعانی الموت فی حب الحياة» (حاوی، ١٩٩٣: ١٠١)

يتجلّی فی هذه الأبيات كيف أنّ التكرار لا يســتخدم لمجرد الزخرفة الصوتية، بل 

يدمج فی نسيج القصيدة ليعبرّ عن القلق الوجودی والمعاناة العميقة، ويشكّل فی الوقت 

ذاته بنُية موسيقية داخلية تمُسك بخيوط القصيدة وتشحنها بالإيقاع والتوتر. ومن خلال 

التكرار، يخلق حاوی شعريته الخاصة التی تتّسم بالتوتر التعبيری والانفعال الشعوری، 

ويثبت بذلك التكرار كأداة فنية لها فاعلية مزدوجة: إيقاعية ودلالية.



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٧٣

يتجلّی التكرار فــی قصائد خليل حاوی ليس بوصفه أداة زخرفية أو تقنية صوتية 

فحسب، بل بوصفه عنصرًا بنيويا يسهم فی صياغة التوتر الدلالی وبناء الإيقاع الداخلی 

للنص. ففی قصيدته "حب وجلجلة" تتنوع القوافی وتتكاثر بشكل غير منتظم، بحيث لا 

تخضــع لمنظومة تقفية ثابتة، مما منح القصيدة حرية إيقاعية كبيرة، وإن كانت كثافة هذه 

القوافی قد أدّت فی بعــض المواضع إلی طغيان الإيقاع الخارجی علی البنية الدلالية، 

حسب ما يشير إليه صابر عبيد. (صابر عبيد، ٢٠١١: ١٤٣)

وفی قصيدته "الجســر" يلاحظ اعتماد الشــاعر علی بناء دائری يبدأ فيه بالفعل 

"كفانی" ثم يعيده فی خاتمة النص، مما يعزز الإحســاس بالاكتمال والعودة إلی الذات. 

كما يكرّر الشاعر مجموعة من الجمل التقريرية ذات الثقل الدلالی، مثل:

«أين من يفنی ويحيی ويعيد / يتولی خلقه طفلاً جديدًا / أين من يفنی ويحيی ويعيد 

/ يتولی خلق فرخ النسر من نسل العبيد» (حاوی، ١٩٩٣: ١٦٦)

يتنوّع التكرار فی هذا السياق بين التكرار المماثل والتكرار الملُوّن، حيث يستخدم 

فی بعض الأحيان لتأكيد الدلالة، وفی أحيان أخری لإحداث تنويع حركی كما فی:

«فی ليالی الثلج والأفق رماد / ورماد النار والخبز رماد» (المصدر نفسه: ١٦٨)

يلاحظ أيضًا تكرار صوت الدال فی المقطع السابق، والذی يمنح النص بعدًا تفجيريا 

صوتيا، ويبرز كيف يمكــن للأصوات المتكررة أن تحمل طاقــة دلالية تترجم الصراع 

الداخلی للنص، وتمنحه إيقاعًا متوتّرًا ودراميا.

وإلی جانب الأفعال المتكررة، نجد أن الشــاعر يستخدم التكرار الزمنی عبر هيمنة 

الأفعال المضارعة، التی تخلق أفقًا مفتوحًا باتجاه المســتقبل. ففی قصيدة الجســر، علی 

سبيل المثال، يرد الفعل المضارع (٢٨ مرة)، مقابل الفعل الماضی (١٣ مرة)، مما يدل علی 

هيمنة الحاضر والزمن المستمر، وهو ما يعكس الرغبة فی التغيير والعبور والتحوّل، كما 

فی قوله:

«متی نظفر من قبو وســجن / ومتی رباه نشتد ونبنی / بيتنا الحر الجديد» (المصدر 

نفسه: ١٦٧)

هذه الأفعال (نشــتد، نبنی) المســندة إلی ضمير الجماعة، تؤكــد التوجه الجماعی 



٧٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

نحو رؤية خلاصية، وهی جزء من فلســفة خليل حاوی الانبعاثية، حيث يتكرر الفعل 

المضارع ليحيل إلی زمن ديناميكی فاعل لا زمن راكد.

كما تتكرّر المفردات المحورية مثل: أضلعی وجســر والشرق الجديد، لتُعيد تشكيل 

المشهد الشعری فی حركة دائرية تتقدم نحو ذروة الرؤية، كما فی:

«يعبرون الجســر فی الصبح خفافا / أضلعی امتدت لهم جسراً وطيد / من كهوف 

الشرق، من مستنقع الشرق / إلی الشــرق الجديد / أضلعی امتدت لهم جسراً وطيد» 

(المصدر نفسه: ١٦٨)

هذا التكرار البنيوی يحوّل الجسر إلی رمز للعبور الجماعی، ويكثّف الدلالة المرتبطة 

بالنهضــة والانبعاث. إنّ الفعل "يعبرون" بصيغته المضارعة المتكررة، يمثّل زمنًا متحركًا، 

فی حين أن تكرار مفردة "أضلعی" يخلق تشــابكًا بين الذاتــی والجمعی، بين الفردی 

والرمزی، ويؤسس لطبقة إيقاعية داخلية تُعزز من حضور النص علی المستويين النفسی 

والجمالــی ويتقاطع ضمير الجماعة (هم) مع ضمير المتكلــم (أنا) فی فعلٍ تراجيدی-

فلسفی يرنو إلی تجسير الهوّة بين المأساة الفردية والانبعاث الجماعی.

يتداخل فی قصائده الزمن الشعری مع الزمن الوجودی، ويغدو التكرار أداة لتجسيد 

التوتر بين ما هو كائن وما ينبغی أن يكون، بين الماضی الذی يثقل الحاضر، والمســتقبل 

المنشود. وفی هذا الإطار، تتعدّد صيغ التكرار لديه لتشمل الألفاظ والجمل والأصوات 

وحتی البُنی الإيقاعية، كما نلاحظ فی تكرار قوافی: "الســعال – اشــتعال – تعال – 

الثقال"، و"الجبال – الظلال – ظلال – التلال"، مما ينتج نســيجًا صوتيا يماثل الدفقات 

الشعورية المتكررة والملحّة.

وعلی هذا النحو، يمكن القول إنّه كان من أبرز من مثّلوا حركة الشــعر الحديث، ممن 

تمرّدوا علی "عمود الشــعر"، وسعوا إلی تحرير اللغة من أسر الوزن التقليدی. فقد رأی 

هو وغيره من مجددی القصيدة أن التعبير عن الذات الإنســانية المعذبة لا يمكن أن يتم 

من خلال قوالب جاهزة، بل عبر بنية مفتوحة تتناغم مع تدفّقات الوجدان وارتجاجات 

الواقع.

يمكن توصيف شــعره فی جوهره بوصفه خطابًا شعريا مكثفًا يعكس تجربة إنسانية 



أسطورة الموت والانبعاث ودورها فی تشكيل اللغة الشعرية الرمزية لدی خليل حاوی / ٧٥

عميقة متأثرة بسياقات المعاناة والاضطراب، لكنه فی الوقت ذاته يتضمن نزوعًا واعيا 

نحو تجاوز الواقع المأزوم، واستشراف رؤية للشرق المتجدد، وتأكيدًا علی قيمة الحياة.

النتيجة 

أظهر هذا المقال أنّ خليل حاوی اســتطاع أن يحوّل أسطورة الموت والانبعاث من 

مجرد مرجــع ثقافی أو عنصر زخرفی إلی بنية حية متغلغلة فی نســيج قصيدته، بحيث 

تنعكس علی اختيار المفردة، وصياغة الصورة، وبناء الإيقاع. جاء توظيفه للأسطورة – 

ولا ســيما رموز تموز، والعنقاء، ولعازر، والصليب – كوسيلة للتعبير عن قلقه الوجودی 

وتمزق الذات العربية بين الفناء والحلم بالخلاص.

وهو لا يستعير الأسطورة ليعيد روايتها، بل ليذيبها فی لغته، فتغدو جزءاً من التجربة 

الشعورية والهمّ الحضاری، وتعمل علی إنتاج دلالة تتجاوز حدود الحدث الشعری إلی 

أفق فلسفی وإنسانی أرحب. وقد أسهمت هذه الجدلية بين الموت والانبعاث فی تشكيل 

لغة شــعرية رمزية ذات طاقة انفعالية عالية، تقوم علی المفردات المشــحونة، والجمل 

المقتضبة، والتكرار الإيقاعی الذی يرسّخ المعنی ويعمّق الأثر.

بذلك يمكن القول إنّ حاوی قدّم نموذجاً متفرّداً فی الشــعر العربی الحديث، حيث 

تندمج الأسطورة باللغة فی علاقة جدلية تعكس وعيه بالزمن، ورغبته فی تجاوز الواقع 

المأزوم نحو انبعاث جديد. والأسطورة، عنده  تتحوّل إلی أداة فاعلة لتشكيل لغة رمزية 

قادرة علی حمل التوتر الداخلی والانفتاح فی آن، لتبقی قصيدته شــاهداً علی صراع 

مستمر بين الرماد واللهيب، بين الموت والبعث. 

المصادر والمراجع
 إبراهيم، عبد االله. (١٩٩٢م). السردية العربية الحديثة. بيروت: المركز الثقافی العربی.

أبوحاقه، أحمد وآخرون. (۱۹۹۸م). المفيد فی الأدب العربی. بيروت: دار العلم للملايين.

أبو ديب، کمال. (١٩٨١م). جدلية الخفاء والتجلی: دراسة فی بنية الشعر العربی المعاصر. بيروت: دار 

الآداب.

 البستانی، بشری. (۲۰۱۲م). زمنية التشكيل الشعری مقاربة فی ديوان خليل حاوی. موقع ستار تايمز.

جبر، جميل و خليل حاوی. (۱۹۹۱م). شعراء لبنان. الطبعة الأولی. بيروت: دار المشرق.



٧٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

جبر، جميل. (١٩٩١م). خليل حاوی: دراسة تحليلية. بيروت: دار العلم للملايين.

حاوی، إيليا. (۱۹۸۳م) .«خليل حاوی فی ســطور من حياته و شعره». مجلة الفكر العربی المعاصر. 

العدد ۲۶. 

حاوی، خليل. (۱۹۹۳م). الديوان. بيروت: دار العودة.

الخال، يوسف. (١٩٥٧–١٩٦٤م). مقالات نقدية. مجلة شعر. بيروت: دار مجلة شعر.

خليل جحا، ميشال. (۱۹۹۹م). الشعرالعربی من أحمد شوقی إلی محمود درويش. بيروت: دار العودة.

رشد، محمد. (۲۰۱۱م). دراسة كتاب «ظاهرة الشعر الحديث» لـ «أحمد المجاطی». موقع ديوان العرب. 

شميسا، سيروس. (١٣٧٤ش). نگاهی تازه به بديع. طهران: لانا.   

شياع، محمد عبد الرضا. (٢٠٠٩م). «خليل حاوی ،سنديانة الشعر والموت». موقع الحوار.

صابر عبيد، محمد. (٢٠١١م). القصيدة العربية الحديثة بين البنية الدلالية والبنية الإيقاعية. موقع اتحاد 

الكتّاب العرب. 

علوش. (۲۰۱۱م). خليل حاوی. موقع اتحاد الکتاب العرب. آخرالتنقيح: ۲۰۱۱.

عوض، ريتا. (۱۹۷۸م). أسطورة الموت والانبعاث فی الشعر العربی الحديث. بيروت: المؤسسة العربية 

للدراسات والنشر.

غريزی، وفيق. (۲۰۱۱م). الشــاعر خليل حاوی: عشق "اللا" وانتحر رفضاً للغزو الإسرائيلی للبنان. 

موقع ليبرمای.

غزوان، أحمد علی. (٢٠١١م). التشاؤم عند خليل حاوی. موقع اتحاد الکتاب العرب. 

نذير، العظمة. (۱۹۹۹م). التغريب والتأصيل فی الشــعر العربی الحديث أبوالقاســم الشابّی نموذجاً 

دراسة نقدية للشعر والميثولوجيا. دمشق: منشورات وزراة الثقافة.


