
التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ 
رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی

بهناز دريانورد٭
زرين تاج پرهيزكار (الكاتبة المسؤولة)٭٭
فرهاد ديوسالار٭٭٭

الملخص
مفهوم الهجرة فی الأدب المعاصر، لا ســيما فی أعمال الكاتبات، ظهر كتجربة وجودية 

ومتعددة الأبعاد. تتناول هذه الدراســة، بالمنهج المقارن، تحليل عناصر الهجرة فی رواية 

"العودة" للكاتبــة الإيرانية كللی ترقی ورواية "بروكلين هايتس" للكاتبة المصرية ميرال 

الطحاوی. يتركز البحث علی تحليل أزمة الهوية، والشــعور بعدم الاستقرار، وتأثير البيئة 

المضيفة علی تشكيل تجربة الهجرة. وباستخدام المنهج التحليلی-الوصفی، يبين كيف تواجه 

الشخصيات الرئيسة الثقافات السائدة والأقليات، وتعيد تعريف ذاتها، متجاوزة الحدود 

الذهنية والاجتماعية. وتُظهر النتائج أن كلتا الكاتبتين، باستخدام السرد الأنثوی، تخلقان 

فضاءً تصوّرياً حيث تُعد الهجرة أكثر من مجرد تنقل جغرافی، بل هی "هجرة معنوية" نحو 

إعادة بناء الهوية. كما تشير مقارنة البيئة فی العملين إلی التأثير العميق للفضاء علی انعكاس 

الهجرة، فاللااستقرار والوطن المفقود فی "العودة" ومدينة بلا ذكريات فی "بروكلين هايتس" 

يوفران أرضية لتكثيف الأزمة الداخلية للشخصيات.

الكلمات الدليلية: الأدب المقارن، أدب الهجرة، الرواية، ميرال الطحاوی، كلی ترقی. 

٭. قسم اللغة العربية وآدابها، فرع كرج، جامعة آزاد الإسلامية، كرج، إيران
٭٭. قسم اللغة الفارسية وآدابها، فرع كرج، جامعة آزاد الإسلامية، كرج، إيران

parhizkar@yahoo.com
٭٭٭. قسم اللغة العربية وآدابها، فرع كرج، جامعة آزاد الإسلامية، كرج، إيران

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد السابع والخمسون ـ ربيع ١٤٠٤ش/ آذار ٢٠٢٥م
https://doi.org/10.82401/roc.2025.1218808

صص ١٢٠ ـ ١٠١

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٤/٢١ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٣/٢٩ق 



١٠٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

المقدمة

تُعدّ الهجرة تجربةً متعدّدة الطبقات ومعقّدة فی ذاتها، وقد شكّلت فی الأدب المعاصر 

فضاءً لتمثيل الهويــة والذاكرة والانفصال الثقافی. وإذا أردنا تحديد جنسٍ أدبی لأدب 

الهجرة، وجب عدّه «فرعًا من الأدب الغنائی.» (شميســا، ١٣٨٦ش: ١٢٧) فالإنســان 

حين يهاجر إلی أرض جديدة يحمل – من حيث لا يشــعر – العناصر الثقافية لمجتمعه 

الأمّ معــه، وفی المقابل يتأثّر بثقافة المجتمع المضيــف ومعارفه وتجارب أهله وعاداته 

وتقاليــده. وتمثّل هذه الظواهر مضمونًا وجوهــرًا لعددٍ من آثار أدب الهجرة. ومن أبرز 

العوامل المؤثّرة فی مسار التحديث فی البلدان النامية هو «انتقال السكّان نحو البلدان 

الأكثر تقدّمًا، ذلك أنّ التحديث مفهومٌ غربی فی أصله، ومن ثمَّ فإن تحقّقه علی المستوی 

النظری والعلمی لا يمكن أن يتمّ دون معرفة مباشــرة بهذا المفهوم وثقافته.» (جهانبگلو، 

١٣٧٩ش: ٣٩)

يبحث الأدب المقارن فی العلاقات والروابط بين آداب الشعوب والأقوام المختلفة 

فــی العالم. وفی هذا الحقل «لا يكون المقصــود عند الباحث والناقد هو العمل الأدبی 

ذاتــه، بل البحث فی كيفية تجلّی الأثر الأدبی لقومٍ ما وانعكاســه فی أدب قومٍ آخر.» 

(زرين كوب، ١٣٦٩ش: ١٢٥) وقد اكتسب الأدب المقارن فی العصر الحديث أهميةً كبيرة 

بســبب بروز قضايا الترجمة، والنقد الأدبی، والعولمة، وما يتّصل بمجال الثقافة والأدب 

والحوار بين الحضارات. أما الرواية العربية والفارســية، فبســبب تقاربها فی المفاهيم 

والعناصر، فقد كانت دائمًا محطّ دراســة وتحليل من قِبل الباحثين. وفی العصر الجديد، 

ومع تطوّر وسائل الاتصال، شهدت الهجرات توسّعًا ملحوظًا. وتشير استطلاعات الرأی 

العالمية إلی أنّه «أكثر من ســبعمائة مليون شــخص آخرين يرغبون فی الهجرة إلی بلدٍ 

غير بلد إقامتهم الحالی إذا توفّرت لهم الظروف المناسبة، وتشير الأرقام الإجمالية إلی 

أنّ الهجرة تشكّل هاجسًا لما يقارب مليار إنسان فی العالم.» (تفرشی مطلق، ١٣٨٩ش: 

٢١٦) تتناولُ هذه الدراســة، بالمنهج التحليلی–الوصفی، الدورَ المهمَّ لمكوّنات الهجرة 

(الهوية، اللاّ مأوی، والبيئة) فی أفكار الكاتبين المعاصرين فی إيران ومصر، كما تسعی 

إلی إبراز نقاط الالتقاء بين البلدين فی مفهوم الهجرة ومقارنتها. وتهدف هذه الدراســة 



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١٠٣

إلی الإجابة عن هذا الســؤال: كيف تتجلّی أوجهُ التشابه والاختلاف فی قضية الهجرة 

فی عمَلَی "العودة" لکلی ترقی و"بروكلين هايتس" لمِيرال الطحاوی؟

بيان المشكلة

بدأ أدب الهجرة، بوصفــه ظاهرةً أدبيةً خاصةً يغلب عليها الطابعُ السياســی، منذ 

أواخر القرن الثامن عشــر. وفی هذا الســياق، طرح الناقد وعالمِ الجمال الدنماركی 

جــورج براندس لأول مرة عام ١٨٧١م مقولةَ أدب الهجرة والمنفی فی كتابه «التيارات 

الأساســية فی أدب القرن التاسع عشر». وقد اســتخدم هذا المصطلح لوصف الكتّاب 

الذين غادروا أوطانهم بعد الثورة الفرنسية الكبری. (يزدانی، ١٣٨٧ش: ١٥) ومع توسّع 

الدراســات الثقافية، ازداد الاهتمام بأدب الهجرة، وظهــرت آراء متعددة حول تأثير 

الهجــرة فی الأدب. ويری نامور مطلق أنّ العلاقة بين المخيلة والهجرة يمكن تفســيرها 

بطريقتين: الأولی أنّ الهجرة تحُدِث تأثيرًا عميقًــا وجوهريا فی المخيلة والعمل الفنی، 

والثانية أنّ الهجرة قد لا تترك أی أثر فی المخيلة أو النتاج الفنی. وتُظهر دراسة أوضاع 

الفنّانين تنوّعًا كبيرًا فی مدی تأثّرهم ببيئة المنشأ، فبعضهم يتأثّر بها تأثّرًا واضحًا، بينما 

يتأثّر آخرون ببيئة المهجر. (أحمــدزاده، ١٣٩١ش: ١١٨-١١٧) ويدخل المهاجِر، وهو 

يحمل زادًا من الإرث الثقافی واللغوی، إلی مجتمع جديد لفترةٍ قد تطول أو تبقی مجهولة. 

وقد يختلف هذا المجتمع كثيرًا عن المجتمــع الأمّ. ورغم هذه التحدّيات، يقرّر المهاجر 

البقــاء – إن لم يكن إلی الأبد فإلی مدّة طويلة وغير متوقّعة – ويســعی قدر الإمكان 

إلی التكيف مع شــروط حياة هذا المجتمع. إنّ نوع ودرجــة هذا التكيف مع الأنماط 

د  الســلوكية، والتقاليد، والمعتقدات، وأساليب العيش فی المجتمع الجديد، هی التی تحُدِّ

مصير المهاجر: فقد تجعله فی عزلةٍ وبعيدًا عن الجسد الأساسی للمجتمع المضيف، أو قد 

تحوّلــه من غريبٍ ضائعٍ وحيدٍ إلی فردٍ مقبول – أو علی الأقلّ محتمل – داخل المجتمع 

الجديد. (مدرّسی، ١٣٩٣ش: ٤٧)

تُعَدّ الروايةُ حقلاً ديالكتيكيــا بامتياز، وهی – كما يقول غولدمان – ميدانُ صِدامِ 

"الانحلال المــزدوج": انحلال البطل وانحلال عالم الرواية. فعالم الرواية عالمٌ مُنحطّ لأنه 



١٠٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

انعكاسٌ لبيئةٍ غدتْ غريبةً عن الإنســان، أمّا بطل الرواية فمُنحطٌّ لأنّه يبحث فی هذا 

العالم عــن قيمٍ أصيلةٍ مفقودة. ومن ثمّ فإنّ صورة الرواية هی ذاتُ الصورة التی يعيش 

البشــرُ داخل إطارها يوميا. إنّ ظهور "الفرد الإشــكالی" أو الإنسان البروبلِماتيكی 

هو العاملُ الأساس فی نشــوء الرواية فی العصر الحديث. فالفرد الإشكالی هو ذلك 

الإنســان الذی يرتبط، ارتباطًا مباشرًا، بجميع الظواهر السلبية والإيجابية فی المجتمع 

المدنی الحديث. (فــرزاد، ۱۳۷۸ش: ٧٧) وتُعدّ الرواية أحد أهم الأجناس الأدبية فی 

الأدب العالمی، إذ نصل من خلال قراءتهــا إلی لغة الكاتب ورؤيته الفكرية. والرواية 

العربية والفارسية المعاصرة تُشكّلان كذلك فضاءً رحبًا لتجلی أفكار الكتّاب فی هذين 

الحقلــين الثقافيين. كمــا أنّ أدب الهجرة يعدّ بدوره مجالاً مهمًــا للتعبير عن هواجس 

وأحلام الوطن، ذلك الوطن الذی يعيش تحت وطأة ضغوط اجتماعية وسياسية متعدّدة.

من خلال الدراسة المطبَّقة علی الروايتين المذكورتين، تمّ تحليلُ عناصر أدب الهجرة، 

مثل: أزمة الهويّة، وانعدام المــأوی، ومقارنة الفضاء الروائی. ويعتمد هذا البحثُ علی 

المنهج الوصفی–التحليلی فی مؤلَّفات أدب الهجرة كما تتجلّی فی الروايتين محلّ الدراسة.

أسئلة البحث

ــد الهجرة فی روايتی "العودة" لکلی ترقی و"بروکلين هايتس" لميرال . ١ کيف تجُسَّ

الطحاوی؟

ما أوجه التشابه والاختلاف فی معالجة أزمة الهويّة فی العملين؟. ٢

ما دور البيئة الثقافية والاجتماعية والسياسية للمجتمع المضيف فی صوغ شعور . ٣

انعدام المأوی لدی الشخصيات الرئيسة؟

ما أوجه الاختلاف فی اللغة وبنية الســرد ورؤية الكاتبتين الإيرانية والمصرية . ٤

تجاه الهجرة؟

فرضيات البحث

م الهجرة فی كلا العملين كتجربــة تتجاوز حدود الانتقال الجغرافی، لتغدو . ١ تُقدَّ

عملية لإعادة بناء الهويّة الفردية والثقافية.



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١٠٥

ر أزمة الهويّة والشــعور باللاانتماء فی كلتا السرديتين النسويّتين بصورة . ٢ تُصوَّ

داخليــة ومعقّدة، إلا أنّ اختلاف الخلفيّــة الثقافية يؤدّی إلی تباين فی طريقة 

مواجهة الشخصيات لهذه الأزمات.

ا فی تعميق الشــعور بالعزلة . ٣ تلعب البيئة المضيفة فی كلا العملين دورًا مباشــرً

والتضاد الثقافی، وتعمل محفّزًا نفسيا لدفع الشخصيات نحو تجاوز أزمة الهويّة.

تركّز کلی ترقی علی الحنين والعودة إلی الوطن، بينما تميل ميرال الطحاوی إلی . ٤

ترسيخ هويّة متعدّدة ومتشظّية داخل المجتمع المضيف.

خلفية البحث

لقد كُتب العديد من الكتب، الرسائل الجامعية والمقالات حول تحليل روايات ميرال 

الطحاوی وکلی ترقی. ومع ذلك، سيتم عرض أهم هذه الأعمال بإيجاز فيما يلی؛ حيث 

تشمل الرسائل الجامعية والدراسات التی تناولت هذه الروايات ما يلی:

غيبی، عبدالأحد وبدخشــان، رويا. (١٣٩٥ش). مقال بعنوان: «مظاهر تأثر ميرال 

الطحاوی بفروغ فرخزاد فی رواية بروكلين هايتس».

رحيــم زاده، عزيز، قهرمانی، علــی و مهين حاجی زاده چقوشــی. (١٣٩٨ش). 

رسالة ماجستير بعنوان: «دراسة العناصر السردية فی رواية الباذنجانة الزرقاء لميرال 

الطحاوی»، جامعة الشــهيد مدنی آذربيجان. اســتندت الباحثة فی هذا البحث إلی 

استخدام تقنيات وعناصر سردية متعددة لتحقيق أهدافها النسوية.

فرهنگی، سهيلا ورشت بهشت، أشرف السادات. (١٣٩٨ش). مقال بعنوان: «التسمية 

فی رواية خواب زمستانی لکلی ترقی».

غيبی، عبدالأحد؛ خوش نفس، حبيبه. (١٣٩٨ش). مقال بعنوان: «دراســة نفسية 

لأنماط الشــخصيات فی رواية الباذنجانة الزرقاء لميرال الطحاوی وفق نظرية كارين 

هورنای». يحاول هذا البحث تحليل شخصيات الرواية وفق الأنماط الثلاثة للشخصية: 

النوع المحب، النوع المنعزل، والنوع المتفوق.

مريمــی، الهام؛ حيدريان شــهری، أحمد رضا؛ صديقی، بهار. (١٣٩٩ش). دراســة 



١٠٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

بعنوان: «المواضيع النســوية فی أعمال ميرال الطحاوی (دراسة حالة ثلاث روايات: 

الخباء، الباذنجانة الزرقاء وبروكلين هايتس)». ركّز البحث علی النقد النسوی مع تحليل 

موضوعات مثل اليأس والإخفاق لدی النساء، الفقر والحرمان، عدم مكانة اجتماعية، 

وأخيرًا الروح المتمردة للنساء لتحقيق ظروف أفضل فی هذه الروايات.

مســاح، آفاق وآخرون. (١٤٠٢ش). مقال بعنوان: «أدب الهجرة من خلال ذاكرة 

کلی ترقی»، حيث تناول فيه الباحثون قصص کلی ترقی.

طاهريان، زهرا؛ دری، نجمة. (١٤٠٣ش). مقال بعنوان: «مشــكلة أزمة الاسم فی 

رواية الهجرة (دراسة حالة: کلی ترقی وروح أنکيز شريفيان)»، تناول هذا البحث أزمة 

الاسم فقط.

ومن الجدير بالذكر أنّه وفقًا للأبحاث السابقة، لم يتم حتی الآن إجراء دراسة مستقلة 

بعنوان: تحليل أدب الهجرة فی الروايات النســائية الإيرانية والمصرية؛ دراســة حالة: 

"العودة" لکلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی.

منهجية البحث 

إن منهج البحث فی هذه الدراســة هو المنهج الوصفی مع التحليل والمقارنة للحالة 

الدراسية، واعتمد علی تجميع الملاحظات من المصادر المكتبية. وقد شمل البحث دراسة 

وتحليــل روايتی: "العودة" لکلی ترقی و"بروكلين هايتــس" لميرال الطحاوی. فی هذا 

البحث، يتم استخدام المنهج الوصفی التحليلی لدراسة مكوّنات أدب الهجرة فی هاتين 

الروايتين.

ملخص رواية "بروكلين هايتس" 

تدور رواية "بروكلين هايتس" حول امــرأة حزينة ووحيدة تُدعی هند، تعيش فی 

أســرة عربية فی قرية صغيرة تُســمّی تلال فرعون. هی امرأة شــرقية، وبعد انفصالها 

وطلاقها من زوجهــا، تهاجر إلی الولايات المتحدة الأمريكية مع ابنها البالغ من العمر 

ثمانی سنوات، ليصبح الابن هو الرفيق الوحيد لها منذ ذلك الحين. تعانی هذه المرأة من 

الغربة الزمنية والمكانية والوجودية. تتمثل غربة هند أساساً فی التمييز وعدم الاهتمام 



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١٠٧

بها مقارنةً بالنســاء الأخريــات، وتظهر هذه الوحدة والغربة فــی جميع أنحاء الرواية 

بوضوح. هی امرأة ســئمت من الماضی ومن معانــاة المجتمع الذكوری، فهاجرت إلی 

بلد غريب. بعد وصولها إلی الولايات المتحــدة، تلتقی بالعديد من المهاجرين من دول 

مختلفة، وخاصة العرب، وتلاحظ أنهم يعيشــون أزمات حياتية، وتجد نفسها جزءاً منهم. 

رغم هجرتها من بيئة جغرافية ضيقة إلی مســاحة واسعة، فإن هند تبقی محصورة ضمن 

أفــق محدود فی المدينة، حيث تتنقل فقط فی شــوارع وأزقة بروكلين، ترافق ابنها إلی 

المدرسة، وتتعاطی مع المهاجرين الآخرين. تواجه قيوداً جديدة فی هذا العالم الجديد. 

وبســبب الغربة، تتعامل مع رجال كثيرين يحاول كل منهم خداعها بطريقة أو بأخری. 

تعانــی هند من الصراع بين ثقافتين: ثقافة المدينة التــی جاءت منها، والثقافة الرسمية 

للولايات المتحدة، فهی تقارن باســتمرار بين الماضی والحاضر، وبين طفولتها وأزمات 

منتصف العمر التی تمر بها.

ملخص رواية "العودة" 

تبدأ رواية "العودة" عندما تقف ماه سيما خلف النافذة وهی فی صراع داخلی لتقرر 

ما إذا كانت ستعود إلی إيران أم لا. تتحدث مع ابنها الكبير هرمز فی الولايات المتحدة، 

وتســترجع ذكريات هجرة زوجها أميررضا الذی عاد إلی طهران منذ سنوات، مروراً 

بتجربتها فی الهجرة. تتضمن هذه الذكريات خروجها من إيران، حياتها فی فرنسا، تعليم 

الأطفال، الأصدقاء والمعارف الجدد، شعور أميررضا بالحنين إلی إيران، ومعاناتهم من 

الفقر والغربة. يقرر أميررضا العودة إلی إيران لبيع ممتلكاته، لكنه لا يعود. يكبر الأبناء 

ويذهبون إلی أمريكا، فيما تبقی ماه ســيما فی فرنسا مترددة. تسمع عن أحوال إيران 

من أفراد عائلتها، وتقارن بين البقاء والمغادرة. تطلب المساعدة من صديق يدعی السيد 

صالحی، وهو رجل هاجر إلی فرنســا من قبل وترك ممتلكاته، وعندما عاد إلی إيران 

اكتشــف أنه فقد جزءاً كبيراً منها. تری ماه سيما كل شیء، وتتحدث مع الجميع، وتسأل 

عن كل شیء، وفی النهاية تقرر العودة إلی إيران لتعيش من جديد تجربة الحياة هناك. 

شــخصية ماه سيما فی بداية الرواية امرأة مشــتتة، حيث علمت بشكل غير مباشر أن 



١٠٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

زوجها لم يعد ملتزماً بحياتهما المشتركة، لكنها لا تريد أو لا تستطيع تصديق هذا الواقع، 

وتستمر فی الحفاظ علی العلاقة القديمة فی ذهنها مع التخطيط للمستقبل. خلال الرواية، 

إما أنها تعيش فی الماضی أو تتصور المســتقبل، لكن مع ســفرها إلی إيران، يتغير كل 

شــیء. تضطر لمواجهة صورها الذهنية والتصالح مع الواقع الذی تراه وتلمسه، بدءاً من 

الأقارب الذين تغيروا وبيتها الذی استولی عليه الغرباء، ومدينة تختلف تماماً عن تلك 

التی كانت فی ذهنها. لكن هذه المواجهة تجعل شــخصية ماه سيما المشتتة أكثر تماسكاً. 

فی هذا الســفر، تتابع واقع حياة زوجها، وتواجه ما كانت تعتبره كابوساً، وفی النهاية 

تبنی حياة جديدة رغم الماضی وذكرياتها. تصبح ماه سيما فی نهاية الرواية مختلفة عن 

البداية، فهی تعرف أبناءها، وزوجها، وأقاربها، ومع هذا الوعی بالواقع تســتطيع اتخاذ 

قرار حول مكان وكيفية العيش، والخروج من حالة التيه المستمر التی كانت فيها سابقاً. 

١. المناقشة والبحث

فی أدب الهجرة الإيرانی يبرز اسم كلی ترقی بروايتها، ولا سيما رواية "العودة"، كما 

يبرز فی الرواية العربية المعاصرة اســم ميرال الطحاوی التی قدمت بروايتها "بروكلين 

هايتس" عملاً ســردياً مميزاً فی موضوع أدب الهجرة. تبدأ كلی ترقی روايتها "العودة" 

بمقدمة تشــير فيها إلی حوار بينها وبين الشخصية الرئيسة فی الرواية، وهی امرأة فی 

الخامسة والخمسين من العمر تدعی ماه ســيما. تقيم ماه سيما فی فرنسا، وتقف علی 

مفترق طريق بين العودة إلی إيران أو البقاء فی فرنسا. وفی نهاية المطاف، تقرر العودة 

إلی إيران، ونقرأ فی رواية "العودة" ســرداً لأيام ماه ســيما فی إيران علی لسان كلی 

ترقی نفسها.

رابع أعمال مــيرال الطحاوی هو رواية "بروكلين هايتس". وقد كُتبت هذه الرواية 

فی اثنی عشــر فصلاً وبلغت مائتين وســتة وأربعين صفحة، وقد حصل الباحثون علی 

نســختها مباشرة من الكاتبة نفسها. وقد سمُّی معظم فصول الرواية بأسماء الأمكنة التی 

كانــت بطلة القصة تقيم فيها. أمّا موضوع الرواية ومحورها، فيدوران حول امرأة حزينة 

ووحيدة تدعی هند، نشــأت فی أسرة عربية فی قرية صغيرة تُعرف باسم تلال فرعون. 



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١٠٩

وتعانی هذه المرأة من غربة زمانية ومكانية ووجودية؛ إذ إن غربتها نابعة أساســاً من 

الإهمال والتمييز الواقع عليها مقارنةً بالنســاء الأخريات، وتبدو هذه الوحدة والغربة 

جلية فی مختلف مواضع الرواية.

وبعد دراســة الروايتين، تبين أنّ عناصر مثل أزمة الهوية، واللامأوی، ومقارنة البيئة 

قد انعكســت فيهما معاً. وســنتناول فی ما يأتی تحليل هذه العناصر من خلال شواهد 

منتقاة من كل رواية، وبيان حضورها فی إطار أدب الهجرة: 

أزمة الهوية 

إن لفظ "الهوية"١ فی اللغات اللاتينية مأخوذ من كلمة (identitas) التی ترجع إلی 

الجذر (iden) بمعنی "المماثل والمتطابق". أمّا فی العربية فهو مشــتق من كلمة «هو»، 

ومــن ثمّ فالهوية لأی ظاهرة تدل علی هيئتهــا وماهيتها وذاتيتها. (الطائی، ١٣٧٨ش: 

٣٤) ويری موفی أن «الهوية حصيلة عملية تتصف بالتشعب والسيولة والتعدد.» (قاسمی، 

١٣٨٣ش: ٢٣) ومن المترادفات التی تُســتعمل للدلالة عليهــا: "التطابق"، "التماثل"، 

"التوافق"، "الماهية"، "الشخصية"، و"الجوهر" أو "الذات". (شعاری نجاد، ١٣٧٥ش: ١٩؛ 

وبريجانيان، ١٣٧١ش: ٢٨٣) ولا يمكن تعريف الهوية بعيداً عن الســياق الاجتماعی، 

«لأن الهوية تُبنی فی علاقتها بالآخر، وبعبارة اخری تتمّ إعادة تمثيلها من خلال رســم 

صورة الآخر.» (دلاپورتا، ١٣٨٣ش: ١٣٧) وتظهر أزمة الهوية عندما «يدرك مجتمع ما 

أن ما كان متقبلاً فی السابق بلا تردد باعتباره تعريفاً نفسياً وجسمانياً لذاتيته الجمعية، 

لم يعد قابلاً للتقبل فی الظروف الجديدة.» (بای وزملاؤه، ١٣٨٠ش: ١١٠)

تعد رواية "بروكلين هايتس" واحدة من أشهر أعمال ميرال طحاوی، حيث يشكل 

مفهوم الهجرة أحد المحاور الرئيســة فی بنيتها. واسم "هند" فی المعاجم يشير إلی دلالة 

قريبة من الحب والوله، ويرتبط أحياناً بانقطاع العلاقة، وهو اسم يطلق علی من تعيش 

خيبــة فی الحب أو فی تحقيق الأمانی، وكذلك علی من تقيم فی بيئة بعيدة عن مجتمعها 

الأصلــی. وبناء علی هذا التوصيف الاسمی يمكن القــول إن الكاتبة تقدّم القارئ إلی 

1. identity.



١١٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

ملامح شخصية البطلة بطريقة غير مباشرة.

هند امرأة مشهورة نسبياً، فقد هربت من تناقضات قريتها (تلال فرعون)، واختارت 

الوحــدة والغربة فی الولايات المتحدة الأمريكية. وهی شــخصية محورية تبدأ الكاتبة 

بعرضها فی بدايات الرواية كی تكشف للقارئ مسار تكوين هويتها فی بلدين مختلفين، 

الأمر الذی يوضح أبعاد شخصيتها علی نحو أعمق: 

اسمهــا "هند"، لكن لها أيضا ألقاب تدليل كثيرة. كل مــا تتذكره من ألقابها كان "يا 

ثرمة" حين ســقطت أســنانها فی مراحل التبديل المختلفة للأسنان، و"يا أم ضب" لأن 

فيها العلوی أكثر بروزا من السفلی، و"يا عوجه"؛ لأ يديها لم تكونا تستطيعان الإمساك 

بالأشياء كما ينبغی ليدين. تنزلق الأشياء من يدها وتنکسر ... (الطحاوی، ۲۰۱۱م: ۱۸)  

الموضــع الذی تقدم فيه الكاتبة هند بطريقة مباشــرة هو حين تقف أمام جماعة من 

اللاجئين الذين تجمعوا لتعلم اللغة الانجليزية، فتبدأ بتعريف نفسها. سماع هذه العبارات 

من فم بطلة الرواية يمنح القارئ شعوراً بالفضول والألفة، ويجعله منذ الصفحات الأولی 

يلمس كون هند مهاجرة وما يترتب علی هجرتها من آثار ســلبية تنعكس علی ملامح 

شخصيتها:

اسمی "هند". جئت مــن القاهرة، لا أعرف بالضبط لماذا؟ أحاول التكلم بالإنجليزية 

. أحب اللغة العربية، كنت أعمل مدرســة، فقط أشعر أنها لم تعد كافية. أشعر بخجل كلما 

كان علــی أن أتكلم بالإنجليزية حتی الكلمات الصحيحة التی تعلمتها، عادة ما أنطقها 

بطريقة تجعل الآخرين لا يفهمون ما أقول. كنت أذهب دائما إلی أماكن المثقفين، و أدعی 

أننی واحدة منهم، لا أفهم تماما مايتحدثون عنه . أجلس فوق المقعد البعيد كی لايسألنی 

أحد.. (نفسه: ۲٣)  

أحد تداعيات ازمة الهوية فی العصر الحاضر هو ما يسمی بالدياسبورا. فالمهاجرون 

الذين تفرقوا إلی الأبد عن أرض الآباء والأجداد، واستقروا فی أرض المضيف، حيث 

تحل ثقافة المجتمع الجديد محل ثقافة الموطن الأصلی، يصابون بحالة من تشتت الهوية، 

فيجدون أنفسهم عالقين فی برزخ بين الموطن والمقصد. (توکلی وآخرون، ١٤٠٢ش: ٢٨)

رواية "العودة" لكلی ترقی تُعدّ من الأعمال البارزة لها، حيث تتجلّی فيها بشــكل 



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١١١

ملموس المفاهيــم الدالّة علی عنصر الهجرة. فی الأجــزاء الأولی من الرواية، يكون 

منظور الســرد من الشــخص الثالث، من لغة كلی ترقی، ثم يتحوّل السرد إلی منظور 

شــخصية ماه سيما، ويتحوّل بعدها السرد إلی الشخص الأول. تتدفّق فی مضمون هذه 

القصة مشاعر الحب، والمودّة الأمومية، والشعور بالوحدة، والاغتراب، والحنين، وكذلك 

الحيرة والتيه. بعد ســفر أمير رضا (زوجها) إلی إيــران، لم يعد لها أی خبر عنه، وكان 

الــتردّد بين البقاء والعودة يرافقها يومياً. الموضوعات مثل ســفر أمير رضا إلی إيران، 

ولقاء سام وخطيبته، وما شابه ذلك من أحداث، هی الموضوعات التی تسير بها القصة. 

هذه الرواية تحمل ذات المضمون الذی ميــز أعمال كلی ترقی الأخری: الاهتمامات، 

القضايا الاجتماعية والسياسية، واستحضار الذكريات؛ ولكن يبدو أن الاهتمام يتجلّی 

بشكل أوضح عندما تواجه ماه سيما التردّد بين البقاء والعودة، وخشيتها من أن تكون 

غريبة فی وطنها، وفی الوقت نفســه تفكر بأمير رضــا، وما إلی ذلك من الأمور التی 

تشكّل مشاغل ذهنها. فی جزء من الرواية نقرأ: «مضطربة وحائرة ومتعبة من صراعاتها 

الداخلية، كانت تُغامر وتأخذ قرار العودة. من تلك القرارات الرقيقة الهشّة التی تنهار 

بأقلّ لمســة: لماذا بقيت؟ بلا أمير رضا، بلا أولادی. باريس لم تعد باريس السابق. بيرو 

أصبح ســیء الطباع ولا يطيق الغرباء. حان الوقت لأعود إلی طهران، حياتی هناك، 

بيتی هناك، منزلی الحقيقی.» (ترقی، ١٤٠٢: ١٣-١٥)

تحليل أزمة الهوية فی روايتی "العودة" و"بروكلين هايتس"

أزمة الهوية، إحدی النتائج الأساســية للهجرة، تظهر فی شــكل تجربة الانفصال، 

والاغتراب عن الذات، ومحاولة إعادة تعريف الشــخصية فی البيئة الجديدة. فی رواية 

"العودة" لكلــی ترقی، تتجلی هذه الأزمة أكثر من أی شــیء آخر فی صورة الحنين، 

والشــعور بالانتماء المفقود، والعجز عن التكيف مع الماضی. الشخصية الرئيسية، عند 

عودتها إلی الوطن بعد ســنوات من الهجرة، تدرك أنّ هويتها السابقة أصبحت عديمة 

التأثير فی المجتمع المتغير. فی الواقع، تؤدی العودة الجســدية إلی شــعور بالغربة فی 

الوطن، ويقــدّم الكاتب صورة للمهاجر العائد الذی أصبــح مقطوعاً عن كلا العالمين 



١١٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

ومصاباً بشرخ هوياتی مزدوج. 

فــی المقابل، رواية "بروكلين هايتــس" لميرال الطحاوی تقــدّم صورةً عن هجرة 

مســتمرة وثابتة ضمن فضاء المجتمع المضيف. الشــخصية النســائية فــی الرواية، 

وســط المجتمع الأمريكی، ومع ثقافة تختلف تماماً، تنشــغل بإعــادة تعريف أنوثتها، 

وانتمائهــا القومی، وطموحاتها الشــخصية. أزمة الهوية فی هذا العمل تتجسّــد من 

خلال الســرد الداخلی، والذكريات المتناثرة، والتناقضــات اليومية مع البيئة الغربية. 

وعلــی عكس رواية "العــودة" التی تنظر إلی الماضی والوطــن كمصدر للهوية، تركز 

"بروكلــين هايتس" أكثر علی خلق هوية جديدة فی قلــب الوحدة والانزواء الثقافی.

الجدير بالذكر أن كلتا الكاتبتين، باستخدام زاوية نظر نسائية، تصوّران الهجرة ليس فقط 

كتغيير مكانی، بل كسفر داخلی لإعادة النظر فی "الذات" الضائعة. فی رواية "العودة"، 

تكون نتيجة هذا الســفر نوعاً من الاضطراب الهوياتی الذی يؤدی إلی عودة فاشلة؛ 

أما فی "بروكلين هايتس"، فإن الجهد مــن أجل التكيف يؤدی إلی خلق هوية متعددة 

الطبقات ومختلفة.

انعدام المأوی

يمكن تسمية وضع الفرد المهاجر بين ثقافتين مختلفتين (ثقافته وثقافة الآخر) بانعدام 

المأوی. بعبــارة أخری، «انعدام المأوی هو وضع المهاجــر فی فضاء بين ثقافی بحيث 

يشــعر بالانتماء أو عدم الانتماء إلی الأرض التی يعيش عليها.» (حقايقی وآخرون، 

١٤٠٠ش: ١٨٧) انعــدام المأوی لا يعنی فقدان البيت أو الســكن. لأنه «حتی عندما 

تكون فی البيت، قد لا تشعر بأنك فی منزلك، لأنك لا تشعر بالراحة داخلياً؛ بمعنی أن 

أزمة هويتك الثقافية تحوّلك إلی مهاجر نفسی.» (تايسن، ١٣٩٤: ٥٣٦)

لقد كتبت الطحاوی الرواية بطريقة تُظهر منذ السطور الأولی أنّ بطلة القصة ستعيش 

وحيدة فی مدينة غريبة، وأنّ رفيقها الوحيد ســيكون ابنها. إنها تبحث عن منزل تختاره 

من بين جميع الشــوارع، فاختارت "فلات بوش". قبل وصولها إلی أمريكا، كانت هند 

تبحث عن المنزل الذی يناسبها فی هذا البلد، فتختار منزلاً يلائم وضعها وحالتها.



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١١٣

فی مكان آخر، لا ترغب هند فی الظهور فی المقهی بســبب وحدتها، فهی تعلم أنّ 

جميع الموجودين هناك لاجئون، وتدرك أنّ وحدتها ستجعلها موضع تساؤل. ومع ذلك، 

تواجه تساؤلاتهم، فتجيب علی أسئلتهم بإجابات كاذبة: 

المقهــی الذی تقصده ضيق و مظلم و النارجيله لهــا رائحة ماء عطن... و مع ذلک 

أسمــوه (ألف ليلة وليلة). تتنفس ببطء وحذر وتنظر حولها بترقب بعد أن تكتشــف أنها 

الأنثی الوحيدة. تتصفــح عدة جرائد و مجلات صفراء. عامــل المقهی طويل و نحيل، 

تذكرها هيئته بكل مدرسی العربية فی قريتها، ينادونه بالأستاذ دليلا علی تقدير ماضيه 

الذی لا يعرفه أحد. تحاول أن تخفی وجهها خلف الجريدة، قبل أن يفاجئها بالســئوال 

المعتاد المعد لها: أنت ساكنة لوحدك؟ (نفسه: ٣٩)

تنــدرج رواية "العودة" فی فئة أدب الهجرة، وتتناول الســؤال الدائم للمهاجرين: 

أذهب أم أبقی؟ الشــخصية الرئيسية فی هذه الرواية امرأة ربطت كل جزء من وجودها 

بشــخص آخر، ما يجعلها تشعر بالفراغ. فقد ربطت ماه سيما جزءًا من وجودها بزوجها 

فــی طهران، وجزءًا بأبنائها فی أمريكا، وجزءًا بأخيهــا فی ألمانيا، وجزءًا بأختها فی 

كندا. قبل سنوات، غادرت طهران علی أمل حياة أفضل مع زوجها وطفليها، واليوم لا 

يرافقهــا أی من أفراد هذه العائلة. فقد ذهب أبناؤها ليتابعوا حياتهم، وعاد زوجها إلی 

إيران. تعلم ماه سيما أن زوجها لم يعد ملتزمًا بها، لكنها تتظاهر بعدم المعرفة. تعيش فی 

ماضٍ سعيد وتطمح إلی مســتقبل أفضل. ترغب فی البقاء دائمًا فی هذا الوهم، لكنها 

تجُبر علی الســفر إلی إيران ومواجهة الواقع. يتحول هذا الســفر إلی رحلة تعود فيها 

ماه ســيما إلی ذاتها. فی هذه الرحلة، تكون فی أقصی حالات وحدتها. فی الكتاب، لا 

يوصف هذا الشــعور بالوحدة مباشرة؛ بل يحسّ القارئ ببرودتها القارص والجامد بين 

سطور الرواية.

تحليل حالة انعدام المأوی فی "العودة" و"بروكلين هايتس" 

تتجلّــی حالة انعدام المأوی، بوصفها حالة تعليــق بين الأصل والوجهة، فی رواية 

"العودة" لكلی ترقی بشكل مؤلم وحنينی. الشخصية الرئيسية، التی تعود إلی الوطن بعد 



١١٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

ســنوات، تدرك أن الوطن لم يعد كما كان سابقًا؛ فقد تغيرت الأماكن، الناس، وحتی 

اللغة. بالنسبة لها، العودة ليست ولادةً جديدة، بل مواجهة مع الفقد؛ فقدان هوية ضاعت 

أثناء الهجرة ولا يمكن اســتعادتها فی الوطن. تظهر حالة انعدام المأوی فی هذا العمل 

صورةً قوية من الغربة فی بيتها؛ هجرة عكسية لا تمنح ملاذًا، بل تزيد من معاناة الشعور 

بالانتماء المفقود.

فی المقابل، رواية "بروكلين هايتس" تــروی قصة امرأة مهاجرة تحاول التأقلم فی 

قلــب المجتمع المضيف، لكنها لا تملك رابطًا عاطفيا أو ثقافيا مع البيئة المحيطة بها. فی 

ثقافة أمريكية غريبة، ولغة ثانية، ونظرات الآخرين الغريبة، لا تجد مأوی. يظهر انعدام 

المأوی فی هذا العمل بشــكل داخلی وتدريجی؛ فالمرأة المهاجرة تتحاور فی خلواتها 

مع ذكريات طفولتها وهويتها القومية، لكن لا مكان فی حياتها اليومية يســتضيف تلك 

الذكريات. فی هذه الرواية، لا يكون البيت مكانًا ماديا، بل استعارة للارتباط، الانتماء، 

والأمان النفسی؛ وهو الشیء الذی تحرمت منه الشخصية الرئيسية.

بوجه عام، حوّل كل من الكاتبتين "البيت" إلی ما هو أكثر من مجرد مكان جغرافی؛ 

فالبيت يصبح رمزًا للذاكرة، اللغة، الجذور، والمعنی. يعدّ انعدام المأوی فی كلتا الروايتين 

تجربة نســائية للانفصال فی عالم الهجرة؛ إحداهما فی وطن لا يعاد بناؤه، والأخری فی 

غرب بلا ذاكرة.

مقارنة البيئة

يتجلّی التناقض والبارادوكس فی الهجرة عندما يطلب من المهاجر أن يحافظ علی 

ثقافته الأصلية وفی الوقت نفســه يتبنی ثقافة البيئة الجديدة. «المضيف فی الوقت ذاته 

يطلب منه أن يكون متوافقًا ومتشابهًا مع الثقافة الجديدة، وفی نفس الوقت يحافظ علی 

حد من الاختلاف.» (اســكوئی، ١٣٩٨ش: ٤٣) أطلق نجوميان علی هذا البارادوكس 

لأول مرة مصطلح «بارادوكس التشابه/الاختلاف فی نظام التفاعل الثقافی للمهاجرين.» 

(راجع: نجوميان، ١٣٨٩ش: ١١٩-١٣٠)

عاشــت الطحاوی فی دولتين مختلفتين وكانت شــاهدة عن قرب علی آلام وآمال 



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١١٥

النساء، وقد واجهت بنفســها، كونها امرأة، مجموعة من المشاكل. لذلك، تصف النساء 

فی مجتمعها بمشــاعر صادقة وجذابة؛ وعلی الرغم من هذه الأوصاف العامة والجذابة 

للشخصيات النسائية التی تقدمها، إلا أنها لا تغفل عن تصوير شخصيات النساء اللواتی 

يعشــن فی الولايات المتحدة، إذ أن الكاتبة تقيم منذ عدة ســنوات فی أمريكا ولديها 

وعی كامل بوضع النساء هناك. فی وصف إيمليا، وهی من النساء المسنات المهاجرات 

إلــی أمريكا، وعندما تری هند إيمليا التی تعمل ببيع الأحذية التقليدية فی الشــوارع 

من أجل لقمــة العيش، يتداعی فی ذهنها ذكری جدتها غــير الحقيقية زينب؛ تعرض 

الكاتبة إيمليا بتفاصيل دقيقة لتوضيح شخصيتها للقارئ وإظهار أوجه الشبه بينها وبين 

زينب، التی كانت تمتلك صفات مشابهة لإيمليا وكانت تؤذی هند بوجهها المخيف علی 

الأخطاء الصغيرة وتحجزها فی المخازن. لذلك، كل شــخصية فی هذه القصة لا تظهر 

بدون سبب واضح: 

تعــير عليها "إيميليا" التی ترتدی معطفا رماديا، يشــبه معطفها تماما، تجلس بجانبها 

وتبتسم. قصيرة نحيلة، منحنية قليلا، ووجهها ملیء بالتجاعيد، وثمة شعر أبيض يخرج من 

أماكن غير متوقعة فی وجهها، مثل فتحة الأنف، وحواف الشــارب. لعينيها هذا التيقظ 

الحاد، كأنمّا کرتان من لهب. (نفسه: ۵۹) 

كما ذُكر سابقاً، فإن ذكر "تلال فرعون" مقابل "بروكلين" يشير إلی العادات والتقاليد 

المغلقة والمحدودة للبيئة الجغرافية فی تــلال فرعون، والتقابل بين المكانين ليس لأجل 

الاختلاف الجغرافی أو المناخی، بل لكی تتمكن الكاتبة من تصوير شخصية بطله، التی 

قضت فــترة طويلة فی تلال فرعون والآن تعيش فی بروكلين. تلال فرعون هو المكان 

الذی قضت فيه هند طفولتها وشبابها وتربت فيه، وهو مرتبط بجدة والدتها.

تقوم الكاتبة، قبل اســتحضار ذكری هند التی تتضح عند رؤية "المقبرة الخضراء"، 

بالإشــارة إلی ماضيها مع جدتهــا، ليكون ذلك مدخلاً إلی اســترجاع ذكرياتها فی 

الولايات المتحدة الأمريكية: 

تنعس "هند" فی طفةلتها فی حجر "الضيفة" التی تفتح صدرها، كلما أرهقتها الوسائد 

الجافية القاســية التی لا تعطی حنانها لأحد، فتقــول لها فی الحلم: «لو كان بيت أبويا 



١١٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

قريب... كنت أروح و أجيب صحــن زبيب، تأكليه وتصلی علی الحبيب وكل واحد له 

حبيــب، يقول: اللهم صل عليه»، فتنعس حالمة ببلاد بعيدة تأتی الأحلام وتحملها إليها. 

(الطحاوی، ۲۰۱۱: ٥٥)

ــراز الفــروق بــين بيئــة إيــران  أمــا كلــی ترقــی فــی روايتهــا، تســعی إلــی إب

ــن  ــی الوط ــد ف ــير معق ــيط وغ ــل بس ــام تأم ــا أم ــدو أنن ــث يب ــتراب، حي والاغ

ــزء  ــتتة" لأن كل ج ــرأة المش ــم "الم ــا اس ــوا عليه ــا أطلق ــتراب: «أصدقاؤه والاغ

ــكا،  ــی أمري ــا ف ــو أبنائه ــا: نح ــكان م ــخص أو م ــو ش ــه نح ــا يتج ــن وجوده م

زوجهــا فــی طهــران، أختهــا فــی كنــدا، أخيهــا فــی ألمانيــا، وأصدقاؤهــا المقربــون 

منتشــرون فــی أرجــاء العــالم.» (ترقــی، ١٤٠٢ش: ١١) وفــی موضــع آخــر تقــول: 

«لم يكــن لديهــا أصدقــاء مقربــون. كانــت تبتعــد عــن الإيرانيــين الملكيــين الذيــن 

يعيشــون فــی أحلامهــم، وعــن المجاهديــن الذيــن يجمعــون التواقيــع فــی الشــوارع 

ــة ومتكــررة.»  ــم قديم ــت أقواله ــن كان ــين اليســاريين الذي ــم، وعــن المثقف لمصلحته

ــی، ١٤٠٢ش: ١٦) (ترق

فی روايتها، شــخصيات ترقی تبحث عن حَيها القــديم. «الأبطال يحبون أن يؤدوا 

أدوارهم فی موطنهم، خصوصًا فی شميران، الحی القديم للكاتبة.» (مســاح وآخرون، 

١٤٠٢ش: ٧٩) وتصور الكاتبة هذا المكان والبيئات فی جزء من الرواية كما يلی: "كان 

أمير يشــعر أن وطنه الحقيقی هنا (باريس). كان يرفع صوته ليصل جيدًا إلی آذان ماه 

سيما نصف المغلقة: «عزيزتی، الوطن كلمات فارغة. وطنی، سواء قبلتِ أم لم تقبلی، هو 

هذا الشقة الصغيرة التی أغلق بابها ليلاً بارتياح وأنام. هذا الزقاق وهذه الساحة، حيث 

أشــعر بالراحة تحت أشجارها. هذه الحديقة وهذا المطعم، حيث أستمتع بالجلوس علی 

كراســيها مهما شعرت بالحزن. الآن استمری فی قول شميرون- شاه عبد العظيم- شاه 

رضا- زقاق تشناران- شارع مناران- منزل خالتی- منزل عمی- منزل عمتی. اتركيه. 

هذه الاشتياقات لفاطی لن تنتهی. طهران ليست المدينة التی عرفناها. إنها مدينة أبناء 

الأثرياء الجدد.» (ترقی، ١٤٠٢ش: ٢٩)

«حوری (فی طهران) كانت سعيدة ومفعمة بالحيوية. قالت: انهضی وتعالی. لا تعلمين 



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١١٧

كم نفتقدك. مكانك فارغ. عمّ تبحثين عن القلق؟ لم يحدث شیء. نحن بخير وسعداء معًا. 

حفلة ومرح قائمة. نذهب إلی البحر، التزلج، تسلق الجبال، منزل العم، منزل العمة، منزل 

السيد رياحی، بنَاهِی، سِباهِی، منزل مهين خانم، شهين خانم، عودی إلينا. الدنيا يومان 

فقط عزيزتی، فلا تشددی علی نفسك.» (نفسه: ٢٩) 

مقارنة البيئة فی "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی

ــا  ــدة مكانً ــنوات عدي ــد س ــران بع ــة طه ــودة"، أصبحــت بيئ ــة "الع ــی رواي ف

ــزًا  ــا رم ــت يومً ــی كان ــن الت ــية. الأماك ــوف للشــخصية الرئيس ــير مأل ــا وغ غريبً

للذكريــات والانتمــاء والهويــة فقــدت الآن ألوانهــا، وفــی قلــب المدينــة المتحضــرة، 

يشــعر المهاجــر بالعزلــة والاغــتراب. البيئــة فــی هــذا العمــل هــی الوطــن نفســه، 

الــذی لم يعــد مــلاذًا عاطفيــا وثقافيــا. تُظهــر ترقــی بمهــارة كيــف يمكــن للتغــيرات 

الاجتماعيــة والفجــوة الزمنيــة وضعــف الذاكــرة الجماعيــة أن تحــوّل الوطــن إلــی 

بيئــة غريبــة، وتخلــق شــعور "الاغــتراب فــی المنــزل".

من ناحية أخــری، تصوّر رواية "بروكلين هايتس" بيئة مدينة نيويورك، وبالأخص 

بروكلين، كمكان يستضيف المهاجر. هذه البيئة، بتنوعها العرقی، وسرعة الحياة الحديثة، 

والنظرة الغربية السائدة، مليئة بالتناقض بالنسبة للشخصية النسائية المهاجرة. فی هذه 

الرواية، البيئة الخارجية ليســت مجرد إطار للانتماء، بل هی فضاء للضياع، وللجهد فی 

التكيف، ولعبور الحدود الثقافية. الطحاوی صمّمت البيئة كمرايا لداخلية الشــخصية: 

عدم الاستقرار، الصخب، واللامبالاة فی المدينة، تتناغم مع وحدة وشعور فقدان الهوية 

لدی المرأة المهاجرة. 

بشكل عام، الاختلاف الجوهری فی نوع البيئة فی هذين العملين يظهر كما يلی: فی 

"العودة"، البيئة هی الوطن السابق الذی تحوّل الآن إلی فضاء غريب. أما فی "بروكلين 

هايتس"، البيئة هی الوطن الحالی ولكنه غريب، حيث تسعی الشخصية فی الرواية إلی 

إعادة بناء ذاتها. كلا العملين يبرزان أن البيئة، سواء فی الوطن أو فی الغربة، يمكن أن 

تكون عاملاً للشعور بعدم الانتماء، وأن الذكريات واللغة والتجربة النسائية وحدها هی 



١١٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

التی تعيد للوجود معنی.

النتيجة 

أظهرت الدراسة الحالية، بمنهجية مقارنة، أن الهجرة فی روايتی "العودة" و"بروكلين 

هايتس" لا تُعرض كمجرد تجربة جغرافية، بل كعملية نفسية وثقافية ووجودية. شخصية 

"هند" فی رواية "بروكلين هايتس" تمثل رمزاً للكاتبة الطحاوی نفسها، التی هاجرت من 

وطنها وعاشت فی الولايات المتحدة الأمريكية، حيث تواجه تحديات نتيجة نشأتها فی 

بيئة بدوية (تلال فرعون) التی نشأت فيها الطحاوی. أما "ماه سيما" فی رواية "العودة"، 

فهــی امرأة غادرت وطنها مع زوجها وطفليها إلی باريس طلباً لحياة أفضل، لكنها بعد 

مرور سنوات طويلة تجد أن الأسرة لم تعد موجودة بالشكل الكلاسيكی المعروف. أزمة 

الهوية فی هذين العملين، وبدرجات وأســاليب مختلفة، تُدخل الشخصيات النسائية فی 

تحدی إعادة تعريف "الذات"؛ ففی "العودة" تنشأ هذه الأزمة من عمق الحنين والانفصال 

عــن وطن تغير، بينما فی "بروكلين هايتس" تدفــع تجربة العيش فی بيئة مضيفة غريبة 

الشــخصية نحو هويات ســائلة ومتعددة. مفهوم انعدام المأوی فی كلا العملين يعكس 

فقدان الانتماء؛ ســواء فی الوطن أو فی الغربة. ففی "العودة" لم يعد المنزل ملاذاً، ويجد 

المهاجر العائد نفسه غريباً حتی فی وطنه؛ أما فی "بروكلين هايتس"، فإن المرأة المهاجرة 

فی البيئة الغربية لا تمتلك منزلاً مادياً فحســب، بل لا تُقيم أی صلة بالبيئة الاجتماعية 

المحيطة بها. فی كلتا الروايتين، يصبح المنزل استعارة للمعنی، والذاكرة، والانتماء؛ شيئاً 

مفقوداً تسعی الشخصيات لاســتعادته. ومقارنة البيئة فی العملين تُظهر التأثير العميق 

للمكان علــی انعكاس تجربة الهجرة. الوطن المفقود فی "العودة" والمدينة بلا ذاكرة فی 

"بروكلين هايتس" يشــكلان أرضية للضياع وتفاقم الأزمة الداخلية للشخصيات. وقد 

اســتطاع كل من الكاتبتين، من خلال السرد النســائی، تصوير الهجرة كتجربة عاطفية 

وهوية وثقافية تمتد آثارها إلی أعماق نفســية الشــخصيات. الهجرة فی هذين العملين 

ليســت هروباً ولا عودة، بل رحلة مؤلمة فی سبيل معرفة الذات؛ رحلة نادراً ما تنتهی، 

إذ لا يوجد بيت للعودة إليه، وإن وُجد، لم يعد يشبه ما بقی فی الذاكرة.



التحليل المقارن لمكوّنات الهجرة فی الأدب الإيرانی والمصری؛ رواية "العودة" لكلی ترقی و"بروكلين هايتس" لميرال الطحاوی / ١١٩

المصادر والمراجع 
احمدزاده، شــيده. (۱۳۹۱ش). "مهاجرت در ادبيات و هنــر: مجموعه مقالات نقدهای ادبی-هنری: 

الهجرة فی الأدب والفن". مجموعة مقالات نقدية أدبية وفنية. طهران: سخن.

اســکويی، نرگس. (۱۳۹۸ش). "واکاوی مؤلفه های ادبيات مهاجرت در رمان های همنوايی شبانه 

ارکســتر چوب ها و تمامــاً مخصوص: تحليل عناصــر الأدب الهجری فی روايات التناســق الليلی 

لأوركســترا الخشب وكلها خاصة". فصلنامه علمی-پژوهشــی زبان و ادبيات فارسی. جامعة آزاد 

الإسلامية، فرع سنندج. السنة ۱۱. العدد ۳۹. صص ٤٦-٢٤

الطايی، علی. (۱۳۸۲ش). بحران هويت قوی در ايران: أزمة الهوية القوية فی إيران. طهران: شادگان.

بريجانيان، ماری. (۱۳۷۱ش). فرهنگ اصطلاحات فلســفه و علوم اجتماعی: فرهنگ المصطلحات 

الفلسفية والاجتماعية. طهران: موسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگی.

پای، لوســين و همکاران. (۱۳۸۰ش). بحران ها و توالی ها در توسعه سياسی: الأزمات والتسلسلات 

فی التطور السياســی، ترجمه: غلامرضا خواجه ســروی. طهران: انتشــارات پژوهشکده مطالعات 

راهبردی.

تايسن، ليس. (۱۳۹۴ش). نظريه های نقد ادبی معاصر: نظريات النقد الأدبی المعاصر، ترجمه: مازيار 

حسين زاده وفاطمة حسينی. ط ۳. طهران: نگاه امروز.

ترقی، گلی. (۱۴۰۲ش). بازگشت: العودة. طهران: انتشارات نيلوفر.

تفرشــی مطلق، ليلا. (۱۳۸۹ش). "مطالعات پسااســتعماری در ادبيات مهاجرت: الدراسات ما بعد 

الاستعمارية فی الأدب الهجرة". نشريه علوم سياسی. السنة الثالثة. العدد ۱۰. صص ٢٢٢-٢١١

توکلی، مژگان؛ سيفی، محسن؛ صيادی نژاد، روح االله. (۱۴۰۳ش). "بحران هويت شهروندان مهاجر در 

رمان الکافره نوشــته علی بدر با تکيه بر نظريه استوارت هال: أزمة هوية المواطنين المهاجرين فی 

رواية الکافره لعلی بدر مع التركيز علی نظرية ســتيوارت هول". نشــريه مطالعات شهروندی. السنة 

الأولی. العدد ۱. صص ٤٦-٢٧

جهانبگلــو، رامين. (۱۳۷۹ش). هگل و سياســت مدرن: هيغل والسياســة الحديثة. ط ۲. طهران: 

انتشارات علمی وفرهنگی.

حقايقی، زهرا؛ حيدريان شهری، احمدرضا؛ ياحقی، محمدجعفر؛ صديقی، بهار. (۱۴۰۰ش). "خوانش 

تطبيقی مولفه های ادبيات مهاجرت از منظر رئاليســم انتقادی (مطالعــه موردی: رمان عراقی فی 

باريس و همنوايی شــبانه ارکســتر چوب ها): قراءة مقارنة لعناصر أدب الهجرة من منظور الواقعية 

النقدية (دراســة حالة: الرواية العراقية فی باريس وتناســق الليلی لأوركسترا الخشب)". فصلنامه 

پژوهش های ادبيات تطبيقی. السنة ۹. العدد ۳۰. صص ١٩٤-١٦٧

دلاپورتا، دوديانی. (۱۳۸۳ش). مقدمه ای بر جنبش های اجتماعی: مقدمة فی الحركات الاجتماعية، 



١٢٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

ترجمه: محمدتقی دلفروز. طهران: انتشارات کوير.

زرين کوب، عبدالحسين. (۱۳۶۹ش). شعر بی نقاب: الشعر بلا قناع. طهران: انتشارات علمی.

شــعاری نژاد، علی اکبر. (۱۳۷۵ش). فرهنگ علوم و فناوری: فرهنگ العلوم والتكنولوجيا. طهران: 

اميرکبير.

شميسا، سيروس. (۱۳۸۶ش). داســتان يک روح (شرح و متن بوف کور صادق هدايت): قصة روح 

واحدة (شرح ونص بوف كور لصادق هدايت). ط ۳. طهران: فردوس.

الطحاوی، ميرال. (۲۰۱۱م). بروکلين هايتس. بيروت: دار الآداب.

فرزاد، عبدالحســين. (۱۳۸۶ش). "مروری بر داستان نويســی معاصر عــرب: مراجعة أدبية للكتابة 

الروائية العربية المعاصرة". پژوهشــگاه علوم انســانی و مطالعات فرهنگی. مجله سمرقند. العدد ۱۷. 

صص ٤٥-٢٢

قاسمی، محمدعلی. (۱۳۸۳ش). "هويت در فضای پســت مدرن (بررســی آرای چنتال موفی در باب 

هويت): الهوية فی الفضاء ما بعد الحداثة (دراســة آراء شــانتال موفی حــول الهوية)". مطالعات 

راهبردی. السنة ۷. العدد ۲. صص ۲۷۴-۲۵۵

مدرســی، يحيی. (۱۳۹۳ش). زبان و مهاجرت: اللغة والهجرة. طهران: پژوهشــگاه علوم انسانی و 

مطالعات فرهنگی. 

مساح، آفاق؛ زيار، محمد؛ رزاقی، رويا. (۱۴۰۲ش). "ادبيات مهاجرت از خلال خاطره پردازی های 

گلی ترقی: أدب الهجرة من خلال ســرد الذكريات لدی گلی ترقی". مجله زبان پژوهی فرانسه. السنة 

۴. العدد ۸. صص ١٠٠-٧٩

نجوميان، اميرعلی. (۱۳۸۹ش). تجربه مهاجرت و پارادوکس همانندی/تفاوت: تجربة الهجرة ومفارقة 

التشابه/الاختلاف، مشانه شناسی فرهنگی. طهران: سخن.

يزدانــی، کيقباد. (۱۳۸۷ش). درآمدی بر ادبيات مهاجر و تبعيد: ادبيات آلمانی در مهاجرت و تبعيد: 

مقدمة فی الأدب المهاجر والمنفی: الأدب الألمانی فی الهجرة والمنفی. ط ۱. طهران: چشمه.


