
دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ 

رواية "فردقان" نموذجا

١

فاطمة کريمی ترکی٭

الملخص
الاهتمــام بالقضايا التاريخية والثقافية والاجتماعية يســاهم فی بناء مجتمع حيوی 

هــادف. ومن أبرز مهام الأدب تبنی مثل هــذا المنهج. ومن بين القصص المهمة التی 

يمكن دراســتها من هذا المنظور رواية "فردقان" للمؤرخ والأستاذ الجامعی والكاتب 

المصری المعاصر "يوســف زيدان". هذه الرواية الأدبية-التاريخية تسعی إلی تصوير 

حياة العالم والفيلسوف الإيرانی الكبير ابن سينا حينما کان معتقلا فی قلعة "فردقان". 

تهدف هذه الدراســة، باســتخدام المنهج الوصفی - التحليلی، إلی تفســير وتحليل 

انعكاس المضامين الثقافية والاجتماعية فی أعمال يوســف زيدان، مع التركيز علی 

روايــة فردقان.  ومن أبرز النتائج التی توصل إليها البحث أن يوســف زيدان يظهر 

فی أعماله اهتمامــا عميقا بالقضايا الثقافية والاجتماعيــة، حيث تجلّی هذا الأمر 

بوضوح فی روايته جوانتانامو (التی تســرد قصة ســجن صحفی بریء)، لكنه ظهر 

بشكل أوسع فی رواية فردقان بسبب بعدها التاريخی والاجتماعی والثقافی البارز. 

تعكس فردقان ثقافة ومجتمع إيران فی العصر الغزنوی من خلال واقعية صارخة تُقدّم 

الحقائق كما هی.

الكلمات الدليلية: يوسف زيدان، رواية فردقان، الثقافة، المجتمع، ابن سينا.

Fatemehkarimi85@pnu.ac.ir٭. أستاذة مساعدة بجامعة پيام نور، طهران، إيران
تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٥/٢٧ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٢/٢٢ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد السابع والخمسون ـ ربيع ١٤٠٤ش/ آذار ٢٠٢٥م
https://doi.org/10.82401/roc.2025.1215030

صص ٨٢ ـ ٥٩



٦٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

المقدّمة

ظهر الاهتمام بالثقافة والعادات والتقاليد فی القرن التاســع عشر فی فرنسا تحت 

تأثــير نظريات مفكرين مثل مدام دو ســتايل وهيبوليت تين. (علوی زاده، ١٣٩٣ش: 

١٥٠) فی مجال النقــد الثقافی-الاجتماعی للنصوص الأدبيــة، وُجدت وجهات نظر 

متعددة ومتنوعة، من بينها منهج كلود دوشــيه الذی يركز بشكل أكبر علی النص نفسه. 

هذا الأســلوب من النقد والتحليل الأدبی يبحث ويكشف عن الحقائق الاجتماعية من 

خــلال قراءة النص الأدبی. أما النقد التاريخی الاجتماعــی، فهو يميل أكثر إلی تحليل 

السلوكيات الاجتماعية، ويبحث عن العلامات والظواهر الاجتماعية الكامنة فی النص 

الأدبی. (ناجی، ٢٠٠٧م: ١٧)

بما أن الأدب الفرنســی المعاصر تأثر بشكل كبير بالتحولات الاجتماعية، فقد سعی 

عدد كبير من الكتّاب إلی تأليف أعمال مســتوحاة مــن الواقع الاجتماعی. ومن بين 

هــؤلاء بيير لوميتر الذی كتب فی عمله الشــهير "نلقاك فی العالم الآخر" قصة متأثرة 

بالحرب العالمية الأولی، مُســلطًا الضوء علی تداعيات هذا الحدث التاريخی المهم علی 

الحياة الاجتماعية فی فرنسا. (حميدی، ٢٠١٥م: ٤٦)

يتمتــع الأدب القصصــی المصــری بمكانــة خاصــة بــين الــدول الناطقــة بالعربيــة. 

ويعــد نجيــب محفــوظ، النجــم البــارز فــی الأدب المصــری والحائــز علــی جائــزة 

ــراء الناطقــين بالفارســية، حيــث  ــذ ســنوات بــين الق ــة من ــل، شــخصية معروف نوب

تُرجمــت معظــم أعمالــه إلــی الفارســية. ومــع نشــر هــذه المقالــة، يتعــرف القــارئ 

الفارســی علــی كاتــب بــارز آخــر مــن هــذا البلــد.

ومن بين القصص المهمة التی يمكن دراستها من هذا المنظور رواية "فردقان" للكاتب 

المصری الشهير يوسف زيدان، الأستاذ الجامعی والروائی المعروف. تحاول هذه الرواية 

الأدبية-التاريخية إعادة تصوير حياة العالم والفيلســوف الإيرانی الكبير ابن سينا. كان 

ابن ســينا عبقريا أتقن تقريبًا جميع علوم عصره، وكان من أولئك الذين عاشــوا حياة 

قصيرة لكن إنجازاته ما زالت خالدة. (علوی زاده، ١٣٩٣ش: ١٥٧)



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٦١

أسئلة البحث

يمكن اعتبار رواية فرقدان مصدرًا غنيا ومناسبًا لدراسة المناهج الثقافية والاجتماعية 

لإيران فی العصر الغزنوی. أما السؤال الرئيسی لهذا البحث فهو:

ما هی أبرز القضايا الثقافية والاجتماعية المنعكسة فی رواية "فردقان"؟. ١

يهدف هذا البحث إلی دراســة وتفســير المضامين الثقافية والاجتماعية التی . ٢

تجلّت فی رواية "فردقان".

فرضيات البحث

تفترض هذه الدراسة أن يوسف زيدان فی روايته "فردقان" – التی اتخذت من قلعة 

تاريخيــة عنوانا لها – قد وظف هذه القلعة کرمز مرکــزی لتمثيل أبرز القضايا الثقافية 

والاجتماعية. وذلک من خلال تجســيد إشــکالية الهوية الجمعية فی مواجهة "الآخر" 

وإبراز وضع المرأة فی فضاء الوسطی بين التقليد والحداثة. 

خلفية البحث

توجد العديد من الكتــب والمقالات حول الثقافة والعــادات والتقاليد الإيرانية، 

معظمها كُتب ونُشــر فی إطار أدب الرحلات، والتی ســيتم الاستفادة منها فی صياغة 

الإطار العام للبحث، مع تجنب ذكرها هنا تفصيلاً.

أما بالنســبة للنصوص الأدبية التخيلية عن ابن سينا، فقد كُتبت بعض الأعمال مثل 

رواية "الرئيس" لمحمد العدوی، وقصة "طريق أصفهان: سيرة ابن سينا" للكاتب الفرنسی 

جيلبر سينويه، وهی أعمال تستحق الاهتمام البحثی.

إلا أنه لا توجد دراسات مســتقلة تتناول رواية "فردقان" واعتقال الشيخ الرئيس 

(ابن ســينا)، أو تحلل أسلوب ومضامين الرواية بشــكل مُفصّل. مع ذلك، هناك بعض 

المقالات العامة التی ناقشت هذه الرواية وسيتم الاستناد إليها فی هذا البحث، مثل:

فردقان ليوسف زيدان: رواية ممتعة لا تقول شيئاً"، مقالة للكاتب موسی إبراهيم، ‐ 

مجلة القدس العربی، ٢٠٢٠.



٦٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

رواية فردقان ليوســف زيدان: راوٍ متسلط واســم طاغٍ"، مقالة للكاتب جان ‐ 

نايف هاشم، مجلة الرصيف الإلكترونية، ٢٠٢٠.

نظراً لابتكارية موضوع المنهج الثقافــی والاجتماعی وأهميته من المنظور الأدبی، 

وبالإضافة إلی حقيقة أنه لم يتم حتی الآن إجراء بحث شــامل ومنهجی فی مجال تحليل 

القضايا الاجتماعية والثقافية لرواية "فردقان"، فإن الحاجة إلی هذا النوع من الأبحاث 

تبدو واضحة فی الدراسات الأدبية وحتی التاريخية والاجتماعية.

يوسف محمد أحمد زيدان (مواليد ١٩٥٨ - سوهاج، مصر)

يوســف محمد أحمد زيدان كاتبٌ، مؤرخٌ، وباحثٌ مصری متخصص فی مجال الآثار 

القديمة للدول العربية والعلوم المرتبطة بها. يعرف زيدان بعمله الأكاديمی والثقافی، وتركّز 

أبحاثه علی التاريخ الإســلامی والعربی، بالإضافة إلی دراســاته فی التراث الثقافی 

والحضاری للمنطقة.

وُلِدَ يوســف زيدان فی ٣٠ يونيو ١٩٥٨م بمدينة سوهاج (تحديدًا فی قرية ساقلتة) 

بمصر. وفی ســنوات طفولته المبكرة، انتقل مع جدّه إلی مدينة الإسكندرية، حيث نشأ 

وترعرع فی هذه المدينة الســاحلية الكبری المطلة علی البحر المتوســط. هناك، تلقی 

تعليمه فی مدارس الإسكندرية، و هکذا شكلت بداية مسيرته الفكرية والأكاديمية.

التحق يوســف زيدان بقسم الفلســفة فی جامعة الإسكندرية، وحصل علی درجة 

البكالوريوس فی الفلسفة منها عام ١٩٨٠م.

ركزت دراســاته العليا علی التصوف والأســس الفلســفية له. حصل علی درجة 

الدكتوراه عام ١٩٨٩م فی الفلسفة الإسلامية، وكان عنوان أطروحته: «المنهج القادری 

فی الفكر والمنهجية والسلوك: دراسة وتحقيق ديوان عبدالقادر الجيلانی».

أسس قسم المخطوطات فی مكتبة الإسكندرية عام ١٩٩٤م، وتولی رئاسته. (نجاح 

٢٠١٨م: ٣٧)

يعتبر يوســف زيدان خبيرًا متخصصًا فی الدراسات العربية والإسلامية، وهو مدير 

مركز المخطوطات والمتحف، کما يدير أعمال التوثيق والبحث والحفظ للتراث المكتوب.



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٦٣

هو أستاذ جامعی وصحفی وكاتب غزير الإنتاج بأكثر من خمسين كتابًا فی مجالات 

متعددة. كان دراســة المخطوطات العربية والإسلامية شــغفه الرئيسی، حيث شكّلت 

فهرستها وتحقيقها ونشر النصوص الأصلية للآثار القديمة والمخطوطة جُزءًا أساسيا من 

أعماله.

عمل مستشــارًا فی مجال الحفاظ علی التراث العربی فی عدة مؤسسات دولية مثل 

اليونســكو والإسكوا وجامعة الدول العربية. وقام بإدارة عدد من المشاريع تهدف إلی 

تحديد معالم التراث وحماية المخطوطات العربية. (الأعظمی الندوی، ٢٠١٧م: ١٥)

ألّف هذا المفكر العربی عددا من الكتب والبحوث حول الفكر الاسلامی والتصوف 

كما أنه نشــر بشــكل دوری مقالات فی الصحف العربية والمصرية. ومن أبرز أعماله 

الأدبية رواية "عزازيل"، حيث اســتخدم فيها لغــةً تاريخيةً مميزةً واعتمد علی نصوصٍ 

قديمةٍ مترجمةٍ. ومن أعمالــه الأخری: "ظل الأفعی"، "فردقان"، "النبطی"، و"جونتنامو". 

(محمود، ٢٠٢٠م: ٣٦)

نظرة إلی رواية "فردقان"

قام يوسف زيدان بدراساتٍ ميدانيةٍ واســعةٍ بهدف توثيق الآثار القديمة فی العالم 

العربی، ومن بين أبرز مســاهماته فی مجال الأدب، کتابة رواية "عزازيل". تتناول هذه 

الروايةُ قصة نابعة من ترجمة مخطوطاتٍ جلديةٍ قديمةٍ كُتبت بالســريانية، وكانت مدفونةً 

لقرونٍ طويلةٍ فی منطقةٍ تاريخيةٍ بالقرب من مدينة حلب السورية. وتندرج روايات "ظل 

الأفعی " و"النبطی" و"فردقان" ضمن نتاجه الأدبی المتميز. وفی هذا الســياق، تكتسب 

رواية فردقــان مكانتها من عدّة جوانب، حيث عُولجت فيها قضايا فكرية وإنســانية 

بأسلوبٍ يتّسم بالوضوح والانسجام ويتميز بالبعد عن التكلّف. وبذلك تُعَدّ هذه الرواية 

عملاً أدبيا قيمًا يستحقّ التقدير والدراسة. (الأعظمی الندوی، ٢٠١٧م: ١٧) 

تصور الرواية اعتقال ابن ســينا فی قلعة فردقان – وهی قلعة مشهورة من نواحی 

جراء لهمذان (الحموی، ١٩٩٥، ج٤: ٢٤٧) – ولکن ليست الرواية مجرد سرد حياة ابن 

سينا فی الحبس فی هذه القلعة بل تشتمل علی کثير من المعلومات التاريخية والجغرافية 



٦٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

والاجتماعية والسياسية والثقافية فی ذلک العصر. 

يجمع الکاتب فی هذه الرواية بســرد محكم بين ســيرة حياة ابن سينا والعديد من 

القضايا المرتبطة بها، حيث يطرح مسائل علمية وتاريخية وجغرافية، ويناقش الصراعات 

الدينية والسياســية، کما يبين الموضوعات الأخری کقضية الرق، وانتشار الأمراض، 

وکيفية الصحة العامة فی المجتمع ومکانة العلماء والنســاء کما يصف سلوکيات القادة 

والملوک کالسلطان محمود الغزنوی مع العلماء والکتاب، وما فعله فی حملاته علی الهند 

وغير ذلك.

يوسف زيدان، الذی يمتلك معرفة تاريخية وفلســفية وطبية واسعة، يعرّف بأعمال 

وأفكار ابن سينا بشــكل جيد، ويشرح بوصف مختلف الخلافات السياسية، والأوضاع 

المضطربة للدول الإســلامية فی تلك الفترة المضطربة من الخلافة العباســية، ويصور 

السلوك الوحشی للسلطان محمود الغزنوی سواء فی الهند أو فی الدول الإسلامية وفی 

مواجهة الشيعة والمعتزلة دون أی تحيز. (علوی زاده، ١٣٩٣ش: ١٥٤)

تقدّم رواية فردقان معالجةً شــاملةً لشــخصية ابن ســينا، متناولةً أبعادها الأدبية 

والتاريخية والفلسفية، مع التركيز علی إسهاماته المتعدّدة فی الطبّ والفلسفة والرياضيات 

والفلك، حيث ترك تراثًا علميا ضخمًا يكفی لتأسيس مكتبةٍ مستقلة.

تدور أحداث الرواية حول الفترة التی قضاها ابن ســينا سجينًا خلف أسوار قلعة 

"فردقان"، وكيف أثرت هذه المرحلة علی حياته، أفكاره، فلســفته، وشــخصيته...كما 

نجح زيدان فی روايته "فردقان" فــی تصوير تاريخ إيران خلال فترة الحكم الغزنوی، 

الجوانب الثقافية والاجتماعية و المعالم الجغرافية و أنماط حكم الحكام فی تلك الحقبة. 

(الأعظمی الندوی، ٢٠١٧م: ١٧)

يظهر هذا العرض الشــامل مدی اتساع معرفة يوسف زيدان فی مختلف المجالات، 

بدءاً من الطب والعلوم وصولاً إلی الشؤون السياسية التاريخية والدينية والجغرافية. فقد 

برع الكاتب فی وصف المعالم الجغرافية بدقة متناهية، لدرجة تخلق لدی القارئ المطلع 

علی المنطقة شــعوراً وكأنه يسير فيها فعلياً. ويتجلی هذا واضحاً عند وصفه لرحلة ابن 

ســينا من الری إلی قزوين، حيث يقدم وصفاً دقيقاً لموقع طهران الحالی وسلسلة جبال 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٦٥

ألــبرز، مما يدل علی إلمامه التاريخی العميق وقدرته الوصفية الاســتثنائية. إلی جانب 

عنصر المكان، يحظی عنصر الزمان بمكانة خاصة فــی هذه الرواية. كما أن الأحداث 

والشخصيات التی تظهر فی القصة تتميز بواقعيتها ومصداقيتها التاريخية.

فالروايةُ تعدّ من حيث أســلوبها السردی، نموذجًا أدبيا فريدًا يمكن اعتباره من أبرز 

الإبداعات الروائية فی الأدب العربی الحديث. ويبرز هذا العمل جوانب خفية من حياة 

ابن سينا، من خلال الجمع بين الحقائق التاريخية والخيال الإبداعی، وتقديمها للقارئ فی 

إطارٍ متماسكٍ وسهل التلقّی. 

أسلوب يوسف زيدان فی معالجة القضايا الثقافية

كتب يوسف زيدان هذه الرواية التاريخية التی تقترب فی معظمها من الواقع بخياله 

الخصب ومعرفته التاريخية الواســعة، ومن البديهی أن الروايــة التاريخية تختلف عن 

الكتابــة التاريخية البحتة، إذ لا يمكن للرواية أن تســتغنی عن عنصر الخيال - وهو ما 

أتقنه زيدان بمهارة حيث أضاف شــخصيات خيالية مثل "المزدوج"، "سندس" ،"روان" 

و"ماهتاب" ليحول الأحــداث التاريخية الجافة إلی فضاء روائی حيوی. تتكون رواية 

"فردقان" من ســبعة فصول وهی المزدوج، الشيخ الرســتاق، روان، ماهيار، ماهتاب، 

سندس وحی بن يقظان.

نلاحظ فی الرواية سمتين رئيســيتين هما الســيرة الذاتية والرواية التاريخية. يمكن 

ملاحظة الدمج غير المشروط بين قالبَی السرد القصصی والتاريخی فی الرواية التاريخية. 

وتشكل رواية "فردقان" نموذجاً لهذا المزج بين عنصری الأدب والتاريخ، حيث تعرض 

الوقائع التاريخية عبر قالب روائی سردی. (نامور مطلق، ١٣٨٨ش: ١٣٨)

يتناول زيدان فی روايته الوضع السياسی المضطرب فی إيران آنذاك، بما فی ذلك 

صراعات الحكام علی الســلطة والثروة، ويظهر كيف أثــرت هذه الظروف علی حياة 

العلماء مثل ابن ســينا، وكيف أدت إلی تغير أوضاعهم. هذا السرد التاريخی يتناول فی 

جوهره أهدافًــا أعمق من مجرد الأحداث التاريخية، ليركز علی تفاصيل الحياة اليومية 

والاجتماعية للعامة من النــاس - اولئك الذين غالبًا ما يكونون «الأبطال الحقيقيين 



٦٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

للروايات، والشــخصيات التی يختارها الكاتب لتسليط الضوء علی الجانب الإنسانی 

وســط الأحداث السياســية والعســكرية المصيرية. حيث تُدرج الوقائع والأحداث 

التاريخية ضمن سياق السرد المعروف.» (ميرصادقی، ١٣٨٠ش: ١٣٢-١٣٣)

انعكاس المضامين الثقافية فی رواية "فردقان"

هناک مضامين ثقافية واجتماعية عديدة فی رواية "فردقان" ليوســف زيدان. يمکن 

الاشارة إلی شخصية ابن سينا العلمية والفلسفية، وضع العلم ومکانة العلماء فی ايران 

خلال عهد ابن ســينا، وضع الصحة العامة فی المجتمع، مکانة المرأة ودورها، انتشــار 

الفقر والفســاد والفحشــاء فی المجتمع و... . تتناول هذه الدراسة بعض هذه المضامين 

بصورة مفصلة.

التركيز علی شخصية ابن سينا العلمية فی رواية "فردقان" 

يَظهر ابن سينا فی رواية "فردقان " ليوسف زيدان کأحد الأعلام العلمية التی تحمل 

رؤية وســيعة جمعت بين الفلسفة والطب والعلوم العقلية. بما يؤکد أنه لم يکن مجرد عالم، 

بل مفکرا شاملا انعکس فکره علی مختلف الأصعدة. 

م فی إطار السيرة الذاتية التقليدية  غير أنّ شــخصية ابن ســينا فی فردقان لا تُقدَّ

فحســب، بل بوصفها نموذجًا ثقافيا يثير إشكاليات متعدّدة. فهو ينتمی إلی فئة العباقرة 

الذين تجاوزوا عصرهم الزمنی، ممّا جعلــه عصيا علی الفهم لدی معاصريه، حتی إنهّم 

اتهموه بالزندقة والإلحاد. (إبراهيــم، ٢٠٢٠م: ١٠٥) وهنا يتجلّی البُعد الثقافی الذی 

يتناوله زيدان عبر التصوير الأدبی، إذ يعَدّ هذا التصويرُ وسيلةً لفهمٍ معمّقٍ وتقييمٍ لآراء 

الآخرين تجاه الذات، فضلاً عن تحليل النصوص للكشــف عن الحقائق أو التحريفات 

الكامنة فيها، بما يتيح إعادة صياغةٍ واســتيعابٍ أكثر دقّة للنصّ الأدبی بوصفه انعكاسًا 

لأفكار الكاتب وتمثلاته الذهنية. وبما أنّ دراسة العادات والتقاليد الإيرانية كانت دائمًا 

محلّ اهتمامٍ أكاديمی، فإنّ تحليل الصورة المرســومة للإيرانيين عبر العصور – من خلال 

شــخصيةٍ بارزة مثل ابن سينا فی إطار تمثيل "الآخر" أو "الغريب" – أفضی إلی ظهور 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٦٧

نمطٍ جديدٍ من الدراسات البينية التی تجمع بين التاريخ والأدب. (المصدر نفسه: ١٠٦)

وعليه فإنّ منهجَ تحليل الصورة فی الدراسات البينية، القائم علی مفاهيم مثل ثنائية 

الذات والآخر لفهم تصوّرات الآخر، يجد تطبيقًا واضحًا فی رواية فردقان. إذ تكشف 

الأحكام المســبقة والتصوّرات المشــوّهة التی قد تَرِدُ فی النــصّ عن أفقٍ نقدی يبرز 

دور يوســف زيدان فی توظيف الأدب كأداةٍ لمعالجة القضايا الثقافية الكبری وربطها 

بالتصوّرات التاريخية والفكرية. (هاشم، ٢٠٢م: ٦٤)

من خلال شــخصيته، يوظف زيــدان التاريخ العربی لنقــد الحاضر ومقارنة عصر 

الانحطاط بعصر الازدهار يبرز أن مشکلة العالم العربی اليوم ليست فی نقص العلوم، بل 

فی فقدان روح الابتکار التی جسدها أمثال ابن سينا.

يبرز يوسف زيدان فی رواية "فردقان" بعدا حيويا من أبعاد ابن سينا العلمية، وهو 

بروعته فی تشخيص الأمراض وعلاجها. من خلال مشاهد مفصلة، يصور زيدان کيف 

کان ابن ســينا يتوصل إلی تشــخيص دقيق بالاعتماد علی الملاحظة العميقة والمنهج 

التجريبــی وکيف کان يطور وصفات علاجية مبتکرة مســتندة إلــی خبرته فی علم 

الأعشاب وتشريح الأجسام. هذا الجانب لا يجسد فقط العبقرية الطبية لابن سينا العالم 

الايرانی الأصل، بل يخدم أيضا کرمز لحکمة الحضارة الإسلامية فی عصرها الذهبی.

ذاع صيت ابن ســينا الطبی إلــی درجة أنه عندما يمرض الحــكام، كانوا يطلبون 

اســتدعاءه إلی البلاط للعلاج. ومن بين هؤلاء الحــكام، أبو طاهر شمس الدين حاكم 

همذان، الذی اســتدعی ابن سينا للعلاج. اغتنم الشيخ هذه الفرصة وذهب إلی البلاط، 

حيث ســار العلاج بشكل جيد لدرجة أن الحاكم - بعد شفائه - عرض علی ابن سينا 

منصب الوزارة، فقبل الأخير هذا العرض. (صفا، ١٣٩٧ش: ١٠٥) 

هذه القضية قد تجلّت أيضًا فی رواية فردقان:

«عندما اعتل حاكم همذان البويهی أبو طاهر شمس الدين وحار الأطّباء فی علاجه، 

فنصحوه باســتدعاء ابن ســينا للقصر الأميری، ففعل ... استجاب ابن سينا واستطاع 

بالتدبير الغذائی والأدوية اللطيفة أن يشــفی الأمير الذی كان ممعوداً، يعانی بشدة من 

أوجاع المعدة والمعاء، وقد أعجب به حاكمُ همذان فضمه إلی حاشيته المقربين، ثم عرض 



٦٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

عليه أنيتولی الوزارة؛ فأخطأ ابن سينا و قبل بها.» (زيدان، ٢٠١٨م: ٥٦)

يبرز الكاتب يوســف زيدان فی روايتــه الجانب العلمی إلی جانب الإنســانی 

والأخلاقی لابن سينا، اذ تصور للقارئ کيفية تشخيص الأمراض وعلاجها، کما يعكس 

التزامه بقيم الشرف والنبل خلال ممارساته الطبية.

أدخل يوســف زيدان وصف الأمراض فی عمله الأدبی بدقة فائقة تجمع بين العمق 

العلمی والأســلوب الأدبی المميز. حيث يجسّد مرارة المرض عبر صياغة لغوية بارعة. 

وبحســب «لا تُبنی أی صورة فنية بمعزل عن الصور الأخری، بل يستحيل تحقيق ذلك 

أصــلاً، إذ لا يمكن فهم أی صورة - ناهيك عن تشــكيلها - دون تفاعلها مع الصور 

الســابقة لها.» (نامور مطلق، ١٣٨٨ش: ١٢٦) لذا فــإن تصوير الأمراض وعلاجاتها 

کما يدّل علی البعد العلمی لشــخصية ابن سينا وآنذاک يضفی بعدا جماليا علی العمل 

الروائی.

الوضعية الصحية العامة للمجتمع 

کما أشير سابقا تطرق زيدان إلی الشخصية العلمية لابن سينا فی رواية "فردقان". 

بينما يتناول بروعته فی تشــخيص الأمراض وعلاجها، تظهر بعض المواضيع الثقافية 

المرتبطة بهذا الســياق. من هذه الموضوعات يمکن الإشارة إلی عدم الاهتمام بالصحة 

العامة وعدم مراجعة المرضی إلی الطبيب. يظهر هذا الموضوع فی الرواية وأشــير إليه 

بصراحة: 

«إنهّم لايحبّون الأطّبــاء. قد وجدت فيمن فحصتهم ثمانية وســبعين من الأصحاء 

الّذين لايحتاجون من الطّب، إلاّ الأمور العامة واجبة المراعاة لحفظ حال الصحة؛ مثل 

المواظبة علی الاســتحمام، وتعريض فراشهم للشّمس، وتنويع الطّعام، ووجدتُ خمسةً 

يعانون من أمراض حادّة، ولابدّ من المبادرة إلی علاجهم لأن الإهمال قتّال فی حالتهم 

... .» (زيدان، ٢٠١٨م: ١٥) 

فهــا هو الجنود لا يحبون الطبيب ويرفضون مراجعتــه، وبعضهم يعانی من أمراض 

حادة، بينمــا كان عليهم جميعاً مراعاة الحد الأدنی من متطلبــات الصحة العامة مثل 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٦٩

الاستحمام المنتظم وتنويع الغذاء وغير ذلك.

من القضايا التی تجســدت فی الرواية للتعبير عن الوضعيــة الصحية المتدنية فی 

المجتمع، انتشــار أنواع مختلفة من الأمراض والأوبئة. حيث استغل يوسف زيدان ذکر 

هذه الأمراض وطرق معالجتها علی يد ابن سينا، لإبراز أمرين جوهريين؛ الأول کشف 

الحالة الثقافية والاجتماعية المنحطة التی کانت ســائدة فی ذلک الوقت. والثانی وضع 

البرهان الجلی والتأکيد علی مکانة ابن سينا العلمية والإبداعية فی ميدان الطب، مُظهرا 

لنا کيف أضحی علمه نورا ينير ظلمات الجهل والمرض.

من الأمراض التی تأتی متکررة فی هذه الرواية وکما يبدو کانت شــائعة فی تلک 

الحقبة مرض "القولنج" وأشير فی الرواية إلی معاناة الکثيرين منه فی ذلک المجتمع:

«وجماعة أكبر عدداً، وجدهم يعانون القولنج البارد ... .» (المصدر نفسه : ١٥)

برأيه بعض الأطعمة يؤدی إلی تفاقم مرض القولنج:

«تناول الفالوذج قد يهيج أوجاع القولنج ... .» (المصدر نفسه: ١٨)

ويصف هذا المرض بقوله: 

«أمّا القولنج فهو ألم معوی يعسر معه الخروج ما يخرج من الثُّفْل؛ فيعانی المريض من 

الإمساك ... .» (المصدر نفسه: ٢٠)

وينذر بأخطاره اذا لم يتم العلاج ويذکر أعراضه وأخطاره قائلا:

«القولنج إذا استدامت عِلته، يضعف استمراؤه للطعام فلا يلتذ بشـــیء منه، ويعاف 

الدسومات والحلاوات، وهذه الأعراض قد تظهر عند ابتداء القولنج، ثمّ تمتد معه وتشتد 

مع اشتداده واستحكامه، وتقترن بها أعراض أخری مختلفة.» (المصدر نفسه: ٢٥) 

هذه الصور للأمراض الشائعة فی عهد ابن سينا، تکشف عن إهمال القواعد الصحية 

فی ثكنات ذلك العصر.

يوضح يوسف زيدان من خلال هذه الأمثلة العلمية التزام ابن سينا بالبحث الدقيق، 

مهارته الطبية، وأخلاقياته المهنية، حيث تُبرز هذه الحالات العلمية شــخصية ابن سينا 

كعــالم وطبيب رائد فی عصــره. كل هذه الأمثلة تظهر تفوق ابن ســينا العلمی ونهجه 

المنهجی فی التشخيص والعلاج، کما يعكس الأبعاد الثقافية آنذاک فی المجتمع، بما يبرز 



٧٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

التحديات التی واجهها الأطباء. 

وضع العلم ومکانة العلماء فی المجتمع فی العصر الغزنوی

عندما نغوص فی أعماق رواية فردقان نجد أنفسنا بين حالتين متناقضتين تتجاذباننا 

بــين الفخر والأســی. من جهة نرتفع فرحــا بتوافر العلوم المتنوعــة کالطب والفلک 

والرياضيات والفلسفة و... فنشعر کأننا نحمل تراثا من المعرفة يکاد يتفجر بهاء وعمقا؛ 

لکننا من جهة أخری ننکســر ألمــا لأن العلماء الحاملين لهــذه الکنوز لايتمتعون من 

شأن يناســبهم ولا قدر لهم خاصة عند السلاطين والأمراء. مثلا نری ابن سينا- ذلک 

العبقری- يقيد وراء القضبان وهو مسجون أو نری أباريحان البيرونی وغيره من العلماء 

يعيشون فی ظل إهانة السلطان.

يصور لنا يوسف زيدان مجلس الأمير الذی اجتمع فيه العلماء الکبار وکانوا يظنون 

أن الأمــير يريد أن يعلن البيرونی وزيرا له ولکن خــاب ظنهم حينما فاجأهم الأمير 

بإعلانه أنه طوعا لأمر السلطان محمود الغزنوی يريد منهم الترحيل إلی عاصمته"غزنة" 

من دون إبطاء أو تأخير أو تعلل بأی عذر لأن السلطان يريد أن يتباهی بوجودهم فی 

قصــره (زيدان، ٢٠١٨م : ٧٧)، ربما ظاهر هذه القضية يوهم بأن الســلطان محب للعلم 

والعلماء ولکن حســب بقية القصة التی يقصها يوسف زيدان يتجلی أن هذا الأمر کان 

هوانا وذلا لهم:

سکت الجميع لحظة ثم کان ابن سينا أول المتحدثين وقد اکتسی صوته بغضب کظيم، 

وهو يقول للأمير: لا واالله، لن أرضی لنفســی الذهاب إلی هناک لتســلية السلطان فی 

الأمســيات، فهذا عمل القيان والمغنيات والراقصات ولا يليق ابدا بالعلماء. (المصدر 

نفسه: ٧٨)

ويصير الأمر أکثر وضوحا حينما يســأل الأمير عن البيرونی رأيه فی الرحلة إلی 

غزنة طاعة لأمر السلطان الغزنوی:

قال البيرونی بلسان يضطرب: لا أدری يا مولای، فالسلطان محمود الغزنوی لايعتد 

بالعلوم التی أشتغل بها بل يری الرياضيات والفلک وتواريخ الأمم القديمة ليست علوما 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٧١

نافعة مثل علوم الدين التی يحتفی بها... ومقاطعا له، قال أبو سهل المسيحی: هو لا يحتفی 

ی الــذی صار مؤخرا يرفع رايته إرضاء مؤقتا  بعلوم الدين بعامة، وانما بالمذهب الســنّ

للخليفة العباســی، ونکاية فی حکم البويهيين ذوی النزعة الشيعية. وهو لايعرف بغير 

الإسلام السنّی الأشعری دينا، فماذا سيفعل بمثلی وأنا رجل مسيحی وأشتغل مع الطب 

بالفلسفة وعلوم الحکمة التی يظنها قرين الکفر. (المصدر نفسه)

فی مکان آخر من الرواية يجری زيدان تطبيقا خفيا فی الإشارة إلی فقدان الکرامة 

للعلماء فی ايران وعکســه فی مصر؛ حينمــا يذکر کيف خرج صاحب مصر من قصره 

إلی خارج سور المدينة لکی يستقبل ابن الهيثم، وذلک يجری علی لسان ابن سينا نفسه 

حينمــا کان يفکر بأن يذهب إلی مصر لأنه: فی مصر لن يتهمنی أحد بشــیء، ما دمت 

مقربا من الأئمة الحاکمين وهم يحترمون العلماء. الحاکم بأمر االله، صاحب مصر، خرج 

من قصره إلی خارج ســور القاهرة ليستقبل العلامة "ابن الهيثم" الذی جاء من البصرة 

ملبيا دعوته لزيارة مصر، وهذا تشــريف ما بعده تشريف. ولن أجد مثله هنا ما حييت. 

(المصدر نفسه: ٣٩) 

فالخلاف جلی بين الحکومتين فی مصر وفی ايران؛ بينما کان الخليفة الحاکم بأمر االله 

الفاطمی يستقبل العالم ابن الهيثم بکل حمو وإکرام، نجد أن العلماء فی الجانب الإيرانی 

يعانون من الإهمال والاحتقار لأن المحمود الغزنوی:

رجل قاس لايرحم ولا يحترم الحکماء والعلماء ... (المصدر نفسه: ٦٥)

وهذا ليس مجرد فرق فی المعاملة بــل هو فجوة ثقافية بين حکومة تفهم دور العلم 

وتکرم العلماء وأخری تسعی إلی هدمه وخزلانه؛ وهکذا تصف لنا الرواية ببراعة کيف 

تختلف حظوظ العلماء باختلاف الأرض التی يقفون عليها وکيف أن العلم نبات لاينبت 

إلا فی تربة الإکرام.

إحراق الکتب والمکتبات نموذج للجمود الفکری 

يعد حرق الکتب والمکتبات فی رواية "فردقان" موضوعا شــائقا وعميقا لا يقتصر 

علی واقعية تاريخية فحســب بل يتحول إلی استعارة قوية عن صراع الأفکار والعنف 



٧٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

ضد المعرفة.

شاهد ابن سينا أو سمع قبل حبسه فی قلعة فردقان حريق مکتبة کبری. والأسوأ من 

ذلک إتهامه من قبل الحساد بإحراق المکتبة: 

ودخــل العام الثامن وثلاثمائة علی ابن ســينا، بوجه کئيب. ففی بدايته وبســبب 

الاضطراب الذی جری ببخاری حين قصدها "بکتوزون" بجيشــه، فهرب منها أميرها 

الهش "منصور بن نوح بن منصور" خائفا علی نفســه، جرت بالمدينة العامرة بلايا کان 

منها حريق شب فی مکتبة القصر. ومع أن ابن سينا لم يکن هناک حين اندلعت النار إلا 

أن حاســديه وکارهی نبوغه وجدوها فرصة للنيل من الشاب النابه، فاتهموه بإحراق 

المکتبة وأشاعوا بين العوام أنه فعل ذلک ليکون هو الوحيد الذی اطّلع علی ما فيها من 

کنوز المعرفة. (زيدان، ٢٠١٨م: ١٣١)

وربما هذا المشــهد أدی إلی مسارعته فی تســجيل علمه فی کتابه "الشفاء" قبل أن 

يضيع إلی الأبد حتی وهو فی الســجن. فيصبح "الشــفاء" له مکتبته الشــخصية التی 

لايستطيع أحد إحراقها.

وفی مشــهد آخر مؤلم، تنبثق فاجعــة إحراق الکتب والمکتبــات؛ عندما يتمکن 

الغزنويون من السيطرة ويصعدون ســدّة الحکم. فإلی جانب فظائعهم التی لاتُعد –من 

وحشــية ودمار جماعی وإهانة العلماء- ينهالون علی ذاکــرة الأمة وهويّتها بتخريب 

لين رمادها إلی شاهد أبدی  المکتبات وإتلاف الکتب القيمة والمخطوطات النادرة، محوِّ

علی حماقة القوة المتجردة من الحکمة.

يصف زيدان مشهد إحراق الکتب والمخطوطات الذی قام به الغزنويون بقوله:

وجــاؤوا من المکتبات التــی خربوها بأحمال لا حصر له مــن المجلدات ونوادر 

المخطوطات، وأحرقوها حتی تعالت فوقها ألســنة اللهب وبلغت عنان الســماء. وکان 

الغزنوی يضحک، ومن حوله يهتفون له. ثم اقتادوا فقهاء الشــيعة متسلســلين، عارية 

رؤوسهم، وبعدما قيدوا أيديهم إلی أعناقهم بقماش عمائمهم... . (المصدر نفسه: ٨٤)

ليــس الحريق مجرد تلف لــورق بل هو إعدام للذاکــرة الجماعية؛ لأن الکتب هی 

ذاکرة الأمم وحضارتها. بإحراقها تحاول السلطة القاضية محو التاريخ وبتر صلة الناس 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٧٣

بجذورهم الفکرية.

کل کتاب محرق يمثل عقلا مبدعا وجهودا إنسانية امتدت لسنوات. الحريق هو إعلان 

أن حريفة الفکر لا تجادل بالحجة بل باللهب. يظهر هذا الفعل طبيعة السلطة المستبدة من 

جهتين؛ الأولی خوف الحاکم من الکلمة؛ فالحاکم -علاء الدولة- لايخشــی السيف بل 

يخشی الفکر. الکتاب يبقی و ينتشربينما يزول الحاکم. لذا يصبح الحريق سياسة لتأمين 

العرش. والثانية الفشل الأخير للســلطة؛ فالحريق هو اعتراف صامت بالفشل. فعجز 

الحاکم عن محاججة العالم أو دحض أفکاره يدفعه لاتخاذ الحريق کحل أخير.

ولکن رغم أنف الســلطة هذا الحريق أنتج المعرفة وقوّاها فنری فی رواية فردقان 

أن الســجن أنتج الحرية وسجن ابن سينا وفر له العزلة اللازمة لکتابة "الشفاء" فکانت 

الأوراق المحرقة تخلف وراءها رمادا ينبت عزما جديدا لإعادة البناء.

انعكاس المضامين الاجتماعية فی رواية "فردقان" ليوســف زيدان - دراســة 

تحليلية

فی إطار دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی رواية "فردقان" للكاتب يوسف 

زيــدان، تتضح مجموعة من القضايا التی تعكس رؤية المؤلف للمجتمع وطبيعة اهتمامه 

بالقضايــا الاجتماعية. ومن بين هذه القضايا، تحتل مكانة المرأة أهمية خاصة، إذ تُعالج 

الرواية موضوعها بشكل متأنٍ وموضوعی، ما يجعلها أحد أبرز الأبعاد الاجتماعية التی 

تناولتها الرواية. وفی الوقت نفســه، تتطرق الرواية إلی قضايا أخری كبری تشمل نقد 

السلطة، الفقر والفوارق الطبقية، التعليم، ومكانة العلماء، مما يوفر للقارئ رؤية متعددة 

الأبعاد للمجتمع المصوّر. 

تتجلی المرأة بأشــکال مختلفة فی رواية فردقان؛ مرة نراها کأميرة وأخری کحبيبة، 

کما نراها ذکية ومتعلمة وفيلســوفة مرة ورمز للشهوة مرة أخری. وهذه الأشکال تظهر 

فی شخصيات کسيدة، روان، ماهتاب وسندس.

قيادة الســيدة الديلمية "ســت خاتون" لإقليم الری، حيث كانت زوجة أحد أبرز 

شخصيات الدولة البويهية من الأمور التی لفتت انتباه كاتب الرواية. 



٧٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

وكانت "الری" وما حولها، تحت حكم الأميرة الديلمية الفارســية "سيدة" وابنها مجد 

الدولة ... . (زيدان، ٢٠١٨م: ٣٦-٣٥)

فالمرأة فی صورتها هذه ليســت شخصية هامشية بل تکون رمزا للقدرة ولها يد فی 

توجيه سياســات الدولة أو حتی فی حياة ابن سينا نفسه؛ إذ غيرّت قراره بالرحلة من 

الرّی حينما طلبته وأرسلته إلی معالجة ابن قريب لها فی قزوين:

کان آنذاک يفکر فی الرحيل إلی بلدة جنوبية مثل "أصفهان" هربا من برودة الطقس 

فی نواحی الشــمال... بيد أن القدر کان يخفی له شــيئا آخر، إذ استدعته حاکمة الری 

"الســيدة" ذات يوم صباحــا... ثم طلبت منه الاجتهاد فی عــلاج قريب لها. (زيدان، 

٢٠١٨م: ٣٦)

بالإضافة إلی ذلك، تظهر الشــخصيات النسائية فی فصول أخری من الرواية. من 

هذه الشــخصيات، شخصية "سندس" التی هی رمز للجنس والشهوة وهی أرملة تعيش 

فی جوار ابن ســينا وهو فی الســابعة عشــرة من عمره. هذه المرأة مغرمة به وولهانة 

بوجوده. لکن افتتانها لم يکن روحانيا فحســب، بل کان جسديا أيضا. فبعد أن جامعها 

عدة مرات، وفی ليلة لم يأت فيها إليها، أرسلت إليه رسالة تطلب منه فتح النافذة المطلة 

علی منزلها. وعندما فعل ابن ســينا ذلک، شاهد منظرا مثيرا للاشمئزاز؛ رأی "سندس" 

وهی تمارس الجنس مع رجلين فی وقت واحد. (المصدر نفسه، ١٣٠-١٣٤)

رؤية هذا المشــهد أدی إلی انزعاجه من ســندس، ولهذا يرفض استقبال الجواری 

الحسناوات من الأتراک ويتجنب مجالسة النساء.

«وليلتها أهديت إليه الجارية الآزرية الشهية "بيبی" التّی كانت مبهجة الطلة، مشرقة 

القسمات، متقنة القوام، ومع ذلك لم يقبل عليها ابن سينا، لأنّه كان مصدوماً مما رآه من 

"سندس" ومتجافياً عن مضاجع النساء.» (المصدر نفسه: ٩) 

من بين النساء الأخريات المذكورات بشكل بارز فی الرواية تبرز شخصية "روان" 

وهی رمز للحــب العفيف. كانت "روان" جارية. تُعدّ الجواری أحد أبرز تجليات صورة 

لت الإماء طبقــة اجتماعية مهمة فی المجتمعات  المرأة فی رواية فردقان. لطالما شــكّ

القديمة، حيث احتلت حضوراً واسعاً فی معظم الحضارات السابقة. يقدم يوسف زيدان 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٧٥

تصويراً دقيقاً لحياة الجواری، مع تركيز خاص علی دورهن المحوری فی المجتمع آنذاك، 

دون أن يسهب فی تفاصيل متعلقة بالجواری الإيرانيات تحديداً. هذا الاهتمام ينبع من 

المكانة الاجتماعية الكبيرة التی احتلتها الإماء فی تلك الحقبة التاريخية.

يصور يوســف زيدان علاقة ابن سينا بروان بهذا الشكل؛ رجل بويهی (من السلالة 

البويهية) الذی ســاعد ابن ســينا فی تزويج ابنه بالفتاة التی أحبها، قال له شاكراً لهذا 

الفضل:

«زوجتی تقول إنها شعرت بأن روان تعجبك، وهی تستحق بالفعل الإعجاب. هی 

مولَّدةٌ فی هذا البيت، من أمِّ أَمَة وأبٍ مملوك، وكلاهما من قبائل جكَل التركية، الشهيرة 

بحســن نسائها وطيب أخلاقهن، وقد نشأت روان بين بناتی كواحدة منهن، وهی عذراءُ 

وء قط، وقد وهبتها لك، لعلِّی أكون قد وفيتُ  ها رجلٌ، ولم تختلط بأهل السُّ طاهرةٌ لم يمسَّ

ببعض فضلك ... .» (زيدان، ٢٠١٨م: ٤٣)

وأخذ يولَدُ فی قلب ابن ســينا ميلٌ متزايد نحو روان، حتی قضيا معاً فترات طويلة. 

وكان هــذا الحب عميقاً لدرجــة أنه عندما ذكر رئيس الســجن اسمها أثناء احتجازه 

بالقلعة، أثار ذلك عاصفةً من المشاعر فی داخله.

«عندما سمع اســم روان، دُهش ابن سينا وطاشــت نظراته حتّی بدا لحظتها مثل 

طفلٍ ســقطت علی وجهه أثناء النوم رتيلاءُ، فجمد من فرط الرعب ... لم يســتطع ابن 

سينا الحفاظ علی وقاره المعتاد وهدوئه فهبَّ فجأةً واقفاً، مذهولاً، وقد عصفت بصدره 

هوجاءُ الأعاصير واعتصرت قلبه قبضةٌ من حديد صدئٍ قديم.» (المصدر نفسه: ٣٤)

ومن القضايا الأخری التی تناولها الكتاب والتی تُبرز مكانة المرأة الإيرانية، رغبة 

أخت "مهيار" فی تعلّم الطب علی يد ابن سينا، وموافقته الإيجابية علی هذا الطلب.

قال ابن سينا: «لماذا جاءت أختكِ؟» وقال ماهيار: «تريد أن تتعلم منك يا سيدی. 

فهی تداوی النســاء احتســاباً وتريد أن تســألك عن أمورٍ كثيرة وتستفيد من فيض 

معارفك ... فی اليوم التالی، فی هدأةٍ من النهار قال ابن ســينا لماهيار إنه لايمانع فيما 

تريده أختــه، ولكن بعد يومين أو ثلاثة ليكون قد انتهی من المعالجات والتأليف، وصفا 

ذهنه للمباحثات الطبية النظرية.» (المصدر نفسه: ٧٠_٧١)



٧٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

يشير يوسف زيدان إلی شخصية "ماهتاب" کرمز للمرأة المثقفة والمهتمة بطلب العلم 

والمعرفة. تدل هذه الشــخصية علی أنه، علی الرغم من العقبات التی کانت تحول دون 

تعليم البنات فی عصر ابن سينا، کان هناک أشخاص يهتمّون بهذا الأمر ولم يفرّقوا بين 

أبنائهم الذکور والإناث. فقد کان "ماهيــار و"ماهتاب" أخا وأختا متعلمين من منطقة 

شيراز وقد بذل أبوهما کل جهد فی تعليمها وکانت النتيجة هی تخريج بنت متعلمة مثل 

"ماهتاب" التی استطاعت أن تحير حتی ابن سينا نفسه علاوة علی جميع أساتذتها.

وتدخل "ماهيار" فی حوارهما مؤکدا أن أخته کانت تبهر أســاتذتها فی شــيراز، 

بقوة البديهة وبالنهم فی تحصيل العلوم والمعارف. ابتسم ابن سينا وهو يحرک فی الهواء 

أطراف أصابعه، ويجاوبه قائلا: طبعا، فهی فعلا مبهرة، وقد کنت أظن أننی الوحيد الذی 

أبهر أساتذته. (زيدان، ٢٠١٨م: ١٠١)

الفقر والفساد مظهرا اجتماعيا فی "فردقان"

من المضامين الإجتماعية الأخری التی تشاهد فی الرواية هی الفقر وبتبعه الفساد. 

لاتتوقف رواية "فردقان" عند سرد حبس الفيلسوف ابن سينا، بل تغوص فی الأعماق 

الاجتماعية لعصره، مسلطة الضوء علی الآفة المزدوجة: الفقر والفساد. فالرواية لا تری 

الفقر مجرد عوز مادی، بل ســجنا جماعيا يفقد الإنسان کرامته ويحول دون تحقيق ذاته. 

فی هذه البيئة القاسية، يصبح الفساد لغة الحياة السائدة وسبيل البقاء الأوحد للکثيرين.

يتجلی هذا التآزر الخطر فی مشاهد مختلفة؛ فساد الحکام واستغلالهم للسلطة لإذلال 

العلماء وإثراء أنفسهم، وفی المقابل فســاد الفقراء الذين يدفعهم الجوع والحاجة إلی 

النفاق والخيانة لضمان قوت يومهم. بهذا، تخلق الرواية حلقة مفزعة: الفقر ينتج الفساد، 

والفساد بدوره يعمّق جذور الفقر.

تحکــی الرواية أنه کانت هناک قرية عامرة، جنة صغيرة علی الأرض، يطلق عليها 

اســم "قرية الزواهر". لم يکن اسمها مصادفة، فقد کانت تزهو بخصبها وخضب أرضها، 

ويتزايد فيها الخــير والعطاء، فکانت نموذجا للعيش الکــريم والازدهار. إلا أن نقمة 

الطبيعة لاترحم أحدا. فعانت القرية من جفاف قاس ومجاعة مريبة، حتی أصابها القحط 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٧٧

والعوز. وهنا بدأت المأساة الحقيقية. فلما اشتد الجوع والحاجة، ولم يعد لدی الناس ما 

يطعم أطفالهم، بدأت الأخلاق تتهاشم.

فنری فی هذه القرية تلجأ کثير من النســاء إلی ممارســة الفحشاء والأعمال غير 

الأخلاقية. لقد حوّل الفقر واليأس بقاء الإنسان إلی مهمة شائکة، تتطاوح فيه القيم مع 

الحاجة. وبمفارقة قاســية، لم يعد الناس يسمونها "قرية الزواهر"، بل أصبح اسمها علی 

کل لسان "قرية العواهر":

-...ولکن أخبرنی، لماذا ضحکتم بالأمس حينما ذکرت قرية الزواهر.

-هاهاهــا...لأن هذه القرية هی الأقرب إلی الصحــراء، وإلينا، وقد أسماها العرب 

حين ملکوا هذه النواحی قبل مئات السنين "مرج قرية الأزهار" من کثرة المروج المحيطة 

بهــا، المليئة بالزهور البرية. ولکن بعد حين، نقصت مياه النهر فانقطع عنها الریّ، وقلّت 

الأمطار بلا سبب معلوم، ولهذا جفّت أرضها وطمرتها الرمال فما عادت تزرع. وأهلها 

صاروا مع مرور الوقت من فقراء المســلمين واليهود والمجوس، ونساؤهم حسناوات، 

فصرن ملک يمين لمن يستطيع الإنفاق عليهن، وعلی عوائلهن... ولكلّ جندی بهذه القلعة 

امرأة، يذهب إليها كلّ عشرة أيام فيقضی عندها يوماً وبعض يوم، ويقضی وطره ويعود 

راضياً. فصار معظم الناس يســمونها "قرية العواهر"، والمهذبون وهم القلة يقولون لها 

"قرية الزواهر".

-هــذا عجيب فعلا، ولا يصح. فــإن ملک اليمين يجب شــرعا أن تکون فی بيت 

مالکها.. فکيف....؟

-لا علم لی بهذه الأمور الشــرعية يا حکيم، ويمکنک سؤال أبی الزهير عنها حين 

يأتی، فهو رجــل متفقه ويعرف أحکام الدين. أما أنا، فــلا أعرف إلا أحوال الرجال 

وطبائعهم، وأنهم حين يحرمون من النســاء يلعب الجن برءوسهم فيتهوّسون، ويکثر فيهم 

الميل إلی الشغب والعراک.. (المصدر نفسه: ٣٣-٣٤)

فهذه القصة ليســت مجرد حکاية محزنة، بل هی اتهام صارخ لنظم اجتماعية تترک 

ضحاياهــا بدون حماية، فترغمهم علی الاختيار بين الرذيلة والموت، فکيف يمکن إقامة 

الأخلاق والعفة علی بطون خاوية، وأی قيم تبقی حين يغيب القوت؟



٧٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

تذکرنا الرواية بأن الفساد الأخلاقی قد لايکون سببه الفقر، بل قد يکون نتيجة مرة 

له. فحين تنهار الأسس المادية، تهتز أرکان القيم.

بهذه اللمحة القاســية، ترفض الرواية الحکم بسهولة علی أولئک الذين يسقطون، 

وتضعنا أمام مرآة المسؤولية الجماعية عن کل"عاهرة" ضحت بشیء من إنسانيتها لتنقذ 

ما تبقی منها.

الفقر والخيانة

من الموضوعات الاجتماعية الأخری التی تشــاهد فی الرواية ويمکن دراسته تحت 

موضوع الفقر، هو موضوع الخيانة. يبين يوســف زيدان بشکل جلی کيف يؤدی الفقر 

ومعانــاة العيش إلی الخيانة. فتحت ظل الحکم المســتبد والأزمات الاقتصادية، تنبثق 

مشــکلة أخلاقية هزيلة، تجعل من الخيانة سُلّما للنجاة وســبيلا للبقاء. ومن بين تلک 

المشاهد المؤلمة، تبرز خيانة الحارس فی القلعة-الذی يبيع أمانته وواجبه ببضعة دنانير- 

کنموذج صارخ يجسد التداعيات الوخيمة للفقر، کما يجسد کيف يمکن أن يتحول الإنسان 

إلی أداة لهدم نفسه ومجتمعه حين تنسدّ أبواب العيش الکريم أمامه.

لاأدری يا حکيم، لکن ما يعنينی الآن هو خيانة الزعاق، وأفکر فی قتله عقابا ‐ 

علی ما اقترف.

لاتتسرع، أرجوک. وهل واجهته بهذه الاتهامات قبل الحکم عليه؟‐ 

لا، ولکننی متأکد. وســوف أحاکمه أمامک، لتشــير علی بما تراه عادلا. هو ‐ 

الآن مقيد بالأغلال فی حجرتی بالســاحة الأمامية، بعدما اعتقلناه فجرا فور 

عودته إلی القلعة، وکان بطيات ثيابه صرة فيها دنانير خراسانية کثيرة. (زيدان، 

٢٠١٨م: ١٣٩)

وبعد عدة أسئلة وأجوبة يتبين سبب هذه الخيانة:

مذعورا، بکی"الزعاق" وهو يقول إنه کان يشــک فی الأمر، لکنه خادع نفسه طمعا 

فی المال...(المصدر نفسه)

فالفقر هو الذی يخلق الخائن ويجعل الخيانة خيارا مقبولا. إذا کان ابن سينا محبوسا 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٧٩

فی ســجن الحکومة والجدران، فإن الزعاق محبوس فی ســجن أشد قسوة هو سجن 

الحاجة والطمع والجوع. وتلک الدنانير التی قدّمت له ليســت ثمنا لخيانته فحسب، بل 

هی ثمن لکرامته. هو يبيع شــرف الواجب وعزة النفس أمام شیء تافه. هذا هو الجرح 

الأعمق الذی تصوره الرواية.

سلوک السلطة مع الناس

يعد التسلســل الاجتماعی والعلاقات السياسية من أهم المضامين الاجتماعية التی 

تطرق إليها يوسف زيدان فی رواية "فردقان". تصور الرواية مجتمعا هرميا صارما، يقف 

فی قمته الســلطان (علاء الدوله) کمصدر أوحد للأمر والنهی. وهذا المستبد فی القمة 

أمر أن يکون ابن سينا -أعظم عقول العصر- فی السجن والقعر. فالرواية لاتحکی حياة 

ابن ســينا فی سجنه فقط، بل تبين نقدا جذريا لأسس الحکم المستبد. الرواية ترينا أن 

المجتمع الذی تکرس فيه السلطة لمصلحة الفرد وتقهر العقل، هو مجتمع مشؤوم لاينتظر 

إلا الانحدار والزوال.

عــلاوة علی صورة کلية للســلطة فی الرواية، يتجلی هــذا الموضوع کنموذج من 

اســتبداد السلطة الحاکمة فی شــخصية "منصور المزدوج" وهو آمر قلعة فردقان. نری 

کيفية سلوکه مع خدمه و من تحت أمره:

ظل المزدوج بموضعه ســاكنا بلا حراك، يحدق من عل نحو الطريق المتعرج النحيل 

المؤدی إلی قلعته المعزولة، وفی جوف رأســه تدور الوساوس والأفكار بقلق.. بوجل، 

تقدم إليه واحد من الخدم الواقفين خلفه بخشوع، فأوقد فتيلة القنديل الكبير ثم اقترب 

من المزدوج وسأله هامسا بلسان يتلعثم إن كان يريد دثارًا، أو شيئًا من الشره أو انتقاء 

الصقيع المرتقب، أو وجبة العشــاء. لم يرد عليه واكتفی بأن أشــاح بظاهر كفّه اليسری 

فتراجع المخادم صافرًا إلی مكانه السابق، يائسًا من النزول عن السطح للاستدفاء... . 

(زيدان، ۲۰۱۸م: ۶)

فی هذا المقطع، يعكــس الكاتب، البنية الاجتماعية للمجتمــع المصوّر من خلال 

تسلســل السلطة داخل قلعة فردقان. شخصية "منصور المزدوج" تمثل مركز القوة، حيث 



٨٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

يظهر ســيطرته علی خدمه وبيئته المحيطة. الخدم يتصرفون بخشــوع وطاعة كاملة، مما 

يعكس العلاقات الاجتماعية القائمة علی الانضباط والتراتبية. هذا الانضباط اليومی 

والالتزام بالأوامر يوضح كيف تتحقق الســيطرة فــی المجتمع المصوّر، ويعكس نوعية 

العلاقات بــين الحاكم والأتباع. والجدير بالذکر أن هذه العلاقات ليســت قائمة علی 

الــولاء أو العقيدة، بل علــی الخوف والبقاء فی مناصبهم وحماية أنفســهم من غضب 

السلطان.

وصف القلعة، أبراجها، أبوابها الســميكة والإجــراءات الأمنية المتخذة، يدل علی 

أهمية الحفاظ علی السلطة والسيطرة وتنظيم المجتمع وفق قواعد محددة. هذه التفاصيل 

تمنح القارئ رؤية واضحة عن كيفية توزيع الأدوار داخل المجتمع، وتأثير السلطة علی 

الأفــراد. بذلك، يبرز هذا المقطع بعدًا اجتماعيا مهمًا فــی الرواية، موفراً فهمًا متعدد 

الأبعاد لطبيعة المجتمع الذی يصوّره الكاتب.

النتيجة

يوســف زيدان، فی جوهره، ليس مجرد روائی، بل باحــث تاريخی متخصص فی 

مجالات التاريخ، والفلســفة، والطب، والثقافة الإسلامية. وهذا ما ينعكس بوضوح فی 

أعماله الروائيــة من خلال اهتمامه الدقيق بالتفاصيــل التاريخية والعلمية. فی رواية 

"فردقان"، ومع التركيز علی الأبعاد التاريخية والثقافية والاجتماعية، ســعی زيدان إلی 

تقديم رواية تاريخية واقعية تعكس حقائق السياســة والثقافة والمجتمع الإيرانی خلال 

العصر الغزنوی. الصورة البارزة التی تعكســها الرواية عن الحقبة الغزنوية تكشف عن 

التسلســل الهرمی للإدارة الحكومية الإيرانية والنزعة الديكتاتورية التی ميزت معظم 

الأنظمة الحاكمة فی التاريخ الإيرانی.

ر المجتمع الإيرانی خلال القرنين الرابع والخامس الهجريين  فی رواية "فردقان"، يصوَّ

كفضاء اجتماعی تســوده انعدام الأمن وعدم الاستقرار، خاصة عندما تدخل المصالح 

السياســية وعلاقات القوة حيز التنفيذ. ويتجلی هذا الأمر بوضوح فی سجن ابن سينا 

دون محاكمة. ومن بين القضايا البارزة الأخری المتعلقة بالثقافة والمجتمع الإيرانی والتی 



دراسة المضامين الاجتماعية والثقافية فی أعمال يوسف زيدان؛ رواية "فردقان" نموذجا / ٨١

انعكســت بشــكل لافت فی الرواية، صورة مفارقة للعالمِ بين الإجلال لعلمه والإهانة 

لحريّته؛ يتعامل يوسف زيدان مع شخصية ابن سينا بمزيج من الإجلال العميق والتوقير 

الحقيقی، مصورا إياه بأنه قمة شامخة فی سفح التاريخ العلمی والإنسانی. لکنّه، وبحس 

نقدی ثاقب، لا يغفــل عن تلک المفارقة الأليمة؛ فالقيم التی يجســدها العالمِ – وهی 

الحکمة والاســتقلال الفکری- تصطدم مع أنظمة السلطة المستبدة التی تسعی لتجريده 

من مکانته، لتحبس جســده وهی عاجزة عن حبس عقله. فالرواية، من هذا المنطلق، 

ليست إلا تأکيدا علی أن إجلال العقل يبقی أبديا بينما سلطة المستبدين مآلها الزوال.

ومن المضامين الثقافية الأخری التی نوقشــت فی البحــث، وضعية الصحة العامة 

فی المجتمع مبينا أن انتشــار الأمراض کان انعکاســا لتخلف ثقافی واجتماعی. کما 

يؤکد مشهد إحراق الکتب والمکتبات والإهانة إلی العلماء، علی الجمود الفکری لدی 

الغزنويين آنذاک. ومن أبرز القضايا الاجتماعية التی انعكســت فی هذا العمل الأدبی، 

مکانة المرأة. تقدّم الرواية رؤية غنية لمکانة المرأة من خلال تصويرها فی أربعة أشکال؛ 

الأميرة ذات السلطة وتتجسد فی "السيدة" أميرة الرّی، والحبيبة کرمز للسمو العاطفی 

والروحی وتتجســد فی"روان" والمرأة کرمز للشــهوة والجنس وتتجسد فی شخصية 

"سندس" وأخيرا المرأة العالمة والمثقفة التی تتجسد فی "ماهتاب". وقد کسر هذا التنوع 

الصورة النمطيــة الواحدة للمرأة، وأبرز دورها الحضاری وإنســانيتها فی ظل هيکل 

المجتمع الذکوری. قد أظهر البحث من خلال دراســة الرواية  أنه کيف يؤدی الفقر إلی 

الفساد والخيانة مسلطا الضوء علی المجتمع الذی يضطر أفراده لبيع کرامتهم. کما کشف 

عن طبيعة العلاقات السياسية فی ظلّ نظام مستبد. 

المصادر والمراجع
إبراهيم، موســی أبورياش. (٢٠٢٠م). فردقان ليوســف زيدان رواية ممتعة لاتقول شــيئا. القاهره: 

منشورات القدس.

الأعظمی الندوی، عبد الهادی. (٢٠١٧م). "يوســف زيدان: دراسة فی حياته ورواياته". مجلة التراث 

مجلة دولية دورية محكمة يصدرها مخبر جمع دراسة وتحقيق مخطوطات المنطقة وغيرها. العدد ٩. صص 

 ٢٣-٦



٨٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

حموی، ياقوت. (١٩٩٥). معجم البلدان (جلد ٤). بيروت: دار صادر.

زيدان، يوسف. (٢٠١٨م). فردقان. القاهرة: دار الشروق.

حميدی، عيسی. (١٣٩٤ش). فرهنگ وجامعه ايران در دوره غزنويان. طهران: اميرکبير.

علويزاده، فرزانه. (١٣٩٣ش). تصوير ايران وايرانی در سفرنامه ژان شاردن. جستارهای نوين ادبی. 

٤٧(١٨٥). صص١٧٠-١٤٧

صفا، ذبيح االله. (١٣٩٧ش). جشن نامه ابن سينا. طهران : سلسله انتشارات انجمن آثار ملی.

محمود، محمد علی. (٢٠٢٠م). يوســف زيدان: الفيلسوف المشاغب بين النقد والنقض. صحيفة المثقف. 

العدد: ٥٢٢٥.

ميرصادقی، جمال. (١٣٨٠ش). عناصر داستانی. طهران: بهمن.

ناجی، محمدرضا. (١٣٨٦ش). فرهنگ وتمدن اسلامی در قلمرو سامانيان. طهران: اميرکبير.

نامورمطلق، بهمن. (١٣٨٨ش). درآمدی بر تصويرشناســی معرفــی يک روش نقد ادبی وهنری در 

ادبيات تطبيقی. مهر. العدد ١٢. 

نجاح، إبراهيم. (٢٠١٨م). الروائی المصری يوسف زيدان "جوانتنامو". مجلة ثقافة مصر. 


