
قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی 

رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر

رجاء أبوعلی٭
مائده ظهری عرب (الكاتبة المسؤولة)٭٭

الملخص
يرکّــز هذا البحث علی مفهوم الترحال والصيرورة الجذموريّة من منظور الفيلســوف 
الفرنسی ما بعد الحداثی "جيل دولوز" الذی تتجه فلسفته نحو رفض الثوابت والدعوة 
إلی الاختــلاف والتعدّدية. يعتبر الترحال الجذموری عند جيــل دولوز رفضاً للبنی 
التحتية وأنظمة التمثيل، بينما تشــير الصيرورة إلی التحوّل المستمر بعيداً عن الجمود 
والسکون، بهدف تفکيك الثوابت وإعادة تشکيل الذات بشکل مستمر ولانهائی. وقد 
تتناول المقالة مــن خلال المنهج الوصفی- التحليلی، توظيف الصيرورة والترحال فی 
النص الروائی لرواية "الرکــض وراء الذئاب" لعلی بدر لتصوير التغيير والتحوّل عند 
الشخصيّات الروائيّة، نظراً إلی أنّ الهدف الأساس لهذا البحث هو استکشاف أشکال 
الصيرورة والترحال فی النص الروائی، لبيان أثرها علی الشخصيّات بوصفها صيرورات 
مفتوحة وغير مکتملة. وقد وجدنا، أنّ البطل الروائی لا ينظر إلی الهوية کمفهوم ثابت 
ومهيمن بل کسلسلة من التحوّلات المستمرة، حيث نری البطل الروائی فی حالة مستمرة 
مــن التنقّل والترحال لا بالمعنی الجغرافی، بل بالمعنــی الجذموری الذی يتکوّن علی 
أساس الوعی والتمرّد علی القوالب الجامدة التی تؤطّره، فالبطل الروائی، يبحث عبر 
الترحال والصيرورة عن خطوط للهرب الجذموری لفتح إمکانيات جديدة ومسارات 
مختلفة للحياة. کما تؤکّد الدراســة علی أنّ الهوية عند البطل الروائی ليست نقطة ثابتة 
بل يعيد البطل تشــکيل هويته من جديد عبر مراحل متعدّدة من التمرّد علی الأنظمة 
السلطويّة الاجتماعية؛ إذ تتحوّل شــخصيته من حالة الضعف والتشتّت إلی شخصية 
مثمرة وقويّة تسهم فی تغيير الحياة وتجدّدها واکتشاف تجارب جديدة للهوية والذات. 

الكلمات الدليليّة: الترحال الجذموری، الصيرورة، جيل دولوز، الرکض وراء الذئاب.

٭. أستاذة مشارکة، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة العلامة الطباطبايی، طهران، إيران

٭٭. طالبة مرحلة الدكتوراه، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة العلامة الطباطبايی، طهران، إيران

maedeh.zohriarab@gmail.com
تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٥/٢٧ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٤/٠٣ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد السابع والخمسون ـ ربيع ١٤٠٤ش/ آذار ٢٠٢٥م
https://doi.org/10.82401/roc.2025.1219243

صص ٥٨ ـ ٣٥



٣٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

المقدّمة

إنّ جيل دولوز فيلســوف ما بعد الحداثة، معروف بفلسفته التی تتجه نحو احتضان 

الاختلاف والتعدّد ورفض الهوية والتمثيل. كان دولوز فی أبحاثه وأعماله الفلسفيّة يولی 

اهتماماً بالغاً بهذا المجال ويستخدم فلسفة الاختلاف والتعدّدية التی تتعارض مع الهوية 

والوحدة فی شــتی الحقول، منها الأدب والفن والسياسة وعلم الاجتماع. ويعدّ كتاب 

"الاختــلاف والتكرار" لدولوز حافلاً بنظرياته حول مفهوم الاختلاف وإن كان قد عبرّ 

عنه بلغته الفلســفيّة الصعبة والمعقّدة. إنّ جيل دولوز فيلســوف يستمرّ عمله فی تحدی 

وإلهام الفلاسفة بمفاهيم الاختلاف والتعدّدية عبر مجموعة متنوّعة من التخصّصات. وإنّ 

الاختلاف والصيرورة والترحال تعدّ مفاهيم أساسية فی فلسفة دولوز ولقد فتح تركيزه 

علی هذه الموضوعات طرقًا جديدة للتفكير فی القوة والذاتية والهوية، وأثّر علی جيل 

من المفكرين فی مجالات تتراوح من الفلســفة والنظرية الثقافية إلی دراسات الأفلام 

والهندســة المعمارية وغيرها. وهو فيلسوف بارز معروف بمساهماته فی ما بعد البنيوية 

والنظرية النقدية، والتركيز بشــكل قوی علی فكــرة الجذموريّة والاحتفال بالترحال 

الجذموری فی مشروعه الفلســفی، فإنّ الترحال  ليس سلبيا أو نقصًا وإنّه قوة إيجابية 

ومثمرة تولــد إمكانات جديدة. إنّ الاختلاف والصيرورة بالنســبة لدولوز ليس ثابتًا 

ولكن ديناميكيا وتوليفيا، وينتج باســتمرار، الاتصــالات والعلاقات الجديدة. وهكذا 

يتحدّی هذا الفهم للاختلاف والصيرورة، الأطر الفلسفية التقليدية التی يعتبرها كمصدر 

للصراع أو الاغتراب، وبدلاً من ذلك يقدّم منظورًا أكثر تأكيداً علی تعدّد العالم. «فالعالم 

دوماً أكثر مما يبدو، دوماً مشــحونٌ بالاختلافات التی يمكنها تفعيل نفسها بطرقٍ جديدة 

وغير معهودة.» (مای، لاتا: ٩٣)

يشــير مفهوم دولوز للصيرورة والترحال إلی أنّ هذه المفاهيم تعدّ جانب أساسی من 

الواقع الذی يشمل ثراء الوجود وتعقيده. وإنّ الاختلاف والتنوع فی فلسفة دولوز، ليس 

شيئًا يجب خوفه أو تجنبه ولكن يجب الاحتفال به كمصدر للابتكار والنموّ والإبداع. وسوف 

تــؤدی الصيرورة إلی الابتكارات الجديدة وتقديم المنظورات والخبرات الفريدة. وهكذا 

يفتح دولوز إمكانيات جديدة لتحدی الهوية والتمســك بالتنوّع كمفهوم ســائل ومتعدّد 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٣٧

الأوجه فی التدفق والاستمرار فی عالم يتميز بشكل متزايد بالتقسيم والصراع. إذن، تقدّم 

فلسفة دولوز منظوراً جديداً حول قيمة وثراء الاختلاف الذی يذكرنا بأهمية الاحتفال بتعدّد 

الوجود. وأثناء التنقل فی تعقيدات العالم الحديث، يمكن أن تكون فلسفة دولوز المتمثلة فی 

الاختلاف والصيرورة بمثابة دليل قيم لتخيل طرق جديدة للوجود فی العالم المعاصر، من خلال 

اقتراح أن الهوية ليست جوهرًا مستقرًا ولكنّها بالأحری نتاج عمليات ديناميكية للتمايز.

أسئلة البحث

أما الأسئلة المحوريّة التی ينطلق منها البحث هی: 

كيف تجسّدت فكرة الصيرورة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لإعادة تشكيل . ١

الهوية لدی الشخصيات؟ 

ما دور الترحال الجذموری فی تحرير الذات كوسيلة لمقاومة التمثيل والأنظمة . ٢

السلطويّة فی الرواية؟

كيف تمثّل مفاهيم مثل الترحال والصيرورة، الكتابة الجذموريّة لدی جيل دولوز؟. ٣

فرضيات البحث

تتجسد فکرة الصيرورة فی الرواية من خلال تحوّلات الشخصيّات الرئيسة من . ١

هويات ثابتة إلی هويات سائلة، ممّا يجعل الهوية عملية مفتوحة، وهکذا تعکس 

الصيرورة، کسر الحدود التقليدية للهوية.

يعدّ الترحال الجذموری استراتيجية لتحرير الذات، إذ يسمح للذات الانفلات . ٢

من الأنظمة السلطويّة لإعادة تشکيلها فی شبکة من العلاقات والانفتاحات. 

تمثّــل الکتابة الجذموريّة عند دولوز، رفــض الثبات والمرکز من خلال مفاهيم . ٣

کالترحال والصيرورة بوصفها تتجاوز البنيــة الهرميّة والخطيّة للنص نحو بنية 

مفتوحة ومتعدّدة المعانی والاتجاهات. 

خلفيّة الدراسة

هناك دراســات کثيرة ترتبط بموضوع هذه الدراسة وعلی سبيل المثال نذکر بعضاً 



٣٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

منها فی ما يلی: 

مقالة "قلمروزدايی و قلمروگرايی در شعر معاصر: منظری دلوزی" لمريم رامين نيا. 

 (١٤٠١)

اهتمّت الباحثة بدراســة الإقليمية واللاإقليمية فی فكر دولوز وغاتاری حيث تعدّ 

هذه المفاهيم من مقولات الجذمورية. يســعی هذا البحث إلی كشــف هذه العناصر فی 

الشعر المعاصر واتخذ أشعار بعض الشعراء المعاصرين كنموذجاً للتحليل. وتوصل البحث 

إلــی أنّ من خلال تحرير ظروف القافية والوزن العروضی وحتی محتواها وتطبيقها، قام 

الشــعراء بإلغاء إقليمية الشعر القديم وفقًا لضرورة الكلام وليس نمطًا محددًا مسبقًا. لقد 

كانت عملية الترحيل الإقليمی للشــعر بشكل عام مطلقة وإيجابية لأنها لم تؤد أبدًا إلی 

إعادة توطين الشــعر القديم فی الشعر الحديث. وبطبيعة الحال، لم تكن درجة التوطنية 

واحدة فی جميع أنواع الشعر.

مقالة "الصورة الجماليــة وصيرورة الاختلاف فی فكر جيل دولوز" لكرمين فتيحة. 

(٢٠٢١)

تتمثّل إشــكالية هذه الدراســة فی معرفة مدی تمكّن دولوز من تأسيس الفن علی 

مفهوم الصيرورة والاختلاف، وتجاوزه نمط التقنّية الآلية التی قيدته. وقد تبينّ من خلال 

هذا البحث، إنّ الســينما تمثّل مجالاً للتصور الفلسفی من ناحية، بينما تجد الفلسفة فی 

السينما جمال الإبداع الذی يثری مجالاتها من ناحية أخری.

مقالة "كاربســت رويكرد ريزوماتيک دلوز در رمان الثلج يأتی من النافذة از حنا 

مينه"، شمسی واقف زاده، مريم قربانعلی. (۱۴۰١)

تروم هذه الدراســة أن تقدّم بحثاً حول الجذمور باعتباره أحد أهم نظريات ما بعد 

الحداثــة، مع محاولة إثباتــه وتطبيقه فی رواية "الثلج يأتی من النافذة". واســتنتجت 

الدراســة أنّ الشــخصية الرئيســية فی هذه الرواية "فياض" يمثّل التفكير الجذموری 

لدولوز؛ فهو شخص يكره البقاء فی مكان واحد، ويسعی إلی التعدّد والديناميكية. وقد 

استنتجت الدراســة، أنّ الروائی ابتکر نوعاً من الشخصيات فی قصة ما بعد الحداثة، 

تختلف عن الشخصيات فی النظام الشجری.



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٣٩

مقالة "هويّة الآخر فی رواية الرکض وراء الذئاب لعلی بدر"، سيمين غلامی، غلام 

عباس رضايی. (٢٠٢٤) 

تهدف هذه الدراسة إلی کشف أهمية الهوية وملامحها عند البطل الروائی ووصلت إلی 

أنّ علی بدر يعتمد علی التوجه إلی بناء بطل مرکزی فاعل فی الحدث. إنّ هذه الدراسة 

قد اعتنت بصورة خاصة فی تصوير مظاهر الهوية وتحدياتها وأزماتها الخاصة عند البطل.  

أمّا من خلال بحثنا، فلم نجد بحثا يتناول موضوع الصيرورة والترحال من رؤية جيل دولوز 

فی رواية الرکض وراء الذئاب؛ ومن هذا المنطلق، تعدّ دراستنا دراسة جديدة من نوعها. 

من فلسفة الهويّة إلی فلسفة التعدّدية والاختلاف 

يؤكّد دولوز علی مفهوم الاختلاف كمبدأ وجودی أساسی، يتناقض بشكل حاد مع 

المفاهيم التقليدية للهوية. يؤدی هذا المنظور إلی فهم أكثر ثراءً للتعدّدية، حيث لا يكون 

الاختلاف مجرد اختلاف فی الهوية ولكنه قوة ديناميكية تشــكل التجربة والإدراك بما 

أن التجربة والمنهجية الجديدة، تتطلب إطاراً فكرياً جديداً ونحن علی علم بأن الإبداع 

الفكــری الجديد عند دولوز يتمظهر فی الاختلاف الذی يعنــی به دولوز الانتقال من 

فلسفة الهوية إلی فلسفة التعددّية. 

يری دولوز أن المجتمع الرأسمالی يتميز بشكل متزايد بالتجانس والتوحيد والسيطرة، 

وفــی هذا الصدد، تقدّم نظرياته نقدًا قويا للأوضــاع المهيمنة علی التنظيم الاجتماعی 

والتی تقمع الاختلاف والتنوّع باسم المطابقة والسيطرة. يؤكّد دولوز علی التفكير بما هو 

أبعد من حدود الهياكل الاجتماعية التقليدية وتخيل طرق جديدة لتنظيم المجتمع؛ بما أن 

القوة ليست مجرد قوة قمعية تعمل من الأعلی ولكنها قوة مثمرة وخلاّقة تولّد إمكانيات 

جديدة من خلال الاحتفال بالاختلاف والتنوّع. 

«يتجلــی الاختلاف فی أسمی معانيه عند جيل دولوز، المعــبرِّ عن الكثرة، لتجاوز 

الذات والتمثل، وإلغاء الهوية والوحــدة، أكّد دولوز تأييده الكامل للتنوّع بوصفه فكر 

يعمل علی انجاز الكثرة وتحقيق المحايثة فی الفكر، التی تعنی الصيرورة والديمومة، يفتح 

فكــر الاختلاف الباب أمام التفكير لمواجهة قضايا الواقع الحقيقية وليســت الصورية 



٤٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

والمثالية المتعالية التــی تزعمها الميتافيزيقا الغربية الكلاســيكية، فمن هذه المعطيات 

ــس مبدأ الاختلاف لدی دولوز، ليس فقط علی مستوی الكتابة وطرح للمواضيع  تأسَّ

المختلفة والمهمشــة فی تاريخ الفكر.» (ســليمان، ٢٠٢٢: ٣٥) إنّ مفهوم جيل دولوز 

للاختلاف يعدّ عنصرًا أساسيا فی إطاره الفلسفی، وقد تمّ الاهتمام به بشكل خاص فی 

عمله الأساســی "الاختلاف والتكرار". ويؤكّد هذا المنظور علی أهمية التعدّدية، حيث 

توجد الكيانات فی حالة التحول والصيرورة بدلاً من الهويات الثابتة.

التوتّر الإبداعی للغة عند دولوز 

للغة أهمية كبيرة فی أعمال فلاسفة الاختلاف، بما أنهم اتخذوا اللغة وسيلة لممارساتهم 

الفلســفية ما بعد الحداثيّة ومن خلال التفكيك اللغوی استطاع فلاسفة ما بعد الحداثة 

بناء خطابات مغايرة وجديدة. لاشك أنّ مسألة اللغة ضاربة بجذورها فی عمق التاريخ 

ويدلّ علی ذلك محاولات ســقراط وأفلاطون حول اللغة، ولا نعنی هنا أن مسألة اللغة 

مســألة جديدة ولكن ما نقصده هو أنّ فی عصر ما بعد الحداثة تطوّرت النظرة اللغويّة 

واتخذت اللغة ســلوكاً جديداً مغايراً مع السلوك التقليدی ولم تعد اللغة انعكاساً لمنطق 

التمثيل بل أصبحت أكثر جلاءً للوجود؛ بما أنّ "اللغة هی مأوی الوجود ومســكنه." أو 

كما يقول "جوزيف كوكلمانس": «لم تعد اللغة مجرد أداة ولكنها أصبحت نفسها تتكلم.» 

(جاسير، ٢٠٠٧: ١٤٧)

إن التوجه الجديد نحو اللغة أدی إلی ثورات لغويّة، ففلاسفة ما بعد الحداثة انتقدوا 

اللســانيات السوســورية الجامدة وما لحقتها من مدارس لســانية كلاسيكية، بما أنهّا 

اتجاهات نمطيّة وســائدة تحجب إمكانيات اللغة الجديدة. أضف إلی ذلك، «إن الوضع 

ما بعد الحداثی هو الوضع الذی انهارت فيه مصداقية السرديات (النظريات) الكبری. 

ولم يوجد فی مكانها ســوی "ألعاب لغوية" متميــزة، والقواعد التی تحكمها "غير قابلة 

للقياس" أو غير متناسبة فيما بين بعضها البعض... وكـمـا حــدد لودفيج فيتجنشتاين 

Ludwing Wittgenstein فإنّ الألعاب اللغوية ليســت مجرد تبادل السلوك اللفظی، 

بــل هی مرتبطة ارتباطاً لا انفصام فيه بأشــكال الحياة. ولذلك فإن العلم أحد ألعاب 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٤١

اللغة، أحد أشكال الحياة من بين أشكال أخری مثل التسوق أو السياسة أو الفلسفة أو 

العمل.» (سيم، ٢٠١١: ١١٦- ١١٧)

إنّ نظــرة دولوز للغة هی نظــرة دقيقة وعميقة تؤكد علی أهميــة الإبداع والتنوع 

والتجريــب فی اللغة. ومما لاشــك فيه إنّ نظرة دولوز للغة تنبــع من توتره الإبداعی 

فــی المجال اللغوی وغالبًا ما ينظر إلی التوتر الإبداعی عند دولوز علی أنه قوة مثمرة 

تدفــع الابتكار والإصالة والخلق الفنی وله آثاراً مهمةً علی فهم الإبداع اللغوی ويدلّ 

علــی أن اللغة تتكون من عناصر مختلفة فی تفاعل ديناميكی، مما يثير الأفكار والرؤی 

الجديدة فی ما يتعلّق باللغة وبهذا خرج دولوز اللغة من الجمود والرتابة والهوية الثابتة. 

«فعوض أن نقوم بتأويل اللغة، فإن اللغة هی التی راحت تؤولنا وتؤول ذاتها.» (دولوز 

وبارنی، ١٩٩٩: ٦٣) وفقاً لرأی دولوز إنّ اللغة ليســت بنية ثابتة ذات معانی ثابتة، بل 

نظام ديناميكی وسائل يتطوّر باستمرار ويتغير.

وتجدر الإشارة هنا إلی أنّ دولوز استخدم مصطلح "الأسلوب" ضمن حديثه عن اللغة 

فی كتابه "بروست والإشارات" وهو حينما يستخدم مصطلح الأسلوب للغة والكتابة لا 

يعنی به اللغة التمثيلية أو التقليديّة بل علی العكس من ذلك إنّ «الأسلوب الذی يعنيه 

دولوز هو تلك القوة والتوتر الإبداعی الذی يذهب أبعد بكثير عن كل الأساليب التی 

تريد لغة الأم المحافظة عليها وصيانتها، كموروث متناقل. مرة أخری، الأســلوب هو ما 

يجعــل الكاتب يلثغ ويتلعثم ضمن لغته الأم. لكن قد يبقی كل ذلك غامض وغير مفهوم 

إذا لم يتم ربط الكتابة، الأســلوب والأشكال بمفهوم دولوز عن الصيرورة أو التحول.» 

(دولوز: ٢٠٠٨: ٢٢- ٢٣) وهذا يعنی إنّ هذا التوتر الإبداعی فی أســلوب اللغة عند 

دولوز لا يتمّ إلا بفضل مفاهيم جديــدة مثل الصيرورة والترحال والتی وضعها دولوز 

أساس العمل فی الممارسة اللغويّة الإبداعيّة. 

الكتابة الجذمورية عند دولوز

إحدی المفاهيم الأساسية فی فلســفة دولوز هی فكرة "الجذمور" Rhizom والتی 

تشير إلی شــبكة غير هرمية وغير خطية من الاتصالات التی تربط العناصر المختلفة 



٤٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

معًا. يقف نموذج الجذمور فی مواجهة البنية الفكرية التقليدية الشــبيهة بالشجرة، والتی 

تفترض تقدمًــا خطيا وهرميا من الجذور إلی الفروع. «إنّ الأســلوب المتعارف عليه 

فی الكتابة الفلســفية هو الذی يبدأ فی الغالب، بتحديد المشــكلة موضوع البحث، ثم 

التعامل معها بالمنهج أو الأســلوب الذی يتبعه كل فيلسوف، وصولاً إلی التصوّر الذی 

هو بمثابة النتيجة. هذه الطريقة فی الكتابة يطلق عليها دولوز "الطريقة الشــجرية" نسبةً 

إلی الشــجرة المكوّنة من جذر وســاق وفروع وأوراق وثمار. فالمشكلة تُقابل الجذر 

فی الشجرة، ويقابل الفرض الســاق، والفروع والأوراق هی الفرض، وقد تشعّب عبر 

التحليل إلی قضايــاه المكوّنه له، وتكون الثمار هی المقابل للنتائج التی يســتخلصها 

الفيلســوف فی النهاية. وعوضاً هذا الأســلوب فی الكتابة يدعو دولوز لما أطلق عليه 

الكتابة الجذموريّة.» (مصطفی، ٢٠١٨: ١٨٧)

إنّ مفهوم الجذمور هو ما يجعل للمبادئ معناها الجغرافی المفتوح بعيداً عن الوحدة 

والسكون. فالجذمور عند دولوز لا يعرف الانقطاع، فكل مبدأ يظلّ قابلاً لمبادئ أخری 

وتعــدّدات أخری لا تنتهی، أی أن كل مبدأ هو تعديد يغير فی طبيعة المبادئ الســابقة 

بقــدر ما يتعدّد ويتکاثر، وهذا ما يجعله مرناً بعيداً عن الجمود والســکون. وعلی هذا 

الأســاس، يقدّم مفهوم دولوز للجذمور، رؤية عميقة وبؤريّة للفلســفة واللغة والكتابة 

كشكل من أشكال الإبداع. 

علی بدر ورواية الركض وراء الذئاب 

يعدّ علی بدر من أبرز الروائيين العراقيين المعاصرين، وقد لمع نجمه فی الأدب العربی 

بأســلوبه الأدبی الغنی وموضوعاته التی تعكس تجربة العراق، حيث استطاع أن يروی 

الواقع الثقافی والتاريخی علی لسان شخصياته الروائية، بأسلوب أدبی يجمع بين الحوار 

والسرد بطريقة مشوّقة تجذب القارئ وتحُفّز عقله وعواطفه من بداية العمل إلی نهايته. 

إنّ أكثر أعماله تقدّم علی ضوء فكر وأدب ما بعد الحداثة؛ وما يؤكّد لنا اعتقاد الكاتب 

واتجاهه نحو فلســفة ما بعد الحداثة هو ذكره الصريح لهذا المصطلح فی رواية "الركض 

وراء الذئــاب": «ما معنی: ما بعد الثورة؟ أنا أقــول -لا تضحكی-: ما بعد الثورة هو 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٤٣

التفكير بالثورة من جهة انتقادها، وربمّا تهديمها. ما بعد الثورة هو الشك بالثورة، مثلما 

كانت ما بعد الحداثة هی الشــك بالحداثة، وما بعد البنيوية هی الشك بالبنيوية، وما 

بعد الكولنيالية هی الشــك بالكولنيالية.» (بدر، ٢٠٠٧: ١٥٣) کما أنّه يشير إلی فلسفة 

ما بعد الحداثة فی أعماله الأخری.

أمّا حول روايــة "الرکض وراء الذئاب"، يجب القول، إنّ أحداث الرواية تدور فی 

أديس أبابا، حيث يرســل صحفی من وكالة الصحافة الأجنبية "أم آی سی" إلی أديس 

أبابا حتی يكتب تقريــراً صحفياً عن مجموعة من الثوار العراقيين الذين غادروا بغداد 

فی أعوام السبعينيات والتحقوا بالثورة العالمية ضد المصالح الغربية. كان الصحفی يريد 

البحث عن ثلاث شخصيّات وهی: الصحفی جبر سالم، أحمد سعيد وميسون عبداالله. «إنّ 

رواية الركض وراء الذئاب هی رواية شبه سيرة ذاتية مستوحاة من الواقع الذی عاش 

فيه الروائی نفسه.» (غلامی ورضايی هفتادر، ٢٠٢٤: ٣٦٥) الركض وراء الذئاب هی 

عمل أدبی يتناول قضايا اجتماعيّة ونفســيّة معقّدة ويقدّم لنا صورة مأساويّة من الحياة 

فی ظل الأزمــات والثورة والحرب مع التركيز علی الأمل المفقود والبحث المســتمر 

عن طريق للخروج من الوضع المأســاوی. «قد عملت روايــة الركض وراء الذئاب 

علی إبراز مســاوئ الثورة والثوار والتحدث بلغة الرأسماليــة لتعدل بنية عقل المتلقی 

حول تقديس الثورة.» (عبادی والخيــاط: ٢٠٢١: ٢٩) تقدّم الرواية رؤی مختلفة عن 

معاناة الانسان بســبب الأنظمة القمعية والحروب وتسلّط الضوء علی علاقة الانسان 

مع السلطة والمجتمع من خلال الأسئلة التی يطرحها علی بدر ليترك القارئ فی حالة 

من التأمل حول الدور الذی يؤدّيه الفرد فی المجتمع الذی يعيشه فيه. من الموضوعات 

الرئيســية لهذه الرواية هو موضوع التشرد والضياع، التحولات الاجتماعية والسياسية 

وخيانة الايديولوجيات والتعبير عن خيبة الأمل التی أصابت جيلاً كاملاً من الثوار بعد 

انهيار الايديولوجيات الثورية. 

الترحال الجذموری

يعدّ مفهوم الترحال (nomadism) من أبرز المفاهيم الفلسفية فی فكر جيل دولوز، 



٤٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

إذ يدعــو دولوز إلی نمــط تفكير ترحالی وهو تفكير يقطع مــع منطق الهوية والتمثيل 

ويؤدی إلی الإبداع الفكری؛ ففلســفة دولوز هی فلســفة ترحال تسعی إلی تفكيك 

البنی السلطوية. يدعو دولوز إلی أن يكون التفكير هو الترحال إلی مناطق ظلت بعيدة 

عن الاســتكناه الفلســفی والتناول الفكری، فالترحال عند دولوز لم يكن عبارة عن 

التنقل أو الرحيل المكانی، بل هو نمط تفكيری يركز علی الانفلات من الهياكل البنيوية 

والتنظيمات الصارمة والمغلقة.

إنّ الترحال عند دولوز لا يعنی الانتقال المكانی بل تتحكم فيه الصيرورة المزدوجة 

ولا يعنی الهروب والســفر بالضبط، ولا حتی التحرك. أولاً، لأن هناك أســفاراً علی 

الطريقة الفرنسية يطغی عليها الطابع التاريخی والثقافی. وثانياً، لأن الهروب يمكن أن يتم 

فی المكان الواحد أو فی سفر ساكن. يوضح توينبی أن الرحل، بالمعنی الدقيق، وبالمعنی 

الجغرافی، ليسوا بمهاجرين أو مسافرين، وإنما هم علی العكس من ذلك، أولئك الذين لا 

يتحركون، أولئك الذين يتشبثون بالسهب، اللامتحركون ذوو الخطی الكبيرة، السائرون 

فوق خط هروبی ملازم للمكان الواحد، هم المبتكرون الكبار للأسلحة الجديدة. وهكذا 

تشكّل فكرة الارتحال، والبحث، والاكتشاف، مادة أساسية فی السرد الحديث، وتتعدّد 

ضروبها طبقاً للسياقات الحاضنة لها. (عطية، ٢٠١١: ٢٤٥)

وهذه الفكرة نجدها عند الروائی "علی بدر" ضمن روايته "الركض وراء الذئاب":

«أحمد ســعيد وحياته فی بغداد هی المهم، فهذه الحياة القاسية هی التی صنعت منه 

جيفارا العصر الجديــد. جيفارا العصر العربی. الحياة القاســية، المعاملة الظالمة، الفقر 

المدقع، الآمال الكســيرة، الطموحات الشخصية التی ترتد بلا رحمة، وبلا أدنی شفقة، 

إذن لا طريق ســوی الثورة، كان يعرف خطورتها ويدرك مرارتها وقســوتها، ولكن 

ما يدفعه هو ســيرته، وهذه المزقات المدمات من روحــه والتی تحفل بآثامه وأفراحه 

وتشرده... المجد من رأس الثورة إلی قدمها، الرحيل إلی أفريقيا للدفاع عن الثورة هو 

الهدف.... وهكذا رحل إلی إديس أبابا مع ميســون عبداالله صديقته الثورية، ثم التحق 

بهما الصحفی الثوری المتأثر بريجيس دوبريه وكتابه (ثورة فی الثورة)، وقد عاش هذا 

الثلاثــی المقدس. (التعبير الذی كانت تطلقه الصحف الشــيوعية العربية عليهم) حياة 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٤٥

الثورة العملية، والنقاشــات النظرية، وهنالك أيضاً كتابــة التقارير الصحفية وكتابة 

السيرة الثورية للأفراد والمناضلين فی الخنادق.» (بدر، ٢٠٠٧: ٥٨- ٥٩) 

إنّ الراوی فی رواية الركض وراء الذئاب كان يبحث عن أســرار حياة شخصيات 

ثائرة فی أفريقيا؛ حيث طرحت عليه الوكالة هذا المشــروع وهو أن يذهب إلی أفريقيا 

بل إلی أبعد نقطة فی القارة الســوداء كی يبحث فی تاريخ الثوار وتاريخ الثورة. ومن 

هذه الشــخصيات الثائرة هو أحمد سعيد الذی يتكلم الراوی فی هذا المقطع عن حياته. 

والجدير بالذكر إنّ اتصال "أحمد ســعيد" بصديقته الثورية "ميسون عبداالله" والصحفی 

الثوری المتأثر "بريجيس دوبريه" يمثل مبدأ الترابط الجذموری الذی يشــير إليه دولوز 

فی أبحاثه الفلسفية إذ يری أن كل جذمور يرتبط بجذمور آخر ليشكل شبكة جذمورية 

متعددة الاتجاهات، وإنّ اســتخدام عبارة "الثلاثی المقدس" هو إشــارة إلی الشــبكة 

الجذمورية الدولوزية؛ إذ أننا نری حركة مستمرة ومتعددة المسارات بين عناصر مختلفة؛ 

أو بالأحری إن أحمد ســعيد وكل من الثوار الذيــن كان يبحث عنهم الراوی هم بمثابة 

جذمور لا يتبع خطاً مستقيما هرمياً بل إنّه شبكة مفتوحة من النقاط والتقاطعات. وإن 

هذا الجذمور يمثّل "الترحال الجذموری" عــن طريق الرحيل الثوری إلی أديس أبابا. 

فالنص يعكس لنا مبدأ الترحال الجذموری بما أن رحلة أحمد سعيد لم تكن مجرد انتقال 

مكانی بل هی حركة فكرية فلســفية تهدف إلی التحرر من الاستقرار والمرجعية حيث 

إنّ الشخصية تنتقل بين مواقع فكرية وثورية لتتصل بخطوط قوة أخری من خلال حركة 

مفتوحة.

يؤكــد الراوی علی أن الثورة هی الطريقة الوحيدة لمقاومة الظلم والفقر والقســوة 

وهذه الثورة لم تكن حدثاً مركزياً مستقراً بل هی شبكة متنوعة من العمليات والنقاشات 

النظرية والكتابة وهذا ما يشــير إلی عملية الترحال أيضاً، إذ نستطيع أن نعتبر الكتابة 

والنقاشــات النظرية هی آليات للوصول إلی الثورة، بما أن الثورة لم تختصر علی القتال 

والمســتوی العملی بل هی بفعل الكتابة وإنتاج المعرفة والممارسات العلمية والثقافية. 

وهذا ما يؤكد عليه دولوز بأن الكتابــة هی مجال للاختراق والانفتاح. فالكتابة تلعب 

دوراً محورياً فی حياة أحمد ســعيد وهــو البطل الثوری الذی نجده فی حركة دائمة من 



٤٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

الانتقــال والتمرد؛ فهو لا يبدأ من مركز ثابت بل يتفــرع وينمو فی اتجاهات متعددة. 

وكذلك يركز الراوی علی نقد التفكير الثوری قائلاً:

«وهكذا كنت أتســاءل دائماً لماذا لا يفكر أحد بالثورة فی أميركا، بينما نفكر نحن 

فی العالم الثالث الكثير بها؟ بل أهدرت أجيال منّا عمرها بالثورات والانقلابات. ربما. 

ربما وبســبب هذا الســؤال الغامض كانت الثورة تعنی - من بين ما تعنی - أن يحل 

ســاكنو المكان الأول فی المكان الثانی، وهكذا وإلی هذا الحد تنتهی المشكلة! أو فی 

أحيان كثيرة، هی أن يتحول ســاكنو المكان الثانی إلی جانب ســاكنی المكان الأول، 

ويتســاوی الجميع، وتنتهی المشــكلة؟ كنت أختصر الحياة كلها بفهمی للمواقع ذلك 

الوقت. كنت أفكر بهذه المواقع علی الدوام. وهذا ما جعلنی أقبل بهذا المشروع الذی 

طرحته علی الوكالة، وهو أن أذهب إلی أفريقيا، بل إلی أبعد نقطة فی القارة السوداء، 

كی أعرف تاريــخ الثوار وتاريخ الثورة. كنت أقول فی نفســی ربما لأن الثورة بعد 

تفكير حقيقی بها نجدها هی أيضاً لعبة مواقع.» (المصدر نفسه: ١٥)

يطــرح النص قضايا متعدّدة تتعلــق بمفاهيم الثورة والمــكان والموقع الاجتماعی 

والسياســی، وهذا ما يعكس لنا جوهر مفهوم الترحــال عند دولوز؛ ينظر الراوی إلی 

الثورة كأداة لتغيير الموقع أو المراتب السياســية والاجتماعية ويقصد بتغيير المكان هنا 

ليس فقط تبديله بمكان آخر بل الغرض منه إعادة تشكيل الهوية والواقع بشكل مستمر. 

ومــع أن المعروف هو أن الارتحال يكون بالانتقال مــن مكان إلی آخر لكن الارتحال 

الذی يريد الراوی إيصاله إلی ذهن المتلقی هو الارتحال فی الفكر ولهذا يشــير بنظرة 

ناقدة إلی أن الارتحال لا يرتبط بالحركة المكانية بل فی التعمق فی قضية أو فكرة بهدف 

فتح آفاقاً جديــدة من التجارب المختلفة. وهذا ما نجده عند دولوز فی مقولة الترحال 

إذ يعتبر أن الترحال هو عملية التحرر من المواقع الجامدة وإعادة تشــكيلها وخروجها 

من الإطار المعتاد وهو ما يشــير إليه الراوی فی النص من خلال الثورة التی تعدّ بمثابة 

تحــرك للهويات؛ إذ يری علی بدر أن الثورة بمثابة ترحال من المواقع أو "لعبة المواقع" 

ترفض الثبات البنيوی كحركة ترحيــل للمواقع وتحويل فی الهياكل الاجتماعية. إذن، 

تمثّل الثورة فی هذا النص فكرة الترحال إذ لا نجد هويات ثابتة أو موضوعات جامدة 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٤٧

بل كل شیء فی حالة تحوّل مستمر، وهذا القول ما تؤيّده لنا العبارات التالية:

«هكذا وجدت نفســی هنا. هكذا وجدت نفســی راكضــاً وراء هذا ووراء ذاك. 

وكان علــی أن أتغير بســرعة وأن لا أبدو جامداً أو منحازاً. أمــر ثقيل جدا ومتعب 

أليس كذلك؟ الحياة هنا ســريعة جداً. الأشــياء تتغير بسرعة. فجأة تجد نفسك وسط 

مجموعة من المحللين السياسيين وهم يصرخون بوجهك عليك أن تأخذ المتغيرات بنظر 

الاعتبار. ولكن المتغيرات ســريعة. وحتی هناك - أقصد فی الشــرق الأوسط - فهم 

بحاجة إلی وقت طويل لفهم المتغيرات والتعامل معها. ووسط كل هذه المتغيرات التی 

كان علــی أن أخذها بنظر الاعتبار هنالك زوجتی، ومشــاكل العائلة، وحياة الأولاد 

العاصفة، ومتطلباتهم الكثيرة، ولا سيما هذه الأيام. أقول لكم وسط كل هذه الفوضی 

السياســية التی تعم الشرق الأوســط، ومن بين صور القتال الأهلی، أو الاجتياحات 

المتكررة، أو صور المعارك والحــروب، أو الغزو والاحتلالات، وتهديم البنی التحتية 

والحصارات...» (المصدر نفسه: ٢٩- ٣٠)

يتناول النص الحياة السياسية التی تتسم بالعنف والحروب من جهة والحياة الشخصيّة 

المعقّدة من جهة آخر، مما يعكس لنا عــدم التموطن فی الكتابة الجذموريّة التی تتميز 

بتجاهلها للســرديات التقليدية. وكذلك فإنّ عدم التموطن فی الكتابة الجذموريّة يعنی 

أن الكتابة لا تتوقف فی مكان واحد بل تتحرك بشــكل مســتمر بين مجالات متعددة؛ 

فالنص لا يســتقر فی حالة معينة بل يتنقل بحرية من السياســة التی تتمثل فی صور 

من القتال الأهلی والحروب والغزو والاحتلالات إلی العائلة ومشــاكلها التی تعصف 

بالراوی. والترحال هنا نجده حســب تعبير دولوز فی نــوع الكتابة عند الروائی علی 

بدر إذ يرفض الخطوط المستقيمة ويفضل التشــابك المستمر فی نوع القصّ. فالكتابة 

والتفكير فی هذ المســتوی نجدها كعملية ترحالية لا تســتقر فی مكان محدّد أو تراتبی 

بل إنهّا ذات اتجاهات متشــعبة. يشير الراوی فی بداية المقطع علی أنّه من الضروری 

أن يكــون غير جامد أو منحاز، إذ يدلّ هذا علی ضرورة التحرر من المواقع الثابتة من 

خلال حركة ترحالية دائمة تعيد تشــكيل الذات والعالم الــذی فی حركة متناوبة من 

التغيير الســريع. فالنص يقدم نموذجاً واضحاً لتطبيق مبدأ الترحال وعدم التموطن فی 



١٤٠٤ش ٤٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع

الفكر مع التأكيد علی التحول المســتمر فی الهويات والمواقع السياسية والاجتماعية. 

وعلی هذا الأســاس يمكننا قراءة هذا النص الروائی علی أنه تمثيل للترحال الدولوزی 

علی مستوی الشكل والمحتوی فی آنٍ واحد.

تبعاً لما ســبق، «يتجلی مفهوم الترحال كمفهوم أساســی، من خلال تحويل التفكير 

عن المكان لا بالمعنی الجغرافی بل الروحی، والتحول إلی مواضيع ما تلامس وجداننا 

وواقعنــا، بعيدة عن الماضی والهوية... هكذا يجب أن يكون التصور والتوجه نحو اللغة، 

باعتبارها الوطن الذی نرتحــل به ونزور آفاقاً مختلفة، يتوغل فی البراری والصحاری 

يتأرجح، ثم يعود إلی اللغــة بعد أن يصطدم بعلامات جديدة، من خلال اللقاءات التی 

ترسم معانی جديدة، وهذا ما يفعله الفلاســفة والمفكرون، ينتشلون المعانی والأفكار، 

ويركبون منها تراكيب جديدة.» (سليمان، ٢٠٢٢: ١٣٣- ١٣٤) 

إنّ الترحال الجذموری فی نصوص علی بدر هو نموذج تجريبی لكتابة ذات شــبكة 

مفتوحة تتمرد علی أشكال السيطرة التقليدية وتؤكد علی الكتابة كفضاء لتحرير الذات. 

والرســم التالی يبينّ لنا جانباً من تجليات مبدأ الترحال وعدم التموطن الجذموری فی 

الكتابة السرديّة عند علی بدر:

مقاومة المرکزية عبر الترحال 
الجذموری

الکتابة والنقاشات النظرية کآليات 
للترحال الجذموری

الفقر والظلم والقسوة کأرضية 
للترحال

الواقع الاجتماعی والسياسی 
کبنية متحولة ترحالية

الترحال بين الحياة الشخصية
والحياة السياسية

ریالثورة کنموذج للترحال الجذمو  الترحال والانتقال بين المواقع

رفض الثبات فی المواقع

التغيير السريع والفوضی السياسية 
کأرضية للترحال



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٤٩

الصيرورة

يبرز مفهوم الصيرورة (Devenir) عند دولوز ضمن أبحاثه العلمية والفلســفية ولا

سيّما مبحث الجذمور، إذ يقدّم دولوز مفهوم الصيرورة كأحد المحاور المركزية لفهم الواقع 

من منظور جديد.

وقد اســتعاد دولوز هذا المفهوم عن هيراقليطس، ثمّ عن نيتشه. أعطی هيراقليطس

مفهوم الصيرورة معنی لم تعد معه مصدر خوف وعدم يقين، بل باتت تأكيداً بحيث تصبح 

أســاس الحياة، ويصبح الوجود كيان الصيرورة، أی إنه موجود فی وقت واحد وغير 

موجود، وبأكمله صيرورة. إنه وجود كيان الصيرورة. هذا يعنی أن الصيرورة ليست شيئاً 

خارج الوجود، مجاوزاً، ولا أن هناك شرطاً للوجود قبلياً يوجد خارج الصيرورة. ومع 

نيتشــه قارئ هيراقليطس أصبح العود الأبدی بما هو حركة الصيرورات، قابلاً للفهم. 

ما يعود ويتوقف عن الظهور علی الوجود بما هو عود أبدی هی الصيرورات. مع نيتشه 

بدت الصيرورات حركة تأكيد وإبــداع. وانطلق دولوز من جهته وأبدع صورة جديدة 

للفكر بواسطة الصيرورات. (دولوز، ٢٠٠٩: ٥٦٦- ٥٦٧)

ريةّتجليات الصيرورة الجذمو 

إمکانية الخلق 
والإبداع

تحطيم الفکرة 
التقليدية

الترکيز علی 
التغيير 
تفکيكوالتحول 

الجوهر 
الثابت 

تجاوز 
الثنائيات 
التقليدية

فتح مجال 
للحرية 



٥٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

أما ما نجده من مظاهر الصيرورة الجذمورية فی النص الروائی لعلی بدر يتجلی فی 

أوضح صورة فی النص التالی من رواية "الركض وراء الذئاب:"

«كنا نعيش فی عصر الثورة فيفی نظاماً خطيراً من التحولات المســتمرة والمرادفة 

لانهيار الواقع بعد انهيار الثورة. تداعيــات من الكذب والاختلاق، تيار وعی قادم 

وجــارف وملتو. واقع يواجــه الواقع ويحاربه ويعاديه، واقع لا يؤمن إيماناً مســتقلاً 

بالواقع. إنه يقــاوم الواقع عن طريق الأحلام وهكذا يتحول الواقع إلی أشــبــــه 

بالواقع، والشخصيات الواقعية تصبح بلا هوية محددة. حتی الثوار الذين يتحولون إلی 

السلطة نحن نراهم فی التلفزيون وقـــد اسـتـحـالـوا إلی شخصيات هلامية بلا هوية 

متماسكة. شخصيات واقعية ولكنها افتراضية أيضاً. تبتعد عن الواقع وتخلق لها ما بعد 

واقع تعيش فيه وتهب نفســها له، فالواقــع يتهاوی ويظهر محله واقع آخر، كنا نعيش 

فی العراق واقعاً بديلاً عن الواقع الذی لا نرغب بالتماهی معه. نحن نهرب من الواقع 

ونواجهه بكل ما هو لا واقع. نواجهه بواقع بديل، أو افتراضی، نواجهه باختلاق واقع 

الأحلام والرغبات وهو النقيض للوقائع اليومية والمعادية لشــخصياتنا وطموحاتنا.» 

(بدر، ٢٠٠٧: ١٥٤- ١٥٥) 

يحمل هذا النص جانباً مهماً من مشــاهد العــالم ما بعد الحداثی وهو عالم متغير لا 

يتوقف عن التحول، وهذا بالضبط ما يتوافق مع مفهوم الصيرورة لدی دولوز، حيث كل 

شــیء فی حالة تغيير مســتمر. فی عالم ما بعد الحداثة نجد انهيار الواقع وعدم الايمان 

به فالإنســان لا يواجه واقعاً موحداً، بما أنّ الشخصيات والمعانی متقطعة وسط فوضی 

الاختلافات والتعدديــة. يعكس هذا النص عمق "الصــيرورة" وهی تتمثل فی أربعة 

عناصــر ولفهم هذه العناصر، لنبدأ بتفكيكها ثم ننتقل إلی تحليلها فی النص: إن أول سمة 

من سمات الصيرورة فی هذه النص هی الثورة التی ليســت حالة ثابتة أو تحوّل خطی 

وتقليدی بل هــی حركة لا نهائية من التحولات، تؤدی إلی عدم الامســاك بالواقع؛ 

فالواقع ذاته فی صيرورة مســتمرة، يتحول، يتلاشــی ويعاد خلقه؛ فهو واقع الأحلام 

والرغبات، وواقع بديل أو افتراضی. "واقع لا يؤمن إيماناً مستقلاً بالواقع": هذه العبارة 

تكشــف عن واقع غير مســتقر، متغير بشكل دائم، لا يمكن الإمســاك به أو تحديده. 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٥١

وهذه هی الصيرورة بعينها، بحيث إننا لا نعيش واقعًا واحدًا، بل سلسلة من التحولات 

والانهيــارات التی تولّد وقائع جديدة. نجد أنّ الواقع فقــد معناه الحقيقی والثابت ولم 

نعــد أمام واقع واحد، بل أمام وقائع متداخلة تتصارع فيما بينها. أمّا النص ذاته يمكن 

النظر إليه كمنتج جذموری وليس خطی، فهو متشظٍ فی توجهاته بحيث يخلط بين الواقع 

والحلم والافتراض والتلفزيون. هذا الشــكل من التعدد والانشطار هو من خصائص 

الكتابة الجذمورية التی ترفض الهوية الثابتة. أما الشخصيات فهی شخصيات افتراضية 

ليس لها هوية ثابتة ومن هذه الشــخصيات هم الثوار والذين "نحن نراهم فی التلفزيون 

وقـد اسـتـحـالـوا إلی شخصيات هلامية بلا هوية متماسكة. شخصيات واقعية ولكنها 

افتراضية أيضاً". التلفزيون والإعلام هنا كسلطة تنتج من هذه الثوار، شخصيات هلامية 

وهذه هی مــن سمات الكتابة الجذمورية، التی لا تنطلق من مركز، بل تنتشــر فی كل 

الاتجاهات، حيث لا يوجد جوهر ثابت، بل هوية متعددة الأوجه ومتفرعة ومتحركة فی 

شبكة العلاقات؛ وهذا يعنی تفكيك الهوية وهو جزء جوهری فی الصيرورة.

الصيرورة

الثورة

الواقع

الکتابة

الشخصيات



٥٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

علی أســاس هذا الرسم فإنّ النص يعكس مفهوم الصيرورة من خلال أربعة محاور 

نخلّص أهم سماتها فی الجدول التالی:

الشخصيّاتالكتابةالواقعالثورة

من  نظاماً  هــی  الثورة 

التحــولات المســتمرة 

والمرادفة.

يتفكك  الواحد  الواقع 

واقع  إلــی  ويتحــوّل 

افتراضی.

كتابة  ذاته  النص  شكل 

ولا  متشظية  جذمورية، 

مركزية.

الشخصيات الواقعية تصبح 

وتتحوّل  محددة  هوية  بلا 

إلی شــخصيّات هلامية.

مجرد  ليســت  الثــورة 

حدث بل تكشــف عن 

الواقع  فی  وتعدّد  تنوع 

ذاته من خلال صيرورة 

لا نهائية. 

ثابتًا  كيانًا  ليس  الواقع 

أو جوهريا بل هو شبكة 

من الصيرورات والخلق 

المستمر لوقائع جديدة. 

النص يعكــس الكتابة 

الجذموريــة التــی من 

خصوصياتها عدم وجود 

صيرورة  بل  واحد  سرد 

من المعانی المتدفقة.

كصيرورة  الشخصيات 

الشخصيات  من  متعددة 

المتحولة والمفككة.

«"الثوری الحقيقی لا تطيح به الشــهرة، ولا يفــت العمر من ثوريته" ما معنی هذا 

الكلام؟ حتی لو أصبح الآن فی الستين، لم يتوقف قلمه لحظة واحدة عن الكتابة، فاتحاً 

ذراعيه أمام حياة يتقزز منها ويلتهمها، حياة ملؤها الفشــل والصخب والهزيمة والفرح، 

يعيش علی أمل الثورة وتحققها.» (المصدر نفسه: ٥٢) 

يشــير هذا النص إلی عدم توقف الكتابة كعملية مســتمرة ومتجددة ليس لها حالة 

جامدة أو موقفًا ثابتًا. والثوری الحقيقی حسب النص هو من يستمر فی الثورة والكتابة 

مهما تغيرت الظروف الزمنية أو الشــخصية. يعبرّ النص الروائی عن الكتابة كصيرورة 

مســتمرة للأفكار والذات، وهی تتجنب الجوهر الثابت أو الهوية الثابتة كعمل انتاجی 

متحوّل. والصيرورة تعنی أن الكتابة ليســت مجرد نقل أو تمثيل لشیء ثابت، بل هی فعل 

إنتاج متغير يخلق واقعًا جديدًا، وليس مجرد وصف لواقع موجود. والصيرورة فی الكتابة 

تعنی أن النص ليس كائنًا ثابتًا، بل كائن متغير والنص لا يســير فی خط مســتقيم أو 

يخدم فكرة واحدة ثابتة، بل يتفرع ويتحول بلا توقف ويخلق روابط جديدة وأفكارًا غير 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٥٣

متوقعة. فی الواقع أنّ كل كلمة، جملة، ونص هو عملية مستمرة من التحول، وهذا يسمح 

بحرية أكبر فی التعبير والابتكار.

عطفاً علی ما ســبق، تمثّل الكتابة تلك الصيرورة الجذموريــة التی تعتبر «قضية 

جغرافية، إنها توجهات، واتجاهات، مداخل ومخارج. وليست الصيرورة هی المحاكاة ولا 

هی العمل علی نحو ما، كما أنها ليســت تقيــداً بنموذج، حتی ولو كان نموذج عدالة أو 

حقيقة. ليس هناك حد ننطلق منه، ولا آخر نتوصل إليه، أو علينا التوصل إليه. ليســت 

الصــيرورات ظواهر محاكاة وتقليد.» (دولوز، ٢٠٢١: ١٠٠) إذن، فی ســياق الكتابة، 

تعنــی الصيرورة أن الكاتب لا يثبت علی ذات واحدة أو أســلوب معين من قبل، بل 

يســتمر فی التحول والتجديد، فی خلق معانی جديدة ومبتكرة وفی التفاعل مع الواقع 

بطريقة حية والكتابة هنا هی نوع من الثورة المســتمرة التی لا تهدف إلی الوصول، بل 

إلــی التحوّل الدائم. فی هذا الصدد، يری "علــی بدر" أن الكتابة هی حركة دائمة من 

التفاعل مع الحياة بكل تناقضاتها: "حتی لو أصبح الآن فی الستين لم يتوقف قلمه لحظة 

واحدة عن الكتابة" هذه العبارة تجسّد الصيرورة فی الكتابة؛ فالقلم لا يتوقف والكاتب 

مســتمر فی إنتاج المعنی والثورة فی نفســه وعبر كلماته، رغم مــرور الزمن أو تغير 

الظروف. كما أنّ الحياة ليســت ثابتة بل هی مكان للصيرورة التی يتفاعل معها الكاتب 

والثوری حتی "يعيش علی أمل الثورة وتحققها"، فالثورة هی أمل يتجدد والثوری مثل 

الكاتب لا يكتفی بتحقيق الثورة لمرة واحدة، بل يستمر فی العيش فی حالة من التحوّل 

والتطــوّر. أضف إلی ذلك، أن الكتابة مثل الثورة لا تتبع خطاً واحداً ولا تســعی إلی 

وحدة أو اســتقرار، بل هی متناثرة، متفرعة، متغيرة، وقادرة علی استيعاب التناقضات 

والاختلافات.

«عُرف أحمد ســعيد، أثناء شبابه كشــاعر، لديه محاولات أدبية عديدة سرعان ما 

طورها ونشــر العديد منها فی الصحف المحلية، وقد كانت حياته ومغامراته فی تلك 

الفترة مثيرة حقاً - ربما تحولت علی يد رواة حياته إلی نوع من الأســطورة البوهيمية 

الخاصة عن حياة ابن الشارع الذی عاش حياة العالم السفلی وعبثية الحياة بكل عنفها، 

وسخونتها- حياة ابن الشارع الذی لا يعرف الثقافة إلا عراكاً متصلاً مع الحياة، وربما 



٥٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

تقبل مصيره فی البداية بقدرية كاملة، إلا أنه سرعان ما تمرد عليها وثار. وحين قرأت 

أشعاره المخطوطة - لم ينشر ديوانه حتی الآن- كانت تحمل عناصر أساسية من سيرته 

الذاتية، وربما أضافت صيغة الأنا التی كتب بها أشــعاره ميزة خاصة، فقد كشفت هذه 

الصيغة الكثير من خفايا حياته، وإن بقيت بعض الأسئلة الخاصة بوجوده قبل الثورة فی 

ذلك الوقت غامضة. ومع ذلك تجد الصورة التی تكرس وجوده كبوهيمی هی مركز 

ثقل كل الكتابات التی كتبت عنه قبل تحوله إلی الثورة. ثقافة الجيل الذی يجد أهميته 

وقد نبعت من حضورها اليومی، وما الكتابة هنا سوی سرد طويل ومتقطع يحتوی علی 

حكايات كثيرة، ومفارقات لفظية، واستعارات خاصة، يزرعها الشاعر فی قلب النص 

ليعرض لنا صورة عن التوتر والقلق الذی كان يعيشه.» (بدر، ٢٠٠٧: ٥٥- ٥٦) 

يركّز هذا النص علی شخصية أحمد سعيد المتغيرة والمتحولة دائماً، وقد ترتبط أفكار 

هذه الشخصية بفكرة التحول اللامحدود ورفض الثبات والجوهر التی طوّرها دولوز فی 

فلسفته. نجد هذه الشخصية أنهّا لا تستقر فی هوية واحدة وهی تتمرد دوماً. إن الراوی 

يشــير من خلال هذا العبارة: "إلا أنه ســرعان ما تمرد عليها وثار" إلی أن أحمد سعيد 

يتمرد علی هويته الثابتة بســرعة بحيث لا توجد نقطة اســتقرار أو تعريف نهائی له بل 

تتابع صيروری لتجارب ذاتية واجتماعية متضاربة ومتســارعة. يتناول الراوی سيرة 

أحمد سعيد كشاعر فی مرحلة شــبابه، مسلطًا الضوء علی تحوله من حياة الشارع إلی 

عالم الكتابة والشعر، وكيفية تصويره كأســطورة بوهيمية ليبين أنّ شخصية أحمد ليست 

ثابتة بل متعددة الأوجه بين شــاعر، بوهيمی، ابن شــارع وثائر. إنّ هذه التعدّدية تمثّل 

فكرة الصيرورة التی ترفض هوية واحدة وثابتة وتؤكد علی تحوّل مستمر داخل الذات؛ 

وهكذا تظهر شــخصية أحمد ســعيد فی النص كنموذج للصيرورة الوجودية من خلال 

التحولات المتعددة التی مرّ بها. وربمّا ما ورد فی هذا المقطع: "حياة ابن الشــارع الذی 

عاش حياة العالم الســفلی وعبثية الحياة بكل عنفها، وســخونتها - حياة ابن الشارع 

الذی لا يعرف الثقافة إلا عراكاً متصلاً مع الحياة.": يوحی بالاســتمرارية والتجدد فی 

إعادة تشكيل الحياة من جديد، من ذات تريد تعيش التحول والتغيير لا السكون علی 

حياة ثابتة. والجدير بالذكــر إن تواجد كلمة "الحياة" بكثرة فی مقطع واحد وتكرارها 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٥٥

لخمس مرات هو دلالة وتأكيد علی أهمية تشــكيل حياة جديدة عند البطل باستمرار. 

فكل مرة تتشــكل حياة جديدة لنری أنّ الحياة هنا فی صيرورة دائمة. أما اســتخدام 

مفردة "ابن الشــارع" يدلّ علی الموقع الهامشی لهذا البطل؛ الموقع الذی مهّد له الطريق 

نحو التغيير والتحول والتمرد علی الهوية، أو نستطيع القول إنّ هذا التمرد علی الخطاب 

المهيمن هو عبارة عن ما يســميّه دولوز "خطوط الهرب " (ligne de fuite)، وهو ليس 

هروبًا ســلبيا بل انفلاتًا من التنظيمات الصارمة، وبحثًا عــن إمكانية جديدة للوجود 

والحياة. «يكون خط الهروب مبدعاً لهذه الصــيرورات. ليس لخطوط الهروب موطنا. 

تنجز الكتابة ارتباط السيولات وتحولها، ارتباط وتحول تنفلت عبرهما الحياة من قبضة 

حقد الأشــخاص والمجتمعات والهيمنات.» (دولــوز وبارنی، ١٩٩٩: ٦٧) فالبطل من 

خلال الكتابة والشــعر يرسم خطوط للهرب من الواقع، وهذا الهرب يعكس الصيرورة 

الداخلية عند البطل، حيث لا يقبل بالواقع كما هو، بل يسعی لتحوله إلی واقع جديد. 

تبعاً لما ســبق ذكره، نجد أن الراوی يشــير إلی الكتابة كفعل صيروری يتحول من 

خلالها أحمد ســعيد من مجرد كائن حی فی الشــارع إلی كائن مبدع يعبرّ عن نفسه من 

خلال الكتابة. "وما الكتابة هنا سوی سرد طويل ومتقطع يحتوی علی حكايات كثيرة، 

ومفارقات لفظية، واستعارات خاصة، يزرعها الشاعر فی قلب النص ليعرض لنا صورة 

عن التوتر والقلق الذی كان يعيشه" من خلال منظور دولوز، يمكننا فهم حياة أحمد سعيد 

كشاعر وكاتب كعملية صيرورة مستمرة من التغير والتطور، نظراً إلی أنّ الكتابة ليست 

مجرد وسيلة للتعبير، بل هی تجسيد لصيرورته الداخلية وتفاعله مع العالم من حوله. كما 

أنّ النص يشير إلی أنّ فعل الكتابة هو تعبير عن التوتر والقلق عند البطل وانعكاس لحالة 

عدم استقرار دائمة، وتعبير عن التحول الداخلی والصراعات التی تصاحب الشخصية. 

والكتابة عند دولوز، تحمل فی طياتها النزاعات والتمزقات والتوترات والنص يشــير 

إلی الكتابة كشــكل من أشكال الســرد المتقطع والملیء بالمفارقات والاستعارات، مما 

يعكــس طبيعة الصيرورة فی اللغة والنص، حيث اللغة ليســت ثابتة بل تتغير وتتطور 

وتخلق معانٍ جديدة والتوتر والقلق الذی عاشــه أحمد يعبران عن حالة عدم الاستقرار 

التی ترافق الصيرورة. فالصيرورة ليســت حالة مريحــة، بل تتضمن صراعات داخلية 



١٤٠٤ش ٥٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع

وخارجية، توترات مستمرة تعبر عن الصراع بين القديم والجديد وبين الثبات والتحول. 

فعلی هذا الأساس، ينبغی القول إنّ الصيرورة تمثّل الكتابة الجذمورية عند دولوز وهی 

كتابة تمثل فعلاً مستمرًا من التشكل والتغيير. إنّ الكتابة الجذموريّة ليست تمثيلاً أو نقلاً 

للواقع، بل فعل إنتاج، خلق، وتحويل للواقع نفســه والكاتب لا ينقل أفكار جاهزة أو 

هويات ثابتة، بل يخلق نصًا جديــدًا فی كل مرة، نص جذموری يتغير ويتحوّل مع كل 

كلمة وجملة.

مظاهر الصيرورة 
الجذمورية فی رواية 
الرکض وراء الذʩب 

الأʭ كشكل من 
أشكال الصيرورة 

الكتابة كفعل 
صيروری

رفض الثبات 
والقبول ʪلتحول الهوية كصيرورة 

مفتوحة وغير 
مستقرة 

زء التوتر والقلق كج
من الصيرورة 

النتيجة

أظهرت نتائج الدراسة أن الترحال فی رواية "الرکض وراء الذئاب" لا يمثّل الانتقال 

المکانــی بل هو ترحال جذمــوری، يبحث البطل من خلاله عــن هويته. وعبر فکرة 

الترحال يبرز التوتر والقلق الوجودی عند الذات التی تعانی من الصراعات الداخلية 

والخارجية فی آنٍ واحد، ولهذا نری الترحال کحالة متلازمة عند البطل الروائی لا غنی 

عنها فی مواجهة التشــتت والضياع کرحلة بحثية تنشد الهوية فی عالم متغير باستمرار. 

لهذا، يتخذ مفهوم الترحال فی هذه الرواية بعداً فلســفياً وفکرياً تبعاً لأفکار الفيلسوف 



قراءة دولوزية فی الصيرورة والترحال الجذموری؛ دراسة فی رواية "الركض وراء الذئاب" لعلی بدر / ٥٧

"جيــل دولوز". کما أن الصيرورة فی هذا الســياق، تعبرّ عــن التحولات والتغييرات 

المســتمرة التی مرّ بها البطل فی ظل الأزمات السياسية والاجتماعية. والصيرورة تعدّ 

هنا کعملية لتحول الشــخصيّة علی مســتوی الفکری والوجدانی. تبعاً لهذا، تجسّدت 

فکرة الصــيرورة فی هذه الرواية من خلال التحول الذاتــی کحالة من التحرّر وعدم 

الالتزام بالواقع المهيمن. وتؤدی إلی عدم الاســتقرار والبحث عن التغيير الدائم. کما 

أنّ من خلال عناصر مثــل الصيرورة والترحال الجذموری نــری مظاهر من الکتابة 

الجذمورية الدولوزيّة فی هذه الرواية. تعنی الصيرورة فی سياق الكتابة أنّ الكاتب لا 

يثبت علی ذات واحدة أو أســلوب معين من قبل، بل يستمر فی التحول والتجديد، فی 

خلق معانی جديدة ومبتكرة وفی التفاعل مع الواقع بطريقة حية. والكتابة هنا هی نوع 

من الثورة المســتمرة التی لا تهدف إلی الوصول، بل إلی التحول الدائم. وإنّ الترحال 

الجذموری فی نصوص علی بدر هو نموذج تجريبی لكتابة ذات شــبكة مفتوحة تتمرّد 

علی أشــكال الســيطرة التقليدية وتؤكّد علی الكتابة كفضاء لتحرير الذات فی شبكة 

متصلة من التجارب المتنوّعة. 

المصادر والمراجع
بدر، علی. (٢٠٠٧م). الرکض وراء الذئاب. ط ١. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر. 

جاســير، دايفيد. (٢٠٠٧م). مقدمة فی الهرمينوطيقا. ترجمة: وجيه قانصو. ط ١. بيروت: الدار العربية 

للعلوم ومنشورات الاختلاف. 

دولوز، جيل. (٢٠٠٨م). بروســت والإشارات. ترجمة: حســين عجة. ط ١. القاهرة: دار اكتب للنشر 

والتوزيع. 

دولــوز، جيل. (٢٠٠٩م). الاختلاف والتكرار. ترجمة: وفاء شــعبان. ط ١. بيروت: مركز دراســات 

الوحدة العربية. 

دولــوز، جيل. (٢٠٢١م). خارج الفلســفة نصوص مختارة. ترجمة: عبد الســلام بنعبد العالی وعادل 

حدجامی. منشورات المتوسط.  

دولوز، جيل وبارنی، کلير. (١٩٩٩م). حوارات فی الفلســفة والأدب والتحليل النفســی والسياسة. 

ترجمة: عبد الحی أزرقان وأحمد العلمی. المغرب: أفريقا الشرق. 

ســليمان، مخطاری. (٢٠٢٢م). "فلسفة اللغة فی فكر الاختلاف (العلامة بين فوكو ودولوز)". أطروحة 



٥٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

دکتوراه. الجزائر: جامعة عبد الحميد ابن باديس- مستغانم كلية العلوم الاجتماعية.

سيم، ستيوارت. (٢٠١١م). دليل ما بعد الحداثة الجزء الأول ما بعد الحداثة: تاريخها وسياقها الثقافی. 

ترجمة: وجيه سمعان عبد المسيح. ط ١. القاهرة: المرکز القومی للترجمة. 

عبادی، رحمن غرگان والخياط، کريم محسن. (٢٠٢١م). "آليات تعديل الخطاطات المعرفية فی روايات 

علی بدر". مجلة کلية التربية للبنات للعلوم الإنسانية. العدد ٢٨. صص ٤٢- ١٩

عطية، أحمد عبد الحليم. (٢٠١١م). جيل دولوز سياسات الرغبة. ط ١. بيروت: دار الفارابی. 

غلامی، سيمين ورضايی هفتادر، غلام عباس. (٢٠٢٤م). "هويّة الآخر فی رواية الرکض وراء الذئاب 

لعلی بدر". مجلة دراسات فی اللغة العربية وآدابها جامعة سمنان. العدد الأربعون. صص ٣٦٩- ٣٤١ 

فتيحــة، كرمين. (٢٠٢١م). "الصورة الجمالية وصيرورة الاختــلاف فی فكر جيل دولوز". مجلة تنوير 

للدراسات الأدبية والإنسانية. العدد: ١. صص ١٠٧- ٩١

مای، تود. (لاتا). مقدمة لفلسفة جيل دولوز. ترجمة: أحمد حسّان.

مصطفی، بدر الدين. (٢٠١٨م). دروب ما بعد الحداثة. القاهرة: مؤسسة هنداوی.


