
تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد 

وفقا لنظرية سارة ميلز
رسول بلاوی (الکاتب المسؤول)٭
علی رضا پريزن٭٭

الملخص
الخطاب الجندری يلعب دوراً حيوياً فی تشكيل الهوية الجندرية عبر اللغة والسياق 

الثقافی، حيث تتشكل مفاهيم الذكورة والأنوثة داخل الإطار الخطابی الذی يعكس 

توزيع الســلطة بين الجنســين. يبرز هذا الخطاب الاختلافات الاجتماعية والهيمنة 

والتمرد من خلال أنماط لغوية وســردية تعكس العلاقات الجندرية. تســاهم نظرية 

ســارة ميلز فی فهم هــذه الظاهرة من خلال تأكيدها أن الخطــاب ليس مجرد أداة 

تواصل، بل وســيلة لإعادة إنتاج التراتبيات الاجتماعية والهيمنة الجندرية. يهدف 

هذا البحث إلی تحليل مظاهر الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ الســلالم" لهدی 

حمد وفق آراء سارة ميلز. وقد اتبع هذا البحث المنهج الوصفی – التحليلی. أظهرت 

النتائج أن الخطاب الجندری يتجلی علی المســتوی المعجمی من خلال اســتخدام 

تعبيرات تُظهر الصراع بين ســلطة ذكورية مهيمنة وصوت نسائی متردد ظاهرياً لكنه 

يحمل مقاومة ضمنية. أما فی المســتوی النحوی للجمــل، فهناك تباين واضح بين 

لغة المرأة التی تتســم بالحســم والاختزال، ولغة الرجل التی تعكس سلطة ووصماً 

اجتماعياً. كما يعكس الخطاب الكلی كيفية إعادة إنتاج التراتبيات الأبوية من خلال 

تقديم الذكور كرموز للسلطة، مقابل تهميش مستمر لصوت المرأة، وهو ما يتماشی مع 

تحليل سارة ميلز لآليات الكبت والصمت فی الخطاب النسائی.

الكلمــات الدليلية: الرواية العربية الحديثة، الخطاب الجندری، نظرية ســارة ميلز، 

هدی حمد، رواية "التی تُعدُّ السلالم".

٭. أستاذ فی قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة شهيد تشمران أهواز، أهواز، إيران

r.balavi@scu.ac.ir
٭٭. طالب ماجستير فی قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة شهيد تشمران أهواز، أهواز، إيران

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٥/٢٧ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٤/٢٣ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد السابع والخمسون ـ ربيع ١٤٠٤ش/ آذار ٢٠٢٥م
https://doi.org/10.82401/roc.2025.1221390

صص ٣٤ ـ ٩



١٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

المقدمة

تُعدُّ دراسة الخطاب الجندری مدخلاً مهماً لفهم آليات التمثيل الثقافی والاجتماعی 

للمرأة والرجل فی النصوص الأدبية، حيث تســهم اللغة بوصفها أداة فاعلة فی إنتاج 

الفروقات الجندرية وترســيخها داخل البنية السردية. فالخطاب لا ينتج فی فراغ، بل 

يتشكل داخل سياقات ثقافية واجتماعية تحكمها علاقات القوة والمعرفة، ويؤدی دوراً 

أساســياً فی بناء التصورات حول الأدوار الجندرية. ولأن النص الأدبی يختزن أنساقاً 

لغوية وخطابية تعبرّ عن مواقف الكاتبة أو الكاتب تجاه قضايا الجندر، فإن تحليل هذا 

الخطاب يمكّن من تفكيك صور التحيز أو المقاومة التی تتسلل إلی اللغة السردية. ومن 

هنا، يصبح تحليل المســتوی اللغوی للنص، وبنية الجملــه، ومضامينه الخطابية، خطوة 

أساســية فی الكشف عن الكيفية التی يعاد بها تشكيل النوع الاجتماعی داخل العمل 

الأدبی.

 أســهمت سارة ميلز فی تطوير أدوات تحليل الخطاب من منظور نسوی، من خلال 

مقاربة تركز علی دراسة اللغة بوصفها وسيلة لإنتاج السلطة والمعنی الجندری. وتنطلق 

نظريتهــا من أن اللغة ليســت محايدة، بل تُنتج ضمن شــروط اجتماعية وثقافية تؤثر 

علــی بنيتها ودلالاتها، وأن الخطاب الأدبی، بوجه خاص، يمكن أن يعيد إنتاج الأدوار 

النمطية أو يعمل علی تفكيكها. ومن هذا المنظور، يصبح تحليل الخطاب الجندری وفقاً 

لميلز عملية نقدية تهدف إلی الكشــف عن البُنی التی تنتج الهيمنة أو تُقاومها، انطلاقاً 

من اللغة اليومية والعناصر الســردية. وفی ضوء هــذا الإطار، يعتمد هذا البحث علی 

المنهج الوصفی-التحليلی. ويهدف إلی تحليل مظاهر الخطاب الجندری فی رواية (التی 

تُعدُّ الســلالم) لهدی حمد، وفقاً لنظرية ســارة ميلز، وذلك من خلال التركيز علی ثلاثة 

مستويات رئيسية: المستوی المعجمی، والمستوی النحوی للجمل، ومستوی الخطاب. 

أسئلة البحث 

من خلال البحث نحاول الإجابة عن السؤالين التاليين:

ما أهم مظاهر الخطاب الجندری فی رواية (التی تُعدُّ الســلالم) لهدی حمد وفقاً . ١



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ١١

لآراء سارة ميلز؟

کيف يعکس الخطاب الجنــدری تصنيف الأدوار بين الذکور والإناث فی هذه . ٢

الرواية وفق نظرية سارة ميلز؟

فرضيات البحث

تبــدو مظاهر الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ الســلالم" قائمة علی بنية . ١

لغوية تعكس صداماً مستمراً بين سلطة ذكورية تُعاد صياغتها عبر السرد، وبين 

صوت نسائی ينكشــف من خلال اختيارات معجمية وتراكيب تُظهر هشاشة 

خارجية لكنها تحمل توترات ومقاومة داخلية. وتُبرز الرواية من خلال الأفعال 

القصيرة والانفعالية والجمل المقطّعة، طبيعة الصوت الأنثوی الذی يعمل داخل 

حدود ضاغطة، بينما تُرسّــخ اللغة الموجّهة للشخصيات الذكورية صورة القوة 

والهيمنة، مما يجعل الخطاب نفســه أداة لإظهار الفــارق الجندری وفق منظور 

سارة ميلز.

تصنيف الأدوار بين الذكور والإناث فی الرواية يعتمد علی سردٍ يظهر الشخصية . ٢

الذكورية فــی موقع مركز القوة الاجتماعية والدينيــة والعائلية، ويعيد إنتاج 

موقعها عبر خطاب حاســم ودلالات لغوية مستقرة تحُيل إلی القرار والسلطة. 

م تمثيل المرأة ضمن فضاء مقيد تحكمه الأعراف، حيث تحُاصر  فی المقابل، يقــدَّ

تجربتها داخل التردد والصمت والضغوط النفســية، ويظهر حضورها من خلال 

لغة تنقل الخوف والقلق والانكســار الداخلی. هذه الثنائية فی تموضع الأدوار 

تكرّس منظومة تراتبية تتقاطع مع تحليل سارة ميلز للعلاقات الخطابية التی تمنح 

الرجل ســلطة تحديد المعنی، بينما يتحرك الصوت النسائی فی هامش محدود 

يعبرّ عن مقاومة محاصرة داخل بنية السرد. 

خلفية البحث

کتبت سارة ميلز کتاباً تحت عنوان "الخطاب"، (٢٠١٦م). تُعالج المؤلفة مفهوم الخطاب 



١٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

من منظورات متعددة، مع إبراز العلاقة بين اللغة والسلطة والسياقات الاجتماعية. كما 

تســتعرض طيفاً واســعاً من المقاربات النظرية، خاصة تلك التی قدّمها ميشيل فوكو. 

وأظهرت نتائج تحليلها أن الخطاب لا يســتخدم فقط لنقل المعنی، بل يســهم بفاعلية 

فی تشــكيل الهويات، وضبط السلوك، وإعادة إنتاج الأنظمة المعرفية. كما كشفت عن 

أن الخطاب يشــكّل بنية تنظيمية تؤثر فی طرق إدراك الواقــع والتفاعل معه داخل 

المجتمعات.

مقالة للباحثين سعيده خجسته پور وآخرين تحت عنوان «مؤلفه های زنانه نويسی 

در رمان «اهل غرق» منيرو روانی پور با تکيه بر ســبک شناســی فمينيستی سارا 

ميلز»، وتم نشر هذه الدراســة فی مجلة سبک شناسی نظم و نثر فارسی، (١٤٠١ش). 

ركّزت الدراســة علی تتبّع المؤشرات الأســلوبية النسوية داخل رواية أهل غرق، من 

خلال عدســة التحليل الذی تقترحه سارة ميلز فی تناول النصوص من منظور نسوی. 

جری تســليط الضوء علی كيفية توظيف اللغة والنمط السردی بما يخدم إبراز التجربة 

النسائية. وقد بينت النتائج أن الكاتبة تعتمد تقنيات خطابية تُظهر مقاومة ضمنية للسلطة 

الذكورية، وتُعيد صياغة موقع المرأة فی النص الأدبی، بما يكســب الرواية طابعاً نقدياً 

للمنظومات الثقافية التقليدية.

کتبت معصومه زارع کهن وآذر دانشــگر بحثاً تحت عنوان «رد پای رويکرد زبانی 

ســارا ميلز در رمان "تصرف عدوانی" اثر آندرشون و رمان "ماه کامل می شود" اثر 

وفی»، نشرت هذا البحث مجلة فصل نامه علمی- تخصصی زبان فارسی، (١٤٠١ش). 

تُعالج هذه الدراســة أثر الرؤية اللغوية عند ســارة ميلز فی قراءة روايتين تنتميان إلی 

فضائــين ثقافيين مختلفين. يركّز التحليل علی الآليــات الخطابية التی تُظهر تمثيل المرأة 

ضمن النص، مستعيناً بمفاهيم النوع الاجتماعی والنقد النسوی. وتُفضی النتائج إلی أن 

الروايتين تُعيدان ترتيب العلاقات اللغوية بما يمنح الشخصيات النسائية فاعلية سردية. 

كما يتّضح أن اختيار الضمائر، وبنية الحوار، وطريقة تقديم الســرد تُســهم فی زعزعة 

أنماط الهيمنة الذكورية، وتُتيح للذات النسوية مساحات تعبيرية أوسع.

دراســة للباحثة ســولماز دولت آباد وآخرين بعنوان «تحليل ساختار روايی رمان 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ١٣

های فريبا وفی بر مبنای رويکرد ســارا ميلز در سه سطح گفتمان، جملات و واژگان 

با تکيــه بر پرنده من و رويای تبّت»، ونشــرت فی مجلة پژوهــش نامه زبان ادبی، 

(١٤٠٣ش). فــی هذا البحث، جری تناول روايتــی پرنده من ورويای تبت من خلال 

تطبيق مقاربة ســارة ميلز، التی تُعالج اللغة علی مســتويات الخطاب، والبُنية النحوية، 

والاختيار المعجمی. وقد أُجری التحليل للكشــف عن التمثيلات الجندرية ومساحات 

السلطة داخل النصوص. وتُشــير النتائج إلی أن الكاتبة تعمد إلی إعادة بناء التجربة 

النســوية من داخل اللغة نفسها، مع توظيف أساليب سردية تُقاوم البُنی الأبوية. يتجلی 

ذلــك من خلال المفردات المغايرة، وأنماط الجُمل التــی تُبرز الصوت الأنثوی بوصفه 

فاعلاً لا تابعاً فی السياق السردی.

مقالة للباحثين آذر دانشــگر ومعصومه زارع کهن بعنوان «قراءة أدبية فی روايات 

"بلقيس سليمانی" علی أساس نظرية سارة ميلز اللغوية»، وقد نُشِرت فی مجلة إضاءات 

نقدية، (٢٠٢٠م). تستعرض هذه المقالة الطريقة التی تتعامل بها روايات بلقيس سليمانی 

مع قضايا المرأة، مســتفيدة من الرؤية اللغوية التی تقترحها سارة ميلز. وتركّز القراءة 

علی الكيفية التی تُبنی بها التجربة الأنثوية من خلال الأســلوب، وبنية السرد، وأنماط 

التعبير المختلفة. وقد كشفت النتائج أن الكاتبة تتبنّی طرائق تعبير تُفكّك البنی المألوفة، 

وتمنح الشــخصية النســائية موقعاً مركزياً، لا بوصفها موضوعاً للحديث، بل باعتبارها 

صانعة للمعنی. كما بينت الدراسة أن البُعد اللغوی يستخدم لإعادة تشكيل العلاقة بين 

ه القراءة نحو وعی نسوی غير تقليدی. القارئ والنص، بحيث تُوجَّ

هناك مقالة للباحثة سمانة دهقانی وآخرين بعنوان «نقد فمينيســتی رمان (التّی تعدّ 

السّــلالم) بر اساس نظرية الين شوالتر»، وتم نشــر هذه الدراسة فی مجلة فصلنامه زن 

در فرهنگ و هنر، (٢٠٢٤م). درســت المقالة كيفية تمثّل الرواية لقضايا المرأة، وركّزت 

علی تحليل البنية النفســية والاجتماعية للشخصيات النسوية فی الرواية، كما ناقشت 

تجليات الهويــة الأنثوية، والصراع مع النظام الأبوی. وقد توصّلت الدراســة إلی أنّ 

الرواية تعبرّ بوضوح عن وعی نســوی نقدی، من خلال تســليط الضوء علی تجارب 

المرأة ومقاومتها للبُنی الذكورية الســائدة، كما أبرزت الكاتبة تفرّد البطلة فی مواجهة 



١٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

الضغوط الاجتماعية، مما يعكس مســاراً تحوّلياً فی بناء الشخصية النسوية فی الأدب 

العربی المعاصر.

ورغم تعدّد الدراســات التی استفادت من نظرية ســارة ميلز فی تحليل الخطاب 

الجندری، كما هو ظاهر فی الأبحاث التی تناولت روايات فارســية أو عربية من خلال 

المستويات اللغوية المتنوعة، فإنّ هذه الدراسة تمُثّل إضافة نوعية من زاويتين: أولاً، أنها 

تتناول رواية التی "تُعدُّ الســلالم" لهدی حمد، وهی رواية لم تحُلّل من منظور نظرية سارة 

ميلز من قبل، باســتثناء دراسة واحدة اعتمدت فی مقاربتها علی نظرية إلين شووالتر، 

مما يجعل مدخل هذا البحث جديداً ومختلفاً. وثانياً، فإن الدراســة الحالية تركز تركيزاً 

تحليلياً دقيقاً علی المســتويات الثلاثة التی تطرحها ميلز: المستوی المعجمی، والمستوی 

النحوی للجمل، ومســتوی الخطاب، للكشف عن التمثيلات الجندرية وآليات السلطة 

داخل النص. وبهذا، فإن البحث لا يكتفی بتوصيف عام للتجربة النسوية، بل يسعی إلی 

تفكيك البُنی اللغوية والسردية التی تشكّل هذه التجربة من الداخل.

الإطار النظری

تحليل الخطاب الروائی

يعدُّ مصطلــح الخطاب من المصطلحات الغنية بالــدلالات، إذ يصعب تقييده بمعنی 

واحد محدد. فعند الرجوع إلی القواميس والمعاجم العربية، ســواء الكلاســيكية منها 

أو المعاصرة، نلاحظ تنوعاً واضحاً فی تفســير هذا المصطلح وتعدداً فی معانيه. تناول 

ابــن منظور مصطلح الخطاب موضحاً أنه «مراجعة الكلام، وقد خاطبه بالكلام مخاطبة 

وخطاباً، وهما يتخاطبان. وذهب أبو إسحاق إلی أن الخطبة عند العرب: الكلام المنثور 

المسجع ونحوه التهذيب: والخطبة مثل الرسالة التی لها أول وآخر.» (ابن منظور، ١٩٨٠م: 

١١٩٤-١١٩٥) أشار هاريس فی تعريفه للخطاب إلی أنه «ملفوظ طويل، أو هو متتالية 

من الجمــل تكون مجموعة منغلقة يمكن من خلالها معاينة بنية سلســلة من العناصر.» 

(يقطين، ٢٠٠٥م: ١٧) أما الخطاب عند إيميل بنفينيست فهو «كل تلفظ يفترض متحدثاً 

وسامعاً تكون للطرف الأول نية التأثير فی الطرف الثانی بشكل من الأشكال. ومن ثمة 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ١٥

فهو يفرق بين نظامين من التلفظ هما الخطاب والحكاية التاريخية.» (الباردی، ٢٠٠٠م: 

٨) يتناول التعريف الأوســع للخطاب اعتباره فی شكل «رسالة موجهة من المنشئ إلی 

المتلقی تستخدم فيها الشــفرة اللغوية المشتركة بينهما، ويقتضی ذلك أن يكون كلاهما 

علی علم بمجموع الانماط والعلاقات الصوتية والصرفية والنحوية والدلالية التی تكوّن 

نظام اللغة المشــتركة، وهذا النظام يلبی متطلبــات عملية الاتصال بين أفراد الجماعة 

اللغوية، وتشكل علاقاته من خلال ممارستهم كافّة ألوان النشاط الفردی والاجتماعی 

فی حياتهم.» (السد، ١٩٧٧م: ٧٤) 

   الخطاب الروائی يتّسم بتركيب شديد التعقيد والتداخل، إذ ينهض علی عالم يصاغ 

فيه حضور الشــخصيات ضمن بنية ســردية دقيقة، تتوزع أحداثها عبر زمان ومكان 

يشــكلان مركز الثقل فی النص. ويعكس هذا الخطاب بعدين أساسيين: عالم السارد، 

ومرجعية الخطــاب بكل من بعدها الواقعی والنصی، ممــا يمنح القارئ فرصة للغوص 

فی أعماق التأويل والبحث. «تســتقی هذه التشكيلة الخطابية  ترتيب وتنظيم الوقائع 

والأحداث وتواليها حســب المنطق المختلف والمتغاير ضالتــه، لذلك فالكاتب الذی 

يرغب فی التفرد والتميز علی المســتوی العام فی الســاحة الإبداعية ينحت له طريقة 

خاصة فی ترتيــب وحدات النص الروائی، وتعاقب الأحداث وتفككها وتقديم بعضها 

علی البعــض الآخر.» (بورکبة، ٢٠٢١م: ٦) بناءً علی ذلك، يتعين علی محلل الخطاب 

التركيز علی مكوناته الأساسية مثل الأصوات، والصرف، والتركيب، والمعجم، والدلالة، 

من أجل دراسة وظائفه وأشكاله المختلفة.

مفهوم الجندر

يلعب الجندر دوراً محورياً فی الدراســات الاجتماعية والإنســانية، حيث يعكس 

كيفية بناء المجتمعات لأدوار الأفــراد بناءً علی النوع الاجتماعی. ويعتبر فهم الجندر 

مفتاحاً لفهم التفاوتات والســلطة والهويات داخل الســياقات الثقافية المختلفة. «فهو 

يؤرّخ لاضطراب علاقة الذكر بالأنثی فی المنتجات الثقافية، وهو نص معقد جداً، يتعامل 

معه الكتّاب بشــیء من الحذر بوصفه نصّاً قائماً بذاتــه، تعضده الكثير من النظريات 



١٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

والمفاهيم والمعاجم الخاصة به، فالدراســات الثقافية والنقد الثقافی حقلان متداخلان 

ويعملان علی تفكيك البنی الثقافية وأنســاقها، والســياقات الثقافية وتحليل الخطاب 

المؤسساتی والسلطوی وتقويضه.» (الســعدی والجمالی، ٢٠٢٤م: ١٢٢) انتشرت فی 

الأدبيات النســوية العربية العديد من الترجمــات المختلفة لمصطلح الجندر «فمنهم من 

يترجمه إلی النوع الاجتماعی ومنهم من يترجمه إلی الجنسوية، أو الجنوسة.» (الغذامی، 

٢٠٠٨م: ١٩) 

يری أنتونی غدنز فی كتابه علم الاجتمــاع أن الجندر هو «التوقعات الاجتماعية 

حول السلوك الذی يعتبر مناسباً للأفراد من الجنسين. ولا يشير الجندر إلی الخصائص 

البدنية التی يختلف بها الرجال عن النســاء، بل إلی السّــمات التی وضعها وأســبغها 

المجتمع علی الرجولة والأنوثة.» (غدنز، ٢٠٠٥م: ٧٤٧) والجندر «أمر يتمُّ بناؤه ثقافياً، 

وبالتالی، فإنَّ الجندر ليس النتيجة الســببية للجنس ولا هــو ثابت بقدر الثبات الذی 

يبــدو عليه الجنس.» (بلتر، ٢٠٢٢م: ٧٥) يمكن تلخيص هــذه المفاهيم فی أن الجندر 

ه للفرد سواء كان  يشكل نظاماً معقداً من السلوكيات، والصفات، والممارسات التی تُوجَّ

ذكراً أو أنثی، بدءاً من مرحلة الطفولة، منفصلة عن البيولوجيا الجنســية. هذه الصفات 

والســلوكيات ليست فطرية، بل مكتسبة ومتوارثة عبر الثقافة، وتتسم بالمرونة والتغير، 

إذ يتم إنتاجها وإعادة إنتاجها باســتمرار من خلال تأثير المؤسســات الاجتماعية، 

والتفاعلات اليومية، بالإضافة إلی الأنماط الاقتصادية والاجتماعية السائدة.

الخطاب النقدی لسارة ميلز

تُعدُّ نظرية سارة ميلز من أبرز الإسهامات فی مجال تحليل الخطاب النسوی، إذ تقدم 

منظــوراً نقدياً لكيفية تموضع المرأة داخل الخطابات الثقافية والاجتماعية. «إن النظرية 

النسوية مستغرقة بشدة فی تساؤلات عن مدخل الخطاب، فمن الواضح أن المرأة ليس 

لها فی الغالب ما للرجل من مدخل إلی الحقوق فی التعبير كما هو موثق بإســهاب فی 

دراســات عديدة.» (ميلز، ٢٠١٦م: ١١٠) ويتجلّی من ذلك أن الخطاب لا يعدُّ وسيلة 

محايدة، بل يســتخدم لتكريس تفاوتات جندرية، حيث تُصاغ مواقع النساء ضمن بنی 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ١٧

لغوية تعكس موقعهن الهامشی فی المجتمع. «وميلز من خلال دراسة النصوص الأدبية 

ط الضوء علی قضايا مثل  وغير الأدبيــة والصحف وأغانی البوب والإعلانات؛ تُســلّ

التمييز بين الجنسين وما إلی ذلك. وتبحث الجنس فی النص وهذا أحد أهم الموضوعات 

الرئيســة فی هذا الكتاب. وهی تحلل النصوص الأدبية علی ثلاثة مستويات: الكلمة 

والعبارة والخطاب. كما أنها تدرك تماماً أن دراسة كل لغة علی المستوی المعجمی وحده 

لا يكفــی. لأن الكلمات لا معنی لها دون ظهورها فی النص، ولهذا، فهی لا تقتصر علی 

دراسة الكلمات علی المستوی المعجمی فقط، وإنما تحلل الكلمات علی نطاق أوسع من 

ذلك، مثل الجمل. تقول: "هل هناك عبارة جنســانية؟" وعلی مستوی الخطاب، تقوم 

بدراسة قضايا مثل الدور والشخصية وهيكل النصوص بشكل عام.» (دانشگر وزارع 

کهن، ٢٠٢٠م: ٥٠) تشير سارة ميلز إلی أن الخطاب «ليس مجموعة مجردة من الأعراف 

النصية، بل هو الأرضية التی تنظم عليها العلاقات الاجتماعية.» (ميلز، ٢٠١٦م: ١٠٤) 

وترکز هذه النظرية علی التفاعل العميق بين اللغة والسلطة فی بناء الخطابات الجندرية، 

مؤكدة كيف تُســتخدم اللغة كأداة لفرض القواعد الاجتماعية التی تحدد أدوار النساء 

ومكانتهن داخل المجتمع.

نبذة مختصرة عن الروائية

 هدی حمد روائية وصحفية عمانية، تُعرف بكتاباتها التی تركز علی النفس النسوية، 

وتحلل تفاصيل الحياة الداخلية للشــخصيات بأســلوب أدبی حساس وعميق. «هدی 

الجمهوری حمد، كاتبة عمانية، وُلدت فی ســلطنة عُمان. لهــا أربع مجموعات قصصية 

تحمــل العناوين: (نميمة مالحة)، (ليس بالضبط كما أريد)، (الإشــارة البرتقالية)، و(أنا 

الوحيد الذی أكل التفاحة)، كما نشــرت أربع روايات هی: (أسامينا)، (الأشياء ليست 

فی أماكنها)، (سندريلات مســقط)، و(التی تعدّ السلالم). فازت بجائزة الإبداع العربی 

بالشارقة عن روايتها (الأشياء ليست فی أماكنها)، كما حصلت علی جائزة أفضل رواية 

عمانية لعام ٢٠٠٩ عن الرواية نفســها.» (سيفی وآخرون، ٢٠٢٤م: ٦) وتواصل هدی 

حمد فی كتاباتها استكشاف التوتر بين الفرد والمجتمع، بين الداخل والخارج، بلغة تتسم 



١٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

بالهدوء الظاهری والقلق العميق.

ملخص الرواية

تدور الأحداث حول شــخصية زهية، سيدة عُمانية تعانی من اضطراب الوسواس 

القهــری فيما يخص النظافة والترتيب، مما يجعل حياتها اليومية سلســلة من الطقوس 

القاســية والمتكررة. تعتمد زهية بشــكل كلی علی خادمتها السريلانكية دارشين التی 

تخدمها منذ تسع ســنوات، لكن المفاجأة تحدث عندما تترك دارشين العمل فجأة دون 

ســابق إنذار، تاركة زهية فی حالة من الفوضی والعجز. فی محاولة لاستعادة النظام فی 

منزلها، تقوم زهية بتوظيف خادمة إثيوبية جديدة تدعی فانيش، التی تثبت كفاءتها فی 

العمــل لكنها تبدأ بإثارة القلق لدی زهية عندما تــروی لها أحلاماً متكررة عن امرأة 

تنتحر فی المنزل. هذه الأحلام تبدأ بالتســرب إلی نوم زهية نفسها، مما يزيد من توترها 

وقلقها. بينما تعيش زهية هذه الأزمة النفســية، يســافر زوجها عامر إلی زنجبار فی 

مهمة للبحث عن أمه البيولوجية "بی ســورا"، المرأة الأفريقية التی هجرها والده حمدان 

بعد أحداث الانقلاب فی زنجبار عام (١٩٦٤م). خلال رحلته، يكتشــف عامر حقائق 

مؤلمــة عن ماضيه وهويتــه المزدوجة كابن لعلاقة محرمة بــين أب عُمانی وأم أفريقية. 

تتقاطع خطوط الســرد بين حاضر زهية المضطرب فی عُمــان وماضی عائلة زوجها 

فی زنجبار، حيث تكشــف الرواية قصة حب محرمة بين حمدان وبی ســورا، والظروف 

السياســية والاجتماعية التی أدت إلی تفكك هــذه العائلة. كما تبرز الرواية الفروق 

الطبقية والثقافية فی المجتمع العُمانی من خلال علاقة زهية المتوترة مع خادماتها.

الإطار التحليلی

المستوی المعجمی

فی هذا المســتوی، ما يؤخذ بعين الاعتبار هو اســتخدام المفــردات من الأسماء 

والصفات والوحدات المعجمية التی تعبرّ عن حالات النساء وعواطفهن. «يركز تحليل 

لغة الخطاب علــی بنية لغة الحديث الطبيعية كما تطالعنــا فی "خطابات" كالحوارات 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ١٩

واللقــاءات والتعليقات والخطب ويركز تحليل النص علی بنية اللغة المكتوبة كما نراها 

فی نصوص كالمقالات والرســائل ولافتات الطرق.» (ميلــز، ٢٠١٦م: ١٥) ومن هذا 

المنطلق، ينظر إلی المفردات بوصفها عناصر لغوية تُســهم فی تشكيل التجربة النسوية 

داخل النص، من خلال دلالاتها المباشرة والرمزية، وانعكاسها علی تمثيل الوعی الذاتی 

للمرأة. «تشکل لغات الخطاب شــعورنا بالواقع ومفهومنا عن هويتنا. وتساعدنا علی 

إيجاد سبل تصل فيها الذوات إلی وضعية عدم تحقق الذات التی نحدد فيها السبل التی 

أنشئنا بها وأخضعنا بوصفنا ذوات ونرسم بها لأنفسنا مجالات جديدة يمکن لنا أن نوجد 

فيها ســبلاً مختلفة وأکثر تحرراً لوجودنا. فالحرکة النســوية تمکن أهميتها لدی کثرة من 

النساء فی تحديد أدوار منطقية جديدة لکل من المرأة والرجل.» (المصدر نفسه: ٢٧) 

فی إطار الفكر النســوی، تُقرأ النصوص بشــكل متفــاوت اعتماداً علی «جنس 

الكاتب وأن الجنس يــترك بصماته علی النصوص. تعتقد الكاتبات بأن أدب الرجال 

يعزز الصور النمطية التقليدية ويرســم صورة ذكورية عالمية فی عملهم. وفی الأدبيات 

الذكورية، يتم تصوير النساء علی أنهن تابعات للرجال ومجرد ضحايا بينما الرجال، هم 

من يتمكنون من معالجة القضايا وإيجاد الحلول المناسبة وهم أصحاب المهن والوظائف 

والحرف.» (دانشــگر وزارع کهن، ٢٠٢٠م: ٥٣) عند تحليل العمل الأدبی من الناحية 

اللغوية، لا بد من مراعاة «الظروف الاجتماعية والسياســية والثقافية التی نشــأ فيها 

ذلك الأثر، إذ إن الجنس، إلی جانب عوامــل مثل الطبقة الاجتماعية والمعتقدات أو 

القيم، يمكن أن يكون له تأثير فی إنتاج الأعمال الأدبية. تری ميلز أن الكاتبات النساء 

يوظفن عناصر لغوية مختلفة فی بنية ومحتــوی أعمالهن، وأن تحليل هذه الأعمال لغوياً 

يجب أن يتم علی مســتويات المفردات والجمل، وكذلك من خلال التحليل القائم علی 

الخطاب (أی العلاقة بين الكلمات فی مستويات أعلی من النص).» (جعفری وآخرون، 

١٤٠٠ش: ص ٦٤) 

يعكس هــذا المقطع البنية الجندرية عبر اختيار وحدات لغوية تُكرّس صورة المرأة 

الخادمة بوصفها مطيعــة وصامتة، مما يبرز التراتبية الجندرية فی مســتوی اللغة كما 

تفسّرها سارة ميلز:



٢٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

«مرّت علی رأسی ما يقرب من خمس وعشرين شغّالة، من جنسيات وألوان وأشكال 

ولغات مختلفة، لكن "دارشــين" هی الوحيدة التی تمكّنت من فهم رغباتی قبل أن أنطق 

بها. تمكّنت من أن تتغاضی عن حرصی الزائد. تستمرّ فی العطاء ويروق لها البقاء ضمن 

المربّع، لم تكن تشــتكی يوماً منه ولم تحاول أن تعرف شــيئاً عنّی وعن عامر والأولاد. 

فهمت أنی أحب أن أراها بغطاء الرأس كی لا يقع شــعرها الطويل علی أرضية منزلی. 

فهمت أن قلبی لا يفرح إلا عندما أغادر سريری وأجد اللوحات والأرضية والجدران 

والهدايا التذكارية علی المنضدة منظّمة ولامعة. فهمت كيف تُلمع السجّاد وتنظّف المطبخ، 

لأتمكّن من أن أدوس أرضيته وأنا حافية.» (حمد، ٢٠١٤م: ٢٩)

يتجلی البُعد الجندری فی هذا النص من خلال اللغة، وفق ما توضحه نظرية ســارة 

ميلز، حيث تخُتار مفردات تُسهم فی بناء صورة نمطية للمرأة الخادمة، بوصفها كياناً وظيفياً 

طيعاً منسلخاً عن الذات. تُستخدم وحدات معجمية تعبرّ عن الامتثال والرضوخ، مثل: 

"تمكّنت من فهم رغباتی قبل أن أنطق بها"، "تتغاضی عن حرصی الزائد"، "تســتمرّ فی 

العطاء"، "يروق لها البقاء ضمن المربّع"، "لم تكن تشتكی يوماً"، "لم تحاول أن تعرف شيئاً 

عنّی". كل هذه التراكيب ترسّــخ تمثيلاً أنثوياً يلغی الصوت الذاتی ويقدّم المرأة الخادمة 

بوصفها أداة لتحقيق راحة الآخر، بلا رغبات ولا أسئلة. وتظهر السلطة السردية للراوية 

فی عبارات مثل: "أرضية منزلی"، "المنضدة منظّمة ولامعة"، "أدوس أرضيته وأنا حافية"، 

د الراوية من خلال سيطرتها  حيث تخُتزل دارشين فی وظيفة التنظيف والتلميع، بينما تمُجَّ

علی المكان والمعنی. ورغم كون الراوية امرأة، إلا أن خطابها يعيد إنتاج تراتبية طبقية 

وجندرية فی آنٍ معاً، تعكس ما أشــار إليه الطرح النســوی من أن النساء أنفسهن قد 

يســتبطنّ خطابات الهيمنة ويتحدثن من موقع السلطة. إن اللغة هنا لا تنقل فقط علاقة 

خادمة بمخدومة، بل تؤسس لخطاب يكرّس صورة أنثوية نمطية تتسم بالطاعة، الصمت، 

والتلاشی، بما يتماشــی مع توقعات المجتمع من النساء فی المواقع الدنيا. وبهذا تُصبح 

اللغة أداة لإنتاج التراتب الجندری وإعادة تكريسه داخل النص.

يظهر النص التالی كيف تُســهم اللغة فی ترسيخ التمثيلات الجندرية عبر المفردات 

التی تُعبرّ عن الهوس بالنظافة والانشــغال بالمكان الداخلــی، ما يعيد إنتاج الصورة 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٢١

النمطية للمرأة داخل الإطار المنزلی:

«ركضتُ ناحية خزانة المطبخ المعبّأة بألوان وأشكال وأحجام لا تحُصی من المنظّفات، 

بحثتُ عن منظّف الســجاد ٤٠٩ ذاك الذی قالت صديقتی هند إنّه أنقذ ســجّادها من 

الرمی فی المزابــل. وجدتُ علبة الكلوركس الزرقاء التــی كُتب عليها ٤٠٩ لتنظيف 

السجّاد، وقبل أن أقرأ التعليمات ضغطتُ علی مكبس السائل، ثم دفعتُ كلتا يدی علی 

الفوطة فی محاولة جادّة جديدة لمحو وجود البقعة، لكن دونما فائدة؛ وما زاد من تعاستی 

رؤية لون الســجّادة البنّية يبهت. لا أدری كيف خدعنی مزيج اللون الأحمر الثخين من 

كريم الـ fabrice وسقط علی السجاد بدلاً من قطعة الشيلة!.» (المصدر نفسه: ١١)

تعتمد الساردة فی هذا المقطع علی مفردات تنتمی إلی الحقل المعجمی المرتبط بالحيز 

المنزلی والنظافة، مثل: "خزانة المطبخ"، "المنظّفات"، "منظّف الســجاد"، "الكلوركس"، 

"الفوطة"، "البقعة"، "الســجّادة"، "كريم الفابريك". هذه المفردات لا تُستخدم استخداماً 

بريئاً، بل تؤطر الشخصية الأنثوية داخل وظيفة نمطية تقليدية تحُدّد قيمتها بمدی نجاحها 

فی أداء المهام المنزلية. تنعكس الضغوط الاجتماعية والثقافية علی شــخصية الراوية، 

ر وقد دخلت فی حالة انفعال مفرط بســبب بقعة علی الســجادة، وتستنجد  حيث تُصوَّ

بتجربة صديقتها "قالت صديقتی هند إنه أنقذ ســجادها من الرمی فی المزابل"، مما يدل 

علی شبكة مرجعية نســوية مغلقة تُكرّس النظافة كقيمة وجودية للمرأة. كذلك، تُظهر 

الأفعال: "ركضتُ"، "بحثتُ"، "ضغطتُ"، "دفعتُ"، "محاولة جادة"، صورة أنثوية فی حالة 

توتر وعجز داخل فضاء منزلی لا يرحم الأخطاء، وهو ما يعكس وفق سارة ميلز تماهی 

اللغــة مع الأدوار الجندرية التقليدية، بحيث تُقدّم المرأة بوصفها المســؤولة الأولی عن 

النظام الداخلی ومساحة البيت.

يعبرّ النص التالــی عن تداخل اللغة مع التمثيل الجنــدری، حيث تنقل المفردات 

مشــاعر القمع والانزعاج الداخلی لدی المرأة فی علاقتها بالرجل، مما يعكس موقعها 

الهش داخل النسق العائلی:

«يقهرنی عامر بشــیء واحد، بل يدمّرنی، فأحتمل وأصمت. قد يبدو شيئاً ساذجاً 

ولكنّه قاتل. يتســلّل فوق أعصابی ليكهربنی. لم أستطع يوماً أن أخبره أنی أكره حديقته 



٢٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

كثــيراً، رغم أنها تجُمّل بيتــی. تزعجنی عندما تزيد عن حاجة المنــزل. تُصبح مرتعاً 

للحشــرات والأفاعی تزعجنی عندما تُبّقع ملابس أبنائــی ولا تتمكّن المبيضات من 

لت أفعی إلی غرفة الضيوف فی  امتصاصها. أذكر أن أصواتنا ارتفعت كثيراً عندما تســلّ

يوم حارّ لتتبرّد، ولكنَّ غضبی لم يغير فی الأمر شيئاً، أفعی تسلّلت ولقيت حتفها وانتهی 

الأمر قال عامر؛ ولم يرتدع ثلاثتهم عن تلطيخ بيتی.» (المصدر نفسه: ٣٥)

فی هذا المقطع، تُســتخدم اللغة لتصوير تجربة أنثوية مشحونة بالصمت والانكسار، 

إذ تختار الســاردة وحدات معجمية تُبرز شعوراً داخلياً بالقهر والضعف مثل: "يقهرنی"، 

"يدمّرنــی"، "أحتمل وأصمت"، "كهربنی"، "لم أســتطع"، "أزعجنــی"، "تزعجنی"، وهی 

مفردات تُظهر خضوع الذات الأنثوية لضغط نفسی مستمر داخل علاقة تفتقر للمساواة. 

يلاحــظ أن اللغة لا تعبرّ عن مقاومة ظاهرة، بــل عن احتراق داخلی مكتوم، وهو ما 

يشــير إلی ما توضحه سارة ميلز حول تمثيل النســاء بوصفهن كائنات منفعلة أكثر من 

كونهن فاعلات، حيث يتمّ تأطير صوت المرأة داخل النص بوصفه هشّاً، محدود التأثير، 

رغم الحنق أو الغضب الذی يحركه. وتُضفی الساردة طابعاً سردياً عاطفياً علی المفردات 

مثل: "شــیء ساذج ولكنه قاتل"، "يتســلل فوق أعصابی"، "أكره حديقته"، "تزعجنی"، 

"تبقّع ملابس أبنائی"، مما يعكس تمثيلاً لغوياً لأنثی محاصرة بهموم التفاصيل اليومية فی 

بيــتٍ لا تملكه، بل تُديره من موقع التوتر والمراقبة. أما فی الجملة الأخيرة: "قال عامر؛ 

ولم يرتدع ثلاثتهم عن تلطيخ بيتی"، فيعاد تأكيد التراتب الجندری، حيث يختتم المشــهد 

بســيطرة الكلمة الذكورية الحاسمة، مقابل انعدام التغيير فی وضع المرأة، ما يظهر هيمنة 

سردية خفية تمارسها اللغة ضدّ الصوت الأنثوی.

المستوی النحوی للجمل

فی إطار نظرية سارة ميلز، تُعتبر الجمل أداة أساسية للكشف عن الأبعاد الجندرية 

للنص. «فی الأعمال القصصية، إذا كنا نبحث عن الفروقات النحوية فی تركيب الجمل 

بين النســاء والرجال، فإن نوع الجمل لا يختلف فی الأساس، بل إن الاختلاف يكمن 

فی مدی الاستخدام. بعض التراكيب النحوية التی تُستخدم كثيراً فی كلام النساء، مثل 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٢٣

الجمل البســيطة الوصفية، والجمل الخبرية القصيرة والعاطفية، الانتباه إلی التفاصيل، 

حذف الجمل، الجمل المقطعة، الطابع العاطفی، والجمل الاســتفهامية التی تأتی بصيغة 

الحديث مع النفس، كلها من الأمور التی تُبحث علی هذا المســتوی.» (خجســته پور 

وآخرون، ١٣٩٩ش: ٥٢) يری عدد من علماء اللغة أن مصطلح الخطاب يحمل دلالات 

متنوعة. وهو «من التيار السائد علی تحول عن الجمل باعتبارها أمثلة علی الاستخدام 

فی المجرد أی أمثلة علی طريقة بناء اللغة باعتبارها نســقاً إلی اهتمام باللغة المتداولة. 

ويدل عند غيرهم علی اهتمام بتحليل النص فوق مســتوی الکلام أو الجملة؛ وبالتالی 

فالخطــاب قطعة مطولة من نص تحــوی نوعاً من التنظيم الداخلی أو التماســك أو 

الترابط.» (ميلز، ٢٠١٦م: ٢١) إحدی الســمات البارزة للنحو الســردی لدی النساء 

«هی قصر الجمل، والذی يعــود إلی النظرة الدقيقة والتفصيليــة للمرأة، وكذلك إلی 

اســتخدام التراكيب المتوازية بدلاً من التراكيب المركبة والمعقدة. النساء عادةً يلاحظن 

التفاصيل، وهذه الدقة تجعل الجمل قصيرة، إذ إنهن يراقبن الكثير من الأشياء الصغيرة 

فی مســاحة ضيقة وفی وقت واحد، ويقمن بالتعبير عنها مباشــرة. بطبيعة الحال، فإن 

زمن التركيز علی الشیء قصير، ونتيجة لذلك تكون الجملة قصيرة وخبرية. من ناحية 

أخری، فإن ترابط الجمل فی كتابات النســاء غالباً مــا يتم من خلال المجاورة، بينما 

يكون اســتخدام الروابط النحوية والجمل التابعة ذات البنية الرئيسة والفرعية قليلاً.» 

(حيدری، ١٤٠١ش: ٣٤)

يعكس هذا المقطع أبعاداً جندرية كامنة فی بنية الجمل، حيث تُوظَّف الجمل القصيرة 

والعاطفية والاستفهامية لتشكيل ســرد أنثوی متوتر ومجزأ، يعبرّ عن اضطراب داخلی 

وهشاشة فی التعبير عن السلطة:

«أصعد السلّم وأنا أفكّر بمنظر خزانة الصحون بنّية اللون الواقفة بين المطبخ والصالة. 

تصطفّ قطع تذكارية من كلّ الدول التی زرتها وعائلتی. يا إلهی لا أســتطيع النظر إليها 

الآن. أتمنّی تجاوز وجودها فی بيتی. لا أعرف الســرّ الذی كانت تخبّئه دارشــين عنّی 

لتجعــل بيتی رائقاً كما أريد. فقط لو أنها لم تُصــوّب ناحيتی نظرتها تلك. فقط لو أنها 

حنت رأسها ولم ترفعه فی وجهی فی لحظة غضبی.» (حمد، ٢٠١٤م: ٣٨)



٢٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

فی هذه السطور، تهيمن الجمل القصيرة المتقطعة والعاطفية علی السرد، ما يتماشی 

مع ما توضحه ســارة ميلز حول نمط الجمل فی كتابات النســاء، حيث يشيع استخدام 

الجمل البسيطة، الوصفية، والمشــحونة بالانفعال، مثل: "يا إلهی، لا أستطيع النظر إليها 

الآن." "أتمنّی تجاوز وجودهــا فی بيتی." "فقط لو أنها لم تُصوّب ناحيتی نظرتها تلك." 

"فقط لو أنها حنت رأسها." هذا النمط من التراكيب يبرز حالة وجدانية متوترة ومجزّأة، 

ويكشــف عن شخصية تعيش اضطراباً داخلياً بين السيطرة الظاهرية علی المكان وبين 

القلق النفســی العميق. كما أن التكرار البنائی لعبارة "فقط لو أنها..." يشير إلی خطاب 

أنثوی متردّد، غير حاسم، يتمحور حول التمنّی أكثر من الفعل، مما يعزّز الصورة النمطية 

للأنثی فی موقــع الانفعال لا الفاعلية. إلی جانب ذلك، يلاحظ الاســتخدام الكثيف 

للضمير "أنا"، ما يعكس تركيزاً علــی الذات الأنثوية بوصفها محوراً للتوتر والتناقض. 

هذا التمركز حول الذات، مع ترافقه بجمل مقطّعة، يكشف عن تشتّت داخلی، وعن زمن 

سردی سريع وقلق، يتوافق مع طبيعة سرد النساء كما تصفه ميلز، من حيث قصر الجمل، 

واســتخدام التراكيب النفسية التی تنطوی علی استبطان ذاتی. كما أنّ تركيب الجملة: 

"لا أعرف الســرّ الذی كانت تخبّئه دارشين عنّی..." يحمّل الطرف الآخر (الخادمة) لغزاً 

مبهماً وســلطة خفية، ما ينعكس فی توتر الجمل وانكســار إيقاعها، ويسهم فی رسم 

التراتب الجندری والطبقی بلغة مشحونة ومتوترة.

يــبرز فی هذا المقطع توظيــف الجمل القصيرة والانفعالية لرســم حالة من التوتر 

النفسی، علی نحو يعكس خطاباً أنثوياً منفعلاً كما تصفه سارة ميلز:

«أحلمُ بوقع قدمی امرأة، لا أتمكّن من رؤية وجهها ولا الجزء العلوی من جســدها. 

تصعد من الطابق الســفلی إلی الطابق العلوی راكضــة، يتداعی صدی خطواتها فی 

أرجاء المنزل. تتعالی أنفاســها، يتسارع نبضها. قدماها حافيتان. ينسدل ثوبها الطويل 

علی الســاقين الراكضين، فيكشف تارة عنهما ويسترهما تارة أخری. تصل إلی الطابق 

العلوی. تخبط يداها الهواء. ثم بكلّ ســرعتها تندفع ناحيــة حاجز البلكونة . أقفز من 

ســريری. ألتقط أنفاسی ينزّ العرق ساخناً من أنحاء جسدی. يلمس خدّی لعابی البارد 

علی طرف المخدّة. أفزّ عالياً. أجد نفســی محاطة بالظلام المفزع. أفتح إضاءة الأبجورة. 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٢٥

أتعوّذ من الشيطان مراراً. فلا ينزاح الخوف عن قلبی!.» (المصدر نفسه: ١١٨)

فی هذا النص، يبرز اعتماد الســاردة علی الجمل القصيرة المتتابعة والمشــحونة 

بالحركة والانفعال، ما يشكّل نمطاً تعبيرياً يعكس توتّراً داخلياً متصاعداً، يتوافق مع ما 

توضحه ســارة ميلز حول بنية الجمل فی خطاب النساء، حيث تميل الجمل إلی القصر، 

والاتكاء علی الانفعال والوصف الحســی. تتوالی الجمل فی تسلسل سريع: "تصعد من 

الطابق السفلی إلی الطابق العلوی راكضة"، "تتعالی أنفاسها"، "يتسارع نبضها"، "قدماها 

حافيتان"، "تصل إلی الطابق العلوی"، "تخبط يداها الهواء"، لتكوّن إيقاعاً سردياً متوتراً 

يعكس تصعيداً درامياً نفســياً لا يســتقرّ علی دلالة واحدة. يلاحظ استخدام الجمل 

الفعلية القصــيرة، ذات الإيقاع المضغوط، بما يعبرّ عن تجربــة أنثوية حائرة بين الحلم 

واليقظة، ويســهم فی بناء جوّ من القلق والارتباك. إن التقطيع المتعمّد للجمل، كما فی: 

"تصل إلــی الطابق العلوی. تخبط يداها الهواء. ثم بكلّ ســرعتها تندفع ناحية حاجز 

البلكونة"، يحاكی تفكك الوعی الأنثوی فی لحظة الذروة الشــعورية، ويبرز هشاشــة 

الصوت الســارد. هذا الأسلوب يعكس ما تشــير إليه ميلز من أن الجمل القصيرة فی 

كتابات النساء غالباً ما تجُسّد انفعالات متداخلة وتوترات داخلية، حيث لا تُبنی الجمل 

لتصــوغ فكرة منتهية بقدر ما تُعبر عن حالة وجدانية ســريعة الانزياح. كما أن تراكم 

الأفعال ذات الطابع الجســدی "أقفز"، "ألتقط"، "ينزّ"، "يلمس"، "أفزّ"، "أجد"، "أفتح"، 

"أتعوّذ" يشی بسطوة الجســد كفاعل مباشر فی بنية الجملة، دون أن يكون ثمة تأمل أو 

تحليــل لما يحدث، ما يجعل النص يبدو وكأنه يتنفــس بتوتر الأنثی لا بعقلها، وهی سمة 

تُكرّس الخطاب الجندری كما تحلّله ميلز: خطاب يعتمد علی الأداء الشعوری اللحظی، 

لا علی التفسير أو التوجيه. أيضاً، تهيمن ضمائر المتكلم "أحلم"، "أقفز"، "ألتقط أنفاسی"، 

"أجد نفسی"، وهو ما يشير إلی تمركز الذات الأنثوية داخل لحظة شعورية مكثفة، لكنها 

ذاتية تماماً، لا تمتد خارج الوعی الفردی، فی نوع من الانغلاق الســردی، الذی غالباً 

ما يســتخدم، كما تری ميلز، لتجسيد التوتر الجندری والاحتباس فی التجربة النسائية. 

أما نهاية المقطع "فلا ينزاح الخوف عن قلبی!" فهی جملة إنشــائية تعجبية تخُتتم بعلامة 

تعجب، تُبرز حالــة الانفعال المُطلق، والعجز عن الفعل أو المواجهة، وهو ختام يعكس 



٢٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

استمرارية الخطاب الأنثوی المحصور فی دائرة الانفعال دون انفراج، كما تؤطره سارة 

ميلز.

فی المقطع التالی من الرواية، تُستخدم الجمل القصيرة والمتقطعة لتجسيد حالة نفسية 

متوترة وانغلاق داخلی، تعكس خطاباً أنثوياً هشّاً وكتماً للصوت، يتردد بين الرغبة فی 

الإفصاح والخوف من الحكم الاجتماعی:

«لم أقل له شــيئاً عن الحلم وعن تعبی. لا أريده أن يقلق. طمأنته علی كلّ شــیء. 

وأنهيتُ المكالمة. لم يساعدنی وهن جسدی علی النهوض ولم يساعدنی علی النوم. مرت 

الدقائق ببطء فی الغرفة. لا أحد معی سوی شبح امرأة تخطّط لموتها . يأكلنی الملل ولكن 

إن اتّصلت بطرفة أو هند، ســتكبر الحكاية وستضاف إليها الكثير من البهارات. فلمن 

أشــكو هذا السرّ. طرفة تمتلك نصف الســرّ إلی الآن. لو علمت طرفة أن الحلم يتكرر 

ســتظن أنی امرأة مهلوسة. قد تنصحنی بمعاودة طبيب. أو قد تقول إن االله يعاقبنی علی 

لا إنسانيتی مع الشــغالات. ستجد أشياء كثيرة لتقولها. من الأفضل ألا يخرج السرّ من 

حنجرتی.» (المصدر نفسه: ١٣٤)

فی هذا النص، تتســم الجمل بالتقطيع والاختصار، حيث توزّعت بين جمل قصيرة 

جداً وأخری متوسطة الطول، ما يعكس حالة نفسية متوترة ومشتّتة لدی الساردة. مثل: 

"لم أقل له شــيئاً عن الحلم وعن تعبی"، "لا أريده أن يقلق"، "طمأنته علی كلّ شــیء" 

و"أنهيتُ المكالمة" تتبعها جمل مركبة أكثر قليلاً لكنها لا تزال تحُافظ علی الإيقاع المقطّع: 

"لم يســاعدنی وهن جسدی علی النهوض ولم يســاعدنی علی النوم."، "مرت الدقائق 

ببــطء فی الغرفة". هذا التقطيع فی بنية الجمل يجســد حالة مــن الانغلاق والانكفاء 

الذاتی، ويكشف عن عجز الساردة فی التعبير الكامل عن أوجاعها النفسية والجسدية، 

ما يتماشــی مع رؤية ميلز حول خطاب النســاء الذی غالباً ما يتسم بالجمل القصيرة 

التــی تعكس انفعالات مكبوتة وتجارب ذاتية حائــرة بين الصمت والمواجهة. يلاحظ 

الاســتخدام المتكرر للضمير "أنا" مضمراً فی أفعال مثل "أنهيتُ"، "أشكو"، "أخرج" مما 

يؤكد تمركز الذات الأنثوية فی دائرة الانغلاق النفســی والعزلة، مع انغماسها فی التوتر 

الداخلی والخوف من الفضيحة الاجتماعية، كما يتضح من العبارة: "فلمن أشــكو هذا 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٢٧

الســرّ"، التی تعكس الإحســاس بالوحدة والاحتجاز العاطفی. الجمل التی تتحدث 

عن "شــبح امرأة تخطّط لموتها"، و"يأكلنی الملل"، توحی بحالة من الاستسلام والضعف 

النفســی، بينما جملة "لو علمت طرفة أن الحلم يتكرر ســتظن أنی امرأة مهلوسة" تبرز 

الخوف من الحكم الاجتماعی والوصم، مما يعكس ضغوط الهيمنة الذكورية علی حرية 

التعبير الأنثوی. كما تنطوی جمــل مثل: "قد تنصحنی بمعاودة طبيب" و"أو قد تقول إن 

االله يعاقبنی علی لا إنســانيتی مع الشــغالات" علی تصور نسقی اجتماعی دينی يقيد 

الســاردة، حيث تظهر الومضات السردية التی تُبرز الصراع بين الذات المتألمّة والهيمنة 

الثقافية التی تحُرّم التعبير الحر، ويتجلی فی المقطع الصمت المتعمّد والاحتباس اللفظی، 

كما فی الجملة الأخيرة: "من الأفضل ألا يخرج الســرّ من حنجرتی"، مما يرسّخ مفهوم 

الخطاب الأنثوی كخطاب هشّ، يتجنب المواجهة المباشرة، ويعكس صراعاً داخلياً بين 

الرغبة فی التعبير والخوف من التداعيات الاجتماعية، وهو ما تؤكده ســارة ميلز فی 

تحليلاتها لخطاب النساء.

مستوی الخطاب

يعدُّ الخطاب الجندری محوراً بارزاً فی النظرية؛ إذ ينظر إليه كوســيط يشكّل فهمنا 

للهوية الجندرية من خلال اللغة والســياق الثقافی. «"الخطاب" كلام أو كتابة ينظر إليه 

من منظور المعتقدات والقيم والمقولات التی يجسدها؛ فهذه المعتقدات والقيم تمثل طريقة 

للنظــر إلی الكون، تنظيم للتجربة أو عرضهــا - "الإيديولوجيا" - بالمعنی المحايد غير 

الازدرائــی. وأنماط الخطاب تحيل مختلف صور عــرض التجربة رموزاً؛ ومصدر صور 

العرض هذه هو السياق الصريح الذی يرد الخطاب ضمنه.» (ميلز، ٢٠١٦م: ١٧) ولهذا، 

فإن الخطاب لا يعكس فقط الواقع الاجتماعی، بل يشكّل أنماطاً لغوية متكررة تتداخل 

فی بناء معانٍ خاصة بالهوية الجندريــة، مما يجعل اللغة أداة مركزية لفهم العلاقات بين 

الجنسين داخل النصوص. «ومن خلال نظرية الخطاب يمکن أن نری أن الأعراف التی 

تقهر المرأة غير موحدة، لأن المرأة ليســت جماعة متجانســة؛ فمن النساء من تتفاوض 

لنفســها علی وضع فی سلطة ممأسسة، وتحصل غيرها علی الســلطة بالتفاوض علی 



٢٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

وضع يبدو بلا سلطة أسند لها. وهناك بنی خطابية ومؤسسية تقهر المرأة والمرأة بدورها 

إمــا تنصاع لها أو تقاومها من ثم فالتحليل النســوی يرکز علی لغات خطاب لا علی 

خطاب واحد باعتباره الســبب أو أحد العوامل المحــددة فی خضوع المرأة.» (المصدر 

نفســه: ١٠٧) لا تُصاغ الأنوثة والذكورة خارج الخطاب، بل تتكوّن داخله، حيث تُعاد 

إنتاج التراتبيات الاجتماعية عــبر أنماط لغوية تُضفی علی الهيمنة طابعاً مألوفاً. «فی 

هذا المســتوی من التحليل، حيث تُفحَص القصــة بوصفها خطاباً، فإن حضور الكاتب 

ووجهة نظره يعدّان فی غاية الأهمية. تری ميلز أن من الضروری طرح أسئلة مثل: كيف 

يتم التعامل مع الرجال والنســاء فی النــص؟ كيف يتم تمثيل الصوت الأنثوی؟ من هم 

الفاعلون فی النص؟ هل اســتُخدم الرجال أكثر أم النساء؟ من هو الراوی؟ وما زاوية 

الرؤية المعتمدة؟.» (افضلی وروان شاد، ١٤٠١ش: ١٢٢)

يتجلی فی هذا النص الصراع الجندری بين صوت أنثوی متردد لكنه مقاوم، وصوت 

ذكوری مســيطر وموغل فی التهديد، مما يعكــس التوتر بين الهيمنة والتمرد وفق رؤية 

سارة ميلز:

«تــردّد جدی كثيراً عندما تقدّم عامر لخطبتی. عائلتــه وقبيلته عريقة، ولكنه يبقی 

عامر ابن الإفريقية "بی ســورا" والعرق دسّاس. لم يكن الأمر سهلاً ، ولكنی وقفت فی 

وجه عائلتی وقلت: إمّا هذا الرجل وإما فلا .لم أكن بالنسبة لهم امرأة قابلة للكسر، فقد 

درست فی مصر رغم أنف البعض بعد أن حصلت علی بعثة دراسية كاملة من الحكومة. 

كنت من أوائل الدارســات فی الخارج من قريتی الصغيرة فی الباطنة. قال أبی لجدی 

:هذی البنت مجنونة وموسوســة. أحسن تزوجها لا تسويلنا فضايح فی المحاكم.» (حمد، 

٢٠١٤م: ١٨)

يظهر فی هذا المقطع بوضوح الصراع الجندری والاجتماعی عبر لغة ســردية تعبرّ 

عن مقاومة الساردة للضغوط التقليدية، وهو ما يتوافق مع ما تشير إليه سارة ميلز بشأن 

الخطاب النسائی الذی يتسم بالتردد والضعف الظاهری ولكنه يحمل فی طياته مقاومة 

ضمنية. تبدأ الساردة بتصوير حالة التردد والقلق فی بداية الخطبة: "تردّد جدی كثيراً"، 

ما يعكس ســلطة الذكور الأكبر ســناً والمجتمع القبلی التقليدی الذی يمارس ضغوطاً 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٢٩

علی القرار الأنثوی. هذا التردد يشــير إلی موقع المرأة داخل شبكة علاقات جندرية 

متشابكة، حيث تخضع لصراعات متعددة بين العائلة والمجتمع. ثم تتضح ملامح المقاومة 

والتمرد فی قولها: "ولكنی وقفت فی وجه عائلتی وقلت: إمّا هذا الرجل وإما فلا." هنا، 

تستخدم الساردة خطاباً حاسماً وقوياً يتحدی تقاليد المجتمع الذكوری، مما يعكس رغبة 

المرأة فی الفاعليــة والاختيار، رغم الهيمنة الذكورية المفروضة عليها. ومع ذلك، تُبرز 

اللغة المســتخدمة من قبل الأب صورة القمع والوصم: "هذه البنت مجنونة وموسوسة"، 

وتهديد ضمنی فی "أحســن تزوجها لا تسويلنا فضايح فی المحاكم"، ما يعكس خطاب 

الذكورة المسيطر الذی يسعی لإخضاع المرأة وإسكات صوتها. وفقاً لنظرية سارة ميلز، 

يظهر النص التوتر بين الخطاب النســائی المتردد والضعيف الظاهر الذی يحمل مقاومة 

ضمنية، والخطاب الذكوری الحاســم والسلطوی الذی يهيمن علی القرار الاجتماعی. 

ر صوت المرأة كصوت هش  اللغــة فی النص تعكس هذا الصراع الجندری، حيث يصوَّ

لكنه ينجح فی تحدی القيود، بينما يظهر الصوت الذكوری كسلطة تفرض شروطها بالقوة 

والتهديد.

فی هذا المقطع، تبرز هيمنة الخطاب الذكوری المتمثلة فی السلطة العائلية والدينية 

التی تُقيد صوت المرأة وتفرض قيوداً صارمة علی حريتها، مما يعكس الكبت الجندری 

الذی تناقشه سارة ميلز:

«لم يسامحنی أبی، بالرّغم من أنّه زوّجنی بموافقته، خوفاً علی سمعته من دخول ابنته 

الراشــدة إلی المحاكم. أقسم أمام أمی وإخوتی أنّه لن يسامحنی مدی الحياة، ولن يدخل 

بيتی. إخوتی وأمی ساندوه بداية الأمر، فـــ (الكبير كبير) وكلمته لا تكسر وهو الذی 

يؤمّ الناس فی الصلاة وتأتيه الاستشارات الدينية والاجتماعية من كل صوب وحدب. 

رأس والدی مصبح الكيومی برأس الشيخ علی الكيومی، وما رفع والدی إليه إلا علمه 

ودينه.» (المصدر نفسه: ٢١)

تتجلی بوضوح فی هذا القسم من الرواية مظاهر السلطة الذكورية المهيمنة من خلال 

اللغة التی تُظهر دور الأب كرمز للســلطة العائليــة والدينية والاجتماعية. يبرز النص 

مكانة الأب التی لا تُناقــش، حيث تُعبرّ الجمل عن حكمه النهائی والقاطع، مثل: "لن 



٣٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

يسامحنی مدی الحياة"، "كلمته لا تكسر"، مما يعكس هيمنة صوت الذكورة داخل النسيج 

العائلی والمجتمعی. تُستخدم اللغة لتثبيت التراتب الجندری، إذ يظهر الأب كقوة تحكم 

وتحكم، بينما تُفرض علی المرأة قيود اجتماعية صارمة، ويعاقب صوتها ويقيد حركتها، 

وهو ما يتوافق مع نظرية ســارة ميلز التی تشير إلی أن الخطاب الذكوری يتميز بالقوة 

والســلطة، فی حين يهمش الخطاب النسائی ويكبته داخل أطر اجتماعية تقليدية. كما 

يبرز المقطع تماسك النظام الذكوری الاجتماعی والدينی، إذ يذكر "رأس والدی مصبح 

الكيومی برأس الشــيخ علی الكيومی"، مشيراً إلی ارتباط السلطة الذكورية بالمرجعية 

الدينيــة، مما يعمق من قمع صوت المرأة ويعزز من موقــع الرجل كمرجعية مطلقة. من 

خلال هذا، يظهر النص خطاباً جندرياً يعكس استمرار الهيمنة الذكورية، وتحكمها فی 

مصــير المرأة، ومحدودية فرصها فی التعبير والاختيار، وهو ما يؤكد الرؤية التی تقدمها 

سارة ميلز حول آليات الكبت والصمت فی الخطاب النسائی مقارنةً بالهيمنة الذكورية.

 يتجلی فی هذه الســطور الخطاب الجندری الذكوری من خلال تصوير الســلطة 

الأبويــة كقوة قمعية تهمش صوت المرأة وتحدد موقعها ضمن هيمنة ذكورية صارمة، مما 

يعكس ما تشير إليه سارة ميلز بشأن إقصاء الصوت الأنثوی وضعفه فی مواجهة النظام 

الأبوی:

«أمّك وأبوك. تذكری أشــياء حلوة عنهم؟ ســحبتُ يدی من يديه، تصاعد نبضی، 

سرت رجفة غاضبة فی كلّ جسدی. تركته وصعدتُ الدرج وما إن وصلتُ إلی الأعلی، 

حتی رجعــت ونزلت صعدت الدرج وعدت ونزلت. كرّرت ذلك مرّة ومرّتين وعشــر 

مرّات. ها أنا أكرّر أفعالی، أكرّر عدّ السلالم كأنی أخشی أن تنقص واحدة، كأنی أخشی 

أن أخطئ العدّ، كأنی أركض مع السيدة المنتحرة، لكنی أنا السيدة المنتحرة !والآن ماذا 

عســای أن أتذكر عن والدی، لا حســنات لهما. أصعد وأنزل. سيتوقف قلبی. أنفاسی 

تتعالی. ذاكرتی تفتح دفاترها العتيقة. لا حســنات لهما أصعد وأنزل.» (المصدر نفسه: 

(٢٥١

يظهــر فی هذا النص الخطاب الجندری بوضوح من خلال تصوير العلاقة المضطربة 

بين الساردة ووالديها، والتی تعكس أبعاد الهيمنة الذكورية التی تفرضها السلطة الأبوية 



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٣١

علی المرأة. وفق رؤية ســارة ميلز، الخطاب الجندری فی هــذا المقطع يعزز فكرة أن 

النظام الأبوی يحتكر الســلطة والقوة داخل الأســرة، حيث يجبر النساء علی مواجهة 

تجارب القمع والرفض من قبل الأب، الذی يمثل ســلطة الذكر العليا. رفض الســاردة 

تذكر "حســنات" والديها وتكرار فعل الصعود والنزول يعكســان حالة من الاحتقان 

النفســی الناتج عن قيود هذا النظام الجندری الــذی يقمع المرأة ويحد من حريتها فی 

التعبير أو تحقيــق الذات. كما أن الوصف الذاتی بأنها "الســيدة المنتحرة" يؤكد فكرة 

المرأة كمفعول به فی خطاب الذكورة، حيــث تُعرض للاضطهاد والعنف الرمزی الذی 

يقيد قدرتها علی المقاومة أو التحرر. الخطاب الجندری هنا يظهر العلاقة غير المتكافئة 

بين الجنســين داخل الأسرة، ويجسد كيف تفرض الســلطة الذكورية علی المرأة انعدام 

الاعتراف والتقدير، وتقيد وجودها النفســی والاجتماعی، مما يتماشی مع تحليل ميلز 

الذی يبين أن الخطاب الجندری الذكوری يهمش صوت المرأة ويحد من فاعليتها داخل 

السرد الاجتماعی والثقافی.

النتيجة

تتجلی مظاهر الخطاب الجندری فی الرواية عبر ثلاثة أبعاد رئيسية، وفق رؤية . ١

سارة ميلز. فی المســتوی المعجمی، تُستخدم أنماط تعبيرية تعكس التراتبيات 

الاجتماعية، حيث يظهر التوتر بين صوت نســائی متردد لكنه مقاوم، وخطاب 

ذكوری مسيطر يحاول فرض سلطته بالقوة والتهديد. من ناحية النحوی للجمل، 

يتضح توظيف سردی لجمل حاسمة ومباشرة تعبرّ عن المقاومة النسائية، مقابل 

جمل تعبرّ عن القمع والوصم من جانب الرجال، ما يعكس صراع القوة داخل 

النص. أما علی صعيــد الخطاب، فتُعيد الرواية إنتــاج التراتب الاجتماعی 

الذكوری من خلال تقــديم الأب وأدواره الدينية والاجتماعية كرموز للهيمنة، 

فــی حين تُهمش المرأة وتُقيد ضمن أطر ضيقة من التقاليد والضغوط المجتمعية، 

مما يعكس آليات الكبت والصمت التی تشــير إليهــا ميلز فی تحليل الخطاب 

النسائی مقارنة بالخطاب الذكوری.



٣٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

يعكس الخطاب فی الرواية تصنيفاً واضحاً للأدوار بين الذكور والإناث، حيث . ٢

يبرز النظام الأبوی الرجال كرموز للسلطة والهيمنة فی الأسرة والمجتمع، بينما 

تجُبر النساء علی الخضوع والامتثال. الرجال يتجسدون فی أدوار قوية وحاسمة 

كالأب والشيخ، الذين تتحكم كلمتهم فی مصير العائلة، ويفرضون رقابة صارمة 

علی حرية المرأة ومكانتها. بالمقابل، تصنف المرأة فی مواقع ضعف ظاهر، تعانی 

مــن التردد والضغط المجتمعی، لكنها تحمل فی صمتها مقاومة ضمنية تعبرّ عن 

رغبتها فی الفاعليــة والاختيار. هذا التفاوت فــی الأدوار يعكس الخطاب 

الذكوری الذی يحتكر السلطة ويهمش الصوت النسائی، بما يتفق مع تحليل ميلز 

الذی يری أن تصنيف الأدوار بين الجنســين يرتبط بتعزيز التراتب الاجتماعی 

الجندری وإعادة إنتاج أنماط الهيمنة عبر اللغة والسرد.

المستوی المعجمی فی النص يعكس بوضوح التوتر الجندری بين صوت أنثوی . ٣

يتســم بالتردد والضعف الظاهر لكنه يحمل مقاومــة ضمنية، وصوت ذكوری 

مسيطر يستخدم لغة تهديد وقمع. تظهر هذه الثنائية فی تراكيب الجمل واختيار 

الكلمات التی تعبر عــن الهيمنة الاجتماعية، مثل التعبيرات التی تصف القمع 

الأســری والتحذيرات الصارمة التی تواجهها المرأة. اللغة هنا ليســت مجرد 

وســيلة للتواصل، بل أداة تعكس إعادة إنتــاج التراتبيات الاجتماعية التی 

تفرضها الهياكل الذكورية، وتُظهِر كيف يســكت الصوت النسائی ويقيد حركته 

عبر خطاب يتسم بالقوة والسيطرة.

تكشف بنية الجمل فی الرواية عن تباين واضح بين خطابين متناقضين؛ خطاب . ٤

المرأة الذی يميل إلی اســتخدام جمل قصيرة وحاسمة تعبر عن موقف التحدی 

والرفض، وخطاب الرجال الذی يتســم بجمل تقليدية محكمة تعكس السلطة 

والسيطرة. هذا التباين فی التركيب اللغوی يعكس الصراع الجندری الداخلی 

بين الرغبة فی التحرر والقيود المفروضة من قبل النظام الأبوی. كما تعزز الجمل 

البســيطة والحاسمة التی تســتخدمها المرأة حضور صوتها فی مواجهة الهيمنة 

الذكورية، رغم ما يتخللها من تردد ظاهر.



تحليل الخطاب الجندری فی رواية "التی تُعدُّ السلالم" لهدی حمد وفقا لنظرية سارة ميلز / ٣٣

تجُســد الرواية خطاباً جندرياً تقليدياً يحتكر فيه الرجال السلطة الاجتماعية . ٥

والعائلية والدينية، بينما تواجه المرأة قيوداً صارمة تحد من حرية التعبير واتخاذ 

القرار. تظهر الرواية كيف يعيد الخطاب إنتاج التراتب الاجتماعی الأبوی من 

خلال إبراز رموز السلطة الذكورية، وتهميش صوت المرأة وإقصائها فی الحياة 

الاجتماعية. كما يعكس الخطاب الجندری حالة من الصراع المستمر بين رغبة 

المرأة فی المقاومة والتمرد، والضغط الذكوری الذی يسعی للحفاظ علی هيمنته، 

ما يؤكد استمرار آليات القمع والصمت ضمن البنی الاجتماعية والثقافية.

المصادر والمراجع
ابن منظور، جمال الدين محمد بن مکرم. (١٩٨٠م). لسان العرب. ج ٤. مصر: دار المعارف.

افضلی، فرشــته؛ وفاطمه روان شاد. (١٤٠١ش). «نمود مشخصه های زنانه نويسی در رمان (الأسود 

يليق بك) احلام مستغانمی بر پايه سبک شناسی فمينيستی سارا ميلز». ادب عربی. السنة ١٤. العدد 

٢. صص ١٢٨-١٠٧

الباردی، محمد. (٢٠٠٠م). إنشائية الخطاب فی الرواية العربية الحديثة. دمشق: اتحاد الکتاب العرب.

بلتر، جوديث. (٢٠٢٢م). قلق الجندر؛ النســوية وتخريب الهوية. ترجمة فتحی المســکينی. ط ١. قطر: 

المرکز العربی للأبحاث ودراسة السياسات.

بورکبة، بختة. (٢٠٢١م). «إســتراتيجية تحليل الخطاب الروائی فی الواقع الغربی المعاصر (قراءة فی 

المنجزات الغربية)». مجلة المعيار. المجلد ١٢. العدد ١. صص ١٢-١

جعفری، مژگان؛ وسهيلا موسوی ســيرجانی؛ وعبدالحسين فرزاد. (١٤٠٠ش). «سير کاربرد انگاره 

های زنانه زبان در دو کتاب يکشنبه آخر و دختر شينا با نگاهی به رويکرد زبانی سارا ميلز». متن 

پژوهی ادبی. المجلد ٢٥. العدد ٨٩. صص ٨٥-٦٠

حمد، هدی. (٢٠١٤م). التی تُعدُّ السلالم. بيروت: دار الآداب. 

حيدری، فرزانه. (١٤٠١ش). «تحليل سبک زنانه در نمايشنامه عروس نوشته فريده فرجام». مطالعات 

زبان و ادبيات فارسی. السنة ١٢. العدد ٤٥. صص ٤١-٢٦

خجســته پور، سعيده؛ ومحمد علی گذشتی؛ وعبدالحســين فرزاد. (١٣٩٩ش). «مشخصه های زنانه 

نويسی در ادبيات داستانی با نگاهی به رمان (سگ و زمستان بلند) شهرنوش پارسی پور بر اساس 

سبک شناسی فمينيستی سارا ميلز». دو فصلنامه تاريخ ادبيات. المجلد ١٣. العدد ١. صص ٧٢-٤٧

دانشــگر، آذر؛ ومعصومه زارع کهن. (٢٠٢٠م). «قراءة أدبية فی روايات "بلقيس ســليمانی" علی 

أساس نظرية سارة ميلز" اللغوية». مجلة إضاءات نقدية. السنة العاشرة. العدد ٤٠. صص ٧٦-٤٩



٣٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٧، ربيع ١٤٠٤ش

سيفی، محسن؛ وسمانه دهقانی؛ وعلی نجفی ايوکی. (٢٠٢٤م). «نقد فمينيستی رمان (التّی تعدّ السّلالم) 

بر اساس نظريه الين شوالتر». فصلنامه زن در فرهنگ و هنر. السنة ١٦. العدد ١. صص ٢١-١

الســد، نورالدين. (١٩٧٧م). الأســلوبية وتحليل الخطاب: دراســة فی النقد الغربی الحديث، تحليل 

الخطاب الشعری والسردی. الجزائر: دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع.

الســعدی، عمر؛ وســناء الجمالی. (٢٠٢٤م). «تجليّات الجندر فی روايات محمد الرحبی (٢٠٠١-

٢٠٢٠)». مجلة کلية الآداب جامعة القاهرة. المجلد ٨٤. العدد ٤. صص ١٦١-١٢١

يّاغ. ط ٤. بيروت: منظمة العربية للترجمة. غدنز، أنتونی. (٢٠٠٥م). علم الاجتماع، ترجمة فايز الصُّ

الغذامی، عبد االله. (٢٠٠٨م). النقد الثقافی؛ قراءة فی الأنســاق الثقافية العربية. ط ٤. بيروت: الدار 

البيضاء.

ميلز، سارة. (٢٠١٦م). الخطاب. ترجمة عبد الوهاب علوب. القاهرة: المرکز القومی للترجمة.

يقطين، ســعيد. (٢٠٠٥م). تحليل الخطاب الروائی (الزمن- الســرد- التبئــير). ط ٤. بيروت: الدار 

البيضاء.


