
دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

5

علمی‌پژوهشی

صفحات 5-24

تاریخ دریافت: 1404/4/10          تاریخ پذیرش: 1404/4/24

آب چون کنشگر در جهانِ خراسانیانِ سده‌های نخست هجری

مهرداد قیومی بیدهندی*
رؤیا تاج‌بخش**

چکیده
زیست‌جهان خراسانیان سده‌های نخست هجری، در همۀ مراتب و شئونش، به آب وابسته بود. همچنانک‌ه رودها و 
جوی‌ها سرچشمه‌ای داشت و از جایی برمی‌آمد و در جایی جاری می‌شد و در جایی می‌گسترد و آبادانی پدید می‌آورد و 
به جایی می‌ریخت، ‏سرچشمه‌ها و دامنه‌ها و خانه‌ها و آبگیرهای ذهنی و معنوی هم داشت. آنچه زیست‌جهان خراسانیان 
را قوام و انسجام می‌بخشید، پیوند ‏میان این جنبه‌های ذهنی و عینی بود. وجوهی از این زیست‌جهان در متونی پدیدار 
شده است که خراسانیان آن روزگار پدید آوردند. پرسش اصلی این است که براساس آنچه از این متون به ‌دست می‌آید، 
آب چون کنشگری مادی و ذهنی و فرهنگی در زیست‌جهان خراسانیان سده‌های نخست هجری چه نقشی داشته است؟ 
در این مقاله با اتکا به نظریۀ کنشگر ـ شبکه، مفاهیم تاریخ فرهنگی محیط و مطالعات انسان ‌ـ محیطی، به بررسی 
نقش آب در این زیست‌جهان ‌پرداخته و به آب نه چون عنصری صرفاً طبیعی، بلکه کنشگری مادی، فضایی، و فرهنگی 
‌نگریسته‌ایم که در سازمان‌دهی حیات جمعی، نظم فضایی، مناسبات قدرت، و ذهنیات انسان‌ها ایفای نقش میک‌رد. 
ازطریق خوانش تنگاتنگ متون نظم و نثر فارسی خراسانِ سده‌های نخست هجری از منظر تعامل آب با سایر کنشگران 
انسانی و ناانسانی، به فهمی از شبکۀ پیچیدۀ روابط میان آب، انسان، فضا، اشیا، آیین‌ها، و زبان رسیده‌ایم که در آن، آب 
واسطۀ تولید معنا، تحقق نظم، و تجربۀ زیستۀ انسان است و با حضور هم‌زمان در عالمَ محسوس و نامحسوس، نقشی 

سازمان‌دهنده و میانجی‌گر و چندساحتی دارد. 

کلیدواژه‌ها: 
آب، خراسان سده‌های نخست هجری، نظریۀ کنشگر ـ شبکه، مطالعات انسان ‌‌ـ محیطی، ادبیات فارسی.

* دانشیار، پایگاه پژوهشی نوروزگان، نویسندۀ مسئول 

** استادیار، گروه باستان‌شناسی، واحد همدان، دانشگاه آزاد اسلامی، همدان، ایران 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

6

پرسش پژوهش
براساس متون فارسی سده‌های نخست هجری، آب چون کنشگری مادی و ذهنی و فرهنگی در زیست‌جهان 

خراسانیان آن روزگار چه نقشی داشته است؟

مقدمه
زندگی در سرزمین‌های دچار کم‌آبی و ناپایداری منابع طبیعی ناگزیر با سازمان‌دهی پیچیدۀ روابط انسانی، فضایی، 
حقوقی، و ذهنی در پیوند با آب همراه بوده است. خراسان سده‌های نخست هجری در زمرۀ این سرزمین‌هاست. در آنجا، 
آب صرفاً ماده‌ای طبیعی برای رفع تشنگی و شست‌وشو و آبیاری نبود، بلکه عنصری بنیادین در تریکب تجربۀ انسانی، 
حیات جمعی، مناسبات قدرت، فرم زیستگاه‌ها، و جهان‌نگری مردم بود. در این مقاله، میک‌وشیم به آب در این پاره از 
زمین و زمان، نه چون عنصری صرفاً طبیعی، بلکه چون عنصری دخیل در شبکه‌ای از معناها، نهادها و رفتارها بنگریم.

اگرچه حدود سرزمینی که خراسان نام دارد در طی تاریخ تغییر کرده است، کمابیش همۀ سرزمین‌های مابین کویر 
لوت و کوه‌های هند را شامل می‌شود. خراسان ازنظر جغرافیایی از سیستان و مکران، در جنوب، و از ورارود، در شمال، 
مجزاست؛ اما در دوره‌هایی از تاریخ ایران هم ازنظر تداول نام‌گذاری جغرافیایی و هم ازنظر جغرافیای سیاسی همۀ نیمۀ 
شرقی ایران را به‌تسامح خراسان می‌خوانده‌اند.1 در پژوهش حاضر، همین تسامح را در پیش گرفته‌ و در عین تمرکز بر 
پهنۀ اصلی خراسان بزرگ، به ورارود و سیستان نیز پرداخته‌ایم. بخش‌هایی از این سرزمین، به‌ویژه در شرق و جنوب 
آن، کوهستانی و بخش‌هایی جلگه و بخش‌هایی دیگر بیابان است. بااینکه در این سرزمین رودهای کوچک و بزرگی 
جاری است، درمجموع منطقه‌ای کم‌آب و با منابع ناپایدار آب شمرده می‌شود. این ناپایداری منابع آب همواره، ازجمله در 
دوره‌ای که به آن ‌پرداخته‌ایم، یعنی در پنج سدۀ نخست هجری )سده‌های هفتم تا یازدهم میلادی(، موجب شده است 
که آب به مسئله‌ای مهم در سازمان‌دهی فضایی، حقوقی و اجتماعی این سرزمین تبدیل شود. پرسش اصلی ما این است 
که براساس آنچه از متون فارسی خراسان سده‌های نخست به دست می‌آید، آب در زیست‌جهان خراسانیان آن روزگار، 

چون کنشگری مادی و ذهنی و فرهنگی، چه نقش و حضوری داشته است؟ 
با آن،  لازمۀ بررسی کل‌نگرانۀ این موضوع در محدودۀ جغرافیایی و تاریخی یادشده، اتخاذ روکیردی است که 
همۀ جنبه‌های عینی و ذهنی و فیزکیی و انسانی آب باهم منظور شود؛ به‌نحویک‌ه به آب نه چون پدیده‌ای صرفاً 
طبیعی و فیزکیی، بلکه چون عاملی فعال در شکل‌گیری صورت‌های گوناگون زندگی، قدرت، مناسبات اجتماعی و 
جهان‌نگری‌های خراسانیان بنگریم. از این دیدگاه، آب فقط عنصری برای رفع تشنگی یا آبیاری نیست، بلکه کنشگری 
فعال در تولید فضا، نظم اجتماعی، زیبایی و معناست )Bennett 2010( و آب، و تلقی انسان‌ها از آن، از سیاق‌2های 
فرهنگی و فناورانه و سیاسی‌اش جدانشدنی است )Linton 2010, 22(. چنین دیدگاهی بر نظریۀ کنشگرـ شبکۀ3 برونو 
لاتور4 همراه با مفاهیمی از تاریخ فرهنگی محیط5 و مطالعات انسان‌ـ محیطیIngold 2000( 6( و تاریخ ذهنیات7 مبتنی 

است. 
در دیدگاهی که در این تحقیق اختیار شده است، مرزهای رایج میان انسان و ناانسان، فاعل و منفعل، طبیعت و 
فرهنگ نادیده گرفته و به هرچیز چون موجودی فعال در شکل‌گیری روایت‌ها و باورها و فعالیت‌های انسانی نگریسته 
می‌شود )Latour 2005(. از این منظر، آب عنصری صرفاً زیستی یا محیطی نیست، بلکه بستری است که ابعاد فناورانه 
و سیاسی و حسی فرهنگ در آن تحقق میی‌ابد؛ کنشگری فعال است که در شبکه‌ای از روابط با کنشگران دیگر 

)انسان‌ها، اشیا، متون، مکان‌ها و فضاها و نیروهای ماورای طبیعی( مشارکت میک‌ند.
نظریۀ کنشگر ـ شبکه چند مفهوم اصلی دارد که بیشتر آن‌ها در این پژوهش به ک‌ار آمده است. بنابر مفهوم »کنشگر 
ناانسانی«،8 عناصر ناانسانی )مانند اشیا، متون، فنون و عناصر طبیعی مانند آب( نیز کنشگرانی فعال در جهان اجتماعی‌اند. 
باید این عناصر را به سخن آورد و نقش آن‌ها را در شکل‌گیری جهان اجتماعی به ‌جا آورد. این جهانْ مجموعه‌ای 
انباشته و همگن از کنشگران نیست، بلکه »شبکه‌ای ناهمگن«9 و پویا متشکل از کنشگران گوناگون و نامتجانس و 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

7

روابط آن‌هاست که در طی زمان تغییر میک‌ند. کنشگران منحصر به انسان‌ها نیستند؛ عناصر ناانسانی، یعنی اشیا، نیز در 
تکوین جامعه و بقای آن حضوری فعالانه دارند. لازمۀ حضور در شبکه برقراری رابطه است. بنابراین، هرکی از عناصر 
موجود در شبکۀ جامعه میانجی‌ای بین عناصر دیگر است؛ کنشگرانِ مختلفْ نقش »میانجی‌گری و ترجمه«10 دارند 
و معانی و مقصودها و کنش‌های دیگر عناصر شبکه را تغییر می‌دهند، انتقال می‌دهند، یا دگرگون میک‌نند. به عبارت 
دیگر، کنشگران، چه انسانی و چه ناانسانی، صرفاً »واسطه‌ها«11یی نیستند که چیزی را بدون تغییر دادنش، از جایی به 
جایی منتقل کنند، بلکه »میانجی‌ها«12یی‌اند که در مسیر انتقال، هم خود تغییر میک‌نند و هم در آنچه انتقال می‌دهند 
اثر می‌گذارند )Ibid, 75(. برای فهم چنین جهانی، باید به »ردگیری روابط« کنشگران گوناگون در شبکه پرداخت و 
برای توضیح پدیده‌ها، به‌جای توسل به ساختارهای اجتماعی ازپیش‌موجود، باید چگونگی ساخته شدن خود این ساختارها 
ازطریق شبکه‌های پیچیدۀ روابط میان کنشگران انسانی و ناانسانی را فهم کرد )Ibid(. این چهارچوب نظری به ما 
امکان می‌دهد که در بررسی آب در دامنۀ جغرافیایی و تاریخی یادشده، از دوگانۀ مرسوم »طبیعت/ فرهنگ« فراتر برویم؛ 
به آب چون کنشگری فعال بنگریم و ببینیم که در متون مورد نظر، آب چگونه در شکل‌گیری روایت‌ها و باورها و رفتارها 
نقش دارد؛ شبکه‌های پیچیدۀ روابط میان آب، انسان‌ها، اشیا، مکان‌ها، نیروهای ماورای طبیعی، و مفاهیم انتزاعی را در 
متون کهن فارسی ردیابی کنیم؛ و از نقش میانجی‌گر آب میان عوالم مختلف )مادی و معنوی، زمینی و آسمانی، انسانی 

و الهی( در این متون پرس‌وجو کنیم. 
منابع اولیۀ این تحقیق همۀ متون نظم و نثر فارسی‌ای است که در خراسان و ورارود و سیستان در طی پنج سدۀ 
نخست هجری نوشته یا در همان محدودۀ زمانی و مکانی به فارسی ترجمه شده و متن تصحیح و چاپ‌شدۀ آن‌ها در 
اختیار است.13 این متون به روش خوانش تنگاتنگ بررسی شده است. این متون در ژانرْهای گوناگونی‌اند و پیداست که 
نمی‌توان یافته‌های هرکی را بی‌محابا به بقیه تعمیم داد. غرض از این خوانش، به دست دادن تصویری کلی از جایگاه 
آب در زیست‌جهان خراسانیان سده‌های نخست هجری است؛ نه تصویری پاره‌پاره که از هرکی از متون جداگانه به 
دست می‌آید. به عبارت دیگر، هر متن تکه‌ای از جورچینی پویا و سه‌بعدی به دست می‌دهد که همه بر روی هم ما 
را به تصوری از زیست‌جهان خراسانیان آن روزگار در نسبت با آب نزدکی میک‌ند. منظور ما از وصف جایگاه آب در 
زیست‌جهان خراسانیانِ سده‌های نخست این نیست که این ویژگی‌ها خاص خراسانیان یا سده‌های نخست است و 
این‌ها صفاتی است که خراسانیان آن روزگار را از دیگر مردم متمایز میک‌رده است. برای تشخیص اشتراکات و افتراقات 
احتمالی، لازم است چنین پژوهشی در مناطق و دوره‌های دیگر نیز انجام بگیرد؛ و در هر صورت، چنین داوری و 

مقایسه‌ای از دامنۀ پژوهش حاضر بیرون است. 
پیش از این، دربارۀ آب در خراسان و ایران‌زمین پیشامدرن پژوهش‌های بی‌شماری انجام گرفته، مقالات و کتاب‌های 
متعددی منتشر و چند همایش‌هایی ملی و بین‌المللی برگزار شده است. بسیاری از مطالعات پیشین دربارۀ نقش آب در 
جوامع باستانی و اسلامی، به‌ویژه در غرب آسیا، بر جنبه‌های فنی و اقتصادی و حقوقی، و نظام‌های سنتی بهره‌برداری 
از آب و مدیریت آن، به‌خصوص قنات‌ها، متمرکز بوده است. مثلًا پیتر کریستن‌سن14 در کتاب افول ایران‌شهر به تحلیل 
نظام‌های آبیاری و اثر آن در تحولات سیاسی‌ـ اجتماعی ایران و ارتباط میان زیرساخت‌های آبی و ساختارهای قدرت 
پرداخته است )Christensen 1993(. غلامرضا کورس و مجید لبّاف خانکیی در کتاب فنون آب و آبیاری در ایران باستان 
به مثال‌هایی خراسان نیز پرداخته‌اند )Kuros and Labbaf Khaneiki 2007(. داریوش رحمانیان و مهدی میرزایی از 
»تمدن کاریزی ایران« سخن گفته‌اند که در دورۀ قاجاریه مضمحل شد )رحمانیان و میرزایی ۱۳۹۱(. مسعود ساعت‌ساز 
و ابوالفضل رضایی جایگاه آب، به‌ویژه قنات، در تمدن ایرانی و شکل‌گیری و بقای آن را از روزگار باستان تا عصر 
زرین فرهنگ اسلامی بررسی کرده‌اند )Saatsaz and Rezaei 2023(. موضوع شماری از مقالات بررسی نظام آب و 
Mahmoud� ۱۴۰۴؛  مدیریت آن در ایران، و گاهی جایگاه آن در ساختار شهرهاست )خندان، نژادابراهیمی، و مدقالچی 

ian and Qayyoomi Bidhendi 2017(. چندین پژوهشگر در همایش‌های »آب، محیط‌زیست و توسعۀ پایدار در 
مناطق خشک و نیمه‌خشک« و »دانش سنتی مدیریت منابع آب«15 به جنبه‌های فنی و مهندسی و مدیریتی و سیاسی 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

8

آب در ایران‌زمین پرداخته‌اند. برخی از آثار دانشنامه‌ای نیز بر جنبه‌هایی از آب و فرهنگ آن در ایران‌زمین پرتو افکنده‌اند؛ 
ازجمله مقالۀ »آب« در ایرانکیا )Boyce 2018( و کتاب فرهنگ آب و آبیاری سنتی )کریمیان سردشتی ۱۳۷۸(. دربارۀ 
جنبه‌های اجتماعی ‌ـ اقتصادی آب در ایران‌زمین نیز مطالعاتی انجام گرفته است؛ ازجمله مطالعۀ مجید لبّاف خانکیی و 
 Labbaf Khaneiki and Al-Ghafri( عبدالله سیف الغفری دربارۀ نسبت میان عدالت اجتماعی و آب در تاریخ ایران
 .)Hejazi 2023( و مقالۀ سارا حجازی دربارۀ مالیکت جمعی قنات در چهارچوب سیستم فرهنگی آب در ایران )2022
در حوزۀ مطالعات انسان ‌ـ محیطی، نویسندگان مقاله‌های مجموعه مقالات مادیت، ویراستۀ دنیل میلر، به تعامل انسان 
و اشیا در ساختن فضاها و معانی پرداخته‌اند )Miller 2005(؛ به‌ویژه متیو انگلکه،16 انسان‌شناس، در مقاله‌اش به آب و 
جایگاه آن در فرهنگ مسیحیان آفریقا توجه کرده است )Engelke 2005(. همچنین متیو گَندی17 در مطالعۀ فرهنگ 
نیویورک، به نسبت میان انسان و آب و قدرت در ایجاد فضا )Gandy 2003( و جیمی لینتن18 در کتاب آب چیست؟ به 

.)Linton 2010( تاریخ اجتماعی آب چون برساختی اجتماعی در فرهنگ معاصر پرداخته‌اند
دسته‌ای دیگر از پژوهش‌های مرتبط با تحقیق حاضر، به نگرش ایرانیان پیشامدرن با تیکه بر متون ادبی و تاریخی 
معطوف است: مهرداد قیومی بیدهندی در مقاله‌ا‌ی به جلوه‌ها و لایه‌های گوناگون حضور آب در شهرهای ایران بر 
مبنای متون فارسی سده‌های نخست )قیومی بیدهندی ۱۳۸۸( توجه کرده که از حیث موضوع و دیدگاه و منابع بیش 
از سایر پژوهش‌ها به پژوهش حاضر نزدکی است؛ اما کار او گزارش‌گونه است و توجه به آب چون کنشگری در شبکۀ 
جهان ساخته از انسان‌ها و آب در دایرۀ تحقیق او نبوده است. همو در مقاله‌ای دیگر به شواهد متنی حضور در باغ‌های 
خراسان در سده‌های نخست هجری پرداخته است )Qayyoomi Bidhendi 2021(. البته این هر دو مقاله سرنخ‌هایی 
برای شواهد متنی پژوهش حاضر در اختیار می‌گذارد. فرزاد زره‌داران در تحقیق خود دربارۀ ذهنیات معماری در مکتوبات 
فارسی به ذهنیات مربوط به آب نیز پرداخته است )زره‌داران ۱۴۰۴(. تحقیق او از حیث دامنۀ تاریخی و جغرافیایی و نوع 

منابع و نیز توجه به ذهنیات به تحقیق حاضر نزدکی است. 
پژوهش‌هایی که تاکنون انجام گرفته است، بر جنبه‌های فنی، دیوانی و گاه فضایی آب در ایران پرتو افکنده و 
اطلاعاتی ارزنده و گاه تفاسیری شایان تأمل، دربارۀ آب در ایران‌زمین به دست داده‌اند که کم یا بیش در فهم جایگاه 
آب در جهان خراسانیان سده‌های نخست به کار می‌آید؛ اما در هیچکی‌ از آن‌ها به آب چون کنشگری در زیست‌جهان 
خراسانیان، یا ایرانیان، پرداخته نشده است. به عبارت دیگر، هرکی از پژوهش‌ها دربارۀ آب در تاریخ ایران‌زمین جنبه‌هایی 
از نقش آب در جهان عینی یا ذهنی انسان‌ها را روشن میک‌ند؛ اما هدف آن‌ها ارائۀ تصویری از جهانی نبوده است که 
آب، همچون انسان‌ها و همچون دیگر اشیا، در آن بازیگری و فعالیت میک‌ند. پژوهش‌هایی هم که به نسبت میان 
انسان و اشیا در پدید آوردن فضا و معنا پرداخته‌اند، یا بر آب متمرکز نبوده‌اند یا دامنۀ تاریخی و جغرافیایی موضوع و نوع 

منابعشان با تحقیق حاضر فرق دارد. 
چهارچوب نظری کنشگر ـ شبکه و مطالعات انسان ‌ـ محیطی به ما کمک میک‌ند که ازطریق خوانش تنگاتنگ 
متون فارسی سده‌های نخست هجری، به تصوری از جهانی نزدکی شویم که مردم خراسان و ورارود در محدودۀ 
تاریخی یادشده در آن می‌زیسته‌اند؛ جهانی متشکل از شبکه‌ای پیچیده که گره‌های آن بازیگران گوناگون‌اند. از میان 
آن بازیگران بی‌شمار، در این مقاله آب را برگزیده‌ایم؛ آن‎هم در آن حد که در متون فارسی سده‌های نخست اسلامی 
به ظهور رسیده است. پیداست که با تمرکز بر بازیگران دیگر، یا گستردن دامنۀ منابع، می‌توان تصور از این جهان را 

دگرگون یا اصلاح و تکمیل کرد. 
حضور آب در زیست‌جهان خراسانیان سده‌های نخست لایه‌های گوناگونی دارد که باید به همۀ آن‌ها توجه کرد. 
کیی از این لایه‌ها به جنبه‌های عینی و محسوس آب مربوط است. خراسانیان آب را به‌صورت رودهای بزرگ و کوچک، 
دائمی یا فصلی، چشمه‌ها، سیلاب‌ها، جوی‌هایی که در شهرها و دیه‌ها و مزارع و باغ‌ها جاری بود، قنات‌هایی که از 
زیر زمین می‌گذشت و در مظهر قنات ظاهر می‌شد و در جوی‌ها جریان میی‌افت، و در حوض و پایاب خانه‌ها و بناهای 
عمومی می‌دیدند و لمس میک‌ردند و می‌نوشیدند و می‌بوییدند. لایۀ دیگر مربوط به انواع تعاملی است که با آب در 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

9

زندگی روزانۀ فردی و جمعی داشتند. علاوه‌بر این، منابع و مجاری و بسترهای آب بود که موقعیت آبادی‌های آنان را 
معیّن میک‌رد و ساختار آن‌ها را شکل می‌داد. در روابط قدرت نیز آب نقشی مهم داشت؛ از مدیریت آب که لازمۀ بقای 
مردم و حکومت بود، تا مالیکت منابع آب، و جایگاه آب در مقام مرز قلمرو یا حائل دفاعی. از این‌ها گذشته، آب در 
جهان‌نگری و جهان معنوی آنان نیز حضور داشت؛ چه در باورهای دینی و چه اسطوره‌ها و آیین‌ها. بر این اساس، مقالۀ 
حاضر در شش بند تنظیم شده است: آب در تجربۀ حسی و عینی؛ رفتار با آب؛ آب و مرز و قدرت؛ آب و سازمان فضایی 

شهر؛ آب و ذهنیات؛ نتیجه.

۱. آب در تجربۀ حسی و عینی
آب در قالب حوض، پاشویه، نهر و رود، برکه، چشمه، و قنات، در دل شبکه‌ای از کنشگران انسانی و ناانسانی، در زندگی 
روزانۀ خراسانیان سده‌های نخست حضور دارد. آب در این زندگی به چشم می‌آید، آن را می‌نوشند، لمس میک‌نند، در آن 
غوطه می‌خورند، با آن هوا را خنک یا گرم میک‌نند، و حتی آن را می‌بویند. آب در کنار سطوح صلب خاک و آجر و خشت 
می‌نشیند و دریافت انسان‌ها از معماری و شهر را تلطیف میک‌ند. شاعران باغ‌هایی را وصف کرده‌اند که از فرط نظم به 
کتاب هندسۀ اقلیدس می‌ماندَ )عنصری بلخی ۱۳۶۳، 103ـ111( و آب در آن‌ها در جوی‌هایی جاری است که از آن‌ها 
بوی مشک و گلاب می‌آید و محیطی پدید می‌آورد که نه‌فقط دیدنی، بلکه بوییدنی و حسک‌ردنی است )فرخی سیستانی 
۱۳۳۵، 54(؛ فضایی زنده و هوایی معطر که تجربۀ باغ را از تجربه‌ای بصری به تجربه‌ای چندحسی بدل میک‌ند.19 گاهی 
در سرایی، آب بر پرده‌های آویخته می‌چکد و با وزش باد، هوای اتاق را خنک میک‌ند و بر پوست ساکنان آن می‌خزد 
)بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۱: 172ـ۱۷۳(؛ یا در خزینه و حوض و پاشویۀ حمام، همۀ فضای او را می‌آکنَد و او را در خود غوطه‌ور 

میک‌ند )اخوینی بخاری ۱۳۷۱، 666ـ667(.
آب ریسمانی است که عناصر گوناگون باغ و شهر را به ‌هم می‌پیوندد20 و انسان‌ها با دیدن جوی‌ها، و با راه رفتن 
در کنار آن‌ها، درکی چندحسی از مکان به دست می‌آورند که ستون فقرات آن آب است. آب نه‌تنها عامل مهمی در 
فضاسازی باغ‌هاست، بلکه به گزارش فردوسی و ناصر خسرو، در برخی از شهرها می‌گردد و شهر و باغ‌ها را به هم 
می‌پیوندد. گذار آب از کوچه و کوی به انسان‌ها پیوندی بی‌واسطۀ‌ تنانه با آب می‌دهد که هم تن و هم روان آنان را 
دگرگون میک‌ند: »بنشستم و سر به خویشتن فروبردم تا ساعتی تفکری کنم. اندکی از خویشتن بازشدم، تری‌ای از 
آب به پایم رسید. تا چشم باز کردم، خویشتن را در میان کوی یافتم بر کنار جوی نشسته و هر دو پای در آب نهاده« 

)میهنی ۱۳۸۱، 371(.
برخی از آب‌ها گواراتر است و بر تن انسان خوش‌تر می‌آید و حتی او را شفا می‌دهد؛ و آن آبی است که از ریگ گذشته 
و سبک شده باشد )تاریخ سیستان ۱۳۱۴، 9(. این کنشگریِ درمانیِ آب بیش از هرجا در گرمابه به ظهور می‌رسد که 

آب، در حالت مایع و بخار، با تن انسان تماسی مستقیم دارد: 
»و به گرمابه بدان همی باید اندر آمدن تا به آبزن21 اندر تواند نشستن بدان صفت که یاد کرده‌ام، تا تن 
او تر گردد بیشتر. وز پسِ آبزن، به ]تن[ روغن بمالد تا آن تری با وی بماند. و اگر بدین گرمابه حوض 
بوَد و بدان حوض آب سرد بود، این بیمار را به کیی چادر اندر نهند و بدان حوض فروزنند کی بار، 
چندانک‌ه ورا زیان ندارد و زود از آنجا برکشند. پس اگر بیمار قوی بود و گوید من شناه زنم و اندرو بغلتم 
روا بوَد. و باز از آنجا بیرون آید و به آبزن اندر آید بیش به دو ساعت. و آب آبزن بدان صفت بوَد که یاد 
کردم چند بار اندرو جوشیدۀ نیلوپر و بنفشه و گُل و آنچه بدین ماندَ« )اخوینی بخاری ۱۳۷۱، 666ـ667(.

گفته‌اند که گرمابه جایی است که انسان کوفته و مانده در آنجا آبی گرم بر خویشتن ریزد، خویشتن بشوید، سب‌کتر 
گردد و بیاساید )میهنی ۱۳۸۱، 218ـ219(. انسان در هیچ‌جا به‌قدر گرمابه تجربۀ حسی و عینی از آب ندارد. در آنجاست 
که می‌تواند هم در آب غوطه‌ور شود و شنا کند، آب را بر سر و تن بریزد، پای در آب بگذارد، در بخار آب تنفس کند، و 

هم آب سرد و گرم را به‌صورت‌های مختلف با تن و همۀ حواس خود تجربه کند.



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

10

تماس نزدکی و مستمر با آب در آیین‌های دینیِ وضو و غسل رخ می‌داد. هر مسلمان در شبانه‌روز معمولًا پنج بار 
وضو می‌گرفت و در هر هفته معمولًا کی بار، در گرمابۀ عمومی یا خانگی یا در حوض و حوضچۀ خانه غسل میک‌رد. 
وضو و غسل و استحمامْ انسان‌ها را با حالات مختلف آب، از آبی که فرومی‌ریزد تا آبی که در آن غوطه‌ور می‌شوند، از 
یخ و آب سرد تا آب گرم و بخار، مواجه میک‌رد و امکان تجربۀ روزمرۀ آن را خواهی‌نخواهی فراهم می‌آورد.22 گازری 
هم نوعی دیگر از تجربۀ آب را فراهم میک‌رد )همان، 307(. تجربۀ تطهیر جامه با آب که گاهی صورت جمعی میی‌افت 

و در جایی در شهر یا حاشیۀ آن متمرکز می‌شد.
به‌هرحال، آبْ خوشایند آدمی است و طبیعی است که نویسندگان منابع ما از علت این خوشایندی آب نیز سخن گفته 
باشند. مستملی بخاری از عارفی نقل میک‌ند که آب بی‌رنگ و بی‌طعم است و بااین‌حال، همه از خوردن و دیدن آن لذت 
و حیات میی‌ابند؛ زیرا خداوند در آفرینش آب همۀ رنگ‌ها را و همۀ طعم‌ها را درآمیخت. سپس از پیامبر اسلام)ص( نقل 
میک‌ند که نظر کردن به سه چیز چشم را جلا می‌بخشد: آب جاری و سبزه و روی زیبا )مستملی بخاری ۱۳۶۶، 1688(. 
همین لذت هم‌نشینی با آب و تماشای آن است که انسان‌ها را وامی‌دارد بر کنار جوی‌ها و رودها بیاسایند )بیهقی ۱۳۸۱، 

ج. ۲: 729؛ جمال‌الدین ابوروح ۱۳۸۴، 67(.
اما همین پدیدۀ زیبا و دل‌نشین و گوارا گاهی صورتی خشمگین میی‌افت و بر انسان‌ها می‌تاخت و خان‌ومانشان را 
نابود و زندگی‌شان را تباه میک‌رد. آب در صورت بلای طبیعی، چون سیل و طغیان رودها و شکستن بندها، نیز ازجملۀ 
تجربه‌های حسی و عینی انسان‌ها در خراسان سده‌های نخست است؛ آبی که چون لشکری آشفته و خشمناک هجوم 

می‌آورد:
»و سیلْ گاوان و استران را در ربود و به پل رسید و گذر تنگ؛ چون ممکن شدی که آن چندان زغار23 
و درخت و چهارپای به ‌کیبار بتوانستی ‏گذشت؟ طاق‌های پل را بگرفت، چنانک‌ه آب را گذر نبود و به 
بام افتاد. مدد سیل پیوسته چون لشکر آشفته می‌دررسید و آب از فراز ‏رودخانه آهنگ بالا داد و در بازارها 
افتاد، چنانک‌ه به ]بازار[ صرافان رسید و بسیار زیان کرد. و بزرگ‌تر هنر آن بود که پل را با دکان‌24ها از 
جای بکند و ‏آب راه یافت. اما بسیار کاروان‌سرای که بر رَستۀ وی بود ویران کرد و بازارها همه ناچیز 

شد« )بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۳: ۴۱۰ـ۴۱۱(.‏25
انسان‌ها هنگام وداع با این دنیا نیز با آب تماس تنانه داشتند. گرچه دیگر حسی در تن آنان نبود که خود آن را تجربه 

کنند، دیگران آن را می‌دیدند و با او هم‌ذات‌پنداری میک‌ردند: غسل میت.
»پادشاه فرخ‌زاد ]غزنوی[ جان شیرین و گرامی بر ستانندۀ جان‌ها داد و سپرد و آب بر وی ریختند و 
شستند و بر مرکب چوبین26 بنشست. و او از آن ‏چندان باغ‌های خرم و بناها و کاخ‌های جد و پدر و برادر، 

به چهار پنج گز زمین بسنده کرد و خاک بر وی انبار کردند‏« )همان، ج. ۳: ۵۱۲ـ۵۱۳(.

۲. رفتار با آب
رفتار خراسانیان با آب در سده‌های نخست هجری بازتاب ساختارهای اقتصادی، فناورانه، نظم اجتماعی و نیز ذهنیات 
جمعی آنان بود. آب منبعی راهبردی، کالایی فرهنگی، و موضوعی حقوقی و آیینی بود که مناسبات انسانی را سامان 
می‌داد. آب کنشگری مادی بود که در دل شبکه‌ای از فناوری‌ها، عرف‌ها، قدرت و اخلاقیات جای می‌گرفت؛ از کندن چاه 
و کاریز گرفته تا تقسیم‌نامه‌ها، از مصرف در خانه و کشتزار و باغ گرفته تا وقف و تبرک. حتی گاهی آب در مادی‌سازی 

نظم اجتماعی نقش داشت )فردوسی ۱۳۸۸، فصل ۵، بیت ۳۱۳ـ۳۱۵(.
۲. ۱. برکشیدن و روان کردن آب

شاهنامه آبادان کردن زمین را از وظایف شاهان شمرده و روایت‌هایی متعدد از شاهان یا پهلوانانی آورده است که 
برای آباد کردن زمین به استخراج آب پرداخته‌اند. اسفندیار وعده داد که اگر به پادشاهی برسد، در بیابان‌هایی که حتی 
کرکس و گور و نخجیر بر آن‌ها نمی‌گذرند، ده‌هزار چاه میکَ‌ند و بر کنار آن چاه‌ها درخت می‌نشاندَ )همان، فصل ۱۵، 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

11

بیت ۱۳۷۰ـ۱۳۷۴(. داراب برای اینکه به شهر داراب‌گرد آب برساند، دانایان کارآزموده را از روم و هند فرامی‌خواندَ تا از 
دریاچه‌ای بزرگ که در میان کوهی است جوی‌هایی بکنند و بندهایی ببندند )همان، فصل ۱۸، بیت ۱۹ـ۲۴(. اردشیر نیز 

برای آب‌رسانی به شهر اردشیر خُرّه چنین میک‌ند )همان، فصل ۲۱، بیت ۳۹۳ـ۴۰۲(. 
منابع آب شهرها گوناگون بود. برخی از آن‌ها بر کنار رودی کوچک یا بزرگ قرار داشت )حدود العالم من المشرق 
الی المغرب ۱۳۴۰، 49؛ گردیزی ۱۳۱۵، 59( و از میان برخی رودی یا چشمه‌ای می‌گذشت. از اهمیت آب در شهرهاست 
که نویسندگان کتاب‌های جغرافیا و سفرنامه‌ها و تاریخ‌نامه‌ها در ذکر هر شهر، منبع آب آن را از مهم‌ترین ویژگی‌هایش 

شمرده‌اند. ازجملۀ آن‌هاست سخن نویسندۀ حدود العالم دربارۀ چند شهر بزرگ خراسان و ورارود آن روزگار:
از  شهر  این  آب  بیشتر  و   ]...[ بسیارخواسته‌27تر  و  خراسان  اندر  است  شهری  بزرگ‌ترین  »نشابور. 

چشمه‌هاست کی اندر زمین ‏بیاورده‌اند« )حدود العالم ۱۳۴۰، 89(.
»بلخ. شهری بزرگ است ]...[. و او را رودی است بزرگ از ‏حدود بامیان برود، و به نزدکی بلخ به دوازده 

قسم گردد و به شهر فرود آید، و همه اندر کشت و برز روستاهای او به کار شود« )همان، 99(.
»بسُت. شهری بزرگ است با بارۀ محکم بر لب رود هیرمند نهاده با ناحیتی بسیار‏« )همان، 103(.

»بخارا. شهری بزرگ است و آبادان‌ترین شهری است اندر ماوراءالنهر و مستقر ملک مشرق است. و 
جایی نمناک است و بسیار میوه‌ها و با آب‌های ‏روان‏« )همان، 106(.

»سمرقند، شهری بزرگ است و آبادان است ]...[. و از بالای بام بازارشان کیی جوی آب روان است از 
ارزیز و آب از کوه بیاورده ]...[ و رود بخارا بر در سمرقند بگذرد« )همان، 107ـ108(.

»ترمذ. شهری است خرم و بر لب رود جیحون افتاده. و او را قهندزی است بر لب رود« )همان، 109(.‏28
رود در شهرهای خراسان بر دو نوع بود. صاحب حدود العالم این دو نوع را به‌شیوایی توضیح می‌دهد:

»رود بر دو ضرب است: کیی طبیعی است و دیگر صَناعی. اما رود صناعی آن است که رودکده‌های او 
بکنده‌اند و آب بیاورده‌اند از بهر ‏آبادانیِ شهری را یا کشت‌وبرزِ ناحیتی را. و بیشترین رودِ صناعی خُرد 
بوَد و اندرو کشتی نتواند گذشتن. و شهر باشد کی او را ده رود ‏صناعی است، کمتر یا بیشتر. و این آب‌ها 
اندر خوردن و کشت‌وبرز و گیاه‌خوارها به کار شود. و عدد این رودها]ی[ صناعی نه محدود است، ک‏ی 

اندران به هر زمانی زیادت و نقصان افتد« )همان، 38(.
در بسیاری از نقاط خراسان، آب سطحی، چون دریاچه و رود، در دسترس نبود و آب را با چاه )بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۱: 
209( یا کاریز )قنات( از زمین بیرون میک‌شیدند. در بسیاری از موارد، کاریز معرّف شهر بود و از نخستین صفت‌های شهر 
که برمی‌شمردند کاریزهای آن بود )همان، ج. ۱: 22؛ ناصر خسرو ۱۳۷۵، 170؛ حدود العالم ۱۳۴۰، ۹۱، 103، 126، 142( 
حیات بسیاری از شهرهای خراسان به کاریز وابسته بود؛ و از همین‌ رو، ساختن کاریز را در زمرۀ کارهای خیر می‌شمردند 
)بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۲: 870؛ ناصر خسرو ۱۳۷۵، 170ـ171( و ویران کردن کاریز را از بزرگ‌ترین فسادها )بلعمی ۱۳۷۴، 
ج. ۱: 626(. کاریز اوج کنشگری آب در حیات خراسانیان است؛ زیرا کاریز زیر و روی زمین، طبیعت و شهر، آب و خاک، 
انسان و طبیعت، طبیعت و فرهنگ و آداب‌ورسوم را به هم می‌پیوست و در همۀ این مراتب تردد و نقش‌آفرینی میک‌رد.

فراهم آوردن آبْ منحصر به شهرها و آبادی‌ها نبود؛ در بیابان‌ها هم برای مسافران آب تدارک میک‌ردند، برکه‌هایی، 
گاه با سایه‌بان و گنبدک که آب آن‌ها معمولًا از چاه یا از باران تأمین می‌شد. این برکه‌ها را »مَصنَعه« می‌خواندند. گاهی 

این ساخته‌ها مفصل‌تر می‌شد، با رِباطی و آب‌انباری و گاهی ساباطی.
»و در این راه بیابان ]در میان راه نایین و طبس[ به هر دو فرسنگ گنبد‌کها ساخته‌اند و مصانع، که آب 
باران در آنجا جمع شود. به مواضعی که شورستان نباشد ساخته‌اند. و این گنبد‌کها به‌سبب آن است تا 
مردم راه گم نکنند، و نیز به گرما و سرما لحظه‌ای در آنجا آسایشی کنند« )ناصر خسرو ۱۳۷۵، 168(.

»و از آنجا به راه رباط زبیده ]در بیابان طبس[ که آن را رباط مرا می‌گویند برفتیم. و آن رباط را پنج چاه 
آب است که اگر آن رباط و آب نبودی کس از آن بیابان گذر نکردی« )همان، 168(.



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

12

بستن بند و سد از کارهای مهم مهندسی آب بود؛29 چه برای هدایت آب و مدیریت آن و چه برای مهار کردن طغیان 
رود. بر بسیاری از رودهای بزرگ خراسان و سیستان و شاخه‌های آن رودها بندهای کوچک و بزرگ بسته بودند.30 از 
جالب‌ترینِ آن‌ها سدی است که در نزدکیی مرو بزرگ بر رود مرغاب بسته بودند. سد دریاچه‌ای داشت و نشانه‌ای که 

تراز آب را از آن می‌فهمیدند )لسترنج ۱۳۷۷، 423ـ424(. 
آب را از منابع آن با جوی‌ و نهر به شهر میک‌شیدند و هم به باغ‌ها و کشتزارها می‌رساندند و هم در درون شهر روان 
میک‌ردند. اینکه چگونه از رود نهرهایی جدا کنند و به شهر و مزارع و باغ‌ها برسانند، و ساختن آب‌بخشک‌ن در محل 
جدا کردن نهرها از کارهای مهم مهندسی آب بود )همان، 423ـ424، 428(.31 گذراندن نهرها از زمین‌هایی با شیب‌های 

گوناگون کاری دشوار بود؛ چه در احداث و چه نگهداری.
 کشانیدن آب به شهر آن را به بازیگری در جوی‌های شهری بدل میک‌رد که از درون با جریان آب زنده نگاه داشته 
می‌شد و آب را در مقام واسطه‌ای برای پیوند معماری و شهر با طبیعت قرار می‌داد )ناصر خسرو ۱۳۷۵، 164(. در برخی 
از شهرها، این جوی‌ها صورت‌هایی شگفت و تازه میی‌افت؛ مثلًا از بام بازار می‌گذشت: »سمرقند شهری بزرگ است 

]...[ و از بالای بام بازارشان کیی جوی آب روان است از ارزیز، و آب از کوه بیاورده« )حدود العالم ۱۳۴۰، 107ـ108(.
در بعضی از شهرها، آب را فقط در معابر روان نمیک‌ردند، بلکه به همۀ خانه‌ها می‌رساندند و اهل هر خانه در پایاب و 
حوض به آب دسترس داشتند. در خانه‌ها، از آب هم برای نوشیدن و شستن استفاده میک‌ردند، هم برای وضو و غسل، و 
هم برای لذت. بهره‌برداری از آب برای لذت در نزد شاهان صورت‌هایی تفننی و تجملی میی‌افت: »امیر مسعود غزنوی 
در هنگام ولیعهدی‌اش که حکومت هرات را داشت، در باغ عدنانی اتاقی ساخته بود که در آن، آب را با لوله‌هایی به بالا 
می‌بردند و از آنجا بر پرده‌هایی آویخته بر درها می‌ریختند و پرده‌ها )خیش‌ها( را خیس میک‌ردند؛ آب بر پرده‌ها می‌وزید 
و اتاق را خنک میک‌رد« )بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۱: ۱۷۲ـ۱۷۳(. این استفاده برای لذت در باغ‌های شاهی به اوج می‌رسید: 
»آب به کنشگری فعال در مجالس بزم و طرب شاهانه در باغ بدل می‌شد« )همان، ج. ۳: 40؛ فرخی سیستانی ۱۳۳۵، 
54؛ عنصری بلخی ۱۳۶۳، 103ـ111(. در نمایشی که بازیگرانش گل‌ها و درختان و مرغان و تنبور و باده و ساقیان 

ماه‌روی بودند، آب نقش اصلی را بر عهده داشت. 
معماریِ آب از تفنن‌ها و تفریح‌های شاهانه بسیار فراتر بود و در محیط‌های خصوصی و عمومی به‌صورت‌های گوناگونی 
ظاهر می‌شد. از دیرباز، چه در پیش و چه پس از اسلام، ساختن پل را جزو کارهای خیر می‌شمردند که پاداش اخروی دارد 

)طوسی ۱۳۸۴، 238؛ بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۳: ۶۲۱ـ۶۲۲(. گاهی معماری پل چنان مفصل می‌شد که به بازاری می‌مانست:
»و این پل بامیان ]...[ پلی بود قوی به ستون‌های قوی برداشته و پشت آن دو رسته دکان برابر کیدیگر، 
چنانک‌ه اکنون است. و چون از سیل تباه شد، عبویۀ بازرگان، آن مرد پارسای باخیر، رحمة الله علیه، 
چنین پلی برآورد ‌کیطاق بدین نکیویی و زیبایی و اثر نکیو ماندْ؛ و از مردم چنین چیزها یادگار ماندَ« 

)بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۳: 410(.
بر رودهای خراسان و شاخه‌های آن پل‌های بسیاری بسته بودند )لسترنج ۱۳۷۷، 366ـ368(؛ و وجود پل را نشانۀ 
آبادانی شهر می‌شمردند )حدود العالم ۱۳۴۰، 170ـ171؛ ناصر خسرو ۱۳۷۵، 94( و شکستن پل را نشانۀ ویرانی‌اش 

)بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۲: 808(.
داستان رفتار با آب در شهر به برکشیدن آن از زمین و پخش آن در شهر و روستا برای نوشیدن و شستن و آسودن 
تمام نمی‌شود. آبِ مازاد و گنداب را هم باید از خانه‌ها و بناها و کوچه‌ها گرد آورد و به بیرون راند. بخشی از تأسیسات 
آبی شهر به این فاضلاب و جوی‌های آن مربوط است. گاهی برای دفع فاضلاب چاه یا محفظه‌ای در زیر آبریزگاه و 
گرمابه میک‌ندند و گنداب آنجا را کنّاسان با مَشک برمی‌گرفتند و به گودال گنداب بیرون شهر می‌بردند )میهنی ۱۳۸۱، 
265ـ266(. گاهی فاضلاب را ازطریق جوی‌هایی پنهان در زیرِ زمین به خندق یا گودالی در حاشیه یا در بیرون باروی 
شهر منتقل میک‌ردند. جایی را که فاضلاب در آن گرد می‌آمد، »جوی گنداب«، »گوی آبِ گَنده«، »خای«، یا »پارگین« 

می‌خواندند )همان، 228ـ229، 265ـ266؛ لسترنج ۱۳۷۷، 360(.



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

13

۲. 2. امارت آب
آبی که در حیات شهر و ده، حیات مادی و معنوی ساکنان آن‌ها، چنین نقشی داشت نیازمند مدیریت بود. این مدیریت 
هم ایجاد و نگهداری شبکه‌های سطحی و زیرزمینی آب را شامل می‌شد، هم کندن چاه و کاریز و تعیین سهم‌آبه‌ها، و 
هم بستن بندها و مهار کردن طغیان‌ها و سیلاب‌ها را. گاهی بند بستن بر آب را نظیر در بند کردن مفسدان شمرده و آن 
را از شرایط آبادانی دانسته‌اند )تاریخ سیستان ۱۳۱۴، 21(. مدیریت آب، یا »امارت آب/ امیریِ آب«، چندان مهم بود که 
بایست همۀ مردم شهر از آن خشنود می‌بودند و شکایت نمی‌داشتند و شرط آبادانی و آبادان ماندن شهر همین درست 
پیش رفتنِ کار امارت آب بود )همان، 266ـ267(. این امارت لازمه‌های حقوقی نیز داشت. بر سر آب نزاع‌های خرد و 
کلان درمی‌گرفت، کم بودن منابع آب بر اهمیت حقوق آب می‌افزود و آب را به نیرویی مؤثر در شبکۀ حقوقی و نظم 

:(Latour 2005) اجتماعی بدل میک‌رد
»و پیوسته اهل نیشاپور و خراسان نزد عبدالله ]بن طاهر ذوالیمینین[ همی‌آمدندی و خصومت کاریزها 
همی‌رفتی. و اندر کتب فقه و اخبار رسول، صلی‌الله‌علیه‌وسلم، اندر معنی کاریز و احکام آن چیزی نیامده 
بود. پس عبدالله همۀ فقهای خراسان را و بعضی از عراق را جمع کرد تا کتابی ساختند }در{ احکام 
کاریزها و آن را »کتاب قُنی« نام کردند تا احکام که اندر آن معنی کنند برحسب آن کنند. و آن کتاب 
تا بدین غایت برجاست و احکام قُنی و قَنَیات که در آن معنی رود بر موجب آن کتاب رود« )گردیزی 

.)3 ،۱۳۱۵
از کارهای مهم امارت آب نظارت بر مَقسَم‌های آب )آب‌بخشک‌ن‌ها( بود. این مقسم‌ها معین میک‌رد که در محل 
نهرهایی که از رود جدا میک‌ردند و به شهر و کشتزارها می‌رساندند، در چه وقت چه اندازه آب در هر نهر روان شود 
)لسترنج ۱۳۷۷، 423ـ424، 428(. جنبۀ مهم دیگر امارت آب مربوط به نقشی بود که آب در نظام مالیات و خراج داشت. 
»پیش از قباد خراج نبود مگر دهکی‌ و پنجکی‌ و چهارکی، و جای بود که بیستکی‌ بستدندی، بر مقدار آبادانی و ویرانی 
زمین بود و نزدکیی و دوری آب. قباد بفرمود تا همه مملکت او را مساحت کردند تا خراج برنهند و عُشر و خُمس و رُبع 

بردارند« )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۲: ۶۷۹ـ۶۸۰(.
۲. 3. سواری بر آب

در خراسان، علاوه‌بر رودهای کوچک و چشمه‌ها، رودهای بزرگ نیز، چون جیحون و هیرمند، جاری بود؛ اما نباید از یاد 
برد که بزرگ دانستن این رودها، که در متون فارسی گاهی آن‌ها را »دریا« خوانده‌اند، در مقیاس حضور آب سطحی 
در همین سرزمین است، نه در مقیاس جاهایی پر آب چون اروپا. به عبارت دیگر، رودهای بزرگ خراسان در مقایسه با 
رودهای معروفی که از قلب شهرهای اروپایی می‌گذرد، رودهایی کوچک یا متوسط است. کشتی‌رانی در این دو سه رود 
هم در خراسان رایج بوده است؛ اما فارسی‌زبانان به زورق و قایق هم کشتی می‌گفته‌اند و وقتی در متون ذکری از کشتی 
راندن بر این رودها می‌شود، منظور قایق‌های کوچک و بزرگ است. شواهدی از کشتی‌رانی در رودهای خراسان در تاریخ 

بیهقی و تاریخ سیستان ذکر شده است )تاریخ سیستان ۱۳۱۴، 32ـ33، 378ـ379؛ لسترنج ۱۳۷۷، 363(.

۳. آب، مرز و قدرت
در زیست‌جهان خراسانیان، آب عاملی در تعریف مرزهای سیاسی، اقتصادی، زیست‌محیطی، و اعمال قدرت بود. رودها 
مرز قلمرو بسیاری از حکومت‌ها بود و حدود حاکمان محلی را نیز در دریافت خراج معین میک‌رد. گاهی این مرزهای آبی 
را با برپا کردن بنِایی تشخص بیشتری می‌بخشیدند؛ چنانک‌ه بنابر شاهنامه، بهرام‌شاه برای مشخص کردن مرز ایران و 
توران فرمود تا میلی از سنگ و گچ برافراشتند )فردوسی ۱۳۸۸، فصل ۳۵، بیت ۱۵۷۹ـ۱۵۸۰(؛32 و انوشیروان بر سر راه 

ایران به توران باره‌ای از سنگ و ساروج در آب بنا کرد )همان، فصل ۴۱، بیت ۳۲۳ـ۳۲۵(.33 
صاحبِ ناشناختۀ حدود العالم نقش آب را در تعیین مرزهای جغرافیایی به‌شیوایی بیان کرده است: »و حد ناحیتی 
از حد ناحیتی دیگر به سه چیز جدا شود: کیی به کوهی خرد یا بزرگ کی میان دو ناحیت بگذرد؛ و دوم به رودی خُرد 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

14

یا بزرگ کی میان دو ناحیت برود؛ سیُم بیابانی خرد یا بزرگ کی میان دو ناحیت اندر باشد« )حدود العالم ۱۳۴۰، 57(.
نمونه‌های حضور آب چون مرز، در صورت‌ها و کارکردهای گوناگون »مرز«، در منابع جغرافیایی بی‌شمار است 
)لسترنج ۱۳۷۷، 408ـ460(. رود فقط مرز نواحی جغرافیایی نبود، بلکه مرز قلمروِ حکومت‌ها هم بود. طبری و بلعمی بارها 
از این‌گونه مرزهای آبی سخن گفته‌اند )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: ۵۴۶(.34 استفاده از آب چون مرز، که در منابع ما روایت‌های 
متعددی از آن هست، به‌معنای حضور آب چون بخشی از ساخت ژئوپولیتکی فضا نیز هست. جایگاه جیحون در خراسان، 
که گاهی آن را مرز شمالی سرزمین خراسان شمرده‌اند، چنان است که سرزمین را به دو بخش مجزا تقسیم میک‌ند و 
آنچه را در آن‌سوی رود قرار دارد »ورارود« می‌خوانند. جیحون مانعی بود برای ورود بیابان‌گردان به خراسان. ازاین‌روست 
که گاهی جیحون را »بندِ« مهاجمان خوانده‌اند. پل‌هایی که در روزگار محمود غزنوی برای گذار از جیحون زده بودند 

)گردیزی ۱۳۱۵، 67( راهی شد برای عبور دشمنان از این مرز طبیعی در زمان مسعود غزنوی:
»و بند جیحون از هر جانبی گشاده کردند و مردم آمدن گرفتند به طمع غارت خراسان؛ چنانک‌ه در 
نامه‌ای خواندیم از آموی، که پیرزنی را دیدند ‌کی دست و ‌کی چشم و کی ‌پای تبری در دست. پرسیدند 
از وی که چرا آمدی. گفت: شنودم که گنج‌های زمین خراسان از زیرِ زمین بیرون میک‌نند. من نیز بیامدم 

تا لخَتی ببرم« )بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۲: ۹۲۶(.
از همین ‌رو در جنگ‌ها، گاهی پل‌ها را ویران میک‌ردند تا دشمن به شهر دست نیابد: چون خبر آمدن سپاه خراسان 
به محمد صفاری رسید، »اندر وقت فرمان داد تا پل بسُت ببریدند و آب بسیار بود« )تاریخ سیستان ۱۳۱۴، ۲۹۲؛ نیز 
ر.ک: بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۳: ۶۷۸ـ۶۸۲؛ لسترنج ۱۳۷۷، 396(. گاهی همین پل‌ها آوردگاه دو لشکر می‌شد )بیهقی ۱۳۸۱، 
ج. ۳: 681(. گاهی هم رود دور کردن مهاجمان را از قلمرو دشوار میک‌رد. از همین ‌روست که محمود غزنوی برای گذارۀ 
لشکرش از جیحون پلی زد که فرّخی سیستانی آن را کاری معجزآسا شمرده و محمود را به ذوالقرنین تشبیه کرده است 

که بنابر قرآن، در برابر یأجوج و مأجوج سدی راسخ ساخت )فرخی سیستانی ۱۳۳۵، 250(. 
آب، حتی اگر رودخانه‌ای مرز قلمرو امیری و پادشاهی نبود، در موقعیت رزمی لشکرها و اردوها اثر می‌گذاشت: گاهی 
لشکری در آن‌سوی آب پناه می‌گرفت و گاهی ناگزیر بود برای جنگیدن از رودی بگذرد؛ منبع آب عاملی برای تأمین 
لشکریان بود و درمقابل، بستن دسترس دشمن به منابع آب جزو تدابیر مهم جنگی بود )بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۳: ۹۰۹، ۹۱۲، 
۹۵۴، ۹۶۳ـ۹۵۴؛ لسترنج ۱۳۷۷، 372(. همچنین با تغییر دادن مسیر رودخانه‌ها می‌توانستند استقرار اردوگاهی را در 
جایی ناممکن کنند یا لشکریان دشمن را از آنجا برانند؛ یا با شکستن پل‌ها، مانع عبور آنان از رود شوند )بیهقی ۱۳۸۱، 
ج. ۳: 897(؛ یا حتی بر قایق سوار شوند و ازطریق رود حمله کنند )لسترنج ۱۳۷۷، 372(. اما از این‌ها مهم‌تر و پربسامدترْ 
خندق‌های پرآب در بیرون باروی شهرها و قلعه‌ها بود که جزء مهمی از شبکۀ استحکامات شهر و قلعه به‌ شمار می‌رفت 
)ازجمله ر.ک: قصۀ حمزه ۱۳۴۷، 50، 118، 144؛ لسترنج ۱۳۷۷، 360(. آسیب زدن لشکریان فاتح به شبکۀ آب شهرها 

هم از مهم‌ترین راه‌های یکنه‌جویی فاتحان از مغلوبان بود و از این راهْ شهرها را به‌آسانی به ویرانی میک‌شیدند.
»مغول‌ها بناها و سدها و مَقسَم‌های آب رود مرغاب را، که تعداد آن‌ها در زمان سلجوقیان خیلی زیاد 
شده بود، نیز خراب کردند. سلجوقیان به رود مرغاب توجه کاملی مبذول می‌داشتند و جلگۀ پهناوری را 
که امروز باتلاقی بی‌حاصل است براثر تقسیم آب آباد ساخته بودند؛ اما زمانی که ابن‌بطوطه به مرو گذر 

کرد، یعنی در قرن هشتم، ویرانه‌ای از آن بیش ندید« )لسترنج ۱۳۷۷، 428(.
از لازمه‌های حفظ قدرتِ حکومت‌ها نگاه داشتنِ آبادانی‌ها و محافظت از آن‌ها نه‌فقط در برابر دشمنان انسانی، بلکه نیز 
در برابر بلایای طبیعی چون سیل و طغیان رودهاست. دراین‌باره، در مبحث »رفتار با آب« توضیح داده و شواهدی آورده‌ایم.

۴. آب و سازمان فضایی شهر
اگر از منظر حضور آب چون کنشگری در ردیف کنشگران انسانی به شهرهای خراسان بنگریم، جایگاه آب را درمیی‌ابیم. 
در چنان جهانی، آب و منبع آب چیزی نیست که پیشاپیش حاضر بوده و شهر بر کنار آن، مثلًا بر کنار رودی بزرگ، شکل 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

15

گرفته باشد. رود بزرگ در خراسان در مقیاس سرزمینی کم‌آب »رود بزرگ« شمرده می‌شود. رودهایی چون جیحون و 
هریرود در مقیاس رودهای بزرگ جهان چندان بزرگ نیست. همین اندازه رود هم در خراسان اندک است. در خراسان، 
بسیار است رودهای کوچک دائمی یا فصلی‌ای که یا به همین رودهای بزرگ می‌ریزد یا از آن‌ها جدا می‌شود و به 
آبادی‌ها می‌رود. چشمه‌سارهای پراکنده هم کم نیست. اما هیچکی‌ پیشاپیش آمادۀ بهره‌برداری و »دم دست« نیست. 
انسان‌ها برای بهره‌برداری از آن‌ها تدبیر و کوشش بسیار میک‌نند. در بسیاری جاها که چنین منابعی هم در دست نیست، 
به منابع زیرزمینی روی می‌آورند و کاریز و چاه میکَ‌نند. آب، از هر طریقی که به آبادی رسیده باشد، چیزی نیست که 
به آبادی افزوده باشند؛ حتی چیزی هم نیست که صرفاً بقای آبادی به آن وابسته باشد، بلکه بسیار بیش از این‌هاست: 
آب همۀ حیثیت آبادی را می‌سازد. آب، چه پیدا باشد و چه پنهان، شیرازۀ شهر است، چه شیرازۀ ریخت و فرم آن و چه 
شیرازۀ سامان اقتصادی و اجتماعی‌اش. ریخت شهر، مسیر معابر و بازارها، هیئت باغ‌های درون و بیرون شهر، نسبت 
شارستان و ربض همه متأثر از آب است. آب در شهر، چه آب روان در قالب نهر و جوی و قنات، چه آب ساکن در قالب 

حوض، محور تماشا و التذاذ با همۀ حواس انسان است.
آب پاشیدن از تمهیداتی است که جایی از شهر را برای کاری مهیا و تجربه‌ای خاص از فضای شهری را ممکن میک‌ند: 
به آنجا طراوت می‌بخشد، هوایش را مرطوب و خنک میک‌ند، و در آن عطر خاک می‌پراکند. در اسرار التوحید، سخن از 
جایی است که هرروزه برای دیدار گروهی با شیخ ابوسعید، در بازار، در جلو سردر خانقاه او، آن را این‌چنین مهیا میک‌نند:

»هر روز نماز دیگر درِ خانقاه شیخ در نیشابور در کوی عدنیک‌ویان دوکانی بودی. ‏آن را آب زدنی و 
برفتندی و فرش افکندندی و شیخ آنجا بنشستی و پیران پیش شیخ بنشستندی و جوانان صف زدندی 

و بایستادندی. و ‏آن موضعی با نزهت و گشاده و خوش بودی« )میهنی ۱۳۸۱، 79(.
خراسانیان حتی در بیرون خراسان در پیِ این‌اند که آب در آبادی چه میک‌ند و چه نسبتی با آبادی دارد. ناصر خسرو 
به هر شهر که رفته است، نخست از منابع آب و آب‌رسانی آنجا سخن گفته است. دربارۀ شهر ارجان، در خوزستان، 
می‌گوید: ‏»و بر جانب شرقی آن رودی آب است که از کوه درآید و به جانب شمال آن رود، چهار جوی عظیم بریده‌اند و 
آب از میان شهر به ‏در برده، که خرج بسیار کرده‌اند و از شهر بگذرانیده و به آخر شهر بر آن باغ‌ها و بستان‌ها ساخته؛ و 

نخل و نارنج و ترنج و زیتون ‏بسیار باشد« )ناصر خسرو ۱۳۷۵، 164(.

۵. آب و ذهنیات
پاره‌های  از  برخی  میراث‌دار  ناگزیر  بودند،  شده  مسلمان  بیشترشان  باآنکه  هجری،  نخست  سده‌های  خراسانیان 
جهان‌نگری پیش از اسلام نیز بودند. ایرانیان باستان آب را سرچشمۀ حیات و دومین آفرینش از میان هفت آفرینشی 
از آن‌ها پدید آمده است. آب را مقدس می‌شمردند و برای منشأ آب‌های جهان، که دریای  می‌شمردند که جهان 
فراخک‌رت است و فرشته‌ای بر آن موکّل است، نذوراتی میک‌ردند که پیوندی با اوقات مقدس، یعنی هنگام روشنایی 
داشت (Boyce 2018). در دین جدیدی هم که پذیرفتند، آب جایگاهی ویژه داشت؛ چه در جهان‌نگری و چه در 
اعمال دینی و رفتارهای روزانه. بنا بر قرآن کریم، خدا همۀ چیزهای زنده را از آب آفریده است )انبیا: ۳۰(؛ یعنی آب 
منشأ حیات است. این تلقی صرفاً دراین‌باره نیست که حیات بر روی زمین متکی بر آب و برآمده از آن است، بلکه 
بر میانجی‌گری آب در مراتب گوناگون هستی دلالت میک‌ند. به عبارت دیگر، آب کنشگری مادی و قدسی است؛ 
عنصری است که در هستی انسان، هم حضور جسمانی دارد و هم حامل لایه‌های ذهنی و استعاری است؛ و در مقیاس 

هستی نیز در مراتب گوناگون وجود دارد و مراتب هستی را به هم می‌پیوندد.
به باور ناصر خسرو، که احتمالاً باور همۀ اسماعیلیان نزِاری بوده است، جهان به بنایی می‌ماندَ که آب از ستون‌های 

آن است: 
»پس گوییم که مرکز عالم آن نقطه است که میانۀ قبۀ افلاک است و از خاک کی جزو نامتجزی اندر 
اوست و دیگر جزوهای زمین ‏مر جزوهای برین را چون ستون‌ها گشته‌اند و خاک به‌جملگی مر آب را 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

16

ستون گشته است }تا هوا به خاک نرسد و باز آتش اثیر بر سر هوا ‏افتاده است و هوا مر آتش را ستون 
گشته است تا آتش فلک بر هوا نیفتد{؛ همچنانک‌ه هوا به زیر آتش اندر است تا آتش بر آب نیفتد و 
آب ‏به زیر هوا }اندر{ ستون گشته است تا هوا بر }سر{ خاک نیفتد و خاک به زیر آب اندر ستون 
گشته است تا آب به مرکز عالم نرسد و جزوهای ‏خاک مر کیدیگر را ستون‌ها گشته‌اند تا عالم چنین به 
تدبیر حیکم بر پای شده است. و بیشتر از مردمان از این حال آگاه نیستند و مر این ‏ستون‌ها را که صانع 

حیکم به پای کرده است اندر زیر این قبۀ عظیم و گنبد بلند نبینند« )ناصر خسرو ۱۳۴۱ق، 50ـ51(.
اما این قول که آب کیی از عناصر چهارگانۀ سازندۀ جهان است )همان، 40، 49( منحصر به ناصر خسرو نیست، بلکه 
گویی سخن مشترک همۀ حکمای خراسان در آن روزگار است؛ ازجمله ابن‌سینا در دانشنامۀ علائی: ‏»پس جسم‌های 

بسیط چهارند: زمین و آب و هوا و آتش. و تریکب جسم‌های دیگر از ایشان بوَد« )ابن‌سینا ۱۳۳۱، 31(.
در باور خراسانیان، خدا انسان را از آمیزش آب و خاک آفرید و سپس او را در قالب نطفه‌ای در جایگاهی استوار قرار 
داد )مؤمنون: ۱۲‏(. بنابراین، نه‌تنها آب در خاک نخستین انسان، آدم، سرشته بود، بلکه فرزندان آدم را نیز همواره از آبی 
می‌آفریند که در تن کیاکی آن‌ها مستقر است. بااینکه نقش زدن بر آب مُحال است و فارسی‌زبانان آن را چون مَثَلی 

برای کار ناممکن به‌ کار می‌برند، خدا نقش برترین مخلوق خود، انسان، را بر آب زده است: 
»و حدیث آفریدن آدم علیه‌السلام و فرزندان وی و صفت آفرینش خلق و قدرت وی، سبحانه و تعالی 
و تقدس، اندر آفرینش خلقان که اول آفرید، و آفرینش ایشان از گل بودست، چون آدم علیه‌السلام؛ 
و}آنکه{ فرزندان وی همه را بیافرید از نطفۀ آب. و قدرت تمام‌ترین آن است که نقش بر آب کرده 
است، از بهر آنکه خلقان نقش بر چیزهای دیگر کرده‌اند چون گل و چوب و سنگ و سیم و زر و برنج 
و آهن و آنچه بدین ماندَ که نقش پذیرد، و آب است که به‌هیچ‌وجه نقش نپذیرد. پس ایزد، سبحانه و 
تعالی، خلق را همه از آب بیافرید و بدین آب نقشی کرد بدین زیبایی، تا بدانی که قدرتْ بهک‌مال ایزد 
راست، جلّ جلاله، که هرچه خلقان‌اند جمله از آن عاجزند و او قادرست بر آن، و قدرت او بهک‌مال است، 

جل جلاله« )طبری ۱۳۳۹، ج. ۱: 1086(.
خدا گِلِ محبوب‌ترین بندۀ خود را از آب بهشت سرشت: 

»ایزد، تبار‌کوتعالی، چون خواست که سید وُلد آدم، محمد، را بیافریند، جبرئیل را فرمان داد تا از قلب 
زمین کی قبضۀ بیضا که نور و بهاء ‏زمین است برگرفت بدان جایگه که اکنون قبر اوی است و آن 
قبضه به آب تسنیم بسرشت، بمالید تا چون دُرّۀ بیضا گشت. باز به همۀ ‏جوب‌های بهشت آن را بشست« 

)تاریخ سیستان ۱۳۱۴، 39(.
ازجمله  مسلمانان،  نظر  در  اما  است.  فراخک‌رت  دریای  جهان  آب‌های  منشأ  زرتشتی،  جهان‌نگری  در  که  دیدیم 
خراسانیان، منشأ همه‌چیز، ازجمله آب، در خزاینی غیرمادی است که در نزد خداست و او آن‌ها را به‌اندازه‌ای معلوم به 
زمین نازل میک‌ند )حِجر: ۲۱(. خدا آنچه را در خزاین خود دارد، به‌واسطۀ اولیای خود بر زمین نازل میک‌ند و در قالب ماده 
درمی‌آورد. از همین روست که نخستین انسان نه‌تنها منشأ انسان‌های دیگر، بلکه منشأ همۀ آب‌ها نیز هست: منشأ همۀ 
آب‌ها سرشک آدم است. آدم دو بار گریست: نخست از پشیمانی گناه نخستین؛ دوم از شادی پذیرش توبه‌اش. هرچه آب 

تلخ و ناگوار در جهان است، از اشک نخست آدم و هرچه آب شیرین و گواراست، از اشک دوم اوست: 
»پس چون آدم علیه‌السلام پذیرفتن توبه بشنید، از شادی گریستن بر او افتاد و چندان آب از چشم او 
بدوید که آن‌همه آب که از اندوه دویده بود زیر آن شد؛ و همۀ ریاحین و گل‌های الوان و سپرغم‌ها و 
درختان پربار میوۀ بامنفعۀ خلق برُست. اکنون آن درختان که بارور نیستند و به کاری دیگر نیایند مگر 
سوختن را از آن آب اندوه که آدم بر توبه کردن می‌گریست، از آن برُسته‌اند. و این ریاحین و نبات‌های 
نکیو و درختان میوه‌دار بامنفعه و داروها چون هلیله و پلیله و آمله و آنچه بیماران را بشاید و آنچه از 
هندوستان آرند، همه آن است که از آب چشم آدم برُسته است بدان وقت که از شادی گریسته بود؛ و این 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

17

در آن حوالی که از کوه سرندیب آرند و هیچ جای دیگر نباشد. اکنون از آن است که چون فرزندان آدم را 
شادی رسد، گریستن برو افتد، این از آن‌وقت باز بر فرزندان آدم بماندست« )طبری ۱۳۳۹، ج. ۲: 55(.35

در اسطوره‌های ایرانی، نخستین انسان و نخستین پادشاه یکومرث است، که در کتاب‌هایی چون تاریخ طبری، او را 
بر حضرت آدم تطبیق کرده‌اند. در اسطورۀ یکومرث، او نخستین بانی شهرهاست و شهرها را بر کنار رودها برپا میک‌ند: 
»]یکومرث چون به محل بلخ امروز رسید، بر کنار رود،[ آرزو کرد شهری کند و مأواگاه خویش آنجا کند. آن سه پری را 
بفرمود که شهری را اندازه کنید بدین میانه اندر که این دو رود است کیی بر ‏راست و کیی بر چپ. این پریان خط برزدند 
و شهری را آن جایگاه پدید کردند« )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: 81(. این ملازمت آب با شهر منحصر به اسطوره‌ها نیست، 
بلکه نویسندگان منابع ما تقریباً هرگاه که بخواهند شهری واقعی را هم وصف کنند، از منبع آب آن ـ رود، چشمه، چاه، 

کاریز ـ سخن می‌گویند.36
آب بی‌رنگ و بی‌طعم است و با این‌همه، به چشم و ذائقۀ انسان بسیار خوش می‌آید. این بی‌رنگی و بی‌مزگی امری 
عدمی نیست، بلکه وجودی است: خدا در آفرینش آب، همۀ رنگ‌ها و همۀ مزه‌ها را باهم آمیخت )مستملی بخاری 
۱۳۶۶، 1688(. آب نه‌تنها ظاهر و تن انسان را پاک میک‌ند، بلکه به‌واسطۀ آیین‌هایی چون وضو و غسل، جان انسان 
را نیز مطهر میک‌ند؛ چندانک‌ه عارفان در مکاشفات خود نور وضو را مشاهده میک‌ردند )رازی ۱۳۶۵، 301(. گاهی آب 
بازیگر اصلی وقوع حادثه‌ای و حامل پیامی معنوی است: عارفی سحرگاه برای غسل رخت برمیکَ‌ند و به حوضی داخل 
می‌شود؛ رختش را می‌ربایند و او بی‌رخت می‌ماندَ و این رویدادْ سخت در او اثر میک‌ند. فضایی که نویسندۀ اسرار التوحید 
از این واقعه وصف کرده، جالب توجه است و نقش آب را در ایجاد این فضا به‌خوبی نشان می‌دهد؛ چه در غسل و چه 

در وجود حوض و چه افتادن در آن و چه در وقت فروافتادن در گِل:
»]شیخ بوسعید گفت:[ ما را دل به استاد امام ]قشیری[ می‌نگرد که دوش رنجور بوده است. ]...[ یا استاد! 
ما دوش از تو غائب نبوده‌ایم. ]...[ از دست خداوندی که چندین سال شیرین خورده باشی، کی تلخ را 
رد نتوان کرد. ]...[ استاد ]امام ابوالقاسم قشیری[ چون این بشنید، فریاد بر وی افتاد و به پهلو می‌گشت. 
چون شیخ مجلس تمام کرد و جمع بپراکندند، شیخ در خانه شد. پیران به نزد استاد شدند که دوش 
چه بوده است؟ استاد گفت: عجب کاری است! دوش در وِردی که مرا بود کسلی می‌بود و از آن جهت 
مشوش می‌بودم. گفتم به مسجد آدینه شوم و دران حوض غسلی بیارم و بسر خاک مشایخ شوم، ورد 
بگزارم. چون به مسجد آمدم، غسلی میک‌ردم و سجاده بر طاق نهاده و جامه بر آنجا نهاده. در میان 
آب بودم، کیی فرود آمد و فراز شد و جامه و کفشم برگرفت و برفت. رنجی و گُرمی37 بمن درآمد. و بر 
زبانْ داوری پدید آمد. برهنه تا به خانقاه شدم و جامۀ دیگر بپوشیدم و گفتم: همین قصد تمام باید کرد. 
قصد زیارت کردم. چون به در مسجد جامع رسیدم، پایم در سنگ آمد و به روی درافتادم. پایم افگار شد 
و دستارم بیفتاد. کیی ناگه پدید آمد و دستارم برداشت و برفت. من متحیر بماندم« )جمال‌الدین ابوروح 

۱۳۸۴، 110ـ۱۱۱(.
تأمل در بی‌رنگی و بی‌طعمی و زلالی و خوش‌آهنگی و گوارایی و تشنگی‌زدایی و شویندگی و پاک‌کنندگیِ آبْ 
مؤمنان و روندگان راه معنویت را به جهانی دیگر میک‌شانید. آب میانجی‌ای برای »ذکر« بود؛ ذکر خدا و ذکر مراتبی 
از هستی که ورای ظاهر دنیاست. اینجا نیز صحنه‌ای دیگر برای کنشگری سیال آب در میان مراتب گوناگون درونی و 

بیرونی انسان و ظاهر و باطن جهان بود. همین بود که گرمابه را محملی برای تأمل و ذکر میک‌رد.
»کی روز شیخ در گرمابه بود با شیخ بومحمد جوینی. شیخ ما گفت: خواجه، این آسایش و راحت گرمابه 
از چیست؟« شیخ بومحمد گفت: مردم کوفته و خسته باشد، آبی گرم بر خویشتن ریزد بیاساید. شیخ 
ما گفت: بهتر ازین باید. شیخ بومحمد گفت: مردم در هفته‌ای ‏شوخگن باشد و موی بالیده و سنت‌ها 
به‌جای نیاورده، در گرمابه آید، موی بردارد و شوخ پاک کند و خویشتن بشوید، سب‌کتر گردد و ‏بیاساید. 
شیخ گفت: بهتر ازین باید. شیخ بومحمد گفت: من بیش ازین نمی‌دانم. شیخ را چه می‌نماید؟« شیخ 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

18

گفت: »ما را چنین می‏نماید که دو مخالف جمع شدند، چندین راحت بازمی‌دهد. شیخ بومحمد بگریست 
و گفت: آنچ شیخ را می‌نماید هیچ خلق را آن ‏نیست« )میهنی ۱۳۸۱، 218ـ219(.

اما عارفان علاوه‌بر آب، در گنداب عَفِن نیز تأمل میک‌ردند و آن را نیز واسطۀ ذکر می‌ساختند:
»شیخ ما ]ابوسعید[ روزی در نیشابور به محله‌ای می‌گذشت. کنّاسان چاه مَبرَز پاک میک‌ردند و آن 
نجاست به خکی می‌آوردند و در گوی می‌ریختند. صوفیان چون آنجا رسیدند، خویشتن را فراهم گرفتند 
و بینی بگرفتند و می‌گریختند. شیخ ایشان را بخواند و گفت: این نجاست به زفان38 حال با ما سخنی 
می‌گوید. می‌گوید: ما آن طعام‌های بالذتیم و خوش‌بوی که شما سیم و زر بر ما می‌فشاندید و جآن‌ها از 
بهر ما نثار میک‌ردید و هر سختی و مشقت که از آن حکایت نتوان کرد در راه به دست آوردن ما تحمل 
میک‌ردید؛ به کی شب که با شما صحبت39 داشتیم به رنگ شما شدیم. از ما به چه سبب می‌گریزید 
و بینی فرامی‌گیرید که ما رنگ‌وبوی درون شماییم. چون شیخ این سخن بگفت، فریاد از جمع برآمد و 

بسیار بگریستند و حالت‌‌ها رفت« )همان، 265ـ266(.
آب از آسمان نازل می‌شود، از بالا به پایین؛ همچنانک‌ه رحمت خدا از آسمان معنا به دل انسان‌ها فرود می‌آید، 
همچنان که پیام خدا از آسمان نازل می‌شود. ازاین‌روست که خراسانیان آب را محملی مناسب برای دریافتن پیام‌های 
الهی میی‌افتند. حتی در ماجرای نخستین معماری بر زمین، یعنی ساختن کعبه، خدا به‌واسطۀ آبْ محل آن بنا را بر 
ابراهیم معیّن کرد: »ابری بیامد و بارانی ببارید و آب بر زمین بایستاد بر مقدار خانه و ابراهیم بر مقدار آن آب این 
بنا کرد« )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: 177(. تبرّک از دیگر راه‌هایی است که آب را کنشگر میانجی عوالم گوناگون میک‌ند: 
اگر کیی از اولیای خدا بر آبی لب بزند، آن آب متبرک می‌شود و در نوشندۀ آن اثر معنوی می‌گذارد )میهنی ۱۳۸۱، 

60، 272ـ273(. 
اگر قرار باشد کسی از چرخۀ میراییِ این جهان برهد و جاودانه شود، واسطه‌اش آب است، »آب حیات«:

»]خضر[ آب حیات بیافت و بخورد و جاودان بماند تا نفخۀ نخستین از روز رستخیز. ]...[ و خضر بر دریاها 
موکل است، هرکه اندر دریا بمیرد خضر او را بشوید و بر او نماز کند. ]...[ و اندر خبر است که خضر 
بر مقدمۀ ذوالقرنینِ اکبر بود، آن ذوالقرنین پیشین، و او گرد جهان بگشت از مشرق تا مغرب به طلب 
چشمۀ آب حیوان40 تا جاودانه بماند. پس خضر آن چشمه را بیافت و آن آب بخورد و ذوالقرنین نیافت 

و بمرد، و خضر که بیافت بماند« )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: ۳۴۱ـ۳۴۲(.
ل خدا بر دریاهاست، یادآور این اندیشۀ ایرانیان باستان است که منشأ همۀ آب‌های جهان، حتی  اینکه خضر موکَّ

.)Boyce 2018( کیاکی قطرات شبنم‌ها، دریای فراخک‌رت است که فرشته‌ای بر آن موکل است
آب فرستادۀ خدا از آسمان به زمین است. ازاین‌روست که آب پاک‌کننده است؛ نه فقط پاک‌کنندۀ تن، بلکه پاک‌کنندۀ 
جان. مسلمانان، ازجمله اهل خراسان در سده‌های نخست، در آیین وضو، صورت و دست و پایشان را با آب می‌شویند 
و دست تر بر سر میک‌شند، نه برای اینکه آن را پاک کنند، بلکه برای اینکه روحِ روی و دست و پا و سرشان را پایکزه 
کنند، از دنیا بکَنند و به خدا متوجه کنند. در آیین‌های وضو و غسل، که پیش‌تر شواهد آن‌ها را در متون آوردیم، هرروزه 
خود را با آب تطهیر میک‌نند. چنین کاری برآمده از این نگرش است که آب توانایی آن را دارد که انسان را از دنیای 
خاکی برکَند و آلودگی‌های این دنیا را از دل و جان او بشوید.41 از همین ‌روست که حتی آب در گرمابه ریختن خدمتی 

اخروی است )میهنی ۱۳۸۱، 119(.
آب همچنانک‌ه لذت می‌بخشد، مایۀ عذاب نیز هست؛ چنانک‌ه در عذاب قبطیان روزگار موسی در مصر، »پس طوفان 
آمد آب از آسمان سه شبانروز، تا همۀ مصر را غرقه کرد و خانه‌ها پر شد و کشتی‌ها غرقه شد. به بازارها و کوی‌ها اندر آب 
برفت همچون رود نیل« )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: 302(؛ و خدا سیل عَرِم را از چشمه‌ای روان ساخت تا مزارع و خانه‌های 
قوم سبأ را نابود کرد )مقدسی ۱۳۷۴، 491(. آب همچنانک‌ه حیات می‌بخشد، می‌میراند و انسان را غرق میک‌ند؛ اما 
آب خودْ علت غرق نیست، بلکه غرق شدن یا نشدن به دست خداست )مستملی بخاری ۱۳۶۳، ج. ۱: 484(. اگر خدا 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

19

بخواهد، آب غرق نمیک‌ند؛ چنانک‌ه به اذن خدا، عصای موسی آب دریا را شکافت و مؤمنان به‌سلامت از آن گذشتند 
)بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: ۳۱۰ـ۳۱۱(. آب می‌تواند حامل نوزادی و اسباب زنده ماندن او بشود؛ چنانک‌ه همای، دختر ساسان، 
پسرش دارا را در تابوتی نهاد و بر آب افکند و آسیابانی او را پرورد و بعداً پادشاه شد )همان، ج. ۱: 482(؛ موسای نوزاد را 
مادرش در تابوتی بر آب افکند و زن فرعون او را گرفت و بعداً پیامبر شد )همان، ج. ۱: ۲۶۸ـ۲۷۰(؛ و نوۀ کنجال گیلی 
را هم در صندوقی نهادند و در دریای قلزم انداختند تا نجات یابد )قصۀ حمزه ۱۳۴۷، 424(. در این روایات، آبْ عامل 
نجات و گذار و تولد دوباره و امکان ظهور انسانی فره‌مند )شاه یا پیامبر( است. اولیای خدا می‌توانند بر آب راه بروند و 
فرونروند )مستملی بخاری ۱۳۶۳، ج. ۲: 231(؛ زیرا آب مأمور خدا و دوست دوستان اوست و در این دوستی، خاصیت 
خود را فرومی‌گذارد. ازاین‌روست که اولیای خدا بر آب رفتن را مهم نمی‌شمارند )میهنی ۱۳۸۱، 199(. به‌علاوه، این‌ها 

همه جلوه‌های گوناگون این باور است که آب ابزار مشیت الهی است.
از باورهای رایج در میان خراسانیان، از شاه و اعیان گرفته تا عامۀ مردم، باور به تأثیر کواکب و بروج در زندگی 
و سرنوشت انسان است. در نظر آنان، بین آب‌های زمین و ستارگان افلاک پیوندی است.42 آنان براساس موقعیت 
کواکب و بروج، برخی از ساعات را سعد و برخی دیگر را نحس می‌دانستند و کارهای خود را براساس تقویم‌ها و آرائی 
تنظیم میک‌ردند که اختربینان و عالمان علم »تنجیم« )احکام نجوم/ اختربینی( تنظیم و بیان میک‌ردند. همینک‌ه 
ابوریحان بیرونی به قایلان به سعد و نحس و طالع شهرها و آب‌ها و رودها طعن می‌زند نشان می‌دهد که چنین 
باورهایی رایج بوده است و کسانی از طالعِ کنده شدن »جوی‌های بزرگ و رودهای مشهور« و »از آغاز کندن ایشان 
یا آغاز رفتن آب اندر آن« سخن می‌گفته‌اند، که ابوریحان فسوس و فسادِ این باورها را در نزد خردمندان آشکار 
می‌داند )ابوریحان بیرونی ۱۳۵۲، 364(؛ بااین‌حال، آن‌ها را محض اطلاع خوانندۀ کتابش بیان میک‌ند. در سخن 
از احکام سعد و نحس به رفتارها و اعمال مربوط به آب راجع است )همان، 364، 367ـ382،  او، موارد بسیاری 

391ـ392، 429ـ430، 472(.
در زیست‌جهانی که آب در آن چنین نقش فعالانه‌ای دارد، هر کاری که این کنشگری را تقویت کند ستوده است و 

جزو کارهای خیر و مستوجب پاداش اخروی )طوسی ۱۳۸۴، 238؛ بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۳: ۴۱۰، ۶۲۱ـ۶۲۲(.
»و دیگر ]از وظایف پادشاه این است که[ آنچه به عمارت جهان پیوندد، از بیرون آوردن کاریزها و کندن 
جوی‌های معروف و پل‌ها کردن بر گذر آب‌های عظیم و آبادان کردن دیه‌ها و مزرعه‌ها و برآوردن 
حصارها و ساختن شهرهای نو و برآوردن بناهای رفیع و نشستگاه‌های بدیع، به جای آرد؛ و بر شاهراه‌ها 
رباط‌ها فرماید کردن و مدرسه‌ها از جهت طالبان علم، تا آن نامْ همیشه او را بماند، و ثواب آن مصالحْ 

بدان جهانْ او را حاصل بوَد و دعای خیر پیوسته گردد« )طوسی ۱۳۸۴، 6(.
دامنۀ کنشگری آب به جهان واقعی محدود نیست؛ آب در فضاهای خرد و کلان قصه‌ها و افسانه‌ها هم کنشگر 
مهمی است. در کهن‌ترین داستان مکتوب فارسی ـ حمزه‌نامه ـ آب در میان باغ‌ها و جلوی کوش‌کها، در پای دیوار 
قلعه‌ها، در لذت و رنج و صلح و جنگ حضور دارد )قصۀ حمزه ۱۳۴۷، 39(. در باغ شگفت‌انگیز و افسانه‌ای شداد هم آبْ 
زیبایی و بوی خوش می‌پراکنَد )بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: 121(. آب به دنیا و محدودۀ عمر آدمی هم محدود نیست؛ مؤمنان 
در جهان آخرت نیز با آب سروکار دارند، آبی که در جوی‌هایی در میان باغ بهشت روان است و هم در حوضی است که 
پیامبر بر کنار آن می‌ایستد و با دست خود از آن به پارسایان می‌نوشاندَ )مستملی بخاری ۱۳۶۳، ج. ۱: ۵۴۹ـ۵۵۰؛ میهنی 

۱۳۸۱، 247؛ خرقانی ۱۳۵۴، 115(.
آب در استعاره‌ها و تمثیل‌ها و مَتَل‌ها و تریکب‌های فارسی هم بسیار حضور دارد. فارسی‌زبانان برای »حیثیت« از 
تریکب »آبرو« )آب+رو( استفاده میک‌نند. این تعبیر در متون نظم و نثر سده‌های نخست به‌وفور به‌ کار رفته43 و حتی از 
فارسی در عربی هم )به‌صورت »ماءالوجه«( وارد شده است. شیخ ابوالحسن خرقانی علاوه‌بر »آبرو« و »آب رخ«، تعابیر 
»آب محبت« و »آب دیدۀ بندگان« را نیز آورده است )خرقانی ۱۳۵۴، 115(. گاهی هم آب را به‌معنای احوال و روزگار 

خوش به‌ کار برده‌اند، در برابر آتش به‌معنای روزگار بد )میهنی ۱۳۸۱، 72(.



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

20

نتیجه
زیست‌جهان خراسانیان سده‌های نخست هجری، در همۀ مراتب و شئونش، به آب وابسته بود. همچنانک‌ه رودها و 
جوی‌های مادی و ‏زمینی سرچشمه‌ای داشت و از جایی برمی‌آمد و در جایی جاری می‌شد و در جایی می‌گسترد و 
آبادانی پدید می‌آورد و به جایی می‌ریخت، ‏سرچشمه‌ها و دامنه‌ها و خانه‌ها و آبگیرهای ذهنی و معنوی هم داشت. آنچه 
زیست‌جهان خراسانیان را قوام و انسجام می‌بخشید، پیوند ‏میان این جنبه‌های ذهنی و عینی بود. جغرافیای خراسان 
از حیث آب کی‌سان نبود: از جلگه‌های پرآب جیحون و سیحون تا کوه‌های ‏زرافشان و هندوکش و بینالود، تا کوه‌ها و 
بیابان‌های زاوه. جغرافیای ذهنی خراسانیان نیز تفاوت‌هایی را بازمی‌تابانید: از اشک آدم در پشیمانی از ‏گناه، که منشأ 
همۀ آب‌های شور و تلخ در جهان است، تا اشک آدم در شادی پذیرش توبه، که منشأ همۀ آب‌های شیرین و گوارا و 
‏زایاست؛ از دل پارسا که به آب زلال می‌ماندَ، تا دل گناهکار که چون پارگین )فاضلاب( شهرْ گَنده و آلوده است. در 
شهرها و روستاها نیز، ‏بسته به منبع آب و جغرافیای محلی، آب نقش‌ها و ظهورهای گوناگون داشت؛ از محورهای قوی 
آبادانی همچون جیحون و سیحون در ‏شمال که ستون فقرات حیات مادی و معنوی شهرها و آبادی‌های بسیار بود، تا 
قنات‌های کوتاه و بلند در میانه و جنوب خراسان، تا ‏جوی‌های فصلی‌ای که دیه‌های کوچک و پراکنده و خا‌کآلوده در 

جنوب را پدید می‌آورد.‏
آب در خراسان سده‌های نخست، آن‌چنانک‌ه بود و آن‌چنانک‌ه انسان‌ها آن را فهم میک‌ردند، از سیاق‌های فرهنگی 
و فناورانه و سیاسی‌اش جدانشدنی بود. آب در زمرۀ »چیز«هایی بود که آدمیان با آن‌ها سروکار داشتند و درنتیجه، روابط 
اجتماعی‌شان را با آن‌ها پدید می‌آوردند و سامان می‌دادند؛ و در بازتاباندن این روابط، و از آن بالاتر، در پدید آوردن 
روابط انسانی و اجتماعی و جمعی میانجی‌ای فعال بود. فهم خراسانیان از آب صرفاً پردازش ذهنی نشانه‌ها نبود، بلکه 
ازطریق تعامل تن آنان با جریان‌های زندگی با حضور آب تحقق میی‌افت؛ از حوضِ خانه و مسجد و گرمابه، که از 
آن‌ها می‌نوشیدند و خود را و اشیایشان را می‌شستند یا در آن‌ها غوطه‌ور می‌شدند، تا جوی‌های آب جاری در کوچه‌ها و 
باغ‌ها که به آن‌ها می‌نگریستند و آن‌ها را می‌چشیدند و می‌بوییدند، از آن‌ها لذت می‌بردند و با آن‌ها کشتشان را آبیاری 
میک‌ردند و مکان‌هایشان را ساختار و سامان می‌بخشیدند، و رودهایی که بر دوش آن‌ها سفر میک‌ردند یا مرزهای 

قدرتشان را با آن‌ها تعریف میک‌ردند. 
شبکۀ آب‌رسانی در خراسان نقشی بنیادین در پایداری یا افول ساختارهای قدرت داشت. آب‌رسانیِ کارآمد با جوی‌های 
طبیعی و صناعی و کاریزها و چاه‌ها، مراعات نسََق و سهم‌آبه، نگهداری و لای‌روبی کاریزها و جوی‌ها، استفادۀ شایسته 
از آب چون مرز و حایل دفاعی، دفع فاضلاب، و سامان دادن روابط اجتماعی بر مبنای قوانین آب بود که آبادی‌ها و 
جوامع را زنده و سامانمند نگاه می‌داشت. به‌علاوه، آب با جهان اشیا، با نظم فضا و زبان، و با دستگاه معنا درآمیخته بود؛ 
از حضورش در کف کوچه‌ها و گرمابه‌ها تا جایگاهش در قصه‌ها، آیین‌ها، و جهان‌شناسی، آب در قلب شبکه‌ای از عناصر 

ناهمگن جای داشت که در تلاقی و ترجمۀ پیوسته با کیدیگر، زندگی را می‌ساختند.
در این شبکه، آب نه منفعل، که میانجی‌ای دگرگونک‌ننده بود. آب و حضور آن در جهانِ پیوستۀ ذهنی و عینی 
خراسانیان فقط بیان ثانوی روابط اجتماعی نبود، بلکه خودْ از عناصر بنیادی شکل‌دهندۀ آن‌ها بود. آب در تماس با تن‌ها، 
فضاها، و نهادها، پیوسته معانی تازه می‌آفرید؛ در تقسیم‌نامه‌ها و وقف‌نامه‌ها نظم اجتماعی را مادی میک‌رد؛ در جوی و 
قنات، فیزکی طبیعت را با اقتصاد و آیین درمی‌آمیخت؛ در باغ و حمام و بازار، فضا را نه‌فقط سامان می‌داد، بلکه به تجربۀ 
حسی و زیبایی‌شناختی بدل میک‌رد. میانجی‌گریِ آب میان نیروهای انسانی و ناانسانی امری گذرا یا استعاری نبود؛ 
ساختاری پایدار و مؤثر در نظم زیستۀ مردم بود. آب در شکل‌گیری شهرها و در کالبد زندگی جمعی، در مناسبات قدرت 
و مقاومت، و در ذهنیات و معنویات نقشی فعالانه داشت. نقش آن در روایت‌های آیینی و اسطوره‌ای، در بافت تمثیلی و 
مجازی زبان، و در صورت‌بندی روزمرۀ هستی، نشان می‌دهد که آب نه در حاشیه، بلکه در متن تجربۀ انسانی قرار داشت.

از خلال بررسی متون فارسی خراسانیان، چهره‌ای از آب بر ما نمایان می‌شود که نه‌فقط ماده‌ای مصرفی، بلکه 
عنصری شبکه‌ساز و سازمان‌دهنده است؛ کنشگری که در شبکه‌ای تنیده از انسان، فضا، فن، زبان، و فراتر از آن، مراتب 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

21

گوناگون هستی، حضور و اثر دارد. اگر زیست‌جهان را نه مجموعه‌ای از نهادها، بلکه تاروپودی از روابط زنده و پویا بدانیم، 
آنگاه آب از مهم‌ترین رشته‌های این تاروپود است؛ رشته‌ای که با آن، زندگی، نظم، معنا، و حس، به‌ هم می‌پیوندند.

پی‌نوشت‌ها
1. در متون پیشامدرن مربوط به این منطقه با سه تلقی از »خراسان«، از حیث محدودۀ جغرافیایی، مواجهیم: نخست، خراسانی که 
مرز شمالی‌اش جیحون و مرز جنوبی‌اش قهستان و حداکثر سیستان، و هند، و مرز شرقی‌اش ترکستان و کاشغر و چین است. این 
همان خراسان معروف و متعارف است و در بیشتر موارد، همین محدوده را خراسان خوانده‌اند. این خراسان گاهی قهستان را هم 
شامل بوده است؛ دوم، خراسانی که محدودۀ یادشده را به‌علاوۀ ورارود شامل می‌شود. سامانیان که پایتختشان بخارا، در ورارود، بود 
و خود را »امیر خراسان« می‌خواندند، نه خراسان و ورارود، از همین بابت بود؛ سوم، در مواردی که کل ایران‌زمین را به دو نیمۀ 
شرقی و غربی تقسیم کرده‌اند، نیمۀ شرقی )از ری به شرق( را خراسان و نیمۀ غربی )از ری به غرب( را عراق خوانده‌اند. مثلًا وقتی 
که در تاریخ سیستان از »فقهای خراسان و عراق« می‌گوید، منظورش همین است )ر.ک: لسترنج ۱۳۷۷، 408؛ حاجی‌تقی ۱۳۹۱(.
2. Context

3. Actor–Network Theory (ANT)

4. Bruno Latour (1947-2022)

5. Cultural History of the Environment

6. Environmental Humanities

7. History of Mentalities

8. Non-human Actor

9. Heterogeneous Network

10. Mediation and Translation

11. Intermediaries

12. Mediators

13. پیداست که برخی از این متون فاقد مطلب شایان توجهی دربارۀ آب است و طبعاً به آن‌ها ارجاع نکرده‌ایم. علاوه‌بر این‌ها، به 
اسرار التوحید نیز، باآنکه در سدۀ ششم نوشته شده است، پرداخته‌ایم؛ زیرا موضوع آن ـ احوال ابوسعید ابوالخیر ـ متعلق به سدۀ 

پنجم هجری است.
14. Peter Christensen

15. ر.ک:
2nd International Conference Water, Ecosystems and Sustainable Development in Arid and Semi-Ar�

id Zones 2009; International Conference on Traditional Knowledge for Water Resources Management 

2012).

16. Matthew Engelke

17. Matthew Gandy

18. Geemy Linton 

.Miller 2005 :19. دربارۀ تجربۀ چندحسی از مواد، ر.ک
20. ازجمله ر.ک: وصف شهر زیب‌خسرو که انوشیروان ساخت و ناصر خسرو در وصف قزوین و تون و ارجان، در شاهنامه )فردوسی 

۱۳۸۸، فصل ۴۱، بیت ۶۷۰ـ۶۷۱(؛ و نیز وصف شهرهایی در سفرنامۀ ناصر خسرو )ناصر خسرو ۱۳۷۵، 5، 164، 170(.
21. »ظرفی فلزین یا چوبین یا سفالین به‌اندازۀ قامت آدمی، با سرپوشی سوراخ‌دار، که بیمار را در آن نشانند و سر وی از سوراخ 
بیرون کنند. و آن دو گونه است: آبزن تر و آبزن خشک. در آبزن تر، آب گرم مخلوط به ادویه یا آب ادویۀ جوشانیده کنند؛ و در 



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

22

آبزن خشک، دواهای خشک ریزند یا بخور کنند و بیمار را در آن به‌نوعی که مذکور شد بنشانند یا بخوابانند« )لغت‌نامۀ دهخدا، 
ذیل »آبزن«(.

22. شواهد این‌ها در متون بسیار است؛ ازجمله ر.ک: بیهقی ۱۳۸۱، ج. ۲: 991؛ جمال‌الدین ابوروح ۱۳۸۴، 67، 82ـ82، 111؛ محمد 
بن منور میهنی ۱۳۸۱، 27، 353. 

23. گل‌و‌لای.
24. سکو.

25. نیز ر.ک: تاریخ سیستان ۱۳۱۴، 365.
26. تابوت.

27. پُرمال و غنی.
28. دربارۀ انتقال آب در زرنج و جوی‌های آب که در شهر روان بود: »این ‌آب‌ها مجموعاً به‌قدری است که کی آسیاب را می‌گرداند. 
جلو مسجدجامع دو حوض بزرگ ساخته شده که آب به آن‌ها وارد و از آن‌ها خارج می‌شود و به خانه‌های شهر می‌رود خانه‌های 
حومۀ شهر نیز از جوی‌های متعدد آب می‌گیرند و به جهت شدت گرما، مردم را از این آب‌ها چاره و گزیری نیست. هر خانه‌ای 

سردابی دارد که اهل خانه در فصل شدت گرما به آن پناه می‌برند« )لسترنج ۱۳۷۷، 361(.
.Kuros and Labbaf Khaneiki 2007, 53-122 :29. برای آشنایی با سد و بند در ایران قدیم، ر.ک

30. مثلًا ر.ک: لسترنج ۱۳۷۷، 363، 424.
.Kuros and Labbaf Khaneiki 2007 :31. برای ملاحظۀ جنبه‌های گوناگون مهندسی آب در ایران قدیم، ر.ک

32. »برآورد میلی ز سنگ و ز گچ/ که کس را به ایران ز تُرک و خَلَج// نبودی گذر جز به فرمان شاه/ همان نیز جِیحون میانجی 
به راه«

33. »کیی باره از آب برکش بلند/ بنش پهن و بالای او ده کمند// به سنگ و به صاروج از ژرف آب/ برآورد تا چشمۀ آفتاب// همانا 
کزین گونه سازیم بند/ ز دشمن به ‏ایران نیاید گزند«

34. »گفته بودیم اندر کتاب که از پسِ ذوالقرنین تا وقت اردشیر بابک، پادشاهی به دو نیمه بود: از لبِ دجله از آن سوی مُلک 
یونانیان داشتند؛ از پس ایشان رومیان داشتند، بطلمیوسیان. ملک روم تا دجله از آن‌سوی هر دو کیی بود. ]...[ »اما از لب دجله 
از این‌سو از پس اسکندر ملوک طوایف داشتند و ملوک اشکانیان از لب دجله تا ری داشتند و از ری از این‌سو تا حد ترک و تا لب 

جیحون همۀ ملوک طوایف داشتند.«
35. اشک برخی دیگر از اولیای خدا نیز چنین خاصیتی داشت؛ چنانک‌ه از اشک یعقوب در فِراق یوسف درختی رست که میوه‌اش 

زر و مرجان ‏بود )ر.ک: بلعمی ۱۳۷۴، ج. ۱: ۲۲۰ـ۲۲۱(.
36. مثلًا ر.ک: منابع متعددی که در مبحث »رفتار با آب« در این مقاله ذکر شد.

37. اندوه و دل‌گیری.
38. زبان.

39. هم‌نشینی.
40. زندگانی.

41. ر.ک: شواهد مربوط به وضو و غسل و حمام در بند ۱ مقالۀ حاضر.
42. برای ملاحظۀ نمونه‌ای از این قول دربارۀ منابع آب در ایران سده‌های نخست و نسبت آن با کواکب، ر.ک: مقدسی ۱۳۷۴، 369.

43. مثلًا ر.ک: موارد متعدد در تاریخ بیهقی و نیز طوسی ۱۳۸۴، 52.

منابع
ابن‌سینا. ۱۳۳۱. طبیعیات دانشنامۀ علائی. تصحیح سیدمحمد مشکوة. تهران: انجمن آثار ملی. -
ابوریحان بیرونی. ۱۳۵۲. التفهیم لاوائل صناعة التنجیم. تصحیح جلال‌الدین همایی. تهران: انجمن آثار ملی. -



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

23

اخوینی بخاری، ابوبکر ربیع بن احمد. ۱۳۷۱. هدایة المتعلمین فی الطّب. تصحیح جلال متینی. مشهد: بی‌نا. -
بلعمی، ابوعلی. ۱۳۷۴. تاریخ‌نامۀ طبری: گردانیدۀ منسوب به بلعمی. تصحیح محمد روشن. ۵ج. تهران: سروش. -
بیهقی، ابوالفضل. ۱۳۸۱. تاریخ بیهقی. به کوشش خلیل خطیب رهبر. ۳ج. تهران: مهتاب. -
تاریخ سیستان. ۱۳۱۴. تصحیح محمدتقی بهار. تهران: کلاله خاور. -
جمال‌الدین ابوروح. ۱۳۸۴. حالات و سخنان ابوسعید ابوالخیر. تصحیح محمدرضا شفیعی کدکنی. تهران: سخن. -
حاجی‌تقی، محمد. ۱۳۹۱. نقش متغیرهای سیاسی و اداری در تغییرات حدود جغرافیایی خراسان در پنج قرن اول هجری.  -

پژوهشنامۀ خراسان بزرگ، شمارۀ ۶: ۲۷ـ۳۳.
حدود العالم من المشرق الی المغرب. ۱۳۴۰. تصحیح منوچهر ستوده. تهران: دانشگاه تهران. -
خرقانی، ابوالحسن. ۱۳۵۴. احوال و اقوال شیخ ابوالحسن خرقانی: اقوال اهل تصوف دربارۀ او به ضمیمۀ منتخب نورالعلوم.  -

تصحیح مجتبی مینوی. تهران: انجمن آثار ملی.
خندان، محمد، احد نژادابراهیمی، و لیلا مدقالچی. ۱۴۰۴. تحلیل نقش آب در ساختار و سازمان فضایی شهری ایران به کمک  -

روش چیدمان فضا؛ مطالعۀ موردی: پهنه‌های اقلیمی ایران. دانش شهرسازی ۹ )1(: 73ـ92.
- https://dehkhoda.ut.ac.ir/fa/dictionary دهخدا، علی‌اکبر. نسخۀ برخط لغت‌نامۀ دهخدا؛
رحمانیان، داریوش، و مهدی میرزایی. ۱۳۹۱. زوال تمدن کاریزی ایران به روایت سفرنامه‌های بیگانۀ عصر قاجار. تحقیقات تاریخ  -

اجتماعی ۲ )۲(: ۵۵ـ۷۵. 
زره‌داران، فرزاد. ۱۴۰۴. ذهنیات معماری در مکتوبات فارسی: در شرق ایران‌زمین سده‌های نخست اسلامی. تهران: شیرازه و  -

دانشگاه شهید بهشتی.
طبری، محمد بن جریر. ۱۳۳۹. ترجمۀ تفسیر طبری. تصحیح حبیب یغمائی. ۷ج. تهران: چاپخانۀ دولتی ایران. -
عنصری بلخی، ابوالقاسم حسن بن احمد‏. ۱۳۶۳. دیوان استاد عنصری بلخی. تصحیح محمد دبیرسیاقی. تهران: کتابخانۀ سنائی. -
فرخی سیستانی، علی بن جولوغ. ۱۳۳۵. دیوان حیکم فرخی سیستانی. تصحیح محمد دبیرسیاقی. تهران: اقبال. -
فردوسی، ابوالقاسم. ۱۳۸۸. شاهنامه. تصحیح محمد دبیرسیاقی. تهران: قطره. -
قصۀ حمزه )حمزه‌نامه(. ۱۳۴۷. تصحیح جعفر شعار. ۲ج. تهران: دانشگاه تهران. -
قیومی بیدهندی، مهرداد. ۱۳۸۸. از سرشک تا پارگین: اطوار حضور آب در شهر به روایت متون نثر فارسی. صفّه، ش. ۴۸: ۵۳ـ۶۴. -
کریمیان سردشتی، نادر. ۱۳۷۸. فرهنگ آب و آبیاری سنتی. تهران: کمیته ملی آبیاری و زهکشی ایران. -
گردیزی، ابوسعید عبدالحی بن الضحاک بن محمود. ۱۳۱۵. زین الاخبار. طهران: کتابخانۀ ادب. -
لسترنج، گای. ۱۳۷۷. جغرافیای تاریخی سرزمین‌های خلافت شرقی: بین‌النهرین، ایران و آسیای مرکزی از زمان فتوحات  -

مسلمین تا ایام تیمور. ترجمۀ محمود عرفان. تهران: علمی و فرهنگی.
محمد بن منور میهنی. ۱۳۸۱. اسرار التوحید فی مقامات الشیخ ابی‌سعید. تصحیح محمدرضا شفیعی کدکنی. ۲ج. تهران: آگاه. -
مستملی بخاری، ابوابراهیم اسماعیل بن محمد. ۱۳۶۶. شرح التعرف لمذهب التصوف )نور المریدین و فضیحة المدعین(. تصحیح  -

محمد روشن. ۵ج. تهران: اساطیر.
مقدسی، مطهر بن طاهر. ۱۳۷۴. آفرینش و تاریخ. ترجمۀ محمدرضا شفیعی کدکنی. ۵ج. تهران: آگاه. -
ناصر خسرو. ۱۳۴۱ق. زاد المسافرین. تصحیح محمد بذل‌الرحمن. تهران: کتاب‌فروشی محمودی. -
ناصر خسرو. ۱۳۷۵. سفرنامۀ حیکم ناصرخسرو قبادیانی مروزی. تصحیح محمد دبیرسیاقی. تهران: زوّار. -
نجم‌الدین رازی. ۱۳۶۵. مرصاد العباد. تصحیح محمد‌امین ریاحی. تهران: علمی و فرهنگی. -
نظام‌الملک طوسی. ۱۳۸۴. سیاست‌نامه )سیر الملوک(. تصحیح جعفر شعار. تهران: امیرکبیر. -

- 2nd International Conference Water ,Ecosystems and Sustainable Development in Arid and Semi-Arid 

Zones .2009 .https//:www.symposia.ir/WATARID02‎

- Bennett, Jane. 2010. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham: Duke University Press.



دو فصلنامه معماری ایرانی
شماره 27 ـ بهار و تابستان 1404

24

- Boyce, Mary. 2018. Āb I. the Concept of Water in Ancient Iranian Culture. In Encyclopaedia Iranica. 

accessed at 05/23/2025. http://www.iranicaonline.org/articles/ab-i-the-concept-of-water-in-ancient-

iranian-culture

- Christensen, Peter. 1993. The Decline of Iranshahr: Irrigation and Environment in the Middle East, 500 

BC-AD 1500. London and New York: I. B. Tauris.

- Engelke, Matthew. 2005. Sticky Subjects and Sticky Objects: The Substance of African Christian 

Healing. In Materiality. 118-139. Durham and London: Duke University Press.

- Gandy, Matthew. 2003. Concrete and Clay: Reworking Nature in New York CityUrban and Industrial 

Environments. Cambridge (MA) and London: MIT Press.

- Hejazi, Sara. 2023. Private Property and the Commons: The Case Study of Water Distribution in Persian 

Qanats. Global Jurist 23: 305–316.

- Ingold, Tim. 2000. The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill. 

London and New York: Routledge.

- International Conference on Traditional Knowledge for Water Resources Management. 2012. https://

www.symposia.ir/TKWRM01‎

- Kuros, Gholam Reza & Majid Labbaf Khaneiki .2007 .Water and Irrigation Techniques in Ancient Iran. 

Tehran: Iranian National Committee on Irrigation and Drainage (IRNCID).

- Labbaf Khaneiki, Majid & Abdullah Saif Al-Ghafri. 2022. The Circle of Water Justice in the History of 

Iran. Water Security. 16 August: 100–122. 

- Latour, Bruno. 2005. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-TheoryClarendon 

Lectures in Management Studies. Oxford and New York: Oxford University Press.

- Linton, Jamie. 2010. What Is Water?: The History of a Modern Abstraction. Vancouver: UBC Press.

- Mahmoudian, Safa & Mehrdad Qayyoomi Bidhendi. 2017. The Norm of Mādī: Managing Water in 

Safavid Isfahan. Beiträge Zur Islamischen Kunst Und Archäologie 5: 57–69. 

- Miller, Daniel ،editor .2005 .Materiality. Durham and London: Duke University Press.

- Qayyoomi Bidhendi, Mehrdad. 2021. Paradises of the Pen: A Survey of Persian Gardens in the Eleventh 

Century Persian Literature. In Persian Paradises at Peril: Landscape Planning and Management in 

Contemporary Iran. 17-42. Cham: Springer.

- Saatsaz, Masoud & Abolfazl Rezaei. 2023. The Technology, Management, and Culture of Water in 

Ancient Iran from Prehistoric Times to the Islamic Golden Age. Humanities and Social Sciences 

Communications 10: 1–22. 



JIAS 27
3

Abstract
Water as an Actor in the Life-World of Khurāsānīs in the 
Early Islamic Centuries

Mehrdad Qayyoomi Bidhendi
Researcher on Architectural HTC and Co-Founder, Nowruzgan Laboratory

Roya Tajbakhsh
Assistant Professor, Department of Archaeology, Ha.C. Islamic Azad University, Hamedan, Iran

The lifeworld of Khurāsānīs in the early Islamic centuries was deeply dependent 
on water at every level and in every aspect of life. Just as rivers and streams had 
physical and material sources—emerging from one place, flowing through another, 
spreading across the land, and bringing about prosperity—they also had mental and 
spiritual sources, slopes, basins, and destinations. What gave coherence and integrity 
to this world was the interweaving of these material and immaterial dimensions. Some 
aspects of this lifeworld are revealed in texts composed by the Khurāsānīs of that 
time. The central question of this study is: Based on what these texts reveal, what role 
did water play—as a material, mental, and cultural actor—in the world of Khurāsānīs 
during the early Islamic centuries? Drawing on Actor–Network Theory and concepts 
from cultural environmental history and human–environmental studies, this article 
explores the role of water in this historical lifeworld. Rather than viewing water as 
merely a natural element, we approach it as a material, spatial, and cultural actor 
that contributed to the organization of collective life, spatial order, power relations, 
and human mentalities. Through close readings of Persian prose and verse texts from 
early Islamic Khurāsān, we examine the complex network of interactions between 
water and other human and nonhuman actors. In this network, water operates as a 
mediator of meaning-making, social order, and lived experience—simultaneously 
present in the visible and invisible realms—and plays a structuring, mediating, and 
multidimensional role.

Keywords: Water, Khurāsān in Early Islamic centuries, Actor–Network Theory, 
Human–Environment Studies, Persian Literature.


