
 
 

 Volume 29, Issue 105, 2025, pp. 227-254 

The Evolution of Mystical Language: A Logical Tracing 
of the Path from Allegory to Empathy in the Masnavi 

 
Article Type 
Research Article 
 
Article History 
Received 
March 19, 2023 
Revised  
December 14, 2024 
Accepted 
January 27, 2025 
Published Online 
September 23, 2025 
 
Keywords 
allegory language, 
mysticism, 
reasoning, 
empathy language, 
co-linguality, 
Masnavi. 

ABSTRACT 

In his Masnavi, Mawlānā Jalāl al-Dīn Muḥammad Rūmī strives to 

render the subtleties of mysticism accessible by developing an 

empathetic language, primarily through allegory. While the premise 

that allegory can create empathy is plausible, it requires a logical 

explanation. This article employs a descriptive-analytical method, 

grounded in reasoning and logic, to substantiate this claim. The 

study demonstrates, through ten distinct logical sequences, how 

Mawlānā systematically transformed allegorical language into an 

empathetic—or mystical—language. This transformation ultimately 

fosters a state of co-linguality (a shared discourse) and co-poetry (a 

collaborative poetic experience) within his audience. These ten 

processes are: 1. Reasoning, 2. Rational Imagination, 3. Shaping, 4. 

Semanticism, 5. Creating Beauty, 6. Persuasion, 7. Purification, 8. 

Empathy, 9. Colinguality, and 10. Co-poetry. 

   

Cite this Article: Ahi, M. (2025). The evolution of mystical language: a logical tracing of the path from allegory 
to empathy in the Masnavi. Literary Text Research, 29(105), 227-254. 
https://doi.org/10.22054/ltr.2023.73123.3708 

© 2025 by Allameh Tabataba'i University Press 
Print ISSN: 2251-7138   Online ISSN: 2476-6186 
Publisher: Allameh Tabataba'i University Press 
Homepage: https://ltr.atu.ac.ir 
DOI: 10.22054/ltr.2023.73123.3708 

Mohammad Ahi  
Associate Professor, Department of Persian Language and Literature, Bu- Ali Sina 
University, Hamadan, Iran; m.ahi@basu.ac.ir 

 

https://doi.org/10.22054/ltr.2023.73123.3708
http://orcid.org/0000-0001-5974-1098


 

 

The Evolution of Mystical Language . . . | Ahi 

228 Literary Text Research        Vol. 29, No. 105          2025 

1. Introduction 

Allegory is a language of empathy and multilayered expression; consequently, it possesses the 
capacity to articulate profound mystical concepts. It has consequently been a favored 
expressive mode utilized by both divine and non-divine religions to convey their teachings. 
As stated in Christian doctrine, "The foundation of wisdom and the teachings of Christ are 
predominantly found in the parables of Jesus and his disciples, which are compiled in the first 
three Gospels" (Gere, 1387: 123). Furthermore, the significance of this rhetorical device is 
prominently featured and highly functional within the prose and poetic corpus of mystics and 
Sufis, particularly those who engaged with extensive audiences. Given that allegory serves a 
Gnostic function and possesses a philosophical or wisdom-based (Hikmi) foundation, the 
speaker who employs this method endeavors to persuade audiences across all social strata and 
intellectual capacities. 

Therefore, limiting the audience for allegory is not completely aligned with the 
philosophy behind its emergence and application. This is because allegory, originating from 
the teachings of divine religions, has consistently served as a tool for the moral and spiritual 
improvement of both the elite and the general populace, enabling individuals to grasp religious 
and mystical doctrines according to their respective intellectual capacities. This article 
endeavors to answer the fundamental question: How does Rumi (Mawlana) transform the 
language of allegory into a language of empathy, thereby facilitating the comprehension of 
profound mystical concepts in the Masnavi? This process is systematically elucidated and 
analyzed across ten distinct stages, adhering to the research methodology of this article, which 
is descriptive-analytical and founded upon a rational and logical framework. 

2. Research Background 

While numerous independent studies have examined allegory and Rumi (Mawlānā), and 
various combined works have explored allegory within the Masnavi, the existing literature 
reveals a gap in the systematic and logical analysis of allegorical language as a language of 
empathy across ten distinct stages. Crucially, this gap persists specifically regarding 
the Masnavi and the application of a descriptive-analytical methodology founded upon a 
rational-logical framework. Only a few examples of seemingly related studies are cited below: 

1. Toloui Azar. (1980). "The Morphology of Mystical Allegories with a Focus on 
the Poetry of Sanai, Attar, and Rumi." pp. 55-69. 

2. Behbahani. (2008). Allegory, the Mirror of Society (A Journey through Allegories in 
Mystical Literature in the Works of Attar and Rumi). pp. 43-76. 

3. Mirsadeghi. (2010). "The Role of Allegory in Expressing Rumi's Mystical States 
(Mawajid) in the Masnavi." pp. 83-102. 

4. Najar Noubari. (2020). "An Analysis of Mystical Allegories in Fihi Ma Fih." pp. 
231-250. 



 

 
 

The Evolution of Mystical Language . . . | Ahi 

2025         Vol. 29, No. 105          Literary Text Research     229 

 

3. Research Method 

This methodology entails describing the research phenomenon—specifically, Rūmī's 
allegorical language—followed by a critical analysis of its function. This analysis is 
fundamentally grounded in a rational and logical approach, systematically employing both 
deductive and inductive reasoning to interpret the subject matter. 

4. Conclusion 

Mawlana Rumi's use of allegorical language and its transformation into a language of 
empathy—which is inherently mystical, leading ultimately to unison and co-singing—
proceeds through a ten-stage logical process. 

In the first stage, allegory uses the faculty of imagination and image creation to 
establish the groundwork for intellection (ta'aqqul), thereby mobilizing dormant and stagnant 
intellects through an accessible path. Since the power of imagination is stronger among the 
general populace, allegorical imagery stimulates sluggish minds to transition from imagination 
toward intellection. Thus, allegory possesses an underlying rational-imaginative basis where 
the imaginative element provokes rational thought. In the second stage, the activation of the 
stagnant intellect results in the supremacy of reason over the perceptive faculties, especially 
the imagination, leading the audience's mental imagery to acquire a rational form. 

The third stage involves controlling the imagination, rescuing the mind from 
confusion and distress, and allowing it to assume a logical structure. With the formation of a 
logical mind in the fourth stage, the foundation for comprehending mystical meanings is 
established in the audience, which consequently sparks mystical fervor (shouq) and aesthetic 
pleasure (zouq). In the fifth stage, the art of allegory presents mystical beauties, intensifying 
this mystical pleasure and fervor. Through mystical tasting and enjoyment (eltizāz) in the sixth 
stage, the individual reaches the level of conviction (iqnā), which is the state of heartfelt peace 
and spiritual tranquility experienced by the mystic. 

Conviction is a principal concern across educational, religious, and mystical 
domains, as it forms the basis for the purification and cleansing of the heart (tahārat-e qalb). If 
the heart achieves purity, it reaches the stage of Intuition/Witnessing (shuhūd), the language 
of the heart, in the eighth stage. This "language of the heart," as characterized by mystics and 
Rūmī, functions as the language of empathy. It is the means through which the heart, 
grounded in its primordial nature and before its alienation from the spiritual self, intuitively 
apprehends fundamental truths without the need for discursive or verbal articulation. 

Rumi refers to this language as the language of the realm of expansion (ʻālam-e 
inbisāt), the language of sincerity/uniformity, belonging to all human beings, and a universal 
and timeless language unaffected by the conventions of languages. In this stage (the ninth 
phase), individuals become of one tongue (ham-zabāni); through this linguistic unity, they attain 
co-singing (ham-sarā’ī) in the tenth stage, thereby assuming a central role in the creation of the 



 

 

The Evolution of Mystical Language . . . | Ahi 

230 Literary Text Research        Vol. 29, No. 105          2025 

work—similar to Hesām al-Dīn in the Masnavi. Consequently, by choosing the language of 
allegory, Rumi easily removes both linguistic constraints and self-imposed limitations 
(mahṣūrāt-e nafsānī) from the audience's path, guiding them toward the language of empathy. 

 

  



 

 

 



 

 1404، پاییز 105شماره ، 29دوره  

 

 زبان تمثیل؛ زبان همدلی 
 (تحلیل منطقی سیر زبان تمثیلی به زبان همدلی در عرفان با تکیه بر مثنوي) 

 ؛ رانیهمدان، ا نا،یس یدانشگاه بوعل ،یفارس اتیگروه زبان و ادب  ار،یدانش ی محمد آه
m.ahi@basu.ac.ir 

 
 نوع مقاله

   مقاله پژوهشی 

 تاریخچه مقاله 
 تاریخ دریافت:  

28/12 /1401 
 تاریخ بازنگري: 

24/09 /1403 
 تاریخ پذیرش: 

08/11 /1403 
 تاریخ انتشار: 

01/07 /1404 

 ها کلیدواژه
   ل، یزبان تمث
 عرفان،  
 تعقلّ،  

   ،یزبان همدل 
   ،یزبانهم

 . ي مثنو

 چکیده  
  د؛ یهمگان آسان نما  يرا برا یعرفان فیلطا یزبان همدل جادیوافر دارد تا با ا ی سع ي مولانا در مثنو

قالب تمث   نیاز ا به عنوان زبان همدل  لی رو زبان و  موجد   یلیزبان تمث  نکهی. اکندیانتخاب م  یرا 

مقاله    ن یدر ا  نیاست؛ بنابرا  یمنطق  نییو تب  حیتشر  ازمندیاست؛ ثبوتاً ممکن است؛ امّا اثباتاً ن  یهمدل

به روش توص   یسع به خوب   نیا  منطقی–یتعقّل  يبر مبنا  یلیتحل-ی فیوافر شده است؛  اثبات    یامر 

  جهینت  نیصورت گرفته است. و چن  قیبه صورت دق   یمنطق  ند یو فرا  یده توال  یامر ط  نیشود. اثبات ا

  ی را به زبان همدل  یلی زبان تمث  است؛توانسته    یعقل  ق ی دق  ندیفرا  نیگرفته شد که مولانا با توجه به ا

. دینما  جادیا  ییو هم سرا  یدر مخاطبان خود همزبان  جهی. و در نتدینما  لیاست؛ تبد  یکه زبان عرفان

فرا  نیا ترت  ندیده  از:  عبارت  بی به  تعقلّ  1اند  تخ2.  شکل3  یعقلان  لیّ.  معناگرا4  يبند .  . 5  یی. 

 .یی. هم سرا10 یزبان. هم9 یدل. هم 8 ي. پاکساز7. اقناع 6 ینیآفرییبایز

   

 

متن .  ) ي بر مثنو   ه ی در عرفان با تک   ی به زبان همدل   ی ل ی زبان تمث   ر ی س   ی منطق   ل ی (تحل ی  زبان همدل   ل؛ ی زبان تمث ).  1404( .  آهی، محمد   استناد به این مقاله: 
 /ltr.2023.73123.3708https://doi.org/10.22054. 254- 227،  ) 105( 29،  ی ادب   ی پژوه 

 دانشگاه علامه طباطبائی  1404 ©
 دانشگاه علامه طباطبائی ناشر: 

 2251-7138 :یشاپا چاپ

 2476- 6186 : یکیالکترون شاپا
 ltr.atu.ac.ir: نشانی وبگاه

https://doi.org/10.22054/ltr.2023.73123.3708


 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         233

 

 مقدمه  -1

مفاهیم عمیق عرفانی را دارد و  زبان تمثیل زبان همدلی و زبان چند لایه است؛ از این رو قابلیّت بیان  
هاي بیانی مورد توجه ادیان الهی و غیر الهی بوده که به منظور انتقال تعالیم خود از آن بهره  از قالب

اساس حکمت و تعلیمات آیین عیسی، بیشتر در  "اند  اند؛ چنانکه در تعالیم دین مسیح آوردهگرفته
:  1387(گِئرِ،    "در تمثیلات است که در سه انجیل اول آورده شده است  هاي عیسی و حواریونگفته
). همچنین اهتمام به این ابزار کلامی در میان اقوال و آثار منظوم و منثور عرفا و صوفیه که عموماً  123

اند؛ بازتاب و کارکرد بسیار زیادي داشته است. و از آنجائیکه تمثیل با مخاطبان بسیاري در ارتباط بوده
اینرو گوینده در این روش سعی دارد مخاطب را از هر    ی و مبنایی حکمی دارد؛ ازکاربردي عرفان

و   پیدایش  فلسفۀ  با  تمثیل،  مخاطبان  نمودن  محدود  بنابراین  نماید؛  اقناع  فکري  هر  با  و  صنفی 
کارگیري تمثیل در تطابق کامل نیست؛ زیرا تمثیل که از تعالیم ادیان الهی سرچشمه گرفته؛ همواره  به
به قدر عقول خویش  عنوان ابزاري در خدمت اصلاح عوام و خواص بوده که بهبه وسیلۀ آن افراد، 

گرفتند. در این مقاله سعی شده است به این سؤال اساسی پاسخ  هاي دینی و عرفانی را فرامیآموزه
رفانی در که چگونه مولانا زبان تمثیل را زبان همدلی کرده و موجب درك مفاهیم عمیق ع داده شود
شود؟. این چگونگی طی ده مرحله و با توالی و نظم منطقی تبیین و تشریح شده است. روش مثنوي می

 منطقی است.  –تحلیلی بر مبناي تعقّلی  – تحقیق در این پژوهش توصیفی  

 پیشینۀ پژوهش  -2

در مورد تمثیل و مولانا به طور مجزا و تمثیل در مثنوي به طور مشترك کارهاي متفاوت و گوناگونی  
انجام شده است؛ اماّ در مورد تحلیل منطقی زبان تمثیل به عنوان زبان همدلی با ده مرحله با تکیه بر  

منطقی پژوهشی صورت نگرفته است. فقط به   – تحلیلی بر مبناي تعقّلی    – مثنوي با روش توصیفی  
پژوهش از  نمونه  میچند  اشاره  مرتبط  ظاهراً  (  -1شود:  هاي  آذر.  «1359طلوعی  شناسی  ریخت). 

). تمثیل،  1387(  بهبهانی.  -2.  69تا   55هاي عرفانی با تکیه بر اشعار سنایی، عطار و مولوي». ص  تمثیل 
میرصادقی.    -3.  76تا    43هاي ادبیات عرفانی در آثار عطار و مولانا). ص  آیینه اجتماع (سیري در تمثیل 

مثنوي». ص  1389( بیان مواجید عرفانی مولوي در  تمثیل در  «نقش  نجارنوبري.    -4.    102تا    83). 
 .  250تا  231هاي عرفانی در فیه ما فیه». ص ). «تحلیل تمثیل 1399(



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 234پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

 مبانی نظري  -3

اند. «دیدگاه طورکلی تمثیل را از چهار دیدگاه مورد بحث قرار دادههاي دور تا به امروز بهاز گذشته
،  ، سکاکی: نوعی از تشبیه (جرجانی: تمثیل مترادف با تشبیه (مطرزي و ابن اثیر)، دیدگاه دومنخست

،  : تمثیل از زمره استعاره (ابن خطیب رازي و عبدالکریم صاحب التبانخطیب قزوینی)، دیدگاه سوم
، داستانی است که پیامی در خود نهفته دارد و معادل  : تمثیل علوي و تفتازانی) و در دیدگاه چهارم

اي از تشبیه ) علماي بیان، عموماً تمثیل را شاخه1384:150،  » (فتوحی.الیگوري در بلاغت فرنگی است
  . ابوالقاسم رادفر اندتمثیل تشبیهی و استعاره تمثیلی از آن یاد کرده  برشمرده و با تعابیر: تشبیه تمثیل،

قرار داده    3پارابل  و  2اگزمپل  ،1ادبی خود واژه تمثیل را معادل کلمات : الیگوري– در فرهنگ بلاغی
اند: «تمثیل از مسائل و موضوعات دانش بیان و در  ) در تعریف تمثیل آورده412:  1368(رادفر،    .است

» (موسوي  . کردن استعنوان مثال بیانلغت به معنی مثل آوردن، تشبیه کردن و داستان یا حدیثی را به
ادبی در  این  )1893:  1367بجنوردي،   و شامل  هاکتابگونۀ  دارد  بسیار گسترده  بلاغی مفهومی  ي 

ي اخلاقی  هاتیحکاو اسلوب معادله گرفته تا    المثلضربتشبیه مرکب، استعارة مرکب، استدلال،  
  در آن . منظور از تمثیل در این پژوهش، داستان یا مثلی است که تشبیه یا استعاره  ردیگیمهمه را در بر 

از تمثیل، این امکان را براي    گونه نیامبناي استدلالی دارد و با توجه به ساختار کوتاه، فشرده و مستقل  
که بتواند براي خلق موضوع عرفانی و انتقال آن به مخاطب از آن بهره     آورد یمعارف شاعر به وجود  

تمثیل، مفاهیم قالب  با کاربرد  یعنی  و    بگیرد؛  الفاظ  قالب  براي مستمع  هامثلعرفانی، در   فهمقابل، 
؛ به کشف و شناسایی راز و رمز عرفانی دهدیم؛ و مستمع با مبنا و اصولی که گوینده ارائه  گرددیم
. چون دل سلیم، عارف به  گرددیمبه زبان همدلی که زبان عرفانی است؛ نائل    درواقع. و  پردازدیم

در روانشناسی درك    4اسرار الهی است. همدلی عارفانه با همدلی روانشناسانه متفاوت است. همدلی
نگاه   از  دید  توانایی  با  دیگران  حسی  تجربۀ  فهم  و  جایگاه    ها آناحساس  در  خود،  دادن  قرار  و 

نائینی،  (  .هاستآن از  2:  1397امامی  یکی  همدلی  پل هامهارت  نیترمهم)  و  اجتماعی،  هوش  ي 
اشاره    هاانسانارتباطی   اصلی  مفهوم  دو  به  همدلی  واژه  است.  دیگران  مفهوم  کندیمبا  «نخستین   .

از   عبارت است  دید دیگري است. مفهوم دوم،  زاویه  از  نگاه کردن  و  شناخت  فرآیند  دربردارنده 
 ,Hakansen)»  .تجربه کردن یک واکنش عاطفی در همان موقعیتی که دیگري در آن قرار دارد

 
1. allegory 
2. exemplum 
3. parable 
4. empathy 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         235

 

. شناختی : یعنی فهم و درك افکار و احساسات دیگران  1همدلی داراي سه مرتبه است: «  (11 :2003
با   بدون همدردي  و  منطق  از  استفاده  دیگران.  2.  هاآنبا  با  احساسی  تجربۀ   : عاطفی  و  3.  . شفقت 

به  رحمدل کمک  جهت  در  اقداماتی  انجام  و  دیگران  احساسات  درك  و  فهم  یعنی    ».هاآنی: 
)Rogers, 1957: 95بر  شناسی این حالت، بهترین نوع همدلی است؛ زیرا علاوه) در واقع از نظر روان

؛ اماّ همدلی از نگاه ردیگیمي از عقل و حس و درك طرف مقابل، اقدامی عملی صورت  مندبهره
ولانا  شناسانه است. از نگاه عرفان و معارفی چون مولانا خیلی فراتر از یک درك احساسات روان

همه یک گوهر بوده و در    هاانسانهمدلی یعنی سنخیّت روحی و بازگشت به عالم فطرت که در آن، 
 عالم انبساط قرار دارند:

 سر و بی پا بدیم آن سر همه بی  یک جوهر همه و  منبسط بودیم

 ) 687-686/ 1(  بی گره بودیم و صافی همچو آب یک گهر بودیم همچون آفتاب

شروع شد و موجب شد عالم انبساط که عالم    هااختلافو    هاتفاوتاماّ چون به صورت آمدیم  
 معنا و عرفان است؛ درك نشود: 

 هاي کنگره شد عدد چون سایه  صورت آمد آن نور سره چون به 

 ) 689 -688/ 1( تا رود فرق از میان این فریق   کنگره ویران کنید از منجنیق

لذا براي بازگشت به آن عالم باید مفاهیم را با استفاده از منجنیق تمثیل و شکستن کنگرة اختلافات  
حکیمانه و بر اساس نظم دقیق    ستیبایمبراي همگان شود. و البته این مهم    فهمقابلنمود؛ تا    ترآسان

 صورت بگیرد چراکه:  پلهپلهمنطقی، تدریجی و 

 )4235/ 3از مقامات تبتلّ تا فنا پله پله تا ملاقات خدا (

بنابراین در این پژوهش سعی شده است توالی و سیر حکیمانه و عارفانۀ این مراحلِ تدریجی در  
ی روشن گردد؛ مولانا چگونه توانسته است؛ زبان تمثیل را زبان  خوببهده مرحله نشان داده شود؛ تا  
یی برساند. و در نتیجه اثر خود را جهانی نماید. این ده  سراهمی و زبانهمهمدلی کرده و از همدلی به 

ی  نیآفرییبایز.  5. معناگرایی  4پذیري  . شکل3.تخیّل عقلانی    2. تعقّل  1از:    اندعبارتمرحله به ترتیب  
 یی.سراهم. 10ی زبانهم.  9. همدلی 8. پاکسازي 7. اقناع 6



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 236پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

 بحث و بررسی  -4

 1تعقّل  -4-1

عنوان یکی از موضوعات علم بیان مورد بررسی قرار گرفته، در درکتب ادبی به  که نی ابر  تمثیل علاوه 
مطرح شده   -قیاس، استقراء و تمثیل  -مباحث علم منطق نیز به عنوان یکی از اقسام سه گانۀ حجت  

است. در شرح اقسام حجت یا استدلال (یعنی رفتن از قضایاي معلوم به قضیۀ مجهول) باید گفت:  
و اگر از قضایاي جزئی به طریق   .رد یگیمایج جزئی برسد، قیاس نام  «اگر ذهن از قضایاي کلی به نت

حکمی دربارة چیزي به جهت    کهآنگاه. و  شودیمتعمیم به قضایاي کلی دست بیابد؛ استقراء محسوب  
. در هر سه صورت،  ردیگیم؛ تمثیل یا استدلال تمثیلی نام  شودیم همانندي آن با چیز دیگر صادر  

ترک تحلیل و  از  از  تمثیل شیوه  درواقع)  301:  1386» (خوانساري،  . یب کمک گرفته استذهن  اي 
استدلال نمودن است که به عکس قیاس و استقراء که در آن از قضایا جزئی و کلی به نتایج مطلوب  

میزان فهم خود قضایا و  رسدیم به  تمثیل،  نتیجه    سازد یمرا    ها مقدمه؛ شخص در  و در    رد یگیمو 
ي از مفاهیم در  ریرپذیتأثفرایند استدلال مخاطب از ابتدا تا انتها دخیل است؛ بنابراین میزان پذیرش و 

است.و این همان جنبه مثبت و مؤثر   ترسادهو  ترراحتاین شیوة عرفانی نسبت به دیگر اقسام حجت، 
شخص   و  است  گفتن  سخن  لفافه  در  بیانی  شیوة  این  خاصیت  چراکه  است.  به    تواندیمتمثیل  با 

تعقّل در اذهان فسرده و مجمّد را  ابدیدریري عقل غایت معنی را  کارگ تمثیل زمینۀ  بیان مولانا  به   .
در حوزه عرفان که ورود آن براي هرکسی میسرّ نیست.   ژهیوبه.  کندیمرا روان    هاآنایجاد کرده؛  

 و هم درك مفاهیم عرفانی را.   کندیمهم تعقّل را آسان 

 ) 6/118بــاشـد آن مثــال تا کند عقلِ مُجَــمَّد را گسیــل ( مِثـل نبـــود، لیک 

  کندیماین براي کسی میسّر نشد و تمثیل او را به اندیشیدن و تعقّل وا نداشت؛ مولانا توصیه    و اگر 
 :  درآوردکه او فقط ذکر کند؛ تا ذکر، فکر افسردة او را به اهتزاز  

 )  6/1475این قدر گفتیم باقی فکر کن فکر اگر جامد بود رو ذکر کن (

رابطۀ خیال    ستیبایم؛  ردیگیمي عقل توسط خیال صورت  ریکارگبهازآنجائیکه این تصرفّ با  
 .میپرداز یمو عقل در تمثیلات به خوبی روشن گردد.که در ذیل بدان  

 
1. reasoning  



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         237

 

 1تخیّل عقلانی  -4-2

. و سبب شودیمقوة خیال یکی از ابزارهاي معرفت است که صور اشیاء و محسوسات در آن حفظ  
ي و ابزار  رسازیتصو؛ چراکه خیال ابزار  ابدییمي امکان  رسازیتصوشودکه با تمثیل و  فهم مفاهیمی می

سهرودي بر این عقیده است که «وهم و    جملهمني  اعدّه .  استتبدیل معقول به محسوس و بالعکس  
 شود یم. حضور صور خیالی موجب  دیآیمو نفس الامر شیء واحد به شمار    درواقعخیال و متخیّله  

؛  دینمایمکه آن را خیال بنامند و از آنجائیکه این قوه، معانی جزئی متعلّق به محسوسات را ادراك  
وهم   جز  موجب  ستینچیزي  نیز  امور  بین  ترکیب  و  تفصیل  عمل  متخیّ  شودیم.  را  آن  نام  که  له 

ي  هاصورتي است که اخزانهاین قوّة خیال،  نایسابن) از نظر 395: 1390» (ابراهیمی دینانی، .گذارند
و وظیفۀ آن حفظ   شوندیمجا بایگانی نقش بسته در حس مشترك، پس از غیبت محسوسات، در آن

: خیال، اشیاء  دیگویمي حسی  هادادهي حسی است. در کتاب شفاء افزون بر حفظ  ها دادهو نگهداري  
به دست   متفکّره  نیروي  تفصیل  و  ترکیب  از  را که  نگهداري  ندیآیمدیگري  و    .کندیم؛  (ذبیحی 

  کندي.  است) بنابراین کارکرد خیال یکی حفظ صور و دیگري ترکیب صور  3-2:  1386خادمی،  
) یعنی 31:  1387(بلخاري،    .نامدیم این قوّه را بنا به کارکرد اول، مصوّره و بنا به کارکرد دوم، مخیّله 

کارکرد متخیّله را محدود به این    فارابی؛ البته  کندیمۀ خیال صور را ضبط یا ترکیب  لیوسبهنفس  
  هاآن. پیوند و تجزیۀ  2. حفظ مدرکات حسی  1و سه فعالیت عمده براي آن قائل است    داندینمحوزه  

ي. از میان قواي نفس، تنها متخیّله قادر است که از روي محسوسات و نیز از رگریتصو. محاکات و 3
تعابیر دیگري همچون مقایسه و مناسبات و تمثیل را براي    فارابیروي معقولات تصویرگري کند.  

استفاده   قراملکی،    .کندیممحاکات  و  و  100-99:  1386(مفتونی  بر حفظ  قوة خیال علاوه  یعنی   (
. و ذهن براي رسیدن کندیمترکیب تصاویر، امور معقول و محسوس (در تمثیل) را نیز تصویرگري  

اِثارة (شکوفایی) عقل    السلامهیعلبه شناخت عقلانی باید از مرحله تخیّل عبور کرده و به تعبیر علی  
) براي توضیح بیشتر باید گفت « قوة متخیّله 1: حکمتالبلاغهنهج» (.کند: «ویُثِیروا لَهمُ دفَائنَِ العقُُول

اگر تحت رهبري قواي برتر یعنی عقل حصولی و قلب شهودي قرار گیرد؛ وسیلۀ خوبی براي تفکر و  
و   یاواسطهیافتن حدوّسط  تصویر  براي  نیکو  این جهت آنهاافتهي  از  و  است،  قلبی  و  عقلی  را    ي 

:  13، ج1387» (جوادي آملی،  شود یمو اگر در اختیار واهمه قرار گیرد؛ متخیّله نامیده    نامندیممتفکّره  
انبر عقل؛ بنابراین چگونگی رجوع به این  فرمفرمانبر وهم باشد و هم    تواندیم)؛ یعنی خیال هم  299

 
1. rational imagination  



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 238پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

به کار   ابزار شناختی که شخص  به  با توجه  افراد  . اگر عقل  است؛ متفاوت  بنددیم صور خیالی در 
 این خواهد شد که:  اشجهینتحاکم نباشد 

 )  1/71بر خیالی صلحشان و جنگشان وز خیالی فخرشان و ننگشان (

 : شودیماماّ اگر عقل حاکم باشد در آن صورت خیالاتشان عکس مه رویان بستان خدا 

 )1/72آن خیالاتی که دام اولیاست عکس مه رویان بستان خداست (

؛ میزان فهم و دریافتشان  رندیگیمی ذهنشان را به کار  الیصور خي عقل، قوهبنابراین کسانی که با  
  ترعوامانهاز تمثیل بیشتر است تا کسانی که در مرتبه وهم هستند؛چراکه در مرتبۀ وهم، فهمِ از تمثیل  

 :  ندیفرمایمي که مولانا  طورهماناست،   تریسطحو 

 ) 6/117مند (تصویري کــنند تا که در یابد ضعیفی عشق لیــک تــــمثیلی و 

 1بنديشکل  -4-3

بندي یعنی ایجاد شکل منطقی در ذهن مخاطب براي فهم مباحث عرفانی. عارف شاعر پس از  شکل
عقلانی کردن تخیّل، بوسیلۀ تمثیل او را در یک ساختاري    -2تعقّل    -1عبور مخاطب از دو مرحلۀ:  

منطقی به خود گرفته    چهارچوب ذهن مخاطب مبنا و    گریدانیببه؛  دهدیمقوي و منسجم ذهنی قرار  
اي براي بیان مفاهیم عرفانی  ؛ بنابراین تمثیل نیکو پیمانهردیگیمو در مسیر دریافت حقیقت عرفانی قرار  

است که مبناي منطقی دارد. و مولانا در روش مخاطب محور خود از آن براي بیان مقاصد عرفانی  
؛  ردیگیموتاه، کمک  ي دیگر چون قصه، مثل، ماجرا، حکایت و داستان کها قالب. و از  ردیگیمبهره  

: شبی زن اعرابی نزد شوهرش از  آوردیمچنانکه در قصۀ اعرابی درویش و همسرش در دفتر اوّل  
کارگر نشد   هاحتینصتنگی معاش نالید و گله آغازید. مرد هر چه زن را به توکل و صبر فرا خواند؛ 

از در سازش درآمد و عذرها خواست   ناچاربه. زن با این سخن  کرد  دیتهدو درنهایت زن را به طلاق  
ی؟ گفت سوي خلیفه رو و مشکی  خواهیمو گریست. مرد را که طاقت دیدن گریۀ زن نبود گفت چه  

ي طلا  ها سکهآب نزد او بر و عرض حاجت کن. مرد این کار را بکرد و خلیفه در ازاي مشک آب،  
کرد ارزانی  او  مق104-115/ 1(  .به  بیان  براي  داستان  این  در  مولانا  جوانب  )  خویش،تمام  اصد 

: «...  آوردیمدر تعریف داستان کوتاه   وستلند. چنانچه  کندیمیی را رعایت  سراقصهی و  سینوداستان
روي آن کار    توانیمي را با دقّتی سنجیده درك کرد و دانست که  اگانهمفهومِ غریب و ی  کهنیهم

 
1. shaping 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         239

 

) مولانا  154:  1371» (وستلند، به نقل از ادگار آلن پو،  .ندیآفریمحوادثی منطبق با آن را    وقت آنکرد؛  
چیندکه گویی در صدد است تا با ارتباط  عوامل داستان را به نحوي منطقی و باورمند در کنار هم می

بیان مفاهیم عرفانی است؛ به صورت منطقی و   میان عوامل داستان، غایت خود را که  دهی منطقی 
مشک آب، دانش و اعرابی خود ما هستیم و خلیفه دریاي خروشان علم   درواقعارائه دهد. و  فهمقابل

الهی است؛ بنابراین با ایجاد روابط منطقی میان عوامل داستان (چگونگی رفتن پیش خلیفه و استحقاق 
متن داستان قرار دارد؛ به مخاطب   ي عوامل عقلی و عرفانی را که درریرپذیتأثیافتن) جریان منطقی و  

به دانۀ معنی توجه    لهیوسنیبد. تا او بتواند  شودیمي منطقی در ذهن وي  بندشکلنشان داده؛ موجب  
 کند: 

 )3632/ 2دانــه معنـی بگیرد مَـرد عقل ننگرد پیمانه را گر گشت نَقل (

 1معنا گرایی  -4-4

ي قوة خیال توسط عقل و ایجاد ذهن منطقی، زمینۀ درك  ریکارگبهتمثیل پس از ایجاد زمینۀ تعقّل،  
.  دهدیمیی عرفانی سوق  معناگرای فراهم کرده؛ ذهن مخاطب را به  آسان بهی و  خوببهمفاهیم عرفانی را  

تا ذهن کسی فرم منطقی به خود نگیرد از دلالت ظاهري به دلالت باطنی عرفان که مقصود عارف  
.  2. وظیفۀ ارتباطی.  1براي زبان پنج کارکرد قائل هستند:    ژرژ مونن. کسانی چون  رسدینماست؛  

«افاده الضمیر» است.  وظیفۀ  فی  «ما  بیان  اندیشگانی.  3اي» که  اثرسازي4. وظیفۀ  لذت  5  ..  ایجاد   . .  
اندیشه61-60:  1381(مونن،   و  مفاهیم  ناقل  تنها  زبان  یعنی  معنی )  و  سازي  اندیشه  بلکه  نیست؛  ها 

وقتی زبان، زبان تمثیل باشد. به عقیدة سوسور «نقش مشخص   ژهیوبه. کندیمآفرینی و معناگرایی نیز 
اي بیان مفاهیم نیست؛ بلکه مانند واسطۀ اي بر ماده عنوان بهي آوایی  ازبان در برابر اندیشه، خلق وسیله

  درواقع )؛ بنابراین الفاظ صورتگر معنا هستند. و  156:  1378کند» (سوسور،  میان اندیشه و آوا عمل می
زبان سازندة اندیشه و بیان آن در آواها است. از این روي عارف، عالم معنا را با شیوة انحصاري خود  

 . از نظر مولانا:  داردیم به عالم الفاظ مرتبط ساخته؛ بیان  

 )2935/  1میوه معنی و شکوفه صورتــش آن شکوفه مـژده میوه نعمـتش (

تا معناي مورد نظر عارف را    اندآمده؛ یعنی الفاظ  دهندیمهاي الفاظ، نوید نعمت معنا را  شکوفه
و   ازاین روي صورتی که پیش روي شنونده است؛ تصویر ذهن گوینده است  به مخاطب برسانند؛ 

نقش در درك متن، به  ي ذيندهایفرا«آنچه در نظریه اطلاعات، مطرح است این است که پیچیدگی  
 

1. semanticism  



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 240پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

) عارف 317-316:  1376» (ر.لوریا،  .ي صوُري آنبندسازمانمحتواي آن بستگی دارد نه به ساختار و  
 پوتر اساس    نی ار  ب.  کشدیمي الفاظ  مانهیپهاي درونی خود معنا را به  و چشش  هاکششباتوجه به  

. الف) ارزش معنی. ب) معنی لغوي. ج) معنی  کندیم«معنا» را که ناقل فکر است؛ به سه مرتبه تقسیم 
،  هاالمثلضربدر    توان یمي را، فقط  اجملهشکل معنی درون    نیترملاحظه    قابل اي؛ اماّ  درون جمله

یافت  هااستعاره به  121:  1381(پوتر،    .و اصطلاحات یک زبان  البته  بیان    ر.لوریاي  گفته) و  «نباید 
ي نسبتاً ساده نیز علاوه بر معناي  ها انیباندیشه در هر متنی را آخرین مرحله در درك گفتار دانست.  

) و همین مضمون درون است که هدف  317:  1376» (ر. لوریا،  .بیرونی داراي مضمون درونی هستند
؛ بنابراین غایت عارف  کندیمگیرد و به کمک الفاظ، القاي معناي عرفانی  غایی عارف را دربر می

 : دیفرمایمدر همین الفاظ نهفته است. و جان الفاظ به معنا است. چنانکه مولانا  

 ) 4399/ 6صورتش بیرون و معنیش اندرون معنی معشوق جان در رگ چون خون (

ي از معنا است و لفظ از معنا  ا جلوهبه این معنا که صورت    جوشدیمدر رگ صورت، خون معنا  
«تقابل   گریدانیببهو گاه به لفظ.    بخشندیم. البته اولویت و اعتبار را گاه به معنا  ردیگیمرنگ و وزن  

اصل    نجایادر   اصل،  یک  است.  «معنی»  و  بخش    رسازیتصوتصویر  معنی  اصل  دیگر  اصل  است، 
قدمتی قائل بود چراکه ارزش همواره از    توان ینم) و در ادبیات ما براي این نزاع  15:  1382(لوکاچ،  

 آورده شده است.   حساببهآن معنا بوده و لفظ پیکره 

 )3335/ 1نگون ( دارد یمپیش معنی چیست صورت زبون چرخ را معنیش 

که    ماندیمچراکه در نگاه وي لفاّظی به صنمی    داندیمی  پرستبتمولانا دربند صورت ماندن را  
 معنا گوهر صدفِ صورت است.  که یدرحالي بی بر اوست، هاشکوفهخیر او تنها در 

 )1023/  2صورتش دیدي ز معنی غافلی از صدف دُريّ گزین گر عاقلی (

  1ینیآفرییبایز -4-5

یعنی   معنا    رو نیازای.  نیآفرییبایزهنر  خدمت  در  را  تمثیل  هنر  با    درواقع .  ردیگیممولانا  مولانا 
ی، لذت و رغبت بیشتري در مخاطب ایجاد  نیآفرییبایزي تمثیل معنا را زیبا کرده و با این  ریکارگبه
  لوکاچ مخاطبی که به مرحلۀ فرم منطقی رسیده؛ او را به مرحلۀ اقناع برساند.    له یوسنیبد؛ تا  کندیم

ي  ها صورت، هنر با  گذاردیم: «علم با محتواهاي خود بر ما اثر  آوردیمدربارة کارکرد هنر و علم  

 
1. creating beauty 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         241

 

(لوکاچ،  . خود نمایش  12:  1382»  به  را  هنر)  و  (علم  اثر خود هر دو روش  .  آوردیدرم) مولانا در 
(کاسیرر،    اند قائلو براي آن شأنی مستقل    دانندینمهنر را نماد اخلاقی    کاسیررنظیر    ها یبرخاگرچه  

ی در سلوك صوفیه و عرفانی، همۀ  طورکلبه)؛ اما در اندیشۀ کسانی چون مولانا و  185-186:  1388
در    مورن  .کندیم. و این کار را مولانا با تمثیل تسهیل  اندمعرفتدر خدمت    ها ییآراجلوهو    هنرها

ي  هاواژه، به درك حقیقی از خوديخود به: «درك زبان مجازي آوردیمفلسفه   از نگاهمقاله استعاره 
دال، بر مدلول    عنوان بهي زبانی در متن  هانشانه) یعنی  372:  1383» (مورن،  .به کار رفته، وابسته است

به معنا و مفهوم باطنی نخواهیم   شکیبدست نیابیم؛  هامانهیپو تا به قابلیت این  کنندیممعینی دلالت 
که معنا چیزي است که هر شخصی با خواندن  کنندیماستدلال  گادامررسید. اگرچه کسانی «چون 

) لیکن در این صورت خواننده با مفهوم ذهنی ساخته 8:  1390» (استوري،  .کندیممتن آن را ایجاد  
 گوید : می خود، روبرو است نه با غایت کلام متکلم و کلام. مولانا براي این مشکل

 )3679/ 2زآن ز شاخ معنیی بی بار و بر ( خبری بي، اي ارفته توبه صورت 

از فرق و اشکالات تمثیلی عبور کرده؛ به اتحاد معنا    ستیبایمبنابراین براي رسیدن به فهم عرفانی  
 رسید: 

 فـرق و اشکالات آید زین مــقال زآنکه نَبوَد مِثل، این باشد مِثــال 

 بی حد بوُد از شخص شیـر تـــا بــه شخصِ آدمیــزادِ دلیــر هافرق

 ) 423 -419/  4اتّـحــاد از رويِ جــانبـازي نـگر ( نظرخوش لیک در وقتِ مثال اي 

 1اقناع  -4-6

هاي گوناگون بلاغی است. «هدف از اقناع هم تغییر نگرش  اقناع یعنی متقاعد کردن مخاطب با شیوه
) اقناع هدف اصلی عارف و البته حاصل فهم درست که  251:  1384» (حکیم آرا،  .در مخاطب است

 ي مولاناست: هادغدغهاز 

 ) 3/2098به قدر فهم توست مردم اندر حسرت فهم درست ( میگوی ماین چه 

 
1. persuasion  



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 242پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

هاي خاصی براي اقناع دارد.  بنابراین تمثیل هم از جمله حرفه و هنرهاست که ظرفیت و ظرافت
اقناعی است. یکی لوگوس به سه وسیله  معتقد  اتوس  1ارسطو  یا   2یا استدلال منطقی است. دیگري 

  ختن یبرانگیا    3گذارد. سومین پاتوستأثیري که خصایص اخلاقی گوینده در مخاطبان بر جاي می
در تمثیل مقام لوگوسی و پاتوسی نقش اصلی و کلیدي  )  4:  1392(ارسطو،    .احساسات مخاطبان است

که    داندیمدارند. اقناع در مقام تعلیم مفاهیم عمیق عرفانی، در مرتبۀ ششم قرار دارد. مولانا به خوبی  
به مقامات اقناع و پس از آن به همدلی برساند. او مخاطب خود    پلهپلهچگونه مخاطب خود را با تمثیل  

ي منطقی، به سوي معناگرایی و با بند شکلیی، عقلانی کردن تخیّل، گراعقلرا پس از عبور دادن از 
که قبلاً گفته شد علت استقبال از این قالب بیانی    طورهمانو    کشاندیمزیباآفرینی معنا، به سوي اقناع 

؛ بنابراین  ردیگیمبه این سبب است که مستمع به میزان ادراك خود در فرایند درك حقیقت قرار  
؛ از این  گرددیم. چون با تلاش خویش به حقیقت نائل بردیمي و لذت بیشتري را از وعظ ریرپذیثتأ

است. این شیوة بیانی، همان سخن بلیغ    هايرگر یتصوو    هال یتمثروست که زبان ادیان الهی، لبریز از  
بپسندند» (همایی،   به تفاوت علمی،  38:    1373است که «عوام بفهمند و خواص  )؛ بنابراین با توجه 

در آن  ردیگیممخاطبین گوناگون شکل   فارابی  را  تفاوت  این  از جهت  داندیم .  : که علم خواص 
متکی به براهینی یقینی است (مفتونی و    ها آنتصور، شامل تصور معقولات و از جهت تصدیق، باور  

)؛ یعنی خواص که در پی براهین عقلانی هستند و عوام که براهین خفته دارند؛  103: 1386قراملکی، 
. ازاین روست که «داستان تمثیلی هم دو بعد دارد: یکی بعد نزدیک  ابندییمهر دو با تمثیل بدان دست  

  کند یمي عمیق معنایی نهفته در زیر سطح روایی را منتقل  اههیلا«ممثل به». و دیگري بعد دور که  
ي را براي تسهیل القاء مطالب  رسازیتصو)؛ از همین روي مولانا تمثیل و  50:  1389«ممثل» (قائمی،  

انتخاب   اقناع کند.    کندیمعرفانی،  را  تمام مخاطبان  است  قادر  تمثیل و مثل واسطه    و درکه  واقع 
 در فهم کلام:    شودیم

 )228/ 5این مَثل چون واسطه ست اندر کلام واسطه شرطست بهرِ فهمِ عام (

ي که گفته شد این بدان معنا نیست که عوام در اقناع نیاز به دلیل و برهان ندارند؛ بلکه  طورهمان
محوَّل   مخاطب  به  تمثیل،  در  که  است  مقدماتی  در  موجود)  وکبراي  (صغرا  منطقی  برهان  لوازم 

 
1. logos 
2. ethos 
3. pathos 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         243

 

ي کند. مهمتر از ریگجهینتآورده؛    به دستتا به قدر عقل خویش صغرا و کبرا را از تمثیل    گرددیم
 ؛ اسرار رباّنی و عرفانی بر نامحرمان مکشوف نگردد.  گرددیم همه اینکه این شیوة بیانی موجب  

 ) 3/2114بــهرِکتــمان مـدیح از نــامحـل حق نهاده ست این حکایات و مثل (

 1پاکسازي  -4-7

باشد؛   نداشته  (اراده)  عملی  عقل  در  مانعی  مخاطب  اگر  اقناع  از  از    تواندیمپس  که  پاکسازي  به 
. و تا  ردیگینمضروریات همدلی است؛ دست یازد؛ یعنی تا جهل علمی مرتفع نشود؛ اقناع صورت  

پاکسازي شکل   بر دید و  ردیگینماقناع صورت نگیرد؛  از نظر مولانا مجموعه عواملی هستند که   .
ی درنیابد. از جملۀ  درستبهتا شخص مفاهیم عرفانی را    شوندیمو موجب    رگذارندیتأثدریافت افراد  

است  (نفس)  درونی  تمایلات  تأثیر  و  شیطان  «جهالت،  عوامل:  اردکانی،  .این  (جابري   «30:1392  (
: دیفرمایمن  اینکه در قرآ  دیگویم بنابراین صفاي باطن رابطۀ مستقیم با دریافت سخن دارد. و مولانا  

ي طلسم خاکی پاك کنید تا به هایآلودگبگوید دل را از    خواهدیم ) این آیه  125«طَهّرا بَیتیَ» (بقره:  
 حقیقت عرفانی که گنج نورست برسید:

 )1/434طهرّا بیَتی بیان پاکیست گنج نورست ار طلسمش خاکیست (

از آنجائیکه مهمترین مانع پاکسازي جهل علمی است؛ ازاین روي قالب و زبان تمثیل کارسازي  
. به این منظور مولانا براي  کندیم کرده با ایجاد زمینۀ فهم در مخاطب این مانع اصلی و مهم را رفع  

تا مخاطبانی را که    پردازدیمانتقال مفاهیم عرفانی و غایت اصلی خود به ایجاد تمثیل و تصویرسازي  
ي پاکسازي بکشاند. «تحول درونی (پیدایش سوبه؛ جامی از معرفت چشانده  اندافتهي یابهرهاز تشنگی  

و این تحول نیز تحول زبانی    شودیمي)  نگرجهانبصیرت) در عارف موجبِ تحول نظام مفهومی (
به وسیلۀ تمثیل  زبانی را به  ) و مولانا این تحوّل80:  1390» (رحیمیان،  .(نظام واژگانی) را در پی دارد

که مفسرین    گونههماناست.    گونهنیهم. هم چنانکه در مورد قرآن کریم هم مطلب  آوردیم  وجود
  . ابندییم: تنها پاکیزگان به حقیقت قرآن دست  اندفرمودهي «لایَمُسُّه الاّ المطَُهَّرون»  هیآقرآن در تفسیر  

ي مثل قرآن نیست و این فقط یک  ا گفته) اگرچه به تعبیر مولانا هیچ  238:  1374(علامه طباطبایی،  
 مثال است:  

 ) 3/458نیست مثلِ آن، مثال است این سخــن قاصر از معنیِ نو، حرف کهن (

 
1. purification  



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 244پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

 1همدلی -4-8

ي در مرحلۀ  بندشکلتمثیل با ایجاد زمینۀ تعقّل در مرحلۀ اول؛ عقلانی کردن تخیّل در مرحلۀ دوم؛  
ی در مرحلۀ پنجم؛ اقناع در مرحلۀ ششم؛ پاکسازي در  نیآفریی بایزسوم؛ معناگرایی در مرحلۀ چهارم؛  

مخاطبانش   و  عارف  میان  را  همدلی  هفتم؛  وجود مرحلۀ  تمثیل آوردیم  به  زبان  مولانا  نگاه  از   .
نیست، صداي حقیقی جهان است که در اصل به همگان تعلّق دارد.    هاواژهي از الفاظ و  امجموعه«

)  27:1391» (گراوند،  . به همه اقوام و در تمام ادوار تاریخی، با هر زبان و نژادي تعلّق دارد  رونیازا
وانند با هم درآمیزند؛ بلکه زبان  و هم مصر بت  عصرهمکند که تنها افراد  پس زمان و مکان ایجاب نمی

دست یابند    هافطرتبه نقطه اشتراك معنوي یا به زبان ثابت    هاانسانکه    شودیممشترك زمانی محقق  
 :کندیمی» یا «زبان محرمی» یاد دلهمکه مولانا از آن به عنوان «

 ی خویشی و پیوندي است مرد با نامحرمان چون بندي است زبانهم

 اي بسا هنـدو و تركِ هــمزبان اي بسا دو تُـرك چـون بیگانگان 

 ) 1207-1205/ 1پس زبانِ مَحرمَی خود دیگر است هـمدلی از هـمزبانی بهتر است (

همدلی عارفانه با همدلی روانشناسانه که حصر در درك احساسات است؛ تفاوت ماهوي دارد.  
ي محرم و زبان ارواح و فطرت است که در آن هیچ بیگانگی وجود ندارد.  ها دلهمدلی عارفانه الفت  

ورنه    دیآیمو همۀ وجود او به گفتار    دیگشایمعارف سرگشته چون همِ دل خود را بیابد؛ زبانِ سرّ  
 لفظ در معنی همیشه نارسان بوده است:

 لــفظ در معنی همیشه نارسـان زآن پیمبر گفت: قَد کلََّ لِسان 

 )3014-3013/ 2نطق، اسطرلاب باشد در حساب چه قَدرَ داند ز چرخ و آفتاب؟ (

ي است و این اسطرلاب نطق مگر تا چه  ریگاندازهچراکه نطق نسبت به معنا تنها اسطرلاب و ابزار  
بر این میزان دریافت از زبان تمثیل به میزان ارتباط  بیانگر معنی آفتاب عرفان باشد! علاوه  تواندیمحدّ  

معنوي مستمع با متکلم وابسته است. به این صورت که اگر مابین گوینده و شنونده سنخیت روحی  
باشد؛ فهم صورت خواهد گرفت . بنابراین «صوفیه این عقیده را داشتند که معانی سخنان ایشان باید  

» (یثربی، .یی و صفاي خاصّ باطن استروشناتأویل و تفسیر خاصی درك شود که مستلزم  بر اساس 
است. از این رو مولانا  ) پس تأویل تمثیل از سوي مستمع تابع پاکی و طهارت نفس 118-119: 1387

 
1. empathy 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         245

 

در مثنوي ضمن مطرح ساختن این موضوع، عوامل دیگري چون تنگی الفاظ، به قالب نیامدن مفاهیم  
بیان مقاصد خویش و   در  متکلم  ناتوانی  را سبب  ها حضور گوشعرفانی،  نامحرمان  ي ریکارگبهي 

. بنابراین براي دریافت معناي عرفانی باید اهل معنا بود و از اسطرلاب نطق عبور کرد.  داندی متمثیل  
 «محرم این هوش جز بیهوش نیست» از این روي :   گریدانیببه

 )1/7ي من دور نیست لیک چشم و گوش را آن نور نیست (ناله سرّ من از 

 1یزبان هم -4-9

و    خودساختهوقتی عارف توانست به وسیلۀ تمثیل مخاطب را در هشت مرتبۀ دریافتی و اقناعی همراه  
او را همدل بسازد؛ در این صورت همزبانی در معناي حقیقی خود اتفاق افتاده است. و عارف توانسته  

را    هاییتواناو    هاقهیسلاست به زبان فطرت که زبان جهانی است؛ دست پیدا کند. و خیل مختلفی از  
و    گرددیمدر بر بگیرد. با آوردن مثل و تمثیل از یک سوي، مفاهیم ذهنی براي مخاطب عامه عینی  

تأویل   یا  القاء  . چنانچه قرآن کریم  گرددیماز سوي دیگر براي خواص مراتبی از مفاهیم عقلانی، 
العالِمُون» (عنکبوت:    کندیمتصریح   الِاّ  یَعقِلُها  ما  لِلنَّاسِ وَ  نَضربُِها  تِلکَ الامثالُ  ) یعنی مثال و  43«وَ 

که تمثیل این کار را براي    خواهدیمنی زمینۀ علمی  تمثیل براي تمام مردم است؛ اماّ دریافت عقلا
و عوام در   ابندییدرم. پس حقیقت تمثیل یک بحث حکمی است که خواص  کندیمهمگان آسان  

. ازاین روي عارف حکیم مباحث عمیق عرفانی را در پیمانۀ تمثیل و با قوة متخیّله  رندیگیمتعقّل قرار  
 . د ی جویمو از ظرفیت چندلایگی تمثیل سود    آوردیدرمو تصویرسازي براي عقول متفاوت به نظم  

مثنوي عرفان عملی و سرمشق سلوك روحانی است؛ از این رو تمثیل بیش از برهان قیاس   ازآنجاکه «
، کوب نیزر» (.رودیمدر آن، محلَّ حجت است. و این طرز بیان در مثنوي نوعی ضرورت به شمار  

 ی ایجاد کند چراکه :  انزبهم) ضرورتی که بتواند 252: 1382

 )1205/ 1هم زبانی خویشی و پیوندي است مرد با نامحرمان چون بندي است (

 2ییسراهم -4-10

است که در بالا اشاره شد. و در این صورت است که یک اثر    گانهنهیی نتیجه سیر این فرایند  سراهم
ي و سرایش اثر نقش  ریگشکل. مخاطبانی که در  گرددیمجهانی و ماندگار شده و مخاطب محور  

زبان  اندداشتهاساسی   چراکه  زبان    گونهنیا.  اثري  وقتی  تا  یعنی  است؛  جهانی  و  همدلی  زبان  آثار 
 

1. colinguality  
2. copoetry 



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 246پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

تأثیر اهّم    چنانآنحضور مخاطب در سرایش مثنوي    درواقع.  شودینمهمدلی به خود نگیرد؛ جهانی  
شناخت مخاطبان   را درگرو  مثنوي  از  برخی فهم صحیح  به سزایی داشته که  اگر    دانندیمو  «قطعاً 

مؤلف   تنهایی  و  خلوت  در  و  مخاطب  حضور  بدون  مثنوي  صورت  بودیمسرایش  با  مثنوي   ،
ی و ساختگراي  شناختجامعه  -) در نظریه مارکسیستی67:  1389» (ضیاء،  . تفاوت داشت  اشيامروز

ي است مربوط به انسجام درونی خود اثر ادبی؛ اما  ا مسئله«دریافت اثر،  لوسین گلدمن    1تکوینیِ
)  49-48:  1387» (فاضلی و بخشی،  . آفرینندة فردي و جمعی است  دربارهتشریح یک اثر، پژوهش  

ي طبقات اجتماعی خاصِ «صوفیان» و «واعظان  فرا فردي ذهنی  اساختهمعتقد است   گلدمن  نیچنهم
ي در روش تعلیمی خاص مخاطب مدارِ مولوي درهم ادغام شده که  زیبرانگنیتحسعارف»، به طور  

) و این همان چیزي است که مولانا  50(همان:    .اندبودهدر فرایند زایش و آفرینش مثنوي تأثیرگذار  
 یعنی مخاطب مداري. و بیان وعظ به مقتضاي حال. کندیمدر سرودن مثنوي بر آن تکیه  

 گـر سخـن کَش یــابم انـدر انجـمن صد هزاران گلُ برُویم چون چمن

 )1320-1319/ 4ها از دل چو دزد (گرُیزد نکتهمی ور سخن کُش یابم آن دَم، زن به مزُد

بیابد که نقش بسزایی در سرایش مثنوي داشتند؛ گوهر ریز    نیالدحساماماّ اگر مخاطبانی از جنس  
ی که مدّ نظر مولانا است؛ یک حقیقت شخصی نیست؛ بلکه  نیالدحسام. البته  شودیممفاهیم عرفانی  

با وجود   امصار و اشخاص همدل است که  نوعی است که در برگیرندة همۀ اعصار،  یک حقیقت 
 مراتب عقلی و عرفانی متفاوت، داراي زبان همدل هستند:

 اي ضیاءُالحق حُــسام الّدینِ راد که فلک و ارکان چو تو شاهی نزاد...

 ) 2112 -3/2110چــــند کردم مدحِ قوم مـامضی قصدِ من ز آنها تــو بودي از قضا (

نفوذ پند و وعظ  گرددیمباشد؛ همۀ وجودم زبان    نیالدحسامیعنی اگر مستمعی چون   . چراکه 
 : کندیمبراي آن کسی که همۀ وجود او شنیدن است؛ واعظ را سرزنده و پوینده 

 )2389/ 1مستمع چون تشنه و جوینده شد واعظ ار مرده بود گوینده شد (

 
3. Genetic structuralism 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         247

 

را   گوینده  آنچه  مولانا  نگاه  از  است.  گوینده  شیفتگی  سبب  شنونده،  ،گوش  سازدیمتشنگی 
. چنانکه در شودیمشنونده است. یعنی هرگاه سنخیت روحی باشد؛ متکلم سراپاي وجودش سخن  

 : دیگویممورد شمس  

چشم تو با چشم من هر دم بی قیل و قال دارد در درس عشق بحث و جواب و سؤال (کلیات  
 )1350شمس، غزل:

، مولانا توانسته  شدهحسابو با توجه و عنایت تامّ به این ده مرحلۀ بسیار دقیق و    گونهنیابنابراین  
ي اعصار گوناگون را در  هانیالدحساماست با زبان تمثیلی زبان همدلی ایجاد کرده و خیل عظیمی از  

این مراحل دهگانه    توانیم دهد کهرا در این اثر عظیم مشارکت   هاآنسرایش مثنوي دخیل کرده و 
 را در شکل صفحه بعد به زبان رنگ و زبان شکل نشان داد.  

 فرآیند دهگانۀ تمثیل  – 1شکل 

 

                                                                      

                                      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

                                                                

                                            

 هم سرایی

 هم زبانی

  همدلی

 

 پاکسازي

 اقناع

 زیبایی آفرینی

 معنا گرایی

 شکل بندي

 تخیل عقلانی

 تعقل

 

    



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 248پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

که تمثیل چه زیبا، فهم مطالب عرفانی را از دایرة   کندیمی تبیین خوببهدر این شکل، زبان شکل 
. و  رساندیمیی همگانی  سراهمی و  زبانهممحدود و محصور تعقّل به دایرة وسیع همدلی و از آن به  

ی و  خوببهکه هنر و زبان تمثیل،    کندیمرنگ آبی که نماد آب و حیات علمی و عرفانی است؛ بیان  
به   ذهن  تاریک  قسمت  از  ثانیاً  سطح؛  به  عمق  از  اوّلاً  را  عرفانی  عمیق  مطالب  دهگانه،  فرایند  طی 

 . کشاندیمی که زبان فطرت و همدلی است؛  رنگیبروشنایی و نهایتاً به 

 ي ری گجهینتبحث و 

ي زبان تمثیل از طرف مولانا و تبدیل آن به زبان همدلی که زبان عرفانی است و تبدیل آن ریکارگبه
. در فرایند نخست زمینۀ تعقل را ایجاد کرده  کندیمیی ده فرایند منطقی را طی  سراهمی و  زبانهمبه  

  تريقو ؛ چراکه قوة خیال در عوام  داردیوامي فسرده و مجمّد را به حرکت  هاعقلو با راهی آسان  
و   با تصویرگري  تمثیل  و  تخیّل هاذهنی موجب حرکت  نیآفر  ریتصواست  از  منجمد و فسرده  ي 

تخیّلی دارد که تخیّل تمثیلی در آن موجب    -؛ بنابراین تمثیل یک مبناي تعقّلی  گرددیمي تعقّل  سو به
گردد. در فرایند دوم با فعاّل شدن عقل فسرده، حاکمیّت عقل بر قواي ادراکی  می  برانگیختن تعقّل

ایند  . در فر ردیگیمشود و تصویرسازي هاي ذهنی مخاطب شکل عقلی به خود  می  بویژه خیال حاصل
نجات پیدا کرده؛ فرم و شکل منطقی به خود    هایشانیپرو    هایآشفتگسوم با کنترل خیال، ذهن از  

با  ردیگیم در  ریگشکل.  عرفانی  معانی  زمینۀ درك  چهارم،  فرایند  در  مخاطب  در  منطقی  ذهن  ي 
. در فرایند پنجم با هنر دیآیم  به وجودمخاطب ایجاد شده بدین وسیله شوق و ذوق عرفانی در او  

. با چشش  شودیمي عرفانی به او نشان داده شده ذوق و شوق عرفانی تقویّت و تشدید  هایی بایزتمثیل،  
و التذاذ عرفانی در فرایند ششم، او به مرحلۀ اقناع که مرحلۀ آرامش قلبی و طمأنینۀ روحی عارف  

ي گوناگون تربیتی، دینی و عرفانی  هاحوزهي  هادغدغهترین  و اصلی  نیترمهم. اقناع  رسدیماست؛  
است؛ چراکه اقناع پایه و اساس در پاکسازي و طهارت قلب است. اگر دل به طهارت دست یابد؛ به  

. این زبان دل در تعبیر عرفا و مولانا زبان رسدیممرحلۀ شهود که زبان دل است؛ در فرایند هشتم  
شدن، حقایق را بدون الفاظ به صورت  همدلی است؛ یعنی دل بر اساس فطرت خود و قبل از آلوده

ی و متعلّق به همۀ ابناء  کرنگ. به تعبیر مولانا این زبان، زبان عالم انبساط، زبان یکندیمشهودي درك  
در آن هیچ دخیل نیست. در این    هازبانبشر است. و زبان همگانی و همه زمانی است که اعتبارات  

. و  کنندیمیی  سراهمی در فرایند دهم،  زبانهمشده و با    زبانهم  هاانسانفرایند که فرایند نهم است  
؛ بنابراین مولانا با انتخاب زبان تمثیل هم  کنندیمدر سرایش اثر، نقش محوري پیدا   نیالدحسامچون 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         249

 

ی برداشته به زبان همدلی آسانبهمحدودات زبانی و هم محصورات نفسانی را از پیش روي مخاطب  
 .رساندیم

 

 تعارض منافع 

 . تعارض منافعی وجود ندارد

 منابع 

 . تهران: بدر.ترجمۀ محمد دشتی). 1389. (البلاغهنهج

تهران:   . چاپ دهم.شعاع اندیشه و شهود در فلسفۀ سهرودي).  1390ابراهیمی دینانی، غلامحسین. (
 مؤسسۀ انتشارات حکمت. 

 ترجمه اسماعیل سعادت. چاپ اول. تهران: هرمس. ،خطابه). 1392ارسطو. (

نوشته و ترجمۀ جان استوري [و    ،پسند (مجموع مقالات)هاي عامهنداستا).  1390استوري، جان. (
. چاپ  25و فرهنگی ارغنون شماره    ادبی -دیگران]. ترجمۀ حسین پاینده، مقالات فصلنامۀ فلسفی

 دوم.

 تهران: انتشارات هنرآبی. همدلی. ). 1397امامی نائینی، نسرین. (

تهران:   رویان خیال عارفان (مفهوم شناسی خیال در آراء مولانا).عکس مه).  1387بلخاري، حسن. (
 نشر فرهنگستان هنر جمهوري اسلامی ایران.

آیینۀ1387بهبهانی، مرضیه. ( آثار عطار و  اجتماع (سیري در تمثیل  ). تمثیل  هاي ادبیات عرفانی در 
شناختیمولانا).   اسطوره  و  عرفانی  . 46-24،  )13(4،  ادبیات 

dor/20.1001.1.20084420.1387.4.13.2.1https://dor.isc.ac/ 
ترجمه فریدون سالک و نادر ابراهیمی.   فصلی از کتاب «زبان در جهان نو».).  1381پوتر، سیمون. (

زبانشناسی (مجموع مقالات) هرمز میلانیان ...[ و دیگران] ترجمه رضا سیدحسینی ...[و دیگران].  
 تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی سازمان چاپ و انتشارات. 

  –1)،  3(5،  گوهر گویا  .). اقتضاي حال، زبان رمزي و تأویل شعر عرفانی1390پورنامداریان، تقی. (
20. 

ادبیات عرفانی و    ). رابطۀ شناخت و بینش با عین و ذهن در مثنوي.  1392اردکانی، ناصر.(جابري
 . 19 – 1)، 30(9، اسطوره شناختی

https://dorl.net/dor/20.1001.1.20084420.1387.4.13.2.1


 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 250پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

. جلد سیزدهم. قم: تفسیر موضوعی قرآن (معرفت شناسی در قرآن)).  1387آملی، عبداالله. (جوادي
 انتشارات إسراء. 

 . چاپ اول. تهران: انتشارات سمت. ارتباطات متقاعدگرانه و تبلیغ). 1384آرا، محمدعلی. (حکیم

 . تهران: انتشارات آگاه. منطق صوري).  1386خوانساري، محمد. (

فصلنامۀ فلسفه ). جایگاه خیال در نظام حکمت سینوي.  1386ذبیحی، محمد و خادمی، حمیدرضا. (
 .114 – 91)، 13، (و کلام اسلامی آینۀ معرفت دانشگاه شهید بهشتی

 تهران: انتشارات اطلاعات. .ادبی -فرهنگ بلاغی). 1368رادفر، ابوالقاسم. (

. ویرایش دوم. تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم  مبانی عرفان نظري).  1390رحیمیان، سعید. (
 انسانی دانشگاه (سمت). 

 زاده. تهران: نشر فرهنگیان.االله قاسمترجمۀ حبیب   ،زبان و شناخت ).  1376رومانویچ لوریا، الکساندر. (

(زرین عبدالحسین.  قصه).  1382کوب،  تفسیر  و  (نقد  کوزه  در  مثنوي)بحر  تمثیلات  و  تهران:  ها   .
 انتشارات علمی. 

. گردآورندگان آلبر سشئه و شارل بائی با شناسی همگانیهاي زباندرس).  1378سوسور، فردیناندو. (
ترجمۀ نازیلا   ،ژان کالوه -همکاري آلبر ریدلینگر. ویرایش انتقادي تولیو مورو، با مؤخرة لؤي

 خلخالی. تهران: نشر فرزان روز. 

فصلنامۀ پژوهش نقد ادبی و سبک  دهی به مثنوي.  ). نقش مخاطب در شکل1389ضیاء، محمد رضا. (
 . 71 – 57)، 2، (شناسی

ترجمۀ محمدباقر موسوي همدانی. قم: انتشارات اسلامی   ،المیزان).  1374طباطبایی، محمدحسین. (
 جامعۀ مدرسین حوزة علمیۀ قم.  

بر اشعار سنایی، عطار  هاي عرفانی با تکیهشناسی تمثیل). ریخت 1359طلوعی آذر، عبداالله و دیگران. (
مولوي.   تبریز)، و  دانشگاه  انسانی  علوم  و  ادبیات  دانشکده  (نشریه  فارسی  ادب  و    زبان 

69)233 ،(55- 69. https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22517979.1395.69.233.3.4 

هاي مدار مولوي و نقش آن در تکوین قصه). رویکرد مخاطب 1387فاضلی، فیروز و بخشی، اختیار. ( 
 . 84 – 47)، 8، (مطالعات عرفانی گونۀ مثنوي. هزل 

 12،  مجلۀ دانشکدة  ادبیات و علوم انسانی.  ).  تمثیل: ماهیت، اقسام، کارکرد1384فتوحی، محمود. (
 . 178 – 141)، 49-47(13و 

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22517979.1395.69.233.3.4


 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         251

 

فصلنامه  ). تمثیل گرایی فلسفی و پیوند آن با ادبیات تمثیلی مولانا در مثنوي.  1389قائمی، فرزاد. (
 .66 – 48)، 27، (تخصصی ادبیات فارسی دانشگاه آزاد اسلامی مشهد

ترجمۀ بزرگ نادرزاده.   ،اي در باب انسان: درآمدي بر فلسفۀ فرهنگرساله).  1388کاسیرر، ارنست. (
 تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

 ترجمه محمد حجازي. تهران: انتشارات جامی.  ،حکمت ادیان).  1387گئِرِ، جوزف. (

،  شناختیفصلنامه ادبیات عرفانی و اسطوره). زبان و مسائل پیرامون آن در مثنوي.  1391گراوند، سعید. (
8)27 ،(87 – 104 . 

 ترجمۀ رضا رضایی. تهران: نشر ماهی.  ،جان و صورت).  1382لوکاچ، جورج. (

) فرامرز.  احد  قراملکی،  و  نادیا  فارابی.  1386مفتونی،  فلسفی  نظام  در  خیال  جایگاه  و  ).  مقالات 
 .112 – 97،  83. بهار، دفتر هابررسی

، مقاله برگرفته شده از استعاره: مبناي تفکر و ابزار زیبا  استعاره از نگاه فلسفه).  1383مورن، ریچارد. (
 آفرینی (مجموعه مقالات)، ترجمه آزیتا افراشی. تهران: انتشارات سوره مهر. 

) کاظم.  محمد  بجنوردي،  شانزدهم. تمثیل)  1367موسوي  جلد  اسلامی  بزرگ  المعارف  دایره  در   .
 تهران: مرکز دایره المعارف.

 ). مثنوي معنوي، تصحیح رینولد نیکلسون. تهران: انتشارات نگاه. 1371مولانا، جلال الدین.(

 ، به اهتمام کریم زمانی. تهران: نشر نارمک. بر لب دریاي مثنوي).  1382. (-------------

 الزمان فروزانفر. تهران: نشر امیرکبیر. ، تصحیح بدیعکلیات شمس).  1384. (-------------

ترجمه رضا سید حسینی. زبانشناسی   ،اجزاء اولیه ي زبان (گفتگو با ژرژ مونن)).  1381ژرژ. (  مونن،
(مجموعه مقالات) هرمز میلانیان ... [و دیگران] ترجمه رضا سید حسینی ... [و دیگران]. تهران:  

 وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی سازمان چاپ و انتشارات. 

عرفان اسلامی  ). نقش تمثیل در بیان مواجید عرفانی مولوي در مثنوي.  1389میرصادقی، سیدرضی. (
 .102 – 83)، 26(7، (ادیان و عرفان)

،  عرفان اسلامی (ادیان و عرفان)هاي عرفانی در فیه ما فیه.  ). تحلیل تمثیل1399نجارنوبري، عفت. (
16)63  ،( 

) پیتر.  داستانشیوه).  1371وستلند،  اول. نویسی هاي  تمیجانی. چاپ  عباسپور  ترجمۀ محمدحسین   .
 تهران: نشر مینا. 



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 252پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

 . تهران: انتشارات هما. معانی و بیان). 1373همایی، جلاالدین. (

. چاپ ششم. قم: نشر  تحلیلی از اصول و مبانی و مسائل عرفان)فلسفۀ عرفان ().  1387یحیی. (  یثربی،
 . مؤسسۀ بوستان کتاب

 
English References 
Hakansen, J. (2003). Exploring the phenomenon of empathy. Stockholm, Sweden. Department of 

Psychology, Stockholm University.  
Rogers, C. (1957). The necessary and sufficient conditions of therapeutic personality change. 

Journal of Consulting Psychology, 21, 95–103. 
 

Persian References Translated to English 
Aristotle. (2013). Rhetoric. Esmail Saadat Trans. (1st ed.). Tehran: Hermes Publication . [In 

Persian] 
Bolkhari, H. (2008). Photo of Beauties, Imagination of Mystics (Conceptualization of Imagination in 

Mawlānā’s Belief). Tehran: Iranian Academy of Arts. [In Persian] 
Behbahani, M. (2009). “Allegory: A Mirror of Society”. Mytho-Mystic Literature Journal (Persian 

Language and Literature, Vol. 4, No. 13, pp. 24-46. [In Persian] 
Cassirer, E. (2009). An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of Human Culture. Translated 

by Bozorg Naderzad. Tehran: Institute of Humanities and Cultural Studies. [In Persian] 
Ebrahimi Dinani, Gh. (2012). The Radius of Thought and Intuition in Suhrewardi’s Philosophy. 10th 

edition. Tehran: Hekmat Publishing House. [In Persian] 
Emami Naini, N. (2018). Empathy. Tehran: HonarAbi Publications. [In Persian] 
Fatouhi, M. (2005). Allegory: Nature, Types, Functions. Journal of Faculty of Literature and 

Humanities (JFLH), Vol. 12 & 13, No. 47-49, pp. 139-176. [In Persian] 
Fazeli, F. and Bakhshi, E. (2008). Rumi’s Audience-Based Approach and its Role in Facetious 

Tales of Masnavi”. Mysticism Studies, (8), pp. 47-74. [In Persian] 
Gaer, J. (2008). The Wisdom of the Living Religions. Translated by Hejazi, M. Tehran: Jami 

Publications. [In Persian] 
Geravand, S. (2012). The Nature of Language in Masnavi-e Manavi. Mytho-Mystic Literature 

Journal, Vol. 8, No. 27. [In Persian] 
Ghaemi, F. (2010). Philosophical Allegoricalism and its Connection with Mawlānā’s 

Allegorical Literature in Masnavi. Persian Literature Quarterly of Islamic Azad University of 
Mashhad, (27), pp: [In Persian] 

Hakim Ara, M. (2005). Persuasive Communication and Propaganda (1st ed.). Tehran: SAMT. [In 
Persian] 

Homaei, J. (1994). Rhetoric. Tehran: Homa Publications. [In Persian] 



 

 
 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         253

 

Jaberi Ardakani, N. (2013). Relation of Knowledge and Object/ Subject in Masnavi. Mytho-
Mystic Literature Journal, Vol. 9, No. 30, pp: . [In Persian] 

Javadi Amoli, A. (2008). Thematic Commentary of the Qur’an (Epistemology in the Qur’an), Vol 13. 
Qom: Isra Publications. [In Persian] 

Khansari, M. (2007). Formal Logic. Tehran: Agah Publications. [In Persian] 
Lukacs, G. (2003). Soul and Form. Tehran: Mahi Publishing. [In Persian] 
Maftooni, N. and Ghara Maleki, A. F. (2007). The Place of Imagination in Farabi’s 

Philosophical System. JMB, Vol. 40, No. 2. [In Persian] 
Moran, R. (2013). Metaphor from the Perspective of Philosophy, an article taken from Metaphor: The 

Basis of Thinking and a Tool of Beauty Creation. Translated by Azita Afarashi. 
Tehran: Surah Mehr Publications. [In Persian] 

Mounin, G. (2003). Basic components of language. conversation with Georges Mounin. Translated 
by Seyed Reza Hosseini. Linguistics (Proceedings) by Hormoz Milanian et al. 
Translated by Seyed Reza Hosseini et al. Tehran: Ministry of Culture and Islamic 
Guidance Publications. [In Persian] 

Mousavi Bojnourdi, M. (1988). Allegory in Islamic Encyclopedia (Vol 16). Tehran: Encyclopedia 
Center. [In Persian] 

Mawlānā, J. (1992). Spiritual Masnavi. Edited by Reynold Nicholson. Tehran: Negah Publishing 
House. [In Persian] 

Mawlānā, J. (2003). Bar Lab-e Daryay-e Masnavi (On the Edge of the Sea of Masnavi). edited by 
Karim Zamani. Tehran: Narmak Publishing. [In Persian] 

Mawlānā, J. (2005). Koliyat (Complete Works) of Shams-e Tabrizi. edited by Badi al-Zaman 
Forouzanfar. Tehran: Amir Kabir Publications. [In Persian] 

Mir Sadeghi, S. (2011). The Role of Allegory in Explaining Rumi's Mystical Ecstasies in 
Masnavi. Religion and Mysticism, Vol. 7, No. 26. [In Persian] 

Nahj al-Balaghe .(2010). Translated by Mohammad Dashti. Tehran: Badr. [In Persian] 
Najjar Nobari, E. (2020). Analysis Of Mystical Allegories In "Fih Ma Fih. Religion and 

Mysticism, Vol. 16, No. 63, pp: . [In Persian] 
Potter, S. (2002). A chapter from "Language in the Modern World". Translated by Fereydon Salek 

and Nader Ebrahimi. Linguistics (Proceedings) by Hormoz Milanian et al. 
Translated by Reza Seyed Hosseini et al. Tehran: Ministry of Culture and Islamic 
Guidance Publications. [In Persian] 

Pournamdarian, T. (2011). Context, Coded Language and Interpretation of Mystic Poetry. 
Gohare Goya, Vol. 5, No. 3. [In Persian] 

Radfar, A. (2009). Rhetoric-Literary Dictionary. Tehran: Ettelaat Publications. [In Persian] 
Rahimian, S. (2011). Basic Principles of Islamic Theoretical Mysticism, 2nd edition, Tehran: SAMT. 

[In Persian] 
Rogers, C. (1957). The Necessary and Sufficient Conditions of Therapeutic Personality 

Change. Journal of Consulting Psychology, Vol. 21, pp: 95–103. 
Romanovich Luria, A. (1997). Language and Cognition. Habibollah Ghasemzadeh Trans. 

Tehran: Farhangian Publishing House. [In Persian] 



 

 

 آهی | . . . یزبان همدل ل؛یزبان تمث

 254پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

Saussure, F. (1999). Course in General Linguistics, compiled by Albert Sechehaye and Charles 
Bally in collaboration with Albert Riedlinger. Edition critique by Tullio de Mauro, 
postface by de Louis-Jean Calvet. Translated by Nazila Khalkhali. Tehran: Farzan-e 
Rooz Publishing. [In Persian] 

Storey, J. (2011). Popular Fiction. Proceedings written and translated by John Storey et al. 
Translated by Hosein Payandeh. Philosophical, Literary, and Cultural Quarterly of 
Arghanoon. Second edition. No 25. [In Persian] 

Tabatabai, M. (1995). Al-Mizan. Translated by Mohammad Baqir Mousavi Hamedani. Qom: 
Qom Seminary Scholars Society. [In Persian] 

Tolouei Azar, A., et al. (2016). Morphology Of Mystical Allegories. Persian Language and 
Literature (Journal of Faculty of Letters and Humanities (Tabriz), Vol. 69, No. 233. [In Persian] 

Westland, P. (1992). The Teach Yourself History of English Literature. Translated by Mohammad 
Hossein Abbaspour Tamijani. First edition. Tehran: Mina Publishing House. [In 
Persian] 

Yasrebi, Y. (2008). The Philosophy of Mysticism (An Analysis of the Principles and Problems of 
Mysticism). 6th edition. Qom: Bustan-e Ketab Publications. [In Persian] 

Zabihi, M. & Khademi, H. (2007). Imagination in Avicenna’s Philosophical System. Ayeneh 
Marefat Quarterly Shahid Beheshti University, No. 13. [In Persian] 

Zarrinkoub, A. (2003). Bahr dar Koozeh (Sea in a Jog) (Criticism and Interpretation of Masnavi Stories 
and Allegories). Tehran: Elmi Publications. [In Persian] 

Zia, M. (2010). The Role of Interlocutor in Forming the Structure of Masnavi. Literary Criticism 
and Stylistic Research Quarterly, No. 2. [In Persian] 

 


