
 
 

 Volume 29, Issue 105, 2025, pp. 36-66 

Innovative Symbols and Pseudo-Symbols in 
Attar’s Elahi-Nameh 

Fatemeh Rezaee*  
Corresponding Author, Assistant Professor, Department of Persian Language and 
Literature Education, Farhangian University, Tehran, Iran; f.rezaee56@cfu.ac.ir 

 

Maryam Hoseini  
Professor, Department of Persian Language and Literature, Faculty of Literature, Al-
Zahra University, Tehran, Iran; drhoseini@alzahra.ac.ir 

 

 
Article Type 
Research Article 
 
Article History 
Received 
August 18, 2023 
Revised 
November 27, 2023 
Accepted 
November 04, 2024 
Published Online 
September 23, 2025 
 
Keywords 
symbol, 
innovative symbol, 
Attar, 
Elahi Nameh. 

ABSTRACT 

A symbol is a broad concept with numerous definitions across various 
texts. Generally, it refers to any sign, gesture, word, or phrase that 
implies a meaning beyond its literal appearance. Within the category of 
symbols, one notable type is the “innovative symbol,” which is also 
termed random, exclusive, personal, or special in different sources. 
These are symbols created by a poet’s own mind, where a concept is 
used in a symbolic sense for the first time. Consequently, most 
symbolic poets possess innovative symbols within their work that are 
entirely original. Attar is one poet who successfully developed a 
coherent symbolic system in his poetry, establishing a unique style 
among mystic poets. His work features original contributions to 
symbology. This research aims to extract these innovative symbols 
from the Elahi-Nameh using a descriptive-analytical method and by 
consulting written and electronic sources. This process will reveal 
Attar’s methods of symbolization and indicate whether these symbols 
were adopted by later poets. The results show that Attar most 
frequently presents his innovative symbols in the form of similes. 
Furthermore, while some of his innovative symbols remain unique to 
his work, others were indeed adopted by subsequent poets. These 
innovative symbols are expressed in three primary forms: allegorical 
additions, metaphors, and allegorical stories, with most of the extracted 
instances being allegorical additions. 

   

Cite this Article: Rezaee, F., & Hoseini, M. (2025). Innovative symbols and pseudo-symbols in Attar’s Elahi-
Nameh. Literary Text Research, 29(105), 36-66. https://doi.org/10.22054/ltr.2024.75353.3739 

© 2025 by Allameh Tabataba'i University Press 
Print ISSN: 2251-7138   Online ISSN: 2476-6186 
Publisher: Allameh Tabataba'i University Press 
Homepage: https://ltr.atu.ac.ir 
DOI: 10.22054/ltr.2024.75353.3739 

https://doi.org/10.22054/ltr.2024.75353.3739
https://orcid.org/0000-0001-9863-9563
https://orcid.org/0000-0001-6778-1188


 

 
 

Innovative Symbols and Pseudo-Symbols . . . | Rezaee & Hoseini 

2025         Vol. 29, No. 105          Literary Text Research       37 

 

Introduction 

A symbol, broadly defined, is the representation of an abstract reality, feeling, or idea 
imperceptible to the senses through an image or object (Satari, 1395: 7). Given the abstract 
nature of mystical experiences, mysticism is deeply intertwined with symbols and symbolic 
language. This coded language is the most suitable medium for expressing mystical experience 
and, more generally, for depicting any spiritual, metaphysical, or transcendental reality; indeed, 
it is nearly impossible to convey religious and mystical experiences without resorting to such 
a language (ibid.: 57). Farid al-Din Attar Neishaburi (540-618 AH) is among the foremost 
mystical poets who approached elements of ancient culture and Iranian national mythology 
from a symbolic perspective (Shafi'i Kadkani, 1392: 198). He is a mystic poet who paid 
particular attention to symbols (Fotohi, 2017: 229). Various classifications of symbols exist in 
the literature, most of them based on thematic concepts—such as animal symbols, plant 
symbols, colors, and mystical symbols. Among these, a distinct category consists of symbols 
created by the poet's own mind. Referred to in most symbology books as "inventive symbols," 
Eric Fromm terms them "random codes." Unlike conventional symbols, these are 
individualistic, with no one else involved in their creation. 

Given the inherent complexity and breadth of the symbol, it has been defined in 
numerous ways. Despite these differing definitions, the discourse can be seen as falling into 
two general approaches. One group of scholars situates the symbol within the realm of 
"imagery," thereby focusing on its similarities to and differences from other imaginative 
forms. Consequently, some consider the symbol a type of trope, while others, noting its 
overlap with metaphor, describe it as "metaphorical" (Shamisa, 2014: 219). Another group, 
including Jalal Satari, Alireza Fuladi, and Mahmoud Fotuhi, regard it as an image-making 
element. In this view, the symbol is not merely a type of imagery but a distinct mode of its 
application. They argue that any imaginative image can be considered a symbol, provided it 
possesses two characteristics: abundance and phenomenality (Fuladi, 2019: 430). 

Background of Research  

Numerous studies have been conducted on Attar, his works, and his thought. Several articles 
and theses have addressed his use of symbolism. For instance, Soghra Rahmatinejad 
completed her master's thesis, entitled "Symbolization in Attar's Masnavies," under the 
supervision of Rahim Kooshesh at Urmia University in 2011. This work examines symbolic 
historical and mythological characters, as well as animal, plant, inanimate, and elemental 
symbols, including colors and celestial bodies, across these narratives. 

In 2017, Seyyed Hasan Seyed Torabi published an article titled "Mystic Function of 
the Symbol of Color in the Masnavis of Attar Neishaburi" in Issue 57 of the Islamic Mysticism 
Magazine of Zanjan Azad University. This article deciphers the symbolic meanings of the 
colors Attar employed to interpret esoteric concepts. 



 

 

Innovative Symbols and Pseudo-Symbols . . . | Rezaee & Hoseini 

38 Literary Text Research        Vol. 29, No. 105          2025 

Furthermore, the article "Animal Symbols of the Soul in Mystical Texts Based on 
the Works of Sanaee, Attar and Molavi" (2013) by Amin Rahimi, Seyedeh Zahra Moosavi, 
and Mehrdad Morwarid was published in Issue 62 of Allameh Tabataba'i University's Literary 
Text Research Magazine. The authors argue that in mystical literature, the soul is often 
embodied, with its representation varying according to the specific trait the writer or poet 
wishes to emphasize. They identify the animals these poets used as symbols for the soul and 
analyze the reasoning behind each metaphorical choice. 

Another relevant study is Maryam Mahmoudi's article, "Review and Analysis of the 
Symbol of the Sea in Attar's Works" (2010), published in Issue 8 of the Jihad University 
Research Journal of Persian Language and Literature. After a detailed examination, 
Mahmoudi concludes that in Attar's works, the sea symbolizes the Divine Almighty, creatures 
are drops from this sea, and the only path for a drop to return to the sea is through 
annihilation (fana). The result of this return is unity with the sea—that is, attaining 
monotheism and becoming one with God. However, despite this body of research, and to 
the best of the author's knowledge, no specific study has yet been dedicated to investigating 
Attar's innovative symbols within the Elahi-Nameh. 

Method of Research  

This research employs a descriptive-analytical methodology, utilizing both written and 
electronic sources and documents. 

Conclusion 

Like other great poets and mystics, Attar demonstrated innovation in his symbology, creating 
symbolic images that either became models for subsequent poets or have remained unique to 
his work. His innovative symbols are expressed in three primary forms: allegorical additions, 
metaphors, and allegorical stories, with the majority of identified instances falling into the 
category of allegorical additions. 

Within this category, Attar sometimes employs a specific, well-known name—one 
familiar to everyone due to its unique characteristics—to create a symbolic meaning and 
anchor it in the audience's mind. Thus, he creates and expresses symbols such as Rakhsh-e 
Dolat (Steed of Fortune), Rakhsh-e Gardoon (Steed of the Heavens), Afrasiab-e Nafs (Afrasiab 
of the Soul), and Boragh-e Eshgh (Buraq of Love), revealing their symbolic meaning through 
the allegorical addition that follows the name. 

Attar's use of metaphor for symbolization is relatively infrequent. In his allegorical 
stories, which are few in number, he often employs a symbolic word in a sense contrary to its 
common perception. For example, in the story of Bahlul from the tenth treatise of the Elahi-
Nameh, the word "dragon" initially evokes the "Commanding Self" (Nafs-e Ammara), which 
devours a person's life in its fiery maw. However, Attar uses it in a conflicting sense, 



 

 
 

Innovative Symbols and Pseudo-Symbols . . . | Rezaee & Hoseini 

2025         Vol. 29, No. 105          Literary Text Research       39 

 

symbolizing the "Blaming Self" (Nafs-e Lawwama), which represents a level of the seeker's 
control over their ego. 

Some of Attar's creative symbols in the Elahi-Nameh became frequent motifs in the 
works of later poets, such as Boragh-e Eshgh, Cherk-e Sherk (Trench of Polytheism), Rakhsh-e 
Dolat, and Rashk-e Gardoon (Envy of the Heavens). However, the majority of these symbols 
have remained Attar's exclusive intellectual property; according to our research, they have not 
been adopted by any other poet. Only a very small number of these innovative symbols have 
been found in the works of later poets. 

  



 

 

 



 

 1404، پاییز 105شماره ، 29دوره  

 

 عطار  نامۀی در اله یابداع هاينمادها و نمادواره

 ؛ تهران، ایران ادبیات فارسی، دانشگاه فرهنگیان،آموزش زبان و  استادیار، گروهنویسنده مسئول؛    ییفاطمه رضا 

f.rezaee56@cfu.ac.ir 

 ؛ ، ایران تهران ، دانشگاه الزهراءدانشکدة ادبیات،  ی،فارس اتیگروه زبان و ادب  ،استاد ی نیحس  می مر

drhoseini@alzahra.ac.ir 
 

 نوع مقاله
   مقاله پژوهشی 

 تاریخچه مقاله 
 تاریخ دریافت:  

27/05 /1402 
 تاریخ بازنگري: 

06/09 /1402 
 تاریخ پذیرش: 

14/08 /1403 
 تاریخ انتشار: 

01/07 /1404 

 ها کلیدواژه
 نماد،

 ، ی نماد ابداع
 عطار، 

 نامه. یاله

 چکیده  
  ی در کتب مختلف از آن ارائه شده است و در نگاه کل  يمتعدد  ف یگسترده است که تعار  اریبس  ینماد مفهوم

  د، ینمایچه ظاهر آن مآن  يورا  یو مفهوم  یاست که بر معن  یو عبارت  بیعبارت از هر علامت، اشاره، کلمه، ترک
است که با   یابداع  ي نام برده شده، نمادها  آنکه از    ییاز اقسام نمادها  یکینمادها    يبنددلالت دارد. در دسته

 ییو خاص در کتب مختلف ذکر شده است؛ نمادها  یشخص  ،یاختصاص  ،یتصادف  يچون: نمادها  يگرید  نیعناو
کار نبرده است، از  به  نینماد  يآن مفهوم را در آن معنا  یذهن خود شاعر است و تا قبل از او کس  ۀکه ساخت

آن   یها کساز آن  شی دارند که پ  یابداع  يخود نمادها  نینماد  ریدر تصاو   دپرداز،از شاعران نما  کیهر    رونیا
نظام منسجم   کی  نی است که در اشعار خود موفق به تدو  یرا به کار نگرفته است. عطار هم از جمله شاعران

آثار   گر یو د ستنده  ن یو نماد ي رمز ییهامنظومه نامه»،ی و «اله نامه»بت ی«مص ر»،یالطشده؛ چرا که «منطق  نینماد
  نی دارد که در ا  یابداعات  يبا رمز و نماد دارند. او در نمادپرداز  کی نزد  يوندیپ  ی و آثار عرفان  اندی هم عرفان  يو

  ن یا یکیو با استفاده از منابع و اسناد مکتوب و الکترون یلیتحل -ی فیتا با استفاده از روش توص میپژوهش برآن
و  میدست آورعطار را به ينمادپرداز يهاوه یرهگذر هم ش نیو از ا میکن تخراجعطار اس ۀنامینمادها را در اله

که    دهدی نشان م  قی حاصل از تحق  ج ینمادها بعد از عطار بر ما مکشوف گردد. نتا  ن ینشدن ا ای  رشدنیهم فراگ
صورت  يجوهاوبراساس جست نیهمچن برد،ی به کار م یهیتشب يهارا در قالب اضافه شیعطار اغلب نمادها
به صورت    گر ید  یجز او به کار نبرده؛ اما برخ   ی عطار را تا کنون کس  یابداع  ياز نمادها  ی گرفته، ظاهراً برخ

 يهاعطار در سه شکل: اضافه   یابداع  يدر شعر شاعران پس از عطار درآمده است. نمادها  يریفراگ  ينمادها
 یهیتشب  يهااستخراج شده، به صورت اضافه  مواردشده که اغلب    انیب  یلیتمث  ات یاستعارات و حکا  ،یهیتشب

 . است
   

 

- 36،  )105(29،  یادب  یمتن پژوه.  عطار  ۀنامی در اله  ی ابداع  يهانمادها و نمادواره ).  1404. (رضایی، فاطمه و حسینی، مریماستناد به این مقاله:  
66 .10.22054/ltr.2024.75353.3739https://doi.org/ 

 دانشگاه علامه طباطبائی  1404 ©
 دانشگاه علامه طباطبائی ناشر: 

 2251-7138 :یشاپا چاپ

 2476- 6186 : یکیالکترون شاپا
 ltr.atu.ac.ir: نشانی وبگاه

https://doi.org/10.22054/ltr.2024.75353.3739


 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         42

 

 مقدمه

هاي متعدد و متنوعی را در زندگی مادي و معنوي  نماد یا رمز، مفهومی بسیار گسترده است که مصداق 
اي تاریخ رمز و  شود و با چنین مفهوم گسترده گیرد؛ چرا که با بسیاري از علوم مربوط میبشر در بر می

نه طولانی اگر  انسان  نماد  تاریخ  بلنداي  به  انسان،  تاریخ هستی  از  به  7:  1396پورنامداریان،  (  .استتر   (
هاست و تمامی علوم بشري در مسیر خود با  بخش کشفیات و پیشرفت عبارتی نماد، همزاد عقل و الهام 

 .کنندکنیم و جهانی از نمادها در ما زندگی میشوند و ما در جهانی از نمادها زندگی مینمادها آشنا می 
 )18-17: 1388شوالیه، گربران، (

حواس به    يبرا  بیغا  ياحساس و تصور  ای  یانتزاع  یتیواقع  فیرمز و نماد در مفهوم وسیع کلمه، تعر
دارند،    یانتزاع  ی تیماه  زیعارفانه، ن   ات یجاکه تجربو ازآن )  7:  1359،  ي است (ستار  ءیش  ای  ر یتصو  ياری

 ی عرفان  ۀ تجرب   ان یب  ي برا  ن زبا  نتریاست و رمز مناسب   افته ی  وند یپ  نیبا نماد و زبان نماد  ش یاز پ  ش یعرفان ب
  ۀ تجرب  ان یو عالم ماورا است و محال است که ب  عه یمابعدالطب  ریو تصو  ت یهرگونه معنو  انیب  یطورکلو به 

 618-540(  يشابوریعطار ن  نیدالدی) فر57:  همان(  .باشد  ازنییو ب  یمستغن   ياز زبان رمز  یو عرفان  ینید
رمز و    دگاه ی را از د  ی رانیا  یمل  ری و اساط  یفرهنگ باستان  ر که عناص  است   یعارف  ان شاعر  ن ینخستاز  ق)  

است که    یاز جمله، عارفان شاعر و شاعران عارف  ي ) و198:  1392  ،یکدکن   یعی(شف . است  سته ینماد نگر
بندي نمادها در کتب مختلف انواع  در دسته   )229:  1397  ،ی(فتوح  .به رمز و نماد داشته است  ژه یتوجه و

ها بر مبناي مفهوم صورت گرفته است؛ نمادهاي جانوري،  بندي متنوعی ذکر شده است که اغلب این دسته 
هاي  که در اغلب کتاب  ذهن خود شاعر است   ۀ ساختاز نمادها هم    ي ادستهها، عرفانی و غیره.  گیاهی، رنگ 

با   « نمادشناسی  ابداعیعنوان  یاد میاز آن  »نمادهاي  «رمزها از آن   1فروم  کیار  شود وها  با عنوان    ي ها 
ها اند و کس دیگر در تولید آن هاي متعارف، انفراديرمزهایی که برخلاف رمزبرد،  ینام م  2»یتصادف

 شریک نیست. 

جا که نماد در ذات خود داراي پیچیدگی و گستردگی است، باعث شده تعاریف متفاوتی از  از آن 
به دو شیوة کلی مورد  این موضوع  توان گفت  می در تعاریف نماد،  ها  با وجود این تفاوت   آن ارائه شود.

اند؛ قرارداده   »صور خیال« نظران نماد را در حیطۀ  ؛ برخی از پژوهشگران و صاحب توجه قرار گرفته است
؛ بنابراین گاه نماد را با عنوان رمز اند رو به وجوه تشابه و تفاوت آن با سایر صور خیال توجه کرده از این 

دانسته  کنایه  انواع  از  اصطیکی  به  را  آن  استعاره،  با  مشترك  مرزهاي  داشتن  دلیل  به  گاه  و  ح لااند 
دیگر    .اندنامیده   )219:  1394،  (شمیسا  »گونهاستعاره «  جگروهی  فو  لالمانند  علیرضا  و  لاستاري،  دي 

 
1. Fromm, E. 
2. the accidental symbols 



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 43پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

اند که در واقع اساساً تنها یک نوع خاص از صور خیال  محمود فتوحی آن را عنصري تصویرساز دانسته 
هاست و رمز شمردن هر یک از صور خیال در صورت داشتن دو  بلکه شکل خاصی از کاربرد آن   ؛ نیست

  )430: 1389 دي،لا(فو .مشخصۀ فراوانی و پدیداري بودن ایرادي ندارد

تأثیر محتواي تأویلی آن  ، پیش از همه تحتعنوان شده بنابراین آنچه تحت عنوان نماد در این نوشتار  
به شکل   ظاهري  نظر  از  تشبیهی،و سپس  و    اضافات  رمزي،  تمثیلاستعارات  استجلوه هاي  شده  ؛ گر 

پورنامداریان  فتوحی،  شمیسا،  مانند:  افرادي  نظرات  برمبناي  شیوه   چراکه  از  یکی  نمادپردازي  که  هاي 
دانند و از سویی دیگر  هاي تشبیهی می طور خاص سمبولیسم عطار را استفاده از اضافه شاعران سنتی و به 

هاي تشبیهی را  اند، ما استعارات و اضافه استعاره را هم نوعی شیوه براي نمادپردازي شاعران عنوان کرده 
موارد با نماد،    هایی بین این ه از نظر صور بلاغی هم تفاوتجاک ایم؛ اما ازآنهم ذیل نمادها عنوان کرده 

 رفع شبهه اضافه گردیده است. » جهتنمادواره « بیان شده، در عنوان مقاله اصطلاح 

رسد نو و ابداعی باشد،  نامه»، مواردي که به نظر می«الهی   شیوة پژوهش بر این است که ابتدا با مطالعۀ
و سامانۀ دادگان فرهنگستان زبان و ادب فارسی   4درج  افزار  استخراج شده و براي همانندجویی آن از نرم 

ها و دواوین  دست آمده، به اصل کتاب بهره گرفته شده است و سپس به منظور یافتن ارجاع دقیق ابیات به 
کدکنی است، اهدافی  نامه» برمبناي تصحیح دکتر شفیعیاشعار مراجعه شده است. ابیات مستخرج از «الهی
دادن  نامه»، نشان اند از: استخراج نمادهاي ابداعی در «الهی که در این پژوهش در پی رسیدن به آنیم عبارت

یک از این نمادها تا کنون در انحصار  نامه» و رسیدن به این نکته که کدام «الهیهاي کاربرد نماد در شیوه 
 فراگیر شده است؟ یک بعداز او عطار باقی مانده و کدام 

 پیشینۀ پژوهش 

اندیشه  و  هاي فراوانی صورت گرفته. دربارة نمادپردازي عطار هم  هاي وي پژوهش دربارة عطار، آثار 
پایان  و  رحمتینامه مقالات  صغري  درآمده،  تحریر  رشتۀ  به  پایانهایی  با  نژاد  را  خود  ارشد  عنوان  نامۀ 

در دانشگاه ارومیه به پایان    1391هاي عطار» به راهنمایی رحیم کوشش در سال  نمادپردازي در مثنوي « 
به شخصیت  تاریخی و اسطوره رسانده که در آن  این منظومه هاي  نمادین در  نمادهاي جانوري،  اي  ها، 

ها پرداخته است. سید حسن سید  ها و اجرام آسمانی این منظومه نباتات و جمادات، عناصر طبیعی، رنگ
سال   در  با  مقاله   1397ترابی  « اي  مثنوي   کارکردعنوان  در  رنگ  نماد  در  عرفانی  نیشابوري»  عطار  هاي 

هایی مجلۀ عرفان اسلامی دانشگاه آزاد زنجان به چاپ رسانده که در آن به کشف رموز رنگ 57  ة شمار
باطنی بهره جسته، پرداخته است. مقالۀکه عطار از آن  با زبانی نمادین براي تأویل مفاهیم    هاي نماد «   ها 

  سیده   رحیمی،  امین  نوشتۀ )  1393(  »مولوي  و  عطار  سنایی،  آثار  بر  تکیه با  عرفانی  متون  در  نفس   جانوري



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         44

 

  به  62 ة شمار  طباطبایی  علامه دانشگاه  ادبی پژوهی متن  مجلۀ در که  است مروارید  مهرداد و  موسوي  زهرا
  و   تجسم   گاهی  عرفانی  ادبیات   در  نفس   که  پرداخته   نکته  این   به   نویسنده   مقاله  این   در.  است  رسیده   چاپ

  گاهی . اندداده  نشان   اشکالی به  را  آن  بوده،  شاعر  یا نویسنده  نظر مورد  که  خصلتی اساس  بر و  یافته  تجسد 
 تحقیق،   حاصل  که  اندداده   قرار  نفس  نماد  را  حیوانات  برخی  و  اندکرده   تصور  حیوانی  صورت  آن  براي
  جانور یک  مذکور شاعران  چرا  که این  و  اند شده  تلقی  نفس  نماد  که  است   جانورانی آمدن  دست  به  یکی

)  1389(  »عطار  آثار   در   دریا  نماد  تحلیل   و  بررسی«   مقالۀ.  اندداده   قرار  نفس  هايخصلت   از   یکی  نماد  را
  چاپ دانشگاهی جهاد فارسی ادبیات و  زبان پژوهشنامۀ مجلۀ 8 شمارة   در که است محمودي مریم نوشتۀ
 در  دریا که رسدمی نتیجه این به عطار، آثار در دریا نماد بررسی از پس مقاله این در نویسنده . است شده 
  دریا،   به  قطره   بازگشت  راه   تنها  و  هستند   دریا  این  از  قطراتی  موجودات  که  است  تعالیحق  رمز  عطار،  آثار

  با   شدن  یکی  و  توحید  مقام  به   رسیدن  و  دریا  با  همرنگی  آن  نتیجه   که  است  دریا  در  شدن  گم  و  شدن  فنا
وجو کرده، پژوهشی دربارة نمادهاي ابداعی عطار در  اما تا جایی که نگارنده مطالعه و جست ؛  خداست

 نامه» انجام نشده است. «الهی

 نماد

که در ارتباط با نماد و نمادپردازي انجام گرفته، تعاریف متعددي از نماد  گوناگونی  هاي  پژوهش   بر مبناي
نظران  تعاریف صاحبها،  نامه که این تعاریف اغلب بر پایۀ سه دسته از منابع است؛ فرهنگ  ارائه شده است 
 شود:و تعاریف موجود در کتب بلاغی که در ذیل به تعدادي از این تعاریف اشاره می  ایرانی و غربی

میرصادقی، نماد چیزي است که معناي خود را    »هاي ادبیات داستانیفرهنگ تفصیلی اصطلاح « در  
بدهد و جانشین چیز دیگري هم بشود یا چیز دیگري را القا کند، بنابراین نماد عبارت است از نشان دادن  

 .ترین نمادها عبارتند از: نمادهاي طبیعی، اختصاصی و نمادهاي مرسومچیزي غیر از ظاهر آن و عمده 
ادبی« ) در  275و    274:  1377(میرصادقی،   یا    »فرهنگ اصطلاحات  نماد در اصطلاح چیزي  داد،  سیما 

عملی است که هم خودش باشد و هم مظهر مفاهیمی فراتر از وجود عینی خودش. نمادها به دو دستۀ  
 - فرهنگ بلاغی« رادفر در  ) ابوالقاسم  302و    301:  1375(داد،    .شوندنمادهاي عام و شخصی تقسیم می

برد؛ رمزهاي تصادفی که صرفاً ، رمز را در معنی اشاره، تمثیل و سمبل آورده و از سه نوع رمز نام می»ادبی
گردد. این هایی است که ضمن تماس علیّ حاصل میشود و مربوط به بستگی از شرایط ناپایدار ناشی می

که  ها شریک نیست مگر این اند و کس دیگري در درك آن رمزها برخلاف رمزهاي متعارف، انفرادي
اند و ذاتاً با پدیدة  ی که عمومیجهان  يرمزها  -1وقایعی را که سمبل یا رمز به آن مربوط است، نقل کنیم.  

و متعارف که متضمن پذیرش سادة یک وابستگی    يقرارداد  يرمزها  - 2.  مورد اشارة خود رابطه دارند
پایدار است. میان رمز و چیزي که رمز مظهر آن است، این وابستگی عاري از هرگونه اساس طبیعی یا  



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 45پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

آبرامز دربارة    »فرهنگ توصیفی اصطلاحات ادبی« ) در کتاب  574و    573:  1368(رادفر،    . بصري است
شود که بر یک شیء یا واقعه دلالت  گونه آمده است: نماد فقط به کلمه یا عبارتی اطلاق می نماد این 

داشته باشد و آن هم به نوبۀ خود دال بر چیزي باشد یا فراتر از خود داراي مراجع مختلف باشد. برخی 
 )439: 1394(آبرامز،  . نمادها قراردادي و عام هستند و برخی دیگر شخصی و خاص

رمز را عبارت از هر علامت، اشاره، کلمه، ترکیب   »هاي رمزيرمز و داستان« پورنامداریان در کتاب 
نماید، دلالت دارد. از دیدگاه او رمز  چه ظاهر آن میو عبارتی دانسته که بر معنی و مفهومی وراي آن 

چیزي از جهان شناخته شده و قابل دریافت و تجربه از طریق حواس است که به چیزي از جهان ناشناخته  
که این اشاره مبتنی  و غیرمحسوس یا به مفهومی جز مفهوم مستقیم و متعارف خود اشاره کند، به شرط آن 

)  6  -4:  1396(پورنامداریان،    .بر قرارداد نباشد و آن مفهوم نیز یگانه مفهوم قطعی و مسلمّ آن تلقی نگردد
تصو و  احساس  یا  انتزاعی  واقعیتی  تعریف  است،  نماد  تصویر  یا  یاري شیء  به  براي حواس  غایب  ري 

، 10،  8،  7:  1384(ستاري،    .شودبنابراین تصویري است که جایگزین چیزي مخفی و مبهم و پیچیده می
داند که بر چیزي غیر از خود دلالت  نماد را صورتی مجازي می  »بلاغت تصویر«   ) فتوحی در51و    11
در کتاب  ) فولادي  161و    183:  1397(فتوحی،    .است  کند و از این نظر آن را به استعاره شبیه دانسته می

بلکه نوع مخصوصی از کاربرد   داند؛نمیاساساً تنها یک نوع خاص از صور خیال  را  رمز    «زبان عرفان»
رمزي شمردن هر یک از صور خیال به شرط داشتن چهار مشخصۀ    از دیدگاه او   ؛ بنابراین داندمی ها  آن

رمز عبارت   ، پذیر است. با این وصف به تعبیر دقیقپذیر بودن امکان قرینه و تأویل فراوانی، پدیداري، بی 
  دي، لافو(  .هاي اصلی را دارا باشداي که این مشخصه است از مجاز یا تشبیه یا استعاره یا تشخیص یا کنایه 

1389 :430( 

گیرد و از دو نوع سمبل  خود، سمبل را در فارسی معادل رمز، مظهر و نماد می  »بیان«   شمیسا در کتاب
–189:  1394(شمیسا،    .هاي خصوصی یا شخصیسمبل  -2هاي قراردادي یا عمومی،  سمبل  -1برد؛  نام می

هاي  ، کزازي رمز را یکی از انواع کنایه دانسته که میانجی »شناسی سخن پارسیزیبایی«   ) در کتاب191
 ) 169: 1368(کزازي،  .کم و معانی دیریاب دارد

توان نماد را به صورت نمود، نما،  میبا توجه به تعاریف مختلف و متعددي که دربارة نماد گفته شد،  
ع نماینده و رمزلامظهر،  نشانه،  به    ،مت،  عینی خود  معناي حقیقی و  دانست که وراي  معناي چیزي  به 

 کند.اي غیرمستقیم، به چیزي ماورایی، انتزاعی و نامحسوس اشاره میشیوه 



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         46

 

 نمادهاي ابداعی 

این نوع نمادها، ابداع خود شاعر یا نویسنده و حاصل تجربیات ذهنی خاص اوست و پیش از وي کسی 
آن واژه را در مفهوم نمادین به کار نگرفته است. نمادهاي شخصی معناي از پیش معلومی ندارند. تنها با  

ها راه یافت. نمادهاي ابداعی، نقش بسیار مؤثري  توان به مفاهیم آن توجه به زمینه و بافت اثر است که می
شوند و بر اثر  در زیبایی و تأثیر کلام دارند. بسیاري از نمادها پس از ابداع، توسط شاعران دیگر تقلید می

آیند. بسیاري از  شده و مرسوم درمی تکرار در گذر زمان و در متون مختلف به صورت نمادهاي شناخته 
) پورنامداریان  193:  1397(فتوحی،    . ی، چنین سرنوشتی داشتندنمادهاي شعر عرفانی در تاریخ ادب عرفان

گونه رمزها را رمزهاي بندي اریک فروم از نمادها، اینهاي رمزي خود، برمبناي دستهدر رمز و داستان
  . ها شریک نیست اند و کس دیگري در درك آن داند که انفرادي ها را رمزهایی مینامد و آن می  1تصادفی

) قبادي هم در کتاب آیین آینه، نمادها را بر حسب وسعت و شمول نماد، به دو  14:  1396(پورنامداریان،  
کند که نمادهاي خاص یا شخصی همین نمادهاي ابداعی است که  دستۀ نمادهاي عام و خاص تقسیم می

: 1388(قبادي،    .کننددر تعریف آن آورده که نمادهایی که نزد هنرمندي تعبیري متفاوت و متغیر پیدا می
55( 

 فریدالدین عطار نیشابوري 

  شابور یکند، در کدکن نیتخلصّ م  زین  دیمعروف به عطار که گاه فر  می ابوحامد محمد بن ابراه  نیدالدیفر
 ياریاند. سرانجام عطاّر مثل بس داشته   ي گمان شغل عطاری پدرش ب  ایخودش    ا ی. عطار  گشود  به جهان  ده ید

شده،    دینمرده و بر دست کفار تاتار شه یعیبه مرگ طب يکه و نی. است ین روشن يو یاز جوانب زندگ
است.    دیترد  ي شده، جا  د یشه  یکه در چه سال  ن یای  ول  ؛است  یفارس  اتیادب   خ یعات مسلمّ تارلاجزء اط

نقل شده است. عطار از    ي و  شهادت  ي هم برا  ي گرید  يهاتاتار، سال لۀ سال حم  یعنی  ؛ه.ق  618جز سال  
  کردهاو نقل  یحال ناگهان  رییکه در باب تغ  ییهاافسانه   نیبنابرا  ؛عالم تصوّف بوده استتۀ  فیش  یکودک 
  ان یم  ن یبه عطار نسبت داده شده که از ا  یآثار فراوان منظوم  )22-31:  1394(عطار،    .است  ادیبنی اند، ب
داند  ی و مسلمّ عطار م  یبا استناد به ادلهّ و مستندات مختلف شش اثر را آثار منظوم قطع  یکدکنیعیشف  دکتر
«مختارنامه»،  که   مقدمۀ  در  عطار  گفتۀ خود  بنابر  آخرین  تا  اولین  از  آثار  این  زمان سرایش  به  توجه  با 

 نامه» و «مختارنامه».الطیر»، «دیوان اشعار»، «مصیبت نامه»، «اسرارنامه»، «منطق«الهی  ند از:اعبارت

نامه، سفر  الطیر و مصیبت هاي عرفانی عطار است که پیام روحانی آن مانند منطقاز منظومه   :نامهالهی
نامه را و آرزوهاي هر کدام از ایشان را در نظر آوریم و پاسخی به درون خود است. اگر شاهزادگان الهی

 
1. the accidental symbols 



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 47پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

یابیم که در این منظومه، عطار همان پیام  میدهیم، در دهد مورد تأمل قرار که پدر به هر یک از ایشان می 
بشریت عرضه می  بر  به اسلوبی دیگر  پادشاه که هر کدام آرزویی  ژرف و شگرف را  دارد. شش پسر 

کنند. عطار  ینگی میآشناسی انسان را  پرورانند، هر کدام یکی از وجوه روان بزرگ و محال در سر می
ها  در آن سوي هر کدام از آرزوهاي محال انسان که حاصل تخیل قرن   است که در این منظومه کوشیده 

ها است، به انسان بیاموزد که اگر حقیقت هر کدام از این آرزوها را خواستاري، در درون خویش  و قرن
 ) 29: همان(  .باید آن را بجویی

 نامۀ عطارالهیهاي کاربرد نماد در شیوه

هاي مختلفی را در خلق جهان رمزي  جا که نماد در آثار عرفانی کارکرد وسیعی دارد و عرفا روشاز آن 
اند، نمادهاي عرفانی بسیار گسترده است و از چهارچوب علم بیان و صور بلاغی خارج  خود به کار گرفته 

یل بسیار جزئی، مرز نماد را با لاغی به دلابا مرزهاي محدود و تعریف شدة صور بتوان  است. پس نمی
د. «بیان  نظر نمواستعاره، تمثیل، کنایه، مجاز جدا کرد و از منظور رمزي و شکل نمادین کلمات صرف

رمزي ممکن است، همراه با صور خیال باشد و پس از درك روابط اجزاي تصویر و معنی ظاهري کلام، 
نقش تزیین کلام و تشدید تأثیر عاطفی را    مطرح شود و مورد تأمل قرار گیرد؛ چرا که صور خیال همیشه

شود. در بیان  به عهده ندارند و گاهی نیز وظیفۀ ایضاح معنی و نزدیک کردن آن به افهام، بدان سپرده می
و هدایت   یا شاعر  نویسنده  نفسانی  احوال  و  معنی  ایضاح  نیز، وظیفۀ صور خیال،  با تصویر  توأم  رمزي 

به به کشف معنی است.  به قصد درك معنی و تجربۀ منجر  به جوّ روحی گوینده،  ویژه وقتی خواننده 
ناب و شخصی   الهیات و هیجانات و عواطف روحی  و  به عرفان  موضوع و مایۀ سخن، حقایق مربوط 
است، وظیفۀ اصلی صور خیال، کمک به امر شناسایی و وسیلۀ تقرّب به کیفیت احوال روحانی صاحب  

ناممکن و احوالی  اثر است؛ شناسایی موضوع معنایی   با زبان ساده و معمولی، دشوار و بلکه  که بیانش 
اش براي همگان نامیسرّ است. به همین سبب بسیاري از آثار نظم و نثر صوفیانه که مملو  روحانی که تجربه 

از تصویرهاي شاعرانه است، نباید از نظر صور خیال با همان دیدي نگریسته شوند که مثلاً قصاید عنصري  
شود و به کار بردن هر کنایه و استعاره و تشبیه، بدون شک یک وظیفۀ خاص  و فرخی و غیره نگریسته می

و نماد سخن    صوفیان نیز وقتی از رمز«   در واقع،  )38و    37:  1396(پورنامداریان،    .در امر شناسایی دارد
زیرا آن می دارند؛  نظر  در  را  مفهومی گسترده  انتزاعی در زگویند  مفاهیم  نیز رمز می ها  را    » خوانندبان 

تواند یک رمز شمرده )؛ بنابراین هر چیز که در وراي ظاهر خود به مفاهیم دیگر اشاره کند می54:  (همان
 .ستانمادهاي خود را به سه شیوه به کار گرفته  عطاررسد که به نظر مینامه»، «الهیبا مطالعۀ  ود.ش



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         48

 

 تشبیه  -1

نماي کلمۀ نمادین با نقش هاي تشبیهی نشان دهد. در این موارد  تواند خود را در اضافه تصویر نمادین می
اگر چه در این گونه از نمادها، امکان چندمعنایی از بین   ؛یابداضافه به مفهوم تأویلی غالبِ خود پیوند می

ها در روشن نمودن  ش آن لاسازي عارفان پیشین و تتوان ریشۀ این امر را به نوعی در شفاف اما می  ؛رودمی
به صورت اضافۀ تشبیهی آمده    لاًمنظور خویش دانست. در واقع توضیح سمبل در ادبیات سنتی ما معمو

که    از آن   شیپ  بردیبراق عشق را به کار م  بیترک عطار    یعنوان مثال وقتبه )  231:  1394شمیسا،  (  .است
  ۀ لیبه نام عشق است که به وس  یانتزاع  ت یواقع  کی  فیو تعر  ح یتوض  یباشد، در پ  ینیآفر  ییبایبه فکر ز

تثب  براق  ریتصو . در دهدی از نماد ارائه م  يکه ستار  یفیهمان تعر  کند،یم  ت یآن را در ذهن مخاطب، 
فرهنگ نمادها و  « مهر و مشتاقرحمان  نوشتۀ دکتر » مولانا ات یغزل هايرمزنامۀ «فرهنگ چون  ییهاکتاب
  ی میکه بخش عظ  شودیم  ده یاند، دپرداخته   یدو اثر عرفان  يهم که به نمادپرداز  ینیتاجدعلی    » اثرهانشانه 

  ه ی موضوع است که تشب  ن یبرگرفته از هم  رسدیکه به نظر م  دهد یم  لی تشک  یهی از نمادها را اضافات تشب
  یانتزاع  م یمفاه  ییشناسا  ۀ داشته باشد، جنب  یشناختیی بایز  ۀکه جنب از آن  ش یب  یدر آثار عرفان  عاره و است

فتوحی،  (  .نامید و از زمرة نمادها برشمرد  ک»«اضافۀ سمبلی  هاي تشبیهی راتوان اضافه دارد؛ بنابراین گاه می
اشاره کرد که نسفی از    )208:  1394نسفی،  ( توان به ترکیب تشبیهی آینۀ دلبراي نمونه می   )232:  1397

. عطار هم رمزهاي خود را با تعبیرهاي تشبیهی مانند  آن براي بیان تأویل آینه در معناي دل بهره برده است
«دریاي  آفتاب روح، مرغ عقل، سیمرغ عشق، دریاي جان و غیره شرح می تشبیهی  با اضافۀ  دهد. مثلاً 

الغیب و مظهر  یابیم که دریا عالم جان مجرّد و غیبکند و در میجان»، مقصودش را از دریا فاش می
 )232و  233: 1397(فتوحی،  .ي از آن دریاستاتوحید مطلق است و جان آدمی شعبه

 استعاره -2

ش خواهد شد که مرزهاي دقیق آن با استعاره و سایر صور  لاغی نگاه شود تلااگر به نماد از منظر صور ب 
؛ بلکه  نیست آثار عطارغی لاهاي ب جوي زیبایی واما از نظر این نوشتار که در جست   ؛خیال مشخص گردد

سازد،می نمایان  را  عطار  نمادین  اندیشۀ  گسترده   خواهد  عرصۀ  می نماد  حتی  گاه  که  دارد  را  تواند  اي 
غی نیز مرز مشترکی با استعاره دارد و از آن  لاها را نیز در بربگیرد. با این حال نماد حتی از منظر باستعاره 

هایی هستند که به سبب فراوانی  شود؛ بنابراین گاه نمادها همان استعاره هاي مرده» یاد میبا عنوان «استعاره 
اند که  اي بدون قرینۀ آشکار درآمده اري خود را از دست داده و به صورت واژه ها، اثر استعاستعمال آن 

هاي مرده از  فتوحی به جاي استعاره   )223:  1394شمیسا،  (  .لت دارندلا هایی محذوف دبهبه مشبهّ یا مشبهّ 



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 49پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

اند و به  هاي تکرارشونده» بهره گرفته است که به صورت یک واژة قراردادي درآمده «استعاره ح  لااصط
 ) 194 :1397فتوحی، ( .گویندهاي مفهومی» میآنها «نمادهاي مرسوم ادبی» یا «استعاره 

 رمزي  لیتمث -3

طور واضح بیان نشده و نوعی ابهام در آن هست. در واقع  حکایتی است که در آن غرض اصلی گوینده به 
ارائه می قالب یک حکایت ساختگی  در  یا موضوعی رمزآلود  تمثیلعقیده  این  در  با  شود.  ها گوینده 

شود که  عالمی رازآلود سروکار دارد که ناگزیر براي بیان حقایق آن عالم، متوسلّ به ساختن داستانی می
هاي خاص نیستند، از فهم آن ها که قادر به درك آن تجربه براي مردم عادي کاملاً نامفهوم است و آن 

منزلۀ حجابی است که معنی و مقصود  ) در این نوع تمثیل ظاهر متن به 264:  1397(فتوحی،    .ماننددرمی
ها،  که در آن، شخصیت ین نوع تمثیل را به علت آن مورد نظر نویسنده یا شاعر در زیر آن پنهان است. ا

حیوانات و اشیا نمایندة اشخاص یا مفاهیم یا اشیایی دیگر هستند و بر معنی حقیقی و متعارف خودشان 
) عطار در مواردي معدود  227:  1396(پورنامداریان،    . انددلالت ندارند، به طور کلی تمثیل رمزي نامیده 

 از این شیوه براي نمادپردازي خود استفاده کرده است.

 نامه تشبیهات نمادین ابداعی در الهی

 ابر/ میغ (جدایی) -1

دانند که دو  شاید این تعبیر عطار از ابر، برگرفته از این «تفسیر عرفانی است که ابرها را پردة نازکی می  *
که در این بیت هم مرز بین عالم    ) 30:  الف  1388کنند» (شوالیه و گربران،  طبقۀ عالم را از هم جدا می 

برداشته شود، نور آشنایی از خورشید ازلی بر جان عارف  معنا و دنیا است که اگر کنار رود و این مرز  
را میپرتو می انتزاعی جدایی  مفهوم  بیت  این  در  به  افکند. عطار  براي مخاطب  نمادین  بیانی  با  خواهد 

ازآن  و  بکشد  پورنامداریان  تصویر  قول  به  می « جاکه  نشان  تعلق خاطر  رمزهاي خود  توضیح  و  به  دهد 
)، ترکیب «میغ جدایی» را  233:  1385کند» (پورنامداریان،  رمزهاي خود را با تعبیرهاي تشبیهی شرح می

برد، ترکیبی که ظاهراً فقط ساختۀ ذهن عطار است و ابر که  براي بیان معناي فراق و جدایی به کار می
 گیرد. کند، نماد جدایی قرار می اغلب، رحمت را به ذهن متبادر می 

 

 

از   تا  جدایی  میغکه   تاریک 
 

آشنایی  صبح  نور   بتابد 
 ) 361: 1394(عطار،   



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         50

 

چنین تعبیري به کار نرفته  ظاهراً در آثار منظوم و منثور فارسی، ابر نماد جدایی قرار نگرفته و این*  
وفایی» را به کار برده و  است؛ البته فخرالدین اسعد گرگانی در منظومۀ ویس و رامین ترکیب «ابر و باد بی

 فرد است.)؛ اما ترکیب عطار ظاهراً منحصر به 312: 1337وفایی دانسته است (گرگانی، ابر را نماد بی 

 افراسیاب (نفس)  -2

ترین دشمنان ایرانیان است. داستان دشمنی وي با ایرانیان و افراسیاب، پادشاه تورانی، یکی از معروف*  
ادبیات  دسیسه به تفصیل در شاهنامه آمده است. در  بههاي وي،  افراسیاب  فارسی  ویژه در شعر معاصر، 

 همواره شخصیتی منفی و نماد پادشاه بیدادگر است.

شاعر کوشیده تا با  در شعر عطار نیشابوري، نفس اماّره و مبارزه با آن بسیار مورد توجه قرار گرفته و 
این تصویرسازي به حقیقت آن روشن نماید، از  نمادین مختلف، ذهن مخاطب را نسبت  رو گاهی  هاي 

اند مانند: خر،  برد که دیگر شاعران هم در اشعار خود آن را به کار برده نمادهایی را براي نفس به کار می
زند و براي آشکار ساختن بیشتر ماهیت آن، سگ، گرگ، مار و غیره و گاهی هم دست به ابداعاتی می 

ها کاربرد افراسیاب در  ) که ازجملۀ آن 227: 1403کند (رضایی و پناهی، معانی نمادین جدیدي خلق می
ها در  شود و صاحب خود را مانند بیژن اسطوره گاهی افراسیاب می  معناي نمادین نفس است. نفسی که

 کند.چاه ذلت گرفتار می

 گوید:کند و در مواعظ خود میبعد از عطار سعدي هم از این تصویرسازي استفاده می *

غزل   * شاعر  مییغماي جندقی،  افراسیابی  را  نفس  هم  سیزده،  قرن  ازو  سراي  ایمان  ایران  که  داند 
 )245: 1367خراب شده است. (جندقی، 

 براق (عشق) -3

است. «در براق، نام اسب پیامبر اکرم در سفرش از مسجدالحرام به سوي مسجدالأقصی در شب معراج    *
: 1383(سجادي،    .پیونددادبیات عرفانی مراد از آن، عشق است که جان عاشق را به جهان روحانی می

) عطار هم در کاربرد نمادین این واژه، همین معنا را مدّنظر داشته است. از نظر عطار، عشق براق عاشق  193

افراسیاب  سیاووش کشت   ها 
 

آب   از  آب  نخورد  تکانی   ولیکن 
 )217: 1387(کسرایی،                 

را   ناگاه   افراسیاب تو   نفس 
 

چاه   این  در  زندانی  کرد  بیژن   چو 
 )  118:  1394(عطار نیشابوري،       

نفس دیو  با  کند  پیشانی  که  باید   رستمی 
 

افکنده   افراسیاب  شویم،  غالب  برو   ایمگر 
 ) 808: 1399(سعدي،                   



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 51پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

کند و تر میبراي رسیدن به لامکان و عالم غیب است که فاصلۀ رسیدن به معشوق را براي عاشق کوتاه 
به مقصد می او را سریع انتزاعی عشق،  تر  براي مفهوم  «براق»  نماد قرار دادن  با  از سویی دیگر  رساند و 

که سنایی این واژه را رمز دل و شوق (سنایی،  کند؛ در حالیقداست و جایگاه والاي عشق را یادآوري می
 ) دانسته است. 732) و خرد (همان: 479)، دین (همان: 321)، بقا (همان: 156و  109: 1377

 کند. عطار در دیوان اشعار هم این معنا را تکرار می  *

و   «شیخ شطاّح»  به  قرن ششم که  مشهور  عارف  بقلی  روزبهان  کتاب شرح شطحیات  «شطاّح  *در 
اند،  عصر بوده ) هم 606  -540فارس» هم مشهور است و از نظر زمانی او و عطار شصت و شش سال (

از مغنیاّت غیب  ،  به جهان صفات گذر کنی  عشق  براق  بهدارد: « عبارتی وجود دارد که در آن بیان می
)» وجود همین جمله در انتساب ابداعی  258:  1374(بقلی شیرازي،    .ذات نواي عندلیب «ألست» بشنوي

که البته با توجه به حوزة جغرافیایی این دو که کاملاً   کندبودن این کاربرد به عطار، ما را دچار تردید می
رسد، این امر توارد باشد؛  تر به نظر می نماید و بیش اند، اقتباس یکی از دیگري را بعید میدور از هم بوده 

اند (هر چند دربارة ملاقات این دو  ها به مصر و شام سفر داشته و این اما از جهتی با توجه به این که هر د 
یک توان دربارة این مسئله که کدام در این سفرها با هم و همزمانی سفر این دو، مطلبی یافت نشد)، نمی 

بار این را به کار برده  بر تقلید یکی از دیگري اولین  اند و این که آیا الزاماً این کاربرد مشترك، دلیل 
است، نظر متقنی داد. کارکرد نمادین این واژه بعد از عطار چشمگیر شده و ترکیب «براق عشق» جزء  
ترکیبات کاربردي در شعر شاعران شده است. مولوي در میان شاعران پس از عطار بیش از همه از این  

ن را بدون داشتن براقی از  این معنی نمادین استفاده کرده است. او رسیدن به منازل عالم لامکاترکیب و  
 عشق و البته سعی جبرئیل در این راه، غیرممکن دانسته است. 

اند  دانسته علاوه بر مولوي، شاعران و نویسندگان زیادي بعد از عطار در آثار خود، براق را رمز عشق    *
توان به  اند که از جمله میو از ترکیب «براق عشق» در دیوان اشعار خود یا دیگر آثار خود بهره گرفته

ابن یمین فریومدي شاعر قرن  این الدین  )، همام 611:  1344هجري (ابن یمین،    8و    7موارد اشاره کرد: 
)، 161:  1397)، عزیزالدین نسفی، عارف قرن هفتم (نسفی،  52:  1333(تبریزي،    8و    7تبریزي، شاعر قرن  

حسین واعظ کاشفی، شاعر و    ملأ)،  386:  1372(نسیمی،    8عمادالدین نسیمی، متفکر حروفیه در قرن  

کش  لامکان  سوي  رخت   ازینجا 
 

کش   براق  ران  زیر  در  را  عشق   
) 262:  1394(عطار،    

است   راه    براقعشق  درین   جان 
 

فتراك  به  طفیلیی  کیست   تن 
 ) 849: 1392(عطار،                 

جبرئیل   سعی  و  عشق  براق   بی 
 

رسی؟    کی  منازل  در  محمد   چون 
 )1352: 1389،  2ج (مولوي،    



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         52

 

(فیض کاشانی،   11) و فیض کاشانی متفکر و شاعر قرن  83:  1383(واعظ کاشفی،    10و    9عارف قرن  
1367 :126.( 

 چرك (شرك)  -4

فرمایند: باره میقدر نامحسوس است که پیامبر اکرم در این یابی آن به دل انسان مؤمن آن شرك و راه   *
تر از حرکت درستی که شرك مخفی ه ب (  إِنَّ الشِّرْكَ أخَْفىَ مِنْ دبَِیبِ النَّملِْ علَىَ صَفاَةٍ سَوْداَءَ فیِ لیَْلَۀٍ ظلَمْاَء« 

طور ) عطار هم در بیت زیر به 213:  1435قمی،  (  . اي سیاه در شبی ظلمانی استآرام مورچه بر صخره 
غیرمستقیم به همین موضوع اشاره دارد. او براي نشان دادن تصویري نمادین از مفهوم انتزاعی «شرك»،  

چنان  گونه که چرك بر بدن آدمی تا زمانی که انبوه و انباشته نشود، آن دهد. همان چرك را نماد قرار می
شود که سالک و عارف خفی) به جان و دل انسان فقط زمانی محسوس میشرك (یست، ورود  محسوس ن

خودي برسد. آن زمان است که به محض ورود شرك، آن را  از خودي خود دور شود و به مرحلۀ بی 
 کند؛ چرا که نشانۀ آن گرفتگی دل است. حس می

شود به طوري که در آثار نظم و نثر  بعد از عطار، رمز قرار گرفتن چرك براي شرك، گسترده می *
 کند.بعد از عطار، به صورت چشمگیري کاربرد پیدا می

 است: چنین آورده هجري، در دیوان اشعار خود این   9و  8حسین خوارزمی، شاعر و عارف قرن  *

دهد که تا آن را از  گونه چرك را نماد شرك قرار میجامی هم در جلد اول هفت اورنگ، همین  *
 توانی به سوي حق راه یابی.دل پاك نکنی، نمی 

فریدالدین اسفراینی/ اصفهانی، معروف به فرید احول، از شاعران قرن هفتم هجري هم در دیوان    *
داند و براي پرداختن به این مضمون  شدن از شرك می اشعار خود نوشیدن از آب معرفت را شرط پاك 

 کند.واژة چرك براي بیان معناي نمادین شرك استفاده میاز 

از  معرفت  آب  شدم   شرك  چرك  به   پاك 
 

مرا   جحیم  مشرکان  چون  نسوزد  تا   که 
 ) 8: 1381(اسفراینی اصفهانی،                

بگیرد  چركز   دل  آنگه     شرکت 
 

بگیرد   منزل  بیخودي  در  دل   که 
 ) 266: 1394(عطار،                 

ما  دین  لباس  شسته  مرحمت  آب  ز     اي 
 

ز     شركتا  آمده   و  صافی   چرك   مصفا 
 ) 130(خوارزمی:                     

دل    شرك  چرك  بشوي از  پاك   خود 
 

روي   آور  پاك  سوي  پس  شو   پاك 
 ) 87: 1337جامی، (                



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 53پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

چرك شرك» را به کار « سیف فرغانی، شاعر قرن هفتم نیز در قصیدة سی و سوم دیوان خود،    *
به چشم  52:  1364بندد (سیف فرغانی،  می نماد شرك،  به عنوان  این واژه  ). در آثار منثور هم کاربرد 
بود، در کتاب  می ذهبیه  قرن هشتم که قطب سلسلۀ  از عرفاي  «العروه لأهل  خورد. علاءالدوله سمنانی 

: 1373الصفا» (میرخواند،  )، میرخواند، نویسندة قرن نهم در کتاب «روضه 357:  1362الخلوه» (سمنانی،  
)، 326و    274:  1368) و عبدالحسین نوایی، نویسندة قرن دهم در کتاب «اسناد شاه طهماسب» (نوایی،  245

 اند. اند و نماد چرك براي شرك را تبدیل به نمادي تکرارشونده کرده ترکیب چرك شرك را به کار برده 

 شیر (شرك)  -5

دهد. خاصیت شیر براي جسم  بار شیر را نماد شرك قرار میهاي بدیع خود، این عطار در نمادپردازي   *
سازد. از  بندي او را محکم میدهد و عضلات و استخوان و جان کودك این است که او را پرورش می

انسان  دید عطار، شرك هم مانند همان شیري که وجود کودك از آن انسجام می یابد، اگر در وجود 
گیرد که به راحتی قابل تغییر شود و وجود او از آن شرك شکل میجریان یابد، در وجود او پایدار می

اما به محض این که شیر شرك از وجود انسان بازگرفته شود، همچون کودکی که وقتی از شیر  ؛  نیست
وغ جان آدمی در وادي توحید آغاز  کند، بل شود، دوران جدیدي از رشد و بلوغ را آغاز میگرفته می

 گردد. می

لا لیله اللبن؟» آن  حق تعالی فرمود: «و  « کند؛  الأولیا هم شیر شرك را تکرار میعطار در تذکره   *
) در بین شاعران و نویسندگان  209:  1345(عطار،    .  شب شیر شرك نبود؟ گفت شبی شیر خورده بودم ...

 پس از عطار، کاربرد شیر به عنوان نماد شرك، یافت نشد. 

 خودي)قبا (بی -6

حقیقت و به مقام  ها را از پیش روي خود بردارد تا به نور  سالک در مراحل سلوك، باید همۀ حجاب  *
این از  برسد،  حق  میقرب  خود  راه  حجاب  را  خود  وجود  و  هستی  سالک،  وقتی  قباي  رو،  باید  بیند 

 خودي بر تن بپوشد و به فناي ذاتی برسد تا به مرتبۀ وحدت دست یابد. بی

لازم به ذکر است که سنایی در حدیقه «قباي فنا» را به کار برده است که به نوعی با این مضمون    *
 همپوشانی دارد.

باز   شیر   ز شود  خویت  اگر   شرك 
 

آغاز   توحید  از  افتد   بلوغت 
 ) 266:  1394(عطار،                

دید   خود  سدّ  را  خودي  صحراي   چو 
 

دید  قباي  خود  قدّ  بر   بیخودي 
 ) 259: 1394(عطار،                 



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         54

 

فناور    بیندازي   قباي 
 

تازي   حق  بقاي  قبیلۀ   به 
 ) 500:  1377(سنایی،                   

«قباي خودنمایی»، «قباي بقا»، «قباي زندگی»، «قباي دیگر شاعران در آثار خود از ترکیباتی چون:  *
 اند. ناز»، «قباي دلبري»، «قباي چاکري»، «قباي عمر» و «قباي عیش» استفاده کرده 

 کمان (ازل)  -7

شود و  تمثیل کمان و هدف، از دید عطار تمثیل ازل و ابد است. از سمت کمان همیشه تیر پرتاب می  *
گیرد، بدون این که راهی براي پس و پیش شدن تیراندازي از سوي کمان قرار میهدف، همواره مورد  

  ی که عطار در اشعار مختلفشود، چرا که « داشته باشد. از این بیت نوعی اندیشۀ جبرگرایانه برداشت می
صراحت بر    به است،    خود  سرنوشت   تعیین  در  نقشش  و  اعمال  در  اواراد    و  قدرت  انسان،ناظر به فاعلیت  

دارد تأکید  انسان  بودن  چند  مجبور  هر  انسان،  مختاربودن  دیگر  اشعار  بنیادین    ،در    ست اومفروض 
او بر این باور است که هر سختی و دشواري که از کمان ازل به سوي او پرتاب    .)179:  1396  ،پور(مهدي 

 شود، از همان روز ازل در تقدیر او ثبت شده و خواست و عنایت خداوند است. 

رسد، رمز قراردادن کمان براي ازل نو باشد و در  جوهاي انجام گرفته، به نظر میو با توجه به جست   *
 چنین تعبیر و کاربردي یافت نشد. شعر شاعران پس از وي هم، این 

 (دولت، گردون)رخش  -8

هاي  مانند بیشتر اسب   است که   هاي حماسی و پهلوانینام اسب رستم در شاهنامه و دیگر روایت   رخَْش،*  
است بوده  برخوردار  عادت  خارق  و  ویژه  قوایی  از  جمله  1:  1398(جعفري،    . اساطیري،  از  رخش،   (

دهد و  عطار به توضیح رمزهاي خود تعلق خاطر نشان می« جا که نمادهاي مورد علاقۀ عطار است و از آن 
)، نمادهاي رخش را همگی در  233:  1397(فتوحی،    .»کندرمزهاي خود را با تعبیرهاي تشبیهی شرح می 

داند که رام عاشق است. از نگاه  هاي تشبیهی بیان کرده است. او عشق را رخش تیزپایی میقالب اضافه 
این دو کاربرد نمادین رخش که رمز عشق تازد و علاوه بر  عطار، حسن هم رخشی است که بر عاشقان می

هاي تشبیهی «رخش عشق» و «رخش حسن» آمده است، ترکیبات «رخش و حسن است و در قالب اضافه 
لب»، «رخش خورشید»، «رخش فلک»، «رخش کبر»، «رخش دل»، «رخش فکرت»، «رخش دولت» و  

می کار  به  آثار خود  در  نمادپردازي رخش  براي  را  این «رخش گردون»  از  برخی  که  اساس  برد  بر  ها 

از   کآید  تیر  هر   راست  کمان همی 
 

خواست  را  تیرانداز  بود   عنایت 
 ) 202: 1394(عطار،                     



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 55پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

او هم ظاهراً کسی آن  از  بعد  ابداعی خود عطار است که حتی  را به کار   جستجوهاي صورت گرفته، 
 نگرفته است. 

 دولت *

رو هر کس  شود، از این از دید عطار، دولت و سعادت رخشی است که فقط پیر طریقت بر آن سوار می
 سعادت برسد، باید بر طریقت و آیین پیر باشد. خواهد به که می

لازم به ذکر است که در دیوان رشیدالدین وطواط، شاعر قرن ششم که اهل بلخ از توابع خراسان    *
بنابراین در انتساب قطعی  ؛  )221:  1339رخش را نماد دولت گرفته (وطواط،  بوده، بیتی وجود دارد که  

دهد که در زمان  این نماد به عنوان نمادهاي ابداعی عطار تردید وجود دارد، هر چند که قرائن نشان می 
سالگی آغاز شاعري وطواط، عطار به اوج پختگی خود رسیده و اگر زمان شاعري وطواط را حدود بیست 

رسد بعید باشد از شاعري  او در نظر بگیریم، در آن زمان عطار حدود شصت سال داشته که به نظر می
با هم نداشته  اند، تقلید کرده باشد؛ چرا که وطواط شاعري  جوان که از نظر منش و رفتار هم سنخیتی 

ستایش نکرده که عطار در شمار معدود شاعرانی است که هیچ پادشاهی را مدح و درباري بود، در حالی 
است. این نماد، در قالب ترکیب «رخش دولت» پس از عطار در میان شاعران و نویسندگان رواج پیدا  

)، هلالی جغتایی از شاعران قرن دهم در دیوان  107:  1390کرد. جامی در جلد دوم دیوان خود (جامی،  
احمد نراقی شاعر و عارف قرن سیزدهم در مثنوي «طاقدیس» (نراقی،    ملأ)،  262:  1337اشعارش (جغتایی،  

)، همگی از 148:  1350،  2ج  الوقایع» (واصفی،  ) و واصفی نویسندة قرن دهم در کتاب «بدایع 421:  1362
 اند. ترکیب «رخش دولت» در آثارشان بهره برده 

 *گردون

از نگاه عطار، گردون و فلک هم، رخشی است که در حال حرکت و تاختن است و خورشید در حکم *  
 زین زرین آن است. 

را   زین  رخش  جهان  در  است   گردون 
 

زرین  زین  وي  بر  است  خورشید   که 
 ) 286: 1394عطار، (                

مورد این نماد   لازم به ذکر است که انوري از شاعران قرن ششم هم در دیوان اشعار خود، در یک*
کند بودن این نماد را به عطار، دچار تردید می را به کار برده است که همین امر صحت انتساب ابداعی  

بار عطار از این نماد، آن را در زمرة نمادهاي ابداعی عطار قرار دادیم. از  که به استناد کاربرد بیش از یک 

است  پیر  راه  این  رستم  پس  را    تو 
 

است  رخشکه    بارگیر  را  او   دولت 
 ) 183: 1394(عطار،                 



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         56

 

)،  483:  1387میان شاعران پس از عطار، قاآنی در قصیدة ستایش حاکم مازندران، نواب ملک آرا (قاآنی،  
)، 500:  1380اي که در ستایش میرمیران سروده (وحشی بافقی،  وحشی بافقی در دیوان خود در قصیده 

الحاقی دیوان   2غزل  ) و یغماي جندقی در  522:  1387(کاشانی،    وانید  384غزل  محتشم کاشانی در  
کار نامه» هم ترکیب رخش گردون را به اند. عطار در «مصیبت کار برده اشعار، رخش را نماد گردون به 

 ).249: 1395برده است (عطار، 

 گل (نصرت)  -9

هاي گل رویش و شکفتن آن است. بیت زیر هم که در حکایت رابعه و بکتاش آمده،  یکی از ویژگی *
کشت، با  دارد که وقتی شمشیر او دشمنان را میهاي حارث برادر رابعه پرداخته و بیان می به ذکر دلاوري 

شد. در ادبیات گل معمولاً نماد لطافت، زیبایی و  شدن دشمنانش، نصرت و پیروزي نصیب او میکشته
دهد تا هم زیبایی فتح را در  گیرد. عطار براي مفهوم انتزاعی نصرت، گل را نماد قرار میمعشوق قرار می

گونه که شکفتن گل باعث پراکنده شدن ذهن مخاطب مجسمّ سازد و هم این نکته را بیان کند که همان
جوهاي  و رسد. با توجه به جست جا میهمه شود، خبر فتح و پیروزي، به سرعت  عطر آن در اطراف می
رسد اولین بار عطار این معناي نمادین را براي گل به کار برده است که بعد از  انجام گرفته، به نظر می

 عطار به شعر دیگر شاعران هم راه یافته است. 

 نامۀ عطار استعارات نمادین ابداعی در الهی

 بنفشه (صوفی) -1

بنفشه در ادبیات بواسطۀ رنگ کبود و بنفش آن، نماد زلف یا خط عذار معشوق قرار گرفته است و    *
هاي آن که رو به پایین است، نماد سوگوار بودن و سرافکنده و شرمسار بودن قرار خاطر حالت گلبرگبه 

داند که شوق رسیدن به  پوشی مینگاهی نو که عطار به بنفشه دارد، آن را صوفی خرقهگرفته است. در  
 حق سبب شده که در طول مسیر سلوك به هیچ چیز و هیچ کس جز او توجهی ننماید. 

چون را  خصم  تیغش   شست  خون ه  ب   لگُ  چو 
 

رست  گل   برون  او  تیغ  ز   نصرت 
 ) 380:  1394(عطار،                     

کار بدایت  در  که   شکرالله 
 

گلزار  نصرت  گل   این  از    شکفت 
 ) 384(محتشم کاشانی، دیوان:     

شاه   نصرت   گل   چون فتح  چمن  در   شکفت 
 

زود   گرفتند  قلعه  گفت  تاریخ   منهی 
 ) 76: 1380(بداؤنی،                   



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 57پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

) هم که هر  234: 1339) و خسرونامه (همان، 3: 1371نامه (عطار، است که در هیلاج لازم به ذکر  *
 اند، این مضمون و این نوع نگاه نسبت به بنفشه وجود دارد. دو به عطار نسبت داده شده 

 داس (بیان) -2

شکل است، در ادبیات ما و دیگر ملل معمولاً رمز ماه نو و  داس که ابزار درو کردن غلات و کمانی  *
گیرد. عطار در نگاهی نو داس را رمز بیان  مرگ و هر چیزي که خاصیت دروگري داشته باشد، قرار می

بیان داسی است که میو کلام می  تواند  تواند معانی نغز را درو کند و اگر نافذ باشد، می داند. کلام و 
سنجر و عباسۀ طوسی   هاي تیز و تند را هم از جاي برکند. در ابیات زیر که در حکایت سلطان  شاخه
سخن بوده، وقتی سلطان سنجر به دیدارش آمد،  است، با توجه به این که عباسه از واعظان خوشآمده 

عباسه هیچ سخنی نگفت و سلطان سنجر هم پس از مدت کوتاهی برخاست و رفت. کسی از او پرسید  
چنان که چرا هیچ حرفی نزدي و ساکت بودي؟ و او در پاسخ گفت که وقتی چشمم به شاه افتاد و او را آن 

تأثیر دانستم، از  فایده و بیان خود را بی گفتن و وعظ خود را بی غرق در جاه و مقام دنیوي دیدم، سخن
 رو خاموش ماندم و سخنی نگفتم.این

: 1389کند (قبادیانی،  داند که خلق را که کشتزار ایزد است، درو میناصر خسرو مرگ را داسی می  *
:  1389) و امیر معزي (معزي،  487:  1345الممالک (فراهانی،  ) و ادیب 293:  1393). حافظ (حافظ،  34
دانند. مولانا هم روزگار را  ) هم داس را نماد ماه نو می299:  1358) و مجیرالدین بیلقانی (بیلقانی،  24

 ) 438: 1389، 1ج (مولوي،  .کندداند که هر چه بکاري همان را درو میداسی می

 خانقاهت   پوش خرقه  بنفشه 
 

ب   سر  راهت ه  فگنده  شوق  از   بر 
 ) 420: 1394(عطار،                 

عالی شاه  سنجر  روز  یک   مگر 
ا  امدین راست  نیکارِ  آن  کارِ   با 

بود  یکس خاموش  چرا   ي گفتش 
آنگاه پس  عبّاسه  داد   جوابش 

 
دید تند  شاخ  ز  پُر   م  جهانی 

درودن  داسکبدان     نیارستم 
 

خالی  جاي  آمد  عبّاسه   برِ 
لخت برخاست  شی پ  یچو  بنشست   او 

حد  ینگفت شنود  یث یتو   ي نه 
شاه بر  کافتاد  زمان  آن  چشمم   که 

 
دیدم   داسکیدستم  ه  ب کند   بس 

بودن  خاموش  جز  چاره   ندیدم 
 ) 232: 1394(عطار،                 



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         58

 

 نامه تمثیلات رمزي ابداعی در الهی

 نفس لواّمه) (* اژدها 

) 124:  1388(شوالیه و گربران،    .شوداژدها معمولاً در ادبیات ملل «به عنوان نمادي شیطانی تلقی می   *
اغلب شاعران هم در نگاه نمادین خود به این موجود، نگاهی منفی دارند. سنایی در حکایت تمثیلی مرد  
نادان و شتران مست که در باب ششم حدیقه آمده، اژدهایی را که در ته چاه دهان گشوده است، نماد  

انتظار فروبردن جسم آدمیان در خود است.گور می الشباب، در    جامی در  داند که هر لحظه در  فاتحه 
ها فرو رفتن در کام اژدهاست  صحبتی با آن داند که هم اي که در معناي فقر سروده، خلق را اژدها میقصید

شاعران، معمولاً اژدها معناي نمادین د بسیاري دیگر از ) و در نمادپردازي عطار، همانن39: 1390(جامی، 
مثبتی ندارد و آن را رمز نفس اماّره، رذایل اخلاقی، جسم، دنیا دانسته است، اما در حکایت بهلول که در  

الهی  بیان شده، در نگاهی متفاوت،  مقالۀ دهم  را که    یاست که جواندانسته «نفس لوّامه»  را  «اژدها»  نامه 
  ب یانداخته شده، نه   گرید  یقضا خون آن مقتول بر گردن کس  مرتکب قتل شده و فرار کرده و دست بر

باقی میو می  زندیم همیشه در درونت  تا  نکنی من  بازگو  را  اگر واقعیت  را سرزنش  گوید  تو  و  مانم 
 کنم. می

دیــدم   که  گفتا   اژدهایی جــــوان 
بود  فشان  آتش  و  بگشاده   دهان 
راست  بگو  و  برخیز  که  گفتا   مرا 
من زمان  یک  در  درکشم  خویشت   به 
جاودانه  عقوبت  در   بمانی 

 

جایی   هیچ  ندیدم  آن  مثل   که 
بود جان  بیم  زو  را  خاره  سنگ   که 
کاست  و  کم  گردي  زمان  این   وگرنه 
من جاودان  درونت  در   بدارم 
زمانه در  نرسد  فریاد   کست 

 ) 240:  1394عطار نیشابوري،  (            

 گیري بحث و نتیجه

همانند شاعران و عارفان بزرگ دیگر در نمادپردازي خود دست به ابداعاتی زده و تصاویر نمادینی عطار  
خلق کرده که یا سرمشق شاعران پس از وي قرار گرفته و یا تا کنون هم در انحصار وي باقی مانده است.  

اند که اغلب  هاي تشبیهی، استعارات و حکایات تمثیلی بیان شده نمادهاي ابداعی عطار در سه شکل؛ اضافه 
گاهی از اسمی خاص   هاي تشبیهی است. او در این دسته از نمادها موارد استخراج شده، به صورت اضافه

هایی خاص و منحصر به فرد، آشناي ذهن همگان است، براي  و شناخته شده که بواسطۀ داشتن ویژگی
رو «رخش دولت»،  مخاطب تثبیت کند، از این گیرد تا آن معنا را در ذهن  ساختن معنایی نمادین بهره می

می عشق»،  «براق  نفس»،  «افراسیاب  گردون»،  اضافۀ  «رخش  همان  قالب  در  را  نمادین  معناي  و  آفریند 



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 59پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

سازد. کاربرد عطار از استعاره براي نمادسازي کم دارد و آشکار میتشبیهی در پی آن اسم خاص بیان می
کوشد تا واژة نمادین را در معنایی و معدود است. عطار در حکایات تمثیلی هم که بسیار معدود است، می

را در داستان بهلول که در مقالۀ   »اژدها «  متضاد با آنچه از آن واژه در ذهن وجود دارد، بیاورد. مثلاً وقتی
آورد، اولین ذهنیت از معناي نمادین آن، نفس اماّره است که جان آدمی را  نامه بیان شده، میدهم الهی 

کشاند، اما عطار در مفهومی که به نوعی در تقابل با نفس اماّره است، آن را رمز در کام آتشین خود می
 داند. از تسلط سالک بر نفسش، می  اي است نفس لوّامه که مرتبه 

نامه، پس از عطار تبدیل به نمادهاي پرتکرار در شعر دیگر شاعران  برخی از نمادهاي ابداعی عطار در الهی
اما بیشتر این  ؛  براق عشق»، «چرك شرك»، «رخش دولت»، «رخش گردون»«   ي نمادهاشوند؛ مانند  می

جوهاي انجام گرفته، کس دیگري بعد از عطار، آن  و نمادها همچنان در انحصار عطار است و طبق جست 
 یک شاعر یافت شده است.  را به کار نبرده است. تعداد بسیار کمی از این نمادها هم پس از عطار، در شعر

 نامۀ عطار ها در الهینمادهاي ابداعی و معانی نمادین آن

 تعارض منافع 

 .  تعارض منافعی وجود ندارد

 معناي نمادین  نماد ردیف
منحصراً عطار به  

 کار برده 
شاعران دیگر بعد از عطار 

 اند به کار برده 
عطار   از  بعد 

 پرتکرار شده
   * جدایی ابر/ میغ 1
   * نفس لوّامه  اژدها 2
  *  امّارهنفس  افراسیاب  3
 *   عشق براق 4
  در آثار منسوب به عطار   *  صوفی  بنفشه 5
 *   شرك چرك 6
   * شرك شیر 7
   * بیان  داس 8

9 
 رخش

 
 دولت

 گردون
  

* 
* 

   * خودي بی قبا  10
   * ازل کمان 11
  *  نصرت گل 12



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         60

 

 منابع 

ترجمۀ سعید  فرهنگ توصیفی اصطلاحات ادبی،  ).  1394(  .گلت مایرهوارد و هارپهام، جفريآبرامز،  
 سبزیان مرادآبادي. چاپ دوم. تهران: نشر رهنما. 

، تصحیح محسن کیانی. چاپ اول. تهران:  دیوان فرید اصفهانی (اسفراینی)).  1381(  .اصفهانی، فرید
 انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. 

التواریخ. جلد دوم، تصحیح مولوي احمد علی صاحب. تهران: ). منتخب 1380(  .بداؤنی، عبدالقادر
 انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. 

 تصحیح هانري کربن. چاپ سوم. تهران: طهوري. شرح شطحیات، ).  1374( .بقلی شیرازي، روزبهان
انتشارات مؤسسۀ تاریخ  تصحیح دکتر محمد آبادي. تبریز:  دیوان اشعار،  ).  1358(  .بیلقانی، مجیرالدین

 و فرهنگ ایران.

تقی فارسی).  1396(  .پورنامداریان،  ادب  در  رمزي  داستانهاي  و  علمی رمز  تهران:  نهم.  چاپ   . -  
 فرهنگی. 

 تصحیح مؤید ثابتی. دیوان اشعار، ). 1333( .الدینتبریزي، همام
 تصحیح محمد روشن. چاپ دوم. تهران: نشر نگاه. دیوان اشعار، ). 1390( .جامی، عبدالرحمن

 .4جلد بزرگ اسلامی،  المعارفدائرهرخش، ). 1398( .جعفري (قنواتی)، محمد

جلد اول و دوم. به کوشش توفیق کلیات شمس تبریزي (دیوان کبیر).  ).  1389(  .الدین، مولاناجلال
 سبحانی. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. 

تصحیح سید علی آل داود. چاپ دوم. تهران: مجموعه آثار یغماي جندقی،  ).  1367(  .جندقی، یغما
 انتشارات توس. 

 چاپ دوم. تهران: انتشارات برگا. دیوان حافظ.  ). 1393( .الدین محمدحافظ، شمس

 .3 لدجالمستدرك علی الصحیحین،  ).1411ابوعبداالله. (حاکم نیشابوري، 

 ، محل نگهداري: کتابخانۀ ملی ایران.16841خوارزمی، حسین. دیوان حسین خوارزمی. شمارة نسخه:  
 چاپ هفتم. تهران: مروارید.فرهنگ اصطلاحات ادبی.  ). 1375داد، سیما. (

 چاپ اول. تهران: اطلاعات. ). 1ادبی (جلد  –فرهنگ بلاغی ). 1368رادفر، ابوالقاسم. (



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 61پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

 ) مهین.  پناهی،  و  فاطمه  نیشابوري.  1403رضایی،  عطار  شعر  در  آن  با  مرتبط  نمادهاي  و  نفس   .(
   https://doi.org/10.22054/ltr.2022.64975.3492. 223- 256)، 99( 28، پژوهی ادبیمتن

 چاپ دوم. تهران: مرکز. مدخلی بر رمز شناسی عرفانی.  ). 1384ستاري، جلال. (

 . چاپ پنجم. تهران: سروش. اسطوره و رمز). 1395( .---------

 . چاپ سوم. تهران: مرکز. رمز اندیشی و هنر قدسی). 1395( .---------
) الدین.  ضیاء  سید  عرفانی).  1393سجادي،  تعبیرات  و  اصطلاحات  تهران: فرهنگ  دهم.  چاپ   .

 طهوري. 

مصلح  (سعدي،  تهران:  کلیات سعدي،  ).  1399الدین.  فروغی. چاپ چهارم.  محمدعلی  کوشش  به 
 رسام.

، تصحیح نجیب مایل هروي. چاپ اول. العروة لأهل الخلوة و الجلوة).  1362سمنانی، علاءالدوله. (
 تهران: انتشارات مولی.

تصحیح مدرس    ،حدیقۀ الحقیقۀ وشریعۀ الطریقۀ  ).1383. (آدمسنایی غزنوي، ابو المجد مجدود بن  
 . انتشارات دانشگاه تهران :تهران. چاپ سوم. رضوي

، تصحیح مدرس رضوي.  حدیقه الحقیقه و شریعه الطریقه).  1377سنایی، ابوالمجد مجدودبن آدم. ( 
 چاپ پنجم. تهران: انتشارات دانشگاه تهران. 

درآمدي به سبک شناسی نگاه عرفانی.   زبان شعر در نثر صوفیه). 1392شفیعی کدکنی، محمد رضا. (
 چاپ پنجم. تهران: سخن. 

 چاپ سوم. تهران: میترا. بیان. ). 1387شمیسا، سیروس. (

و    3،  2، 1ترجمه و تحقیق سودابه فضایلی. جلد  فرهنگ نمادها،  ).  1388شوالیه، ژان و گربران آلن. (
 . چاپ سوم. تهران: جیحون. 4

مقدمه، تصحیح و تعلیق محمدرضا شفیعی کدکنی.  نامه،  الهی).  1394عطار نیشابوري، فرید الدین. (
 چاپ هفتم. تهران: سخن.

. مقدمه، تصحیح و تعلیق محمد رضا شفیعی کدکنی. نامهمصیبت ).  1395(.  ------------------
 چاپ هفتم. تهران: سخن.

 تصحیح احمد سهیلی خوانساري. تهران: زواّر. خسرونامه، ). 1339(. ------------------

 تصحیح محمد استعلامی. تهران: نشر زواّر. الأولیاء، تذکره). 1345(. ------------------

https://doi.org/10.22054/ltr.2022.64975.3492


 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         62

 

کتابخانۀ  نامه،  هیلاج).  1371(.  ------------------ دوم.  چاپ  خوشنویس.  احمد  تصحیح 
 سنایی. 

 . چاپ پنجم. تهران: سخن. بلاغت تصویر).  1397فتوحی، محمود. (

، تصحیح وحید دستگردي. تهران: چاپ  الممالکدیوان کامل ادیب ).  1345الممالک. (فراهانی، ادیب 
 اسلامیه.

االله صفا. چاپ دوم. تهران: انتشارات ). دیوان سیف فرغانی، تصحیح ذبیح1364الدین. (فرغانی، سیف
 فردوس. 

 ). تصحیح سید علی شفیعی. چاپ دوم. تهران: چاپ نوبهار. 1367ملامحسن. (فیض کاشانی، 

). دیوان قاآنی شیرازي، تصحیح مجید مشفق. تهران: انتشارات  1387قاآنی شیرازي، میرزا حبیب االله. (
 سنایی. 

(سیر تحول نمادپردازي در فرهنگ ایرانی و ادبیات فارسی).    آیین آینه).  1388قبادي، حسینعلی. (
 چاپ دوم. تهران: دانشگاه تربیت مدرس.

 . جلد اول. چاپ اول. قم: مؤسسۀ امام مهدي. تفسیرالقمی). 1435بن ابراهیم. (قمی، علی

 شناسی سخن پارسی، بیان. تهران: مرکز. زیبایی). 1368کزاّزي، میر جلال الدین. (

 تهران: نگاه.  .مجموعه اشعار). 1387کسرایی، سیاوش. (

به کوشش محمد جعفر محجوب. چاپ اول. تهران:  ویس و رامین،  ).  1337گرگانی، فخرالدین اسعد. (
 بهمن نو. 

). دیوان محتشم کاشانی، به کوشش محمد گرکانی. چاپ  1387الدین علی. (محتشم کاشانی، کمال
 دوم. تهران: چاپ سنایی. 

عبد1389(  .محمدمعزي،   کوشش  به  اشتیانی.  اقبال  عباس  تصحیح  معزي،  امیر  دیوان  الکریم ). 
 دار. چاپ اول. تهران: اساطیر.جربزه

مطابق نسخۀ تصحیح شدة بدیع الزمان فروزانفر. ،  کلیات شمس.  )1389(  .جلال الدین محمد،  يمولو 
 .چاپ دوم. تهران: مؤسسۀ انتشارات نگاه و نشر علم

(مهدي عطار.  ).  1395پور، حسن.  اندیشۀ  در  اختیار  مسئلۀ جبر و  در  و عمل  نظر  ادبیات تعارض 
 https://doi.org/10.22051/jml.2017.16288.1379 .179 -214 )،15( 8عرفانی، 

https://doi.org/10.22051/jml.2017.16288.1379


 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 63پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

تهران: انتشارات  الصفا، تصحیح عباس زریاب. چاپ اول.  ). روضه1373(میرخواند، محمد بن خاوند.  
 علمی. 

نامه هنر داستان نویسی (فرهنگ تفصیلی اصطلاح).  1377میرصادقی، جمال و میمنت. ( هاي واژه 
 چاپ سوم. تهران: کتاب مهناز. ادبیات داستانی). 

ابومعین. ( انتشارات دیوان اشعار،  ).  1389ناصرخسرو،  تهران:  اول.  تصحیح عزیزاالله علیزاده. چاپ 
 فردوس. 

 چاپ دوم. تهران: امیرکبیر.مثنوي طاقدیس. ). 1362احمد. ( ملأنراقی، 

 . تهران: طهوري. 13 لدج الکامل، تصحیح ماریژان موله ). انسان1394( .نیزالدیعزنسفی، 

 تصحیح یداالله جلالی پندري. چاپ اول. تهران: نشر نی. دیوان اشعار، ). 1372( .نیزالدیعزنسفی، 

مجموعۀ اسناد و مکاتبات تاریخی). چاپ دوم.  (  يصفو ). شاه طهماسب  1368نوایی، عبدالحسین. (
 تهران: انتشارات ارغوان. 

زین (واصفی،  بدایع1350الدین محمود.  بلدروف.  ).  الکساندر  اول.  2جلد  الوقایع، تصحیح  . چاپ 
 تهران: انتشارات بنیاد فرهنگ ایران.

ویراستۀ دکتر حسین آذران. چاپ هشتم. دیوان اشعار،  ).  1380الدین محمد. (وحشی بافقی، شمس
 تهران: امیرکبیر. 
 ). دیوان رشیدالدین وطواط، تصحیح سعید نفیسی. تهران: کتابخانۀ بارانی.1339وطواط، رشیدالدین. (

 ). دیوان هلالی جغتایی، تصحیح سعید نفیسی. کتابخانۀ سنایی. 1337هلالی جغتایی، بدرالدین. (

ترجمۀ محمد کاظم مهاجري. چاپ اول. تهران:  نمادپردازي، امر قدسی و هنر،  ).  1394الیاده، میرچا. (
 کتاب پارسه. 

 .4درج نرم افزار 
 

Persian References Translated to English 
Attar Neishaburi, F. (2014). Elahi Nameh, introduction, correction and appendices by 

Mohammad Reza Shafi'i Kodkani, 7th ed., Tehran: Sokhan. [In Persian] 
Attar Neishaburi, F. (2015). Tragedy, introduction, correction and appendices by Mohammad 

Reza Shafi'i Kodkani, 7th ed., Tehran: Sokhan. [In Persian] 
Attar Neishaburi, F. (1960). Khosronamah, edited by Ahmad Soheili Khansari, Tehran: Zavar. 

[In Persian] 



 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         64

 

Attar Neishaburi, F. (1966). Tadzkirah al-Awliya, corrected by Mohammad Istilami. Tehran: 
Zavar Publishing. [In Persian] 

Attar Neishaburi, F. (1992). Hilajnameh, edited by Ahmad Khoshnavis, 2nd ed., Sana'i Library. 
[In Persian] 

Abrams, Mayerward and Harpham, Geoffrey Gelt. (2014). A descriptive dictionary of literary terms, 
translated by Saeed Sabzian Moradabadi, 2nd ed., Tehran: Rahnama Publishing. [In 
Persian] 

Badauni, Abdul Qadir. (2000). Selected Chronicles, 2nd Volume, corrected by Maulvi Ahmad Ali 
Sahib, Association of Cultural Arts and Culture. [In Persian] 

Baghli Shirazi, R. (1990). Description of Shatahyat, edited by Henry Carbone, 3rd ed., Tehran: 
Tahuri. [In Persian] 

Bilqani, M. (1979). The Book of Poems, edited by Dr. Mohammad Abadi, Tabriz: Publications 
of the Institute of History and Culture of Iran. [In Persian] 

Chevalier, Jean and Gerbran Alan (2008). A culture of symbols, translated and researched by 
Sudaba Fazali, Volumes 1, 2, 3 and 4, 3rd ed., Tehran: J. [In Persian] 

Dodd, S. (1996). Dictionary of literary terms, 7th ed., Tehran: Marwarid. [In Persian] 
Esfahani, F. (2011). Diwan Farid Esfahani (Esfarayni), edited by Mohsen Kayani, 1st ed., 

Association of Cultural Artifacts and Treasures. [In Persian] 

Eliade, M. (2014). Symbolism, sacred matter and art, translated by Mohammad Kazem Mohajeri, 
first ed., Tehran: Kitab Parse. [In Persian] 

Fotuhi, M. (2017). Image rhetoric, 5th ed., Tehran: Sokhan. [In Persian] 
Farahani, Adib al-Mamalek. (1966). Diwan Kamel Adib al-Malik, revised by Vahid Dastgardi, 

Islamia printing. [In Persian] 
Farghani, S. (1985). Seif Farghani's Diwan, Zabihullah Safa's correction, 2nd ed., Tehran: 

Ferdous Publications. [In Persian] 
Feiz Kashani, H. (1988). Edited by Seyyed Ali Shafi'i, 2nd ed., Nobahar edition. [In Persian] 
Gorgani, F. A. (1958). Weiss and Ramin, by the efforts of Mohammad Jafar Mahjoub, 1st ed., 

Tehran: Bahman Nou. [In Persian] 
Hafez, Sh. M. (2013). Divan Hafez, 2nd ed., Berga Publications. [In Persian] 
Hakem Neishaburi, A. A. (1990). Al-Mustadrak Ali Al-Sahiheen, Vol. 3. [In Persian] 
Jami, A. (2018). Divan of Poems, edited by Mohammad Roshan, 2nd ed., Tehran: Negha 

Publishing House. [In Persian] 
Jafari (Qanavati), M. (2018). Rokhesh, Great Islamic Encyclopedia, Volume 4. [In Persian] 

Jalaluddin, M. (2010). The Generalities of Shams Tabrizi (Diwan Kabir), the first and second 
volumes, by Tawfiq Sobhani, Tehran: Association of Cultural Heritage and Artifacts. 
[In Persian] 

Jandaghi, Y. (1988). Collection of Yaghmay Jandaghi's works, revised by Seyyed Ali Al Daoud, 
second ed., Tehran: Tos Publications. [In Persian] 

Kharazmi, Hossein. Diwan Hossein Kharazmi. Edition Number: 16841, Storage location: 
National Library of Iran. [In Persian] 



 

 
 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 65پژوهی ادبی                 متن                  105، شماره 29دوره         1404پاییز 

Kasrai, S. (2008). A collection of poems, Tehran: Negah. [In Persian] 
Kazzazi, M. J. (1989). Aesthetics of Sokhon Parsi, Bayan, Tehran: Center. [In Persian] 
Mohtasham Kashani, K A. (2008). Diwan Mohtsham Kashani, edited by Mohammad Gerkani, 

second ed., Tehran: Sanai Press. [In Persian] 
Muezi, M. (2010). Diwan Amir Moazi, edited by Abbas Iqbal Ashtiani, with the efforts of 

Abdul Karim Jarbazadar, first ed., Asatir. [In Persian] 
Moulavi, J. M. (2010). The generalities of Shams, according to the corrected version of Badi al-Zaman 

Forozanfar. second edition. Tehran: Negah Publishing House and Science. [In Persian] 
Mahdipour, H. (2015). Conflict of opinion and action in the issue of predestination and free 

will in Attar's thought, Mystical literature, Vol. 8, No. 15, pp. 179-214. 
https://doi.org/10.22051/jml.2017.16288.1379 [In Persian] 

Mirkhwand, Muhammad bin Hudban. (1994). Roza Al-Safa, revised by Abbas Zaryab, 1st ed., 
Scientific Publications. [In Persian] 

Mirsadeghi, Jamal and Mayment (1998). Glossary of fiction art (detailed dictionary of fiction terms), 
3rd ed., Tehran: Mehnaz book. [In Persian] 

Naser Khosro, Abu Mu'in. (2010). The Book of Poems, edited by Azizullah Alizadeh, 1st ed., 
Tehran: Ferdous Publications. [In Persian] 

Naraghi, M. A. (1983). Masnavi Taghdis, 2nd ed., Tehran: Amir Kabir. [In Persian] 
Nasafi, A. (2014). Insan-al-kamal, corrected by Marijan Moleh, Vol. 13, Tehran: Tahuri. [In 

Persian] 
Nasimi, E. (1993). Divan Poems, edited by Yadullah Jalali Pandari, 1st ed., Tehran: Ney 

Publishing. [In Persian] 
Navaei, A. H. (1989). Shah Tahmasb Safavi (collection of historical documents and correspondence), 

second ed., Arghvan Publications. [In Persian] 
Pournamdarian, T. (2016). Code and secret stories in Persian literature, 9th ed., Tehran: Scientific-

cultural. [In Persian] 
Qaani Shirazi, M. H. (2008). Diwan Qaani Shirazi, corrected by Majid Mushfaq, Sanai 

Publications. [In Persian] 
Qobadi, H. A. (2009). Iyen Aineh (the evolution of symbolism in Iranian culture and Persian literature), 

2nd ed., Tehran: Tarbiat Modares University. [In Persian] 
Qomi, Ali ibn Ibrahim. (2013). Tafsir al-Qami, first volume, 1st ed., Qom: Imam Mahdi 

Institute. [In Persian] 
Radfar, A. (1989). A rhetorical-literary dictionary (Volume 1), 1st ed., Tehran: Information. [In 

Persian] 
Rezaei, F. and Panahi, M. (2024). Self and related symbols in Attar Nishaburi's poetry, Literary 

Text  Research, Vol. 28, No. 99, pp. 223-256. 
https://doi.org/10.22054/LTR.2022.64975.3492 [In Persian] 

Sattari, J. (2005). An entry on mystical cryptology, 2nd ed., Tehran: Center. [In Persian] 
Sattari, J. (2015). Myth and mystery, 5th ed., Tehran: Soroush. [In Persian] 
Sattari, J. (2015). Code thinking and holy art, 3rd ed., Tehran: Center. [In Persian] 

https://doi.org/10.22051/jml.2017.16288.1379
https://doi.org/10.22054/LTR.2022.64975.3492


 

 

 رضایی و حسینی | عطار ۀنامیدر اله یابداع يهانمادها و نمادواره

 

 1404پاییز      105، شماره 29دوره         پژوهی ادبیمتن         66

 

Sajjadi, S. Z. (2013). Dictionary of mystical terms and interpretations, 10th ed., Tehran: Tahori. [In 
Persian] 

Saadi, M. (2019). Kaliat Saadi, by Mohammad Ali Foroughi, 4th ed., Tehran: Rasam. [In 
Persian] 

Semnani, Alaa al-Doulah. (1983). Al-Arwa Laahle Al-Khalwa wa Al-Jalwa, edited by Najib Mayel 
Heravi, 1st ed., Moli Publications. [In Persian] 

Sana'i Ghaznavi, Abu al-Majd Majdod bin Adam. (2004). Hadiqah al-Haqiqah and Shari'ah al-
Tariqah, edited by Modares Razavi, 3rd ed., Tehran, Tehran University Press. [In 
Persian] 

Sanai, Abul Majd Majdod Bin Adam. (1998). Hadiqah al-Haqiqah and Shariah al-Tariqah, revised 
by Modares Razavi, 5th ed., Tehran University Press. [In Persian] 

Shafi'i Kodkani, M. R. (2012). The language of poetry in Sufiya's prose, an introduction to the stylistics 
of the mystical view, 5th ed., Tehran: Sokhan. [In Persian] 

Shamisa, S. (2007). Bayan, 3rd ed., Tehran: Mitra. [In Persian] 
Tabrizi, H. (1954). Divan Poems, edited by Moayed Tabeti. [In Persian] 
Wasefi, Z. M. (1971). Beginnings of events, edited by Alexander Beldrov, Volume 2, 1st ed., 

Farhang Iran Foundation Publications. [In Persian] 
Watwat, R. (1960). Diwan Rashiduddin Watawat, edited by Saeed Nafisi, Tehran: Barani Library. 

[In Persian] 
Helali Jaghatai, B. (1958). Diwan Hilali Joghtai, corrected by Saeed Nafisi, Sana'i Library. [In 

Persian] 
Vahshi Bafghi, Sh. M. (2001). Divan of Poems, edited by Dr. Hossein Azaran, 8th ed., Tehran: 

Amir Kabir. [In Persian] 
Dorj Software, Ver. 4 [In Persian] 
https://dadegan.apll.ir [In Persian] 
 
 


