
 ةي دراسات فی العلوم الإنسان 
313-109صص    ، 6144/1404/2025 الصیف(،  2)32  

ISSN: 2538-2160 

http://aijh.modares.ac.ir 

 مقالة محکمة
 

 

 ستعارة البنيويةّ وآلياتها في الصحيفة السجّادية في  خطاطات الا 
 ضوء نظرية لايكوف وجونسون 

 
 3الجحيشي   جدوع  ي راض   محمد   ، 2ي خالق  علي ،  1محمودرضا توکلي محمدي 

 
 إيران  طهران،   فرهنگيان،   بجامعة   وآدابها   العربية   اللغة   قسم   في   مساعد   أستاذ - 1
 إيران  طهران،   فرهنگيان،   بجامعة   وآدابها   العربية   اللغة   قسم  في  مساعد   أستاذ  - 2
 خريج ماجستير في اللغة العربية وآدابها بجامعة الأديان والمذاهب، قم، إيران - 3

 
    1445/ 11/ 17تاريخ القبول:                        1445/ ۲/ 16تاريخ الوصول:  

 
 الملخّص

الاستعارة شغلت حيزاً واسعاً من اهتمام البلاغيين والمفكّرين، وبذلك تكون قد أضحت محطّ أنظار، لدى مختلف التخصصات 
والتوجهات، فكانت مجالاً كبيراً، نظراً لدورها الذي تؤديه في نقل معاني النصّ لكونها ركيزة رئيسة من ركائز البيان؛ وأشهر من 

ورج لايكوف ومارك جونسون، وخاصةً أنّها تأتي بفكر جديدة حول البناء التفاعلي للمعنى حيث توسّع في عرض النظرية هما ج 
نعتمد على أفكار علم النفس المعرفي من حيث احتفاظ المعلومة في الذاكرة، وعرضها عند الحاجة إليها. لايكوف وجونسون 

متعلقة بلغة الشعر وإنّما ظاهرة فكرية هي متعلقة بنسقنا التصوري، يعتقدان بأنّ الإستعارة ليست للزخرفة أو للتزيين أو ظاهرة لغوية  
 ملازمة لحياتنا الاعتيادية التي نعيشها، لانكاد ندرکها في معظم الأحيان وأنّ جزءاً هاماً من انفعالاتنا وسلوكاتنا وتجاربنا من حيث 

المض  الاستعارة  من  نوع  أهمّ  البنيوية  الاستعارة  استعاري؛ وتعدّ  عيني  طبيعته  مفهوم  بنية كلّ  أساساً  ينقل  إنّها  حيث  من  مونية 
وموضوعي إلى مفهوم مجرّد.کانت الصحيفة السجادية تلعب دوراً مهماً في توظيف الاستعارة ويعود ذلك لانفتاحها على سيرورة 

عرفية التي ينطلق القارئ منها،  لا نهائية، وعنها ينتج سلسلة تفسيرية متنوّعة، ومن ثمّ يختلف تفسير الاستعارة بحسب المضامين الم 
 بحيث تلعب الأدعية دوراً مركزياً عن طريق التفاعل الكامن. 

الأهداف التی تتعاقب عنها هذا البحث هي بيان جماليّات معنويةّ للصحيفة السجّادية وخطاطات البنيوية ترتبط بعلاقة الإنسان  
الوصفي فی ضوء نظرية لايکوف    - إنَّ البحث يعتمد في هذه الدراسة بالمنهج التحليلي   مع الله سبحانه فی السلوک والتفاعل. 

وجونسون للإستعارة المضمونية، حيث يستخرج الاستعارات البنيوية من بين أدعية وکشف دلالاته السامية. ومن أهمّ نتائج هذه  

 
                                                                 :الکاتب المسؤول                  mr.tavakoli@cfu.ac.ir Email: 

 

https://aijh.modares.ac.ir/search.php?slc_lang=fa&sid=31&author=%D8%AE%D8%A7%D9%84%D9%82%DB%8C
https://aijh.modares.ac.ir/search.php?slc_lang=fa&sid=31&author=%D8%B1%D8%A7%D8%B6%DB%8C+%D8%AC%D8%AF%D9%88%D8%B9+%D8%A7%D9%84%D8%AC%D8%AD%D9%8A%D8%B4%D9%8A


   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

110 

الدراسة: تعتمد استعارات بنيوية على ما هو موجود عند الإنسان من ثقافة وتجارب من اليقظة، و الإدراك، وتفاعل الإنسان معها  
وهي ما تتمّ بتصوّرات تتسم بوضوح أقل تكمن في الهدف بوساطة تصور يتسم بوضوح أكثر يتمثل في المصدر وهو الأساس. ويجدر  

اضرة في الصحيفة السجّادية هي خطاطة البنيوية في الحذر من ثقل وسخطِّ الله عزّ وجل، خطاطة  بالذکر من أهمّ الخطاطات الح 
 البنيوية في نيل التأييد بعزّة الله، وخطاطة البنيوية في الإدراك واليقظة.  

 

 الاستعارة المضمونية، البنيويةّ، الصحيفة السجّادية، لايکوف وجونسون. الكلمات المفتاحية:  
 
 المقدمة . 1

إنّ الصحيفة السجادية للإمام السجّاد علي بن الحسين عليه السلام لها من التألق والشهرة مكانة لا يحتاج الإنسان 
فيها إلى التعريف بها، أو بمؤلفها، تعد الصحيفة ثاني نص إبداعي نثري بعد نهج البلاغة للإمام علي بن أب طالب عليه 

فالدعاء .ء أمامه بشكل باهر، وتستوقفه جوانب عدة في أغلبها عرفانية السلام، فالدارس للصحيفة يتمثل أدب الدعا
في الصحيفة السجادية بالمظهر الخارجي يقوم على المحاورة الانفراديةّ بيَن العبدِّ وخالقهِّ عز وجل، أمّأ المظهر الداخلي 

ي ذاتي، وعظي، اجتماعي فيقوم على عدّة عناصر انفعالية وجدانية صادرة عن الداعي، فالدعاء خطاب إرشادي نفس 
في نفعه، وفردي في مبدعه، ولفهم مضامينه تطرق الباحث إلی لاستعارة، لأنّ طبيعتها تعتمد على نقل المعنى مما هو 
شائع من المجال الدلالي إلى مجال آخر دلالي غير مستخدم فيه، كما أنّها أمر هادف إلى دهشة السامع أو متعة القارئ، 

ة التقليدية هذه اهتزت بظهور النظرية الإدراكية اللسانية، والتي اتخذت من محور المخططات التصوّرية إلّا أن أركان الرؤي 
وهذه النظرية تصف الاستعارة على أنّها  .والاستعارات الإدراكية منطلقاً في أنماط متنوعة في النصوص لتحليلات لغوية 

لما يدور من عمليات إسقاط ذهنية وبناءً على ذلك تنُقل   أمر ذهني صرف، وليست فقط لغة، وإنماّ اللغة تعد انعكاس
الاستعارة بأكملها من الدراسات النقدية واللسانية التي كانت قد احتكرت الاستعارة لعدة قرون متوالية إلى دراسات 

د أي تعتمد علم الذهن، ولذلك فالنظرية المضمونية الإدراكية للاستعارة وخاصةً في آخر دراسة تركّز على فكرة التجس 
وجود المجردات على تفاعلات الجسد، وبشكل مختصر المادة سابقة على المجردات ومضامين الصحيفة السجادية تعد 
تجربة مهمة مجردة، في تشكيلها. وتلعب الاستعارة دوراً مهماً، من حيث أن مفاهيمها تقوم على التجربة المادية للجسد 

المهمة التي تعجَّ بالثروة الفكرية والأخلاقية البنّاءة والمعطاءة في تنمية المجتمع   عن طريقة الإسقاط الاستعاري، والمصادر 
وتفكيره هي: الصحيفة السجادية، وحقيقةً تعد منهجاً متكاملاً للحياة البشرية والإسلامية المتميزة بما تحتويه من معالم 

فائقة الأهمية، وأسس التربية وقواعد الاجتماع بأسلوب رش  يق، وبلغة بليغ، له تأثير عميق جداً في نفس ومضامين 
المتلقي، فلقد وظّف الإمام زين العابدين عليه السلام في أساليبه المعبرة عن المفاهيم المضمونية المتافيزيقية عدة تقنيات 



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

111 

يعكف اليوم عليها علم اللسانيات الإدراكية، ومن أبرزها: المخططات التصوّرية، التي انبرى عليه السلام على اختلاف 
أنواعها الانطولوجية والبنيوية والاتجاهية إلى تجسيد القيم الإسلامية، وإنًرة الفكر الإسلامي، وبيّنها بالتجارب الثقافية 

فضلاً عن دعوته الناس إلى تجاوز الكبر، ودحض الأنًنية، والابتهال، والتضرع، والرحمة،   التي عاشهَا الإمام عليه السلام، 
والصبر، والاستعاذة بالله عز وجل، وحثهم على مصارعة الهوى، وتجنب الغرور، وملازمة الحب الإلهي والتواضع، واحتواء 

ة، ولا تستوحي هذه الاستعارة التصوّرية من الصحيفة على دلالات ذات قيمة ضمنية، جمالية في ساحة القيم الإسلامي 
 خروج النص إلى نسقية مألوفة. 

 
 ان المسألةيب . 2

إحدى النظريات التي ولدت من رحم اللسانيات المعرفية في الدراسات الأدبية هي نظرية الاستعارات المضمونية لجورج 
. شرح لايكوف وجونسون لأوّل مرةّ إطار نظريتهما الجديدة للدور المعرفي والمضموني 2، ومارك جونسون1لايكوف

للاستعارة في كتابهما المشترك الأول المعنون "بالاستعارات التي نحيا بها"، الذي سُمي النظرية المضمونية للاستعارة أو 
دينية التي تنعکس فيهما الإستعارة المضمونية الاستعارة المضمونية وهذه النظرية تطبق علی جميع النصوص الأدبية وال 

القيّمة والتي تحلّت بميزات أدبية  الدينية  ومن هذا المنطلق يعتبر كتاب الصحيفة السجاديةّ من كتب ذات النصوص 
وأسلوبية جديرة بالاهتمام، من الظواهر الأسلوبية المهمة التي تجلّت بشكل لافت للنظر في هذا الكتاب الشريف هي 

تعارة المضمونية فيه؛ حيث أضفت هذه الاستعارة الروعة والجمال السحري على هذا الكتاب ومفاهيمه السامية؛ الاس 
وبعبارة أخرى يعتقد جورج لايكوف ومارك جونسون في تبيين نظريتهما يعني الاستعارة المضمونية بأن الاستعارة تخلق 

العلاقة للإشارة إلى العلاقة  - جونسون مصطلح الرسم الربطنوعاً من التشابه الضمني بين عالمين، يستخدم لايكوف و 
الواقع   في  المجالين  أخذت   الترسيم بين  إذن  استعاري.  إطار  في  معاً  يقتربان  معرفيين  مجالين  خصائص  تُـعَدُّ كمطابقة 

الاستعارة عند كل من جورج لايكوف ومارك جونسون مظهراً ومعنى، ووجهة نظر جديدة، عندما رأوا »بأنها ليست 
بنسقنا التصوري، ملازمة لحياتنا   للزخرفة أو للتزيين، أو ظاهرة لغوية متعلقة بلغة الشعر وإنما ظاهرة فكرية هي متعلقة

الاعتيادية التي نعيشها، لا نكاد إدراكها في معظم الأحيان وأن جزءاً هاماً من انفعالاتنا وسلوكاتنا وتجاربنا من حيث 
الأمر فإن نسقنا التصوري، يكون بوساطة الاستعارة مبنياً جزئياً، وبهذا الأمر لن   طبيعته استعاري، وإن كان كذلك 

تكون الاستعارة عبارة تعابير مشتقة من حقائق أصلية فحسب، بل تعدّ الاستعارة هي نفسها، عبارة عن حقائق، 

 
1. George Lakoff 

2. Mark Johnson 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

112 

 (13: 1996بصدد النسق البشري التصوري، والفكر البشري« )لايکوف وجونسون،
إنّ الاستعارة البنيوية يطُلق على نوع من الاستعارة المضمونية التي تنقل أساساً بنية كلّ مفهوم عيني وموضوعي إلى 
السجّادية حيث تصبح کعنصر إتّساقي في أدعية الإمام  هامّاً في الصحيفة  مفهوم مجرّد؛ هذه الإستعارة تلعب دوراً 

للمضامين الأدبية لدى كتاب الصحيفة السجّادية عبر نظرية الاستعارة السجّاد )ع( ويقصد هذا البحث بدراسة مقارنة  
البنيوية لجورج لايكوف ومارك جونسون، وكشف الاختلافات والقواسم المشتركة في التصاوير لدى الأدبيين، كما يسعى 

والمفترقات.  المشتركات  هذه  وراء  تكمن  التي  الدلالات  يبيّن  أن  البحث  با هذا  يوظّف  الباحث  الوصفيإنَّ   - لمنهج 
التحليلي ويستخرج الادعية ذا علاقة بالاستعارات البنيوية في الصحيفة السجّادية وفقاً لنظرية جورج لايكوف، ومارك 

 جونسون.
 .أسئلة البحث والفروض1- 2

 تريد الدراسة أن تجيب عنها هي:أمّا الأسئلة التي 
 كيف تكون أنماط الاستعارات البنيوية في أدعية الامام السجّاد )ع(؟  - 1
 أيّ مفاهيم ترتبط بالاستعارة البنيوية التي تنعکس في الصحيفة السجادية في ضوء نظرية لايكوف وجونسون؟  - 2
من المفروض أنّ الاستعارات الاتجاهية في كتاب الصحيفة السجادية تنبعث عن المعاني السامية لدى الإمام   - 1

البيان والتقارير المستخدمة. تحتوي تتجلّى في توظيف المفردات في الأدعية وفي كيفية  -السجّاد عليه السلام، وهي 
ية وإيمائية، ومنها مضامين اجتماعية، وأخرى سياسية، الصحيفةالسجادية على مضامين عدّة منها عبادي ذو صبغة روح

 ومنها ما لهُ بعُد عقائدي.
تعتمد على ما هو موجود عند الإنسان من ثقافة   إنّ الاستعارات البنيوية في أدعية الإمام السجاد عليه السلام  -2

وتجارب من اليقظة، والإدراك، وتفاعل الإنسان معها. وهي ما تتم بتصورات تتسم بوضوح أقل تكمن في الهدف 
 بوساطة تصور يتسم بوضوح أكثر يتمثل في المصدر وهو الأساس.

 
 .خلفية البحث 2-2  

إنّ البحث عن الصحيفة السجّادية کثيٌر جدّاً فبحثنا عن أنواع الاستعارات المضمونية في إنترنت والمواقع الإلکترونية ولم 
نجد بحثاً مستقلّاً عنه مماثلاً بهذا الموضوع: دراسة الاستعارة البنيوية في الصحيفة السجّادية في ضوء نظرية الاستعارات 

ارك جونسون، وبما أنَّ هذا الموضوع لم يبحث عنه، نحن قمنا بإيراد البحوث التي تعالج البنيوية لدى جورج ليكاف وم 
شناسی شناختی های مفهومی در ترجمه صحيفه سجّاديه از منظر زبان هذا الکتاب القيّم:انتشرت مقالة »نقش استعاره 



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

113 

و الگوی ليکاف و جانسون«، الکتّاب:يسرا شادمان؛ محمدنبی احمدی؛سحر ملکيان، مجلة بحوث الترجمة في اللغة 
وتشير نتائج هذا البحث الذي كتب استنادا إلى   .144- 121ه.ش، صص  1400، سنة  24العربية وآدابها، العدد  

نموذج جورج لاكوف ومارك جونسون وبأسلوب وصفي تحليلي ومنهج مقارن، إلى أن المترجمين كانت لهم مناهج مختلفة 
في نقل معاني النص المصدر، ولكن النجاح وكان كلا المترجمين في ترجمة الاستعارة هو نفسه.كمترجم أدب، استخدم 

رمارودي استعارات إبداعية، كما قام إلهج قمشاهي بترجمة المفاهيم المجردة دون استعارة في بعض الحالات موسوي ک 
 لترجمة.لتسهيل ا 

طبعت رسالة في مرحلة الماجستير »استعاره مفهومی در دعای مکارم الأخلاق از ديدگاه ليکاف و جانسون« 
ه.ش، جامعة مازندران، کلية 1401الکتّاب: سيده ام کلثوم موسوي، مهدی شاهرخ، حميد رضا مشايخي، سنة  

وتظهر نتائج البيانًت؛ المستوى الأنطولوجي له تردد أكثر من المستويات الأخرى. والمستوى   الآداب واللغات الأجنبية. 
الهيكلي لديه أدنى تردد. إن الخريطة الأكثر شيوعاً لمكرّم الأخلاق للإمام السجاد )ع( تتعلق بالمجاز المفاهيمي الوجودي 

 ولأن المفاهيم الملموسة والموضوعية قد استخدمت لمجال الأصل والمقصد بعشرين حالة. ويمكن وصف هذه الاستعارات؛ 
للتعبير عن المفاهيم المجردة وفهمها، فإن المجال العقلي يكون مفهوما ومفهوما تماما من حيث التطابق مع المجال الموضوعي. 
انتشرت مقالة أخری في موضوع »التشخيص والتصوير في أدعية الامام السجّاد عليه السلام، الکتّاب: محمّدحسن 

. إنَّ الکاتبين 196- 177، صص  1ش، العدد  1394امعة طهران، سنة  فؤاديان، موسی عرب، مجلة: الأدب العرب بج 
اعتمدا في هذا البحث بالمنهج الوصفي التحليلي ودرسا وقصدا بأنّ فنّ التصوير مستمدّ من عنصر التشخيص في أدعية 

وکان التشخيص   الامام السجّاد)ع( ويهدف إظهار الحسية والحركة والديناميكية التي تعتبر من مميزات العمل الأدب؛ 
 في ادعية الصحيفة السجّادية لايقتصر على الإنسانية بل الإضافة إلى البشر يستخدم بحيوانًت أخرى أيضًا.

طبعت مقالة أخری في موضوع »توظيف التجسيم الفنّي في أدعية الإمام السجّاد عليه السّلام«، الکتّاب: موسی 
. ما 566-551، صص  2، الجزء  46، العدد  1439عربی، حسين مهتدي، مجلة: الکلية الإسلامية الجامعة، سنة  

تخدمة في هذه الأدعية التي تخلق عبر ترتيب الألفاظ قام به الكاتبان من دراسات، فإنّ التجسيم الفنّي من العناصر المس 
بشكل فني، تعبيراً حسياً ونفسياً وخيالياً. إنّ الکاتبان يحاولان في هذا البحث وبالاعتماد على التجسيم الفنّي، أن يقدما 

ك أثرها في نقل من جهة، رؤية جماليّة لهذه الأدعية، ويبينا من جهة أخرى أنهّ كيف تمكنت هذه الصور الفنية من تر 
النفسية والعاطفية وخلق لقطات حيّة ومتحركة. توجد دراسة في عنوان »نظرية  المفاهيم التجريدية العميقة والحالات 
الصحيفة السجادية«، الکاتبة:  الثاني من  انسجام النص في کلام الإمام السجاد عليه السّلام اعتماداً علی الدعاء 

. هناك 72  –   63، ص  3، الجزء  46، العدد  1439مية الجامعة، جمادی الثاني  سيفي، طيبة؛ مجلة: الكلية الإسلا 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

114 

نظريات مختلفة حول تحليل النص لكن اخترنً نظرية الانسجام والتناسق للباحثين هاليدي ورقيه حسن لاكتمالها ودقتها. 
إن الانسجام والتناسق من ميزات النص عند هذين الباحثين، ولكن الكشف عن عوامل الانسجام وعناصره في نص 

عل. إذاً عندما يكتب الأديب كلاماً يريد أن يلقي كلاماً ما لا يعني أن هذا النص متصف بالانسجام والاتساق بالف
منسجماً بحيث كان مبتداه ومنتهاه متصلا ومنسجما هذا لا يتحقق الا بالتناسب والتلاؤم والترابط والتماسك بين 

ص أجزاء النص وعناصره وهذا يتميز النص بنظام خاص. فلذلك قمنا في هذا البحث دراسة عناصر انسجام وتناسق الن
وكيفية تجليها في الدعاء الثاني من الصحيفة السجادية للإمام سجاد له في ثلاثة مستويات، القواعد والمفردات والأصوات 
حتي نبين كيفية انسجام كلام الإمام الله علي متلقيه. إنَّ الکاتب في هذه الدراسة يبحث عن نظرية انسجام النصّ في 

يختلف عن هذا الموضوع ونحن بصدد دراسة عن مستويات الاستعارة المفهومية  کتاب الإمام السجاد )ع( أمّا تحقيقنا
 عند الصحيفة السجادية.

انتشر بحث حول الجمالية في الصحيفة السجادية، وأصولها في القرآن والحديث والنهج، الکاتب: الحلباوي، نبيل؛ 
. ولا يتطاول هذه المقال إلى أكثر من أن يكون 79  –  63، ص  70، العدد  1432مجلة: رسالة الثقلين، صيف  

تألق من آل محمد الطيبين وعترته الطاهرين عليه مدخلاً إلى دراسة هذه الظاهرة في أجمع كتاب للدعاء أبدعه نجم م 
يستلهمه  وبما  الإمامي،  وامتداده  النبوي  أفقه  في  المحمدي  للإسلام  مدرسة  فكان  والتسليم،  الصلاة  أفضل  وعليهم 
ويستجيب له من الجمال القرآني. وسيقتصر بالتالي على رسم الخطوط عريضة لهذه الجمالية في الصحيفة السجّاديةّ 

أسسها الإنسانية ومصادرها المرجعية ومعالمها الفنية مؤيدة بالشواهد بما عهد لأبحاث أكثر تفصيلاً وتحليلاً وعمقاً   تتناول 
لإحاطة تلم بهذه الظاهرة من سائر وجوهها وجوانبها. کما نشاهد بأنَّ کاتب هذه المقالة يتطرّق بالعنصر الجمال في 

التي تنشأ من القرآن الکريم والأحاديث وهذا البُعد يفرق بموضوع دراستنا   الصحيفة السجادية ولاسيّما مصادره وأصوله
هذه، حيث نحن نقصد باستخراج الشواهد الاستعارية من کلام الإمام السجاد )ع(. جدير بالذکر حسب معلوماتنا 

 بقة حتّی الآن.في المواقع الإلکترونية الإيرانية والعربية أنَّ هذا الموضوع لم يبحث عنه في الدراسات السا 
 
 . الإطار النظري3
 ستعارة عند لايکوف وجونسون. الا1- 3

للاستعارة من مكانة مهمة في الدراسات اللغوية والنقدية والأدبية، فالاستعارة بؤرة الأدب الجمالية والفنية، وجوهره، وفي 
( 31:  2002تصوري الأدب يزخر بها للتوصيل والتبليغ من جهة، وليؤثر في نفس المتلقي من جهة ثانية )الجرجاني،



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

115 

، فهو باعتقاده أنّ الاستعارة هي مرآة، تعكس بدورها قدرة الخيال، على رصدِّ، دلالات التشابه، في 1العالم کولريدج
مناحي الكون، و أن الاستعارة أيضاً هي وسيلة، تعيد تشكيل، الكون، من خلال ابتكار واقع جديد. وللتوضيح أكثر 

تقترح بعودة الاستعارة إلى الأصل اليونًني لهذه الكلمة، فالحركة هذه تعود إلى   ماري ديلر لوظيفة الاستعارة التصورية فإن  
مرجع الاشتقاق، إلى أن الصفات الخاصة، و التي بدورها تنتمي إلى مجال معين، و الذي نسميه المجال المصدر يتم 

( إنّ الاستعارة من منظور كتاب جورج Durrenmatt، 2002:   56.) نقلها، إلى مجال آخر يسمى المجال الهدف 
لايكوف ومارك جونسون "الاستعارات التي نحيا بها" بأنّها »عبارة عن ظاهرة أصلية ذهنية يكون فيها إسقاط مجال 
معين حياتي إذ يحدث بشكل تامّ داخلها على مجال آخر ولا توجد علاقة بين الاستعارة و بين العبقرية، بل إنها تعد 

ازم المعيشية لكل إنسان، ونستطيع تتبع مظاهر الاستعارة، في الأحاديث اليومية، كما يمكن أيضاً رؤيتها، لازم من اللو 
مثلا في الخطاب الديني، وفي الخطاب السياسي، وفي الشعر، ومعنى ذلك أن الاستعارة هي شأن ذهني صرف وليس 

المرآة«)  الضوء  تعكس  العاكس كما  الدور  للغة، سوى  لقد أعطى (.  10:  1996ف وجونسون،  لايكو هناك دور 
الكاتبان جورج لايكوف ومارك جونسون أهميّة كبرى للأنساق التصورية، واعتبروها ذات طبيعة استعارية، وبالتصورات 
هذه يمكن لنا و نستطيع إدراك العالم، و إدراك الطريقة التي بها نتعامل معه. ميّز جورج لايكوف ومارك جونسون بين 

در  إلى  استناداً  الاستعارات  من  وهذه نوعين  متحققة،  استعارات  تعُتبر  العاديةّ  التدّاول  لغة  في  التواضعية:»وهي  جةِّ 
الاستعارة تكون بعيدةً عن أي قصد إبداعي أو أية طاقة، والسبب في ذلك راجعٌ إلى مصدر الاستعارة، فهي متجذرة 

اري للغة، وهي أساسُ أية عمليّة استعارية، وهي راسخة في النسق البشري التصويري، وكامنة هي في الطابع الاستع 
أوصاف  مجرد  الذهنية  للظواهر  نعدّها  أحيان كثيرة  في  إدراكها  يتم  لا  حيث  اليومية،  الاعتيادية  لحياتنا  ملازمة 

( ودرجة الاستعارة التواضعية التصورية تقُاس على حسب درجة استخدامها، »فكلما 14: 2002مباشرة«)الحراصي، 
ة، مستعملة، متكررة، كانت درجة تواضعيتها عالية، بحيث يأخذ المعنى معها، شكلاً غير واعٍ، مستنداً إلى كانت مبتذل 

المتكلمين«)سليم،  بين  متشابهة  الاستعارات  بهذهِّ  والفهم  التفكير  طرق  يجعل  الأمر  وهذا  المعرفية،  التراكمية  الخبرات 
النظرية المضم 111:  2001 ونية المعرفية تقر لدى جورج لايكوف، ومارك جونسون، ( يجدر بالذکر أن نقول بأنّ 

بحضور كلا الطرفين في المستعار له، والمستعار منه في الاستعارة، بعدما »أن كانت النظرية الكلاسيكية التقليدية ذات 
وفي المنظور التفاعلي تنتج الاستعارة عن طريق  .النزعة الأرسطية، تؤمن بغياب طرف في الاستعارة وحضور طرف آخر 

تفاعل بين فكرين نشيطين، يجمعهما مركب واحد أو كلمة واحدة، ويبدأ التفاعل نتيجة ملاحظة السمات المشتركة 

 
1. coleridge 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

116 

على مستوى، الفكرين النشيطين، ومن ثمّ يتم الانتقال بعدها إلى وحدة، نًتجة عن التفاعل الحاصل بينهما، فتجمعهما 
معاً، ولاتقوم على فكرة النقل والوحدة المتمخضة عن، التفاعل هذا ليست هي مجرد إضافة بسيطة لكلا الطرفين إلى 

عتبار، لكل من المؤتلف و المختلف، فحينها الكل هو ما بعضهما بعض، بل هي ذهنية حيث فيها ينظر بعين الا
يشكّل الوحدة. الاستعارات الوضعية يمكن تصنيفها على ثلاثة أنواع: الاستعارة البنيوية، الاستعارة الاتجاهية، الاستعارة 

 (12:  1996لايكوف وجونسون،  الانطولوجية.) 
 
 .الاستعارة البنيوية2- 3

إنَّ قوام الاستعارة البنيوية هو عملها على:»بنية التصورات، التي تتصف بوضوح قليل، وجزئياً تفهم من خلال تصورات 
إذ تعتمد الاستعارة البنيوية على مجالين اثنين هما: (  122:  1996لايكوف وجونسون، أخرى تتصف بوضوح كثير«) 

»المصدر وهو الأكثر إفهاماً، والأكثر وضوحاً. والهدف وهو الأقل وضوحاً، مثال ذلك: بنية الجدال من خلال تصورنً 
لاستعارات ( كما أن الاستعارة البنيوية تتصف بأنها من أكثر أنواع ا23للحرب، في قولنا: الجدالُ حَربٌ«)نفس المصدر:  

لَب فيِّ شَكلِّ تخفياً، ويعود ذلك لتأسسها على بنية الفِّكر في ضوء فِّكر أخرى من ذلك. ومثال ذلك:»أن نجريَ الط 
تفهامٍ، أو أن يجري الوثوق من موقف خالفهُ على شكلِّ تهديدٍ وما إلى ذلك«)غزال،د.ت:   بعبارة أخری أن   ( 273اس 

تتجلّى الاستعارات البنيوية في بنية أنساق تصويرية، »وتتصف بوضوح أقل، استناداً إلى أن سَاق تصوّريةّ، تتصف بوضوح 
أكثر، والأخيرة هي التي تنشَأ من تجاربنا بشكل مباشر، ومثال ذلك الأفكار أغذية فنجد الأفكار المنجزة والمطبوخة إلا 

وهذا النمط يعمل على بنية،   (50- 49:  1996لايكوف وجونسون،لية أو مسلوقة أو مشوية«) أننّا لانجد أفكار مق 
، والمحسوس هو الدافع لفهم المجرد، وربط مجال بمجال آخر، فالمصدر يكون مجالاً محسوساً، والهدف يكون مجالاً مجرّداً 

ومن ثمّ »يعطينا، بنية معرفية ثرية، ووظيفة الاستعارة البنيوية تدفع المتكلم إلى فهم بنية المجال المجرد بوساطة بنية المصدر 
 (.32: 2011وهو المجال المحسوس، وبذلك يتأسس ترابط بينهما، أي بيَن المجالين« )ذهبية،  

 
 . التحليل الموضوعي4

يعتقد جورج لايكوف ومارك جونسون بأنَّ »المخططة التصوّرية، العادية، والتي بدورها تسير سلوكنا و تفكيرنً، هي 
بالأساس ذات طبيعة استعاريةّ، أي في العالم يحتظي الإنسان بمخططة تصوّرية، تبُنى بوساطة مدركاته المحيطة به، وخبراته 

لم، إذاً هذه النمطية تعُتبر بؤرة لتحديد الحقائق اليومية وما يُستفاد من التحديد الفردية، أو بوساطة تعامله مع جميع العا 
( ومن ثمّ إنّ المخططات 40:  2012هذا هو الاستعارة التي تتجلّى بتصوّر مظهر، عن طريق مظهر آخر«)الشراحيلي،  



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

117 

تصورية  مخططات  أقسام:  ثلاثة  جونسون  و  لايكوف  عند  نجدها  استعارية،  عملية  أية  وركيزة  أساس  هي  التصورية 
انطولوجية، و مخططات تصورية بنيوية، ومخططات تصورية اتجاهية أو فضائية، ففي الصحيفة السجادية المخططات 

كثرت الاستعارات الضمنية التي كشفت الظواهر كثيرة ذات الطابع الاستعاري فيها جوانب ظاهرة وأخرى مخفية، إذ  
سنسلط الضوء في دراسة .المخفية و التي كشفتها نظرية لايكوف وجونسون وهي بالأساس ضمنية لا تظهر في القول

أدعية الإمام على نوع الاستعارة البنيوية من أنواع الاستعارات المضمونية ومن أبرز الخطاطات الموجودة في الاستعارة 
 وية وهي كالآتي:البني

 
 . خطاطة البنيوية في الحذر من ثقل وسخط  الله عزّ وجل 1- 4

لايغيب عن الذهن في أنّ أدعية الصحيفة السجادية تخلف آثاراً واضحة وإيجابية على سلوك العبد، بشكلٍ عام، إذ أنّ 
الإمام السجّاد عليه السلام، قد سعى إلى الارتفاع بالنفس الراضية المؤمنة، في مدارج الكمال، عبر بلورته للمفاهيم 

ل دعاء، فيه من الخشوع والضراعة لله سبحانه وتعالى، واستمداد منه التربوية والأخلاقية، عن طريق نسجهما، بشك 
العون، في شحذ النفس البشرية بتعلقها بأخلاق )السماء( والتعالي عن كلّ وضيعٍ والعلو والارتفاع عن كلّ دنيءٍ، وهي 

، في ذاتِّ الخال  ق عزّ وجل، لا يقبل بذلك إلى جانب ربط الإنسان بالسماء وشدّه، ففي الأرض تجعله شديدَ البأسِّ
ف ص لّ  ع ل ى مح  مَّدٍ و  بظلم، ولا يقبل الرضوخ إلى الباطل، وفي هذا المنهج يلمس المتلقي في قول السجّاد عليه السلام:» 
، و خ لّ صْني   ب  ل ه  ح كْم    ، و  أ وْف ه  ح قَّه  م نْ ع نْد ك  ثم َّ ق ني  م ا ي وج  ه  ع نيّ  م نْ و جْد ك  ،  آل ه ، و أ رْض  مم َّا يَ ْك م  ب ه  ع دْل   

تا ناْ  لا   ط اق تي   و إ نَّ   ، ب ن ق م ت    ت سْت ق لُّ  لا   قا وَّتي   ب س خْط    ف إ نَّ  السجّادية،ه ض   التاسع   «)الصحيفة  الدعاء 
 (200ه:  1411والثلاثون، 

فالإمام السجّاد عليه السلام يتحدّث في هذهِّ الفقرة من دعائه على قوّة )سخط الله عزّ وجل( وثقله، فقد استعملها 
عليه السلام، كاستعارة بنيوية، وجعل )سخط الله عزَّ وَجَل( شيءٌ ثقيلٌ، وبذلك تحول المعنوي إلى المادّي، نتيجة ذلك 

ا عنه، فهنا نواجه فضائين مختلفين صارا بمنزلة فضاء واحد وهما: استيلاء غضب هو التجارب البشرية الفيزيائية، وثقافته 
الله تعالی وسخطه علی العباد بحيث يفوق هذا علی طاقاتهم البشرية والفضاء الثاني تحمل أعباء أثقال تفوق طاقة 

ية الإستعارة البنيوية مجال المبدأ الحامل، فنواجه أشياء مشترکة في الفضائين يمکن تطبيق بعضها علی البعض، فوفقاً لنظر 
هنا هو تحمل ثقل الشیء الثقيل ومجال المقصد تحمل سخط الله عز وجل بحيث لا يمکن تحمل کليهما، فشبه هنا أمر 
معنوي بأمر مادي وفي هذه الحالة نواجه ثلاث حالات يتعامل معها الإنسان مع سخط الله عزّ وجل ونقمه، وهذه 

 الحالات هي كالآتي:



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

118 

 أن تغلبَه نقمةِّ الله، وسخطه، فيملكانه، ولا يستطيع لهما خلافاً.  أولًا: 
أن  تكونَ الحربُ بينهما سجالاً، فالنقمة تارةً تغلب الإنسان، وتارةً أخرى يستنقذ العبد نفسه من ها، وذلك  ثانياً: 

 بالتجنب من المذمومات، من الأفعال والأخلاق والتي تُجلب لهَُ سورة الغضب. 
.  ثالثاً:   أن تغلبَهُ نقمةَ الله عزّ وجل، فتصبح مستوليةً عليه، لا تقر هُ بأية حالٍ منَ الأحوالِّ

وإنّ ما يطرَحُه الإمام السجّاد عليه السلام، هنا من صراع بين سخط الله عز وجل، وبين الإنسان يقوم على 
استعارات هي: تفاعلات القوى، والقوى: أنماط التفاعل بينها )تجربةٍ ماديةّ صر فة(، وتعاملُ الإمام السجّاد عليه السلام 

بينهما، هو: تعاملٌ استعاري، حيث فيه يسقط تفاعل )القوى الماديةّ( مع الإنسان، وسخط الله عز وجل، ونمط التفاعل  
لتشكيل تصوّر عن )تفاعل مفترض( بين سخط الله عز وجل وبين الإنسان، والذي ينتج عن التفاعل هذا من نتائج 

نً سابقاً، تكون ممكنة تعد أيضاً من لواحق )تفاعل القوى المادية( فتكون النتيجة في حالة صراع بيَن قوّتين كما ذكر 
نتيجة تعادل بين قوتين، وهوَ يتمثل في )الحالة الثانية( حيث تكون بينهما الحرب سجالاً، ويعتمد هذا أيضاً استعارياً 
على فكرةِّ )التوازن المادي( أو لربما ينتهي بالانتصار لإحدى القوتين، كما هو واضح وجلي في: الفهمِّ الاستعاري، في 

 الله عز وجل، وسخطه الإنسان(.أول حالة )غلبة نقمة  
و ثالث حالة )استيلاء نقمة الله عز وجل، وسخطه على الإنسان( واستعارياً هما يعتمدان على فكرةِّ: الانهيار 

 الماديّ.
و تبرز الاستعارة هذه بعبارة أخرى للمتلقي، جانباً واحداً، من تفاعل العبد مع سخطِّ الله عزّ وجل، وتأثير سخطِّ 
الله، هو تأثيٌر على قدرةِّ العبد على العمل والقيام، ويقودنً هذا إلى نتيجة أخرى مهمة وهي: أنّ الاستعارة هذه ليست 

 الها من أجلِّ استعارة أخرى أكثر مركزيةّ وهي ما نستطيع تحديدها لغوياً كالآتي: هي إلّا أداة تصوّرية إدراكية، تّم استعم 
 العمل الصالح: هو قيامٌ.  - 
 العمل السيء: هو قعود.- 

و ذلك يعني على الإنسان »أن يقوم بأعمال صالحة في جميع جوانب الحياة فإنّ كل عمل صالح يشكّل عنصراً 
في  الأخلاقي  للتعالي  المتكامل  الصرح  هو  واجتماعها  الإسلام،  في  الاجتماعي  الصرح  بناء  من  مهماً 

 (127:  2002الإسلام«)عبود، 
و لهذا الأمر الإمام السجّاد عليه السلام يحرص على الإلحاح، في القيام بالأعمال الصالحة، وهو يريدُ من الأمّة أن  

 تفعلَ نحوَ الشخصيّة التكاملية في مسيرة تصاعديةّ.
وتوجد مخططات أخرى بنيوية في مضمون الصحيفة السجّادية كقوله عليه السلام في دعائه إذا نزلت به ملمّة  ●



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

119 

و  ق دْ نا ز ل  بي  يا  ر بّ  م ا ق دْ ت ك أَّد ني  ث قْل ه ، و  أ ل َّ بي  م ا ق دْ به  ظ ني  حَ ْل ه . و  ب ق دْر ت    عند الكرب، أو عرضت مهمّة له: » 
، و   ، و  لا  ص ار ف  ل م ا و جَّهْت  ، و   لا  ف ات  أ وْر دْت ه  ع ل يَّ و  ب س لْط ان    و جَّهْت ه  إ لي َّ. ف لا  م صْد ر  ل م ا أ وْر دْت  ح  ل م ا أ غْل قْت 

. ف ص لّ  ع ل ى مح  مَّدٍ و  آل   لْت  ر  ل م نْ خ ذ  ص  ، و  لا  نا  ر  ل م ا ع سَّرْت  ، و  لا  م ي سّ  ه ، و  افاْت حْ لي  يا  لا  م غْل ق  ل م ا فا ت حْت 
رْ ع نيّ  س   ، و  اكْس  ب  الْف ر ج  ب ط وْل     ( 64ه: 1411«)الصحيفة السجّادية، الدعاء السابع، لْط ان  الْه مّ  بح  وْل    ر بّ  با 

فالإمام السجّاد عليه السلام يتحدث في الفقرة هذه من دعائه عن ثقل النوائب والشدائد، ويتحدث أيضاً عن قوّة 
المصاعب، حيثُ إنّ الإنسان لا يطيق حملَها، فتعابيره عليه السلام قد عكست بخطِّّ المشار إليها، استعارات معتمدة 

بعضاً من المظاهر الداخلية، التي تؤثرّ في سلوك الإنسان، وتدفعه إلى على )تجربة القوة المادية( حيث إنّ القوى تحدّد  
فعل أخلاقي، أو غيرأخلاقي، أو تمنعه من هذا الفعل، وتفهم أيضاً الشدائد بعدّها قوى، تؤثر على سلوك الإنسان، 

 فتدفعه نحو فعل شيء ما أو قد تمنعه من هذا الفعل.
فإنّ الهموم والنوائب قد استعملها الإمام السجّاد عليه السلام، كاستعارة بنيوية، وألبسها )لباس الوجود( وجعلها 
أيضاً شيئاً ثقيلًا، تنُقض جوارح الإنسان، وتوقيُر ظهره، بحيث أضحت الشدائد والهموم قوّة، تمنع الفرد من فعل شيءٍ 

يسلك سلوك أخلاقي مستحسن، ونتيجة للتجارب البشرية الفيزيائية هكذا ما، أو تكاد تمنعه من هذا الشيء، ومن أن  
 تحوّلَ المعنوي إلى مادّي نتيجة ثقافتها عنه أيضاً.

 
 خطاطة البنيوية في نيل التأييد، بعزّة الله عزّ وجل .  2- 4

ف ص لّ  ع ل ى مح  مَّدٍ و  آل ه ، و  م تّ عْن ا يوجد هناك خطاطة أخرى بنيوية في الفقرة هذه من دعاء الإمام عليه السلام: » 
د  الْأ ح د   ف د ، و  أ ي دّْنا  ب ع زٍّ لا  يا فْق د ، و  اسْر حْن ا في  م لْ   الْأ ب د ، إ نَّ   الْو اح  الصَّم د ، الَّذ ي ل ْ ت ل دْ و  ل ْ ت ول دْ   ب ثا رْو ةٍ لا  تا ناْ

 (188ه:  1411«)الصحيفة السجّادية، الدعاء الخامس والثلاثون، و  ل ْ ي ك نْ ل    ك ف واً أ ح دٌ 
ورد في قوله عليه السلام: أيّدنً بعزٍّ، حيث يستطيع المتلقي في هذه الفقرة أن يرى أيضاً تطبيق الرؤية التجسُّديةّ 
على تفكير الإنسان، وأن يكون على يقين بأنّ العقل، لا ينفصل عن تجربة الجسد بل في كثير من جوانب التجربة 

ل الاستعارة: يقوم العقل بنقل بُنى التجارب الماديةّ، كالاحتواء، والرؤية العقلية تقع تحت سيطرة الجسد المجازية، فمن خلا 
ا ظاهرة ماديةّ طبيعية، وليس باعتبارها استعارة  البصرية، والحركة. والإمام السجّاد عليه السلام يتعامل مع العزةّ وكأنهَّ

لمتلقي عن، إيديولوجيا اجتماعية، بحيث إدراكيّة، وراجعٌ ذلك بأنّ الإمام السجّاد عليه السلام، يريد أن يكشفَ ل
 (27:  1375المؤمنُ أعزّ من الجبَل")الطريحي، يستطيع المتتبّع في لغة العامّة من الناسِّ أن يجدَ آثارها، وفي المثل منه:" 

 (175:  1996أي من غلبَ.... سَلَب" )الميداني، ،  و أيضاً في المثل: "من عَزَّ بَـزَّ 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

120 

فالأقوال هذه تؤيدّ الاستعارة الآتية: الأخلاق: أشياء قوية، ضخمة، كبيرة القيمة. حيث يسقط الإمام السجّاد 
عليه السلام فهمَ مجتمعهُ، والمجتمعات الأخرى، لقدرة الأشياء الثمينة، والتي يتعامل معها بعدّها سامية قوية، على ما 

اد أن يأخذ كمية أكبر من: الأخلاق الحميدة، ويتحلّى بها، فيعتبر مجازياً: يعتقدَهُ على العزةّ وبناءً على ذلك، فمن أر 
عثرَ على شيءٍ غالٍ، ذي قوة، وبذلك يصبح مقتدراً قوياً، أمّا من لم يتحلّى بها، فيعتبر مجازياً: قد حصل على شيءٍ 

 معيٍن، بحيث يجعله ضيعاً، ضعيفاً.
 و أيضاً بإمكان المتلقي استنباط أشياء من الاستعارة هذه:

العزةّ: هي شيءٌ قويٌ ضخمٌ، إنّها ليست سوى أداة إدراكية تصويرية، تّم استعمالها من أجل استعارتين أكثر مركزية، 
 العزةّ الإلهية(: تكميل وإضافة.  - ألا وهيَ استعارة: )الإنسانُ نًقصٌ(، و)الفيض الإلهي  

فالفيض هذا يزيد للإنسان، أي يتمم نقصه، فيحيل ضعفه ونقصه كمالًا، بل ويؤيدهُ أيضاً، والاستعارات التصورية 
الإدراكية هذه تكشف عن إحدى الجوانب من تفاعل الفرد مع العزةّ الإلهية وهذا الجانب هو أنّ الفرد في أمسِّّ الحاجة 

من بلوغ درجاتِّ الكمال، كما أنّها توضّح للإنسان أن طلب العزةّ من غير الله للعزةّ الإلهية، بعدّها فيضاً إلهياً، ليتمكن  
عزّ وجل فهي ذلّ، فالعزة الحقيقية موجودة عند الله عزّ وجل فقط. ويوجد أنًسٌ أيضاً حاولوا أن يرتفعوا من دون 

بنيوية في نيل، وكسب التأييد بعزةّ الخالق استعانتهم بالله عزّ وجل الجبار العزيز فتسافلوا، واتضعوا. هذا بالنسبة لخطاطة ال 
 سبحانه وتعالى.

 
 خطاطة البنيوية في الإدراك واليقظة . 3- 4

توجد استعارة بنيوية أخرى هناك، وتقوم على ما هو موجود عند الناس من ثقافة وتجارب عن الإدراك واليقظة، حيث 
ح تََّّ إذ ا اناْف ت ح  ل ه  عبّر الإمام السجّاد عليه السلام عنها، بأنّها انجلت عن سماء العين، وتقشّعت سحائب العمى في:» 

ع نْه    و تا ق شَّع تْ  الْه د ى،  الْع م ىب ص ر   ر بَّه    س ح ائ ب   ب ه   خ ال ف   ف يم ا  و ف كَّر   نا فْس ه ،  ب ه   م ا   ل م   «)الصحيفة أ حْص ى 
 (165ه:  1411الدعاء الحادي والثلاثون،   السجّادية،

 إنّ الإمام السجّاد عليه السلام في نصّه الدعائي استعار سَحَائِّبُ العَمَی، للتعبير الراقي عن الإدراك واليقظة.
فالمتدبرّ إذا تأمل الدعاء في الفقرة هذه لوجدَ أنّ ثنائية )البصر / العمى( تمثّل مصدراً استراتيجياً أساسياً، لخطاب 
الإمام عليه السلام الاجتماعي والسياسي، ففي الحياة السياسية والاجتماعية والفردية تعتبر الغفلة مرحلة مظلمة في 

على "الرؤية الصحيحة" ومن ثمّ تجعله غير قادر على اتباع اتجاه صحيح أو تحديده   المجتمع الإسلامي، ففيها تفقد القدرة 
ولا يمكنه المضي فيه، أمّا "اليقظة" في الحياة فهي مرحلة باهرة، يمكن للفرد فيها أن يرى الأحداث والقضايا في رؤية 



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

121 

سليمة صحيحة، وفي سلوكها يراقب نفسه مسلك الحق، كما أن المجتمع المسلم تجعله قادراً على: رؤيةِّ الحقائق... رؤية 
 سليمة وصحيحة.

ففي الاستعارة هذه تبرز للمتلقي، جانباً واحداً من تفاعلِّ الفرد مع اليقظة، وهو تأثير اليقظة على قدرة الإنسان 
على الإدراك والرؤية، ومن ثمّ إنّ هذا يعبّر عن نتيجةٍ مهمّة أخرى، ألا وهي أن الاستعارة هذه ليست هي إلّا أداة 

تعارة أخرى أكثر مركزية، في العبارة الآتية تحدّد: رؤية الفهم، فالإمام السجّاد إدراكية تصويرية، تّم استعمالها من أجلِّ اس 
عليه السلام يطلب بأسلوب الدعاء من الناس إزالة سحائب العمى والغفلة والتوجّه نحو الوعي واليقظة ومن ثمّ بناء 

ضمونية" الأخلاقية عند الإمام السجاد على هذا التحليل للاستعارات والمخططات المستعملة في التعامل مع "المفاهيم الم 
عليه السلام، نخلص من التحليل هذا إلى جوهرية دور التجسّد في تمثيل المفاهيم هذه، ومن هذا القبيلِّ هو مخططة 
بنيوية أخرى استعملها الإمام السجاد عليه السلام في دعائهِّ... لأهل الثغور، يمكن اعتبارها من الخطاطات والاستعارات 

 تراتيجية في تصوّره، عليه السلام، للفتنة والقدرة، وهي استعارة: المال والقدرة: إنسان مكار فتّان.الاس 
 يقول عليه السلام:

ه مْ ع نْد  ل ق ائ ه م  الْع د وَّ ذ كْر  د ناْي اه م  الْخ دَّاع ة  الْغ   ر ور ، و امْح  ع نْ قا ل وبه  مْ »اللَّه مَّ ص لّ  ع ل ى مح  مَّدٍ و  آل ه ، و  أ نْس 
أ عْي ن ه مْ«  ، و  اجْع ل  الجْ نَّة  ن صْب   الْف ت ون  ه: 1411الدعاء السابع والعشرون،  )الصحيفة السجّادية، خ ط ر ات  الْم ال  

150) 
الغرور وامحُ عن  الفقرة عند ذكر الإمام عليه السلام في دعائه ذكرَ دنياهُم الخدّاعة  فالاستعارة تجلّت في هذه 
خطرات المال الفتون. فالمجال المصدر في الخطاطة هذه هو: مجال الإنسان الفتّان الذي يخدع، كلّ من يعكف إليه، 

نهاية يجعله خاسراً، حسيراً، فالخطاطة التصوّرية هذه هي مثل أخواتها وعمّا يبقى يلهيه، وإلى ما هو فانٍ يدعوه، وفي ال
تعكسُ ارتباط الذهنِّ للمتلقي بالبيئة الذي هو موجود فيها، فتقوم تصورات الإنسان الذهنية على ما هو متوافر له في 

 أيضاً. بيئة محسوسة، من أشياء، وكذلك تقوم على أساس: رؤية الإنسان للأشياء هذه، وتفاعله معها 
حيث اعتمد الإمام السجاد عليه السلام في المخططة هذه على تجربتي القوة والوجود الماديتين. فالإمام السجاد 
يلبس القدرة والمال: لباسُ الوجودِّ، وأيضاً يجعله إنسانًً، ومن ثمّ يكسبه القدرة لإغواء الآخرين، وانشغالهم عن الحقّ.. 

خاصية في المخططة هذه هي خاصيّة التناص أي يقوم، باستعمال الاستعارة وفضلاً عن ذلك يستغل الإمام عليه السلام  
رٌ عَظِّيمٌ القرآنية في الآية الكريمة:  ُ عِّن دَهُ أَج  نَةٌ وَاللََّّ وَالُكُم  وَأَو لَادكُُم  فِّتـ  اَ أمَ  أو يستثمر "التشبيه (  9المنافقون، الآية  ) ﴾ ﴿إِّنمَّ

رٌ عَظِّيمٌ ﴿ القرآني" في قوله عزّ وجلّ:  ُ عِّن دَهُ أَج  نَةٌ وَاللََّّ وَالُكُم  وَأَو لَادكُُم  فِّتـ  اَ أمَ  ومن هذا نخلص .  ( 15التغابن، الآية  ) ﴾ إِّنمَّ
إلى أن قلب النظرية هو أنّ العقل البشري أو الذهن، هو قطب الرحى في عملية فهم الفرد وتعامله مع العالم من حوله، 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

122 

، البسيطة الماديةّ، فلا يتمّ هذا إلّا من خلال  وعملية الإحالة الدلاليّة المألوفة إن نجحت في التعامل مع ظواهرِّ الكونِّ
عملية إحالة ذهنيّة، غير أنّ دور الاستعارة، وعمليات الذهن، يتجلّى في الأساس من خلال تعامل الفرد مع المجردات 

لحياة البشريةّ. وإذا أمكن التيقن من أمور وجود الماديات بمقاييس المادة، والمعايير وهذه التعاملات هي كثيرةٌ جداً في ا 
التي استحدثها الإنسان بلغت في الدقة شأواً بعيداً، فحسب النظرية الإدراكية، للاستعارة تكون المجردات هي صنيعة 

 الذهن.
و بذلك نجد أن الخطاطات التصويرية والاستعارة غير مختصّة بخواص، وإنّما هي لغة الإنسان الاعتيادية، أي لغة: 
الحياة العاميّة اليومية، الممتلئة بالمخططات، والاستعارات والتشبيهات التي لايكاد يدُرك الجانب الاستعاري منها لأول 

 لأساسي هو المشابهة ما بين الإنسان، ومقولة العالم المحيط به.وهلة، ونضيف لذلك بأنّ الوسيط الرئيسي وا 
و الجرجاني نبّه لذلك بتعريفه وأكّد على »أنّ الاستعارة، والعمليات الأخرى الذهنية تصدر عن الشاعر، وغير 
الشاعر، كما أنّ الاستعارة في الجملة، أن يكون في الوضع اللغوي لفظ الأصل معروفاً، والشواهد تدلّ على أنه اختصّ 

، وينقله إليه نقلاً غير لازم، فيكون به، حين وضع، ومن ثمّ يستخدمه الشاعر، أو غير الش  اعر، في غير ذلك الأصلِّ
 ( 33: 2002كالعارية هناك«)الجرجاني، 

و بناءً على تحليلنا للاستعارات البنيوية في أدعية الصحيفة السجادية للإمام عليه السلام وبناءً على ما أوضحه 
جورج لايكوف حيث يرى أنَّ »المشكل ليس فقط في تصوّرنً للاستعارة وحدها، بل يرتكز على تجربتنا ومعرفتنا مع 

ستعارة بدورها ترتكز على ذلك، فعندما تتصوّر شيء، وتدركه، وتنجزه، المعركة والتجربة الفيزيائية، فطريقنا في إنجاز الا 
 (84:  1996لايكوف وجونسون،بالعودة إلى الاستعارة، لأنّها تمثل جزء من النسق التصوري للثقافة التي نحيا فيها«) 

وذلك بحاجة لاستيعاب وقدرة وفهم من قبل المتلقي والمرسل، لأنّها تؤثرّ بشكل فعّال، في تحقيق المقصد من الأنماط 
هذه. وحتّى نفهم تجربة:»الصراع، عادةً نستعين ونلجأ لتصورات نستطيع فهمها بصورة واضحة أكثر، وأيضاً تكون 

وّر الدعاء مستعار منه، بقصدِّ فهم تجربة الصراع مستعار له، ملتصقة بتجاربنا بشكل أكبر، فنحن نستعين ونلجأ لتص 
وعادةً الجدال ما نجربه ونعيشه بنفس صيغةِّ معارِّكنا الفيزيائية، وعلى ذلك لا أدلّ من تحول بعض من جدالاتنا إلى 

جد حدود فاصلة ضرب وعنف فيزيائي، والأسلوب التي يتم به إنجاز الصراع يرتكز على المعركة الفيزيائية، بحيث لا تو 
ولا توجد فروق بين الصراع الفيزيائي والجدال في مستوى الإنجاز. والانخراط يغدو في الحديثِّ مضاهياً، لمن يدخل المعركة 
باعتبار الطرف الآخر خصماً، ومن ثمّ القيام بمهاجمة موقع الخصم، وذلك بهدم استدلالهِّ، وتقويض موقفه، وكل السبل 

غامه أو استسلامه تبُنى لكون كلا الطرفين، يسعيان لتحقيق الهدف، وايضاً يتصوران أن هناك الممكنة لانسحابه أو إر 
 (85:  1996لايكوف وجونسون، شيئاً سيخسرانه أو سيربحانه، وتوجد مساحة سيتم الدفاع عنها«) 



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

123 

الممارسات تنبع من صميم الثقافة ومرتبطة بشكل كبير في حياتنا الاعتيادية، وهذا ما يفضي بنا للقول بأنّ: بنية 
الحديث، تكتسب مظاهرها من بنية الدعاء، لكون سلوكنا وأنشطتنا وإدراكاتنا تتوافق لأنشطة في جزء منها، إدراكات 

 وسلوكات من يصبح في لبّ الجدال.
رْني م ن أليم  غ ضب   و لقد أورد الإمام السجاد عليه السلام وبيّن ذلك في مناجاته الثالثة من أدعيته:» إله ي أج 

بَّار  يا  قا هَّار  يا  غ فَّار  يا  س تَّار ، ن ّ   نَّان  يا  م نَّان  يا  ر حيم  يا  ر حَ ان  يا  ج  ، يا  ح  ني ب ر حَت    م ن ع ذاب  و ع ظيم  س خط   
ن ون ، و با ع د  النَّار ، و ف ضيحة  الع ار ، إذ ا امت از  الأخي ار  م ن  الأشر ار ، و ح ال ، و قا ر ب  الم حس  ت  الأحو ال  و ه ال ت الأهوال 

 (.297ه: 1411، الصحيفة السجّادية، الدعاء الثالث ) الم سيئ ون «
تّمت بنيةُ التصوّر، الهدف وهو الصراع جزئياً، بوساطة المصدر وهو: )الدعاء(، وبالرغم من أنّ الدعاء والصراع 
يعدّان شيئين، مختلفين، متباينين تماماً، إلّا أنّ هناك ثمة ترابطات نسقية تتصف بها، تجاربنا، فتجربة الصراع قياساً إلى ما 

 وضوحاً، والصراع تمت بنيته بشكل جزئي عن طريق تصوّر الدعاء.يمكن إنجازه بوساطة الدعاء هي أقل 
ت كه  وقول الإمام أيضاً:»  ت ه  عليَّ بح  لم    ف لا ته  ه: 1411، الدعاء الخامس عشر، الصحيفة السجّادية«) و م ا س تر 

274) 
فإذا تأمّلَ المتدبر تلك الفقرات من أدعية الإمام السجاد عليه السلام لوجد أن الثنائيات )الخير، الشر / السخط، 
الرضا / الستر، الهتك( تشكّل مصدراً رئيساً استراتيجياً مناسباً لمضمون دعاء الإمام عليه السلام، وأنّ ثنائيات الحياة 

دّ لإحدى القوى أن يتغلب إحداها على الآخر، فثنائية الخير والشر، لا تجتمعان الضديةّ تتصارع في عالم الوجود، ولاب 
أبداً هما في حالة صراع في معركة الحياة. وأيضاً الثنائيات: الرضا والسخط تعكس ارتباط الذهن بالنسبة للمتلقي، على 

 لى الرضا الإلهي.ما هو موجود في البيئة المحسوسة فيتفاعل معها، ويحدث اطمئنانًً عند حصوله ع 
فنخلص إلى أن الإمام السجاد عليه السلام يتحدث عن انتصار لغة الدعاء، باعتباره ملجأه، ومسكَنَهُ الوحيد، 

 الذي يعيش معه في حياته الاعتيادية، وما تبقّى له في أرضِّ الوجودِّ.
حاول الإمام عليه السلام أن يصوّر الصراع أحيانًً على شكل أفعال بشرية وعواطف وسمات، وفي بعض الأحيان 
رُسمت ساحة معركة تنُتج فيها الزوايا المتنوعة لساحة المعركة، وعناصرها الفعّالة، مفهوم الصراع بعد الدعاء في الإدراك 

 البشري.
إنّ الحياة باعتبار الإمام الســـجاد عليه الســـلام بيوم القيامة، والعقوبة، وحســـاب الأعمال، أو ثواب الحســـنات، أو  
الســــيئات، كأنّها إتمام العملية، ففي تصــــوّره اســــتعمل الاســــتعارة الهيكلية في شــــكل رحلة، والتي من مكونًتها أي الرحلة  

افر. والمبدأ: هو الموت أو الكون، فتبدأ الرحلة بمجرّد حصــــولها أو البشــــرية: مســــار ســــواء أكان ســــهلاً أم صــــعباً، كمس ــــ



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

124 

 حدوثها، والمقصد: هو المأوى والقيامة رسمهم يتم في شكل الجنة والنار. 
، ويتضّح ذلك في قول الإمام السجاد عليه السلام:   ح    اه ر نا  لْق رْآن  ص لا  »اللَّه مَّ ص لّ  ع ل ى مح  مَّدٍ و  آل ه ، و  أ د مْ با 

ئ ق  أ وْز ار نا   لْ ب ه  د ر ن  قا ل وب ن ا و  ع لا  ، و  اغْس  ت ش ر  و  احْج بْ ب ه  خ ط ر ات  الْو س او س  ع نْ ص حَّة  ض م ائ ر نا  ، و  اجْ عْ ب ه  م ناْ
، و    ، و  اكْس ن ا ب ه  ح ل ل  الْأ م ان  يا وْم  الْف ز ع  الْأ كْبر   أ م ور نا  ر نا  ،.... أ رْو  ب ه  في  م وْق ف  الْع رْض  ع ل يْ     م أ  ه و اج    في  ن ش ور نا 

ة  الْك فْر  و  د و اع ي النّ ف اق   مْن ا ب ه  م نْ ه وَّ ن ان    ق ائ داً، و  ل ن ا في  و اعْص   ح تََّّ ي ك ون  ل ن ا في  الْق ي ام ة  إ لى  ر ضْو ان    و  ج 
ل ه  و  تح ْر يم  ح ر ام ه  ش اه   ناْي ا ع نْ س خْط    و  تا ع دّ ي ح د ود ك  ذ ائ داً، و  ل م ا ع نْد ك  ب ت حْل يل  ح لا  داً. اللَّه مَّ ص لّ  ع ل ى الدُّ

ن ا«  مح  مَّدٍ  لْق رْآن  ع نْد  الْم وْت  ع ل ى أ ناْف س  ه: 1411، الصحيفة السجّادية، الدعاء الثاني والاربعون ) و  آل ه ، و  ه وّ نْ با 
204) 

ن ا يا وْم  وقوله عليه السلام:»  ائ د  أ هْو ال  يا وْم  الطَّامَّة  و  ب يّ ضْ و ج وه  ت سْو دُّ و  ن ّ ن ا ب ه  م نْ ك لّ  ك رْبٍ يا وْم  الْق ي ام ة  و ش د 
ام ة    (206ه:  1411، )الصحيفة السجّادية، الدعاء الثاني والاربعون« و ج وه  الظَّل م ة  في  يا وْم  الحْ سْر ة  و  النَّد 

تجلّت الاستعارة البنيوية في شكل )القيامة رحلة( وهي ثقافياً متجذّرة في التجربة الإنسانية خاصّة بالنظر إلى أن 
معاركنا الفيزيائية تتضمن جملةً من الممارسات تتجلّى في الانحراف عن المسار، والأمور المشابهة، ومحاولة تقديم براهين 

دمها في حياتنا الاعتيادية، دائمة الحضور هي على مستوى معركتنا الفيزيائية عقلية وحجج، وهذه الأساليب كلها نستخ 
 "القيامة" وكذلك الأمر على مستوى معاركنا الكلامية "الرحلة".

لذلك يتم تصوير الجحيم والجنة كمكان ومقصد موجود فيه أمامَ عنصرٍ متحرك وهو: الإنسان كحدود، لذلك 
منَا بِّهِّ مِّن هُوَّةِّ الكُفرِّ/ القِّيَامَةِّ إلى رِّضوَ  رِّنًَ/ اعصِّ انِّكَ الإمام السجاد عليه السلام استعمل بعض من العبارات )ظَمَأ هَوَاجِّ

السلام تصنيفات في )مجال: المبدأ( لشرح القيامة عند الموت، ويعتبر هذا مفهوم غيَر   قاَئدَاً(، حيث وضع الإمام عليه 
 تجريبّي.

 استخدم أيضاً آليات حتى يتمكّن من رسم: الفضاء الخيالي، للمتلقي، لقبول العالم عند الموت، والقيامة.
»وهون بالقرآن عند الموت على أنفسنا تصوّر مبدأ الرحلة التي يقوم بها الإنسان، لينالَ الراحة، في مكانٍ آخر، أي 

 (56:  1990في عالم الآخرة، والعودة إلى حقيقة وجوده«)شعبان، 
ففي الاستعارة هذه تعُتبر حياةُ الإنسانِّ بشكلٍ عام: رحلة، ويتمّ رسمَ خرائط، للناس في شكل سفر يعبرون طرق 
صعبة، ويدخلون الآخرة، والتي تّم شرحها على أنّها مكان آمن، وبعبارة أخرى: إنَّ آلية الاستعارة تنقل العالم البشري 

به. أي تصوّر مساراً ينتهي في )نهاية المسار( أي في الآخرة، وهي: إلى وصوله في الآخرة إلى مكان يستريح صاحبه  
 )المقصد(.



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

125 

إنّ الأوساط الدبلوماسية، والصحيفة الدينية تعتبر الممارسات السابقة: صيغاً مثالية، ضمن إطار ما هو معروف 
بالجدالِّ العقليّ، لأنّ الوسائل الوحيدة والأساسية المسموح بها، تتجلّى في سرد براهين، وحجج عقلية، وإقامة مقدمات، 

رنً )للجدال( استناداً إلى استعارة )الدعاء: صراع أو جدال( وهي جزءٌ فحتّى الجدال العقلي ينفذ، ويدرك بوساطة تصوّ 
لا يتجزأّ مِّنَ النسقِّ التصوّري، للثقافة التي نحيا فيها. وحتّى الجدال ذا الصبغة المثالية، يتضمن بين طياته، وبشكل خفي، 

وهكذا الأساليب التكتيكية تصبح أساليب تكتيكية، وغير عقلية، على الرغم من استنادها خلف تراكيب لبقة مهذبة،  
ذات حضورٍ في كلّ من الجدالات العقلية، والجدالات اليوميّة على حدّ سواء.و هكذا تّمت بنية التصوّر الذي يتسم 

 بوضوح أقل يكمن في الهدف، بوساطة تصوّر يتسم بوضوح أكثر يتمثل في المصدر وهو الدعاء وهو الأساس.
 

 تمثيل الاستعارة البنيوية وفق الجدول الآتي:

 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

126 

 .النتيجة5
تطرق هذا البحث إلی الإستعارات البنيوية في الصحيفة السجادية ودورها في کيفية إلقاء المعنی إلی المخاطب وفقا 
لنظرية الإستعارة المفهومية لمنظريه لايکوف وجانسون، بعد البحث عن هذه الإستعارات في الصحيفة وتوضيح مجال 

 وهي کالتالي:المبدأ ومجال المقصد فيها وصل البحث إلی عدة نتائج 
البنيوية التي تجلّت في الصحيفة السجّادية تعتمد على ما هو موجود عند الإنسان من ثقافة -  إنَّ الاستعارات 

أقلّ تكمن في الهدف  تتسم بوضوح  بتصوّرات  تتمّ  وهي ما  معها؛  وتفاعل الإنسان  والإدراك،  اليقظة،  وتجارب من 
و هذه التجارب تشکل مجال المبدأ في الإستعارات بوساطة تصور يتسم بوضوح أكثر يتمثل في المصدر وهو الأساس  

 البنيوية في الصحيفة. 
اديـة هي خطـاطـة البنيويـة التي تتمحور في الحـذر من ثقـل -  من أهمّ الخطـاطـات الموجودة في الصــــــــــــــحيفـة الســــــــــــــجـّ

ــحيفة الســــجادية تخلف آثاراً واضــــحة وإيجابية على  وســــخطِّ الله عزّ وجل وذلک لايغيب عن الذهن في أنّ أدعية الصــ
ى إلى الارتفاع بالنفس الراضــية المؤمنة في مدارج  ســلوك العبد، بشــكلٍ عام، إذ أن الإمام الســجّاد عليه الســلام قد ســع 

الكمال، عبر بلورته للمفاهيم التربوية والأخلاقية عن طريق نســـجهما بشـــكل دعاء فيه الخشـــوع والضـــراعة لله ســـبحانه  
فاع  وتعالى، واسـتمداد العون منه في شـحذ النفس البشـرية بتعلقها بأخلاق السـماء والتعالي عن كلّ وضـيعٍ والعلو والارت 

 عن كلّ دنيءٍ. 
تعتبر خطاطة البنيوية في نيل التأييد، بعزةّ الله عزّ وجل بالخطاطة الثانية في الصحيفة السجّادية، فالإمام السجّاد   - 

ا ظاهرة ماديةّ طبيعية وليس باعتبارها استعارة إدراكيّة، وراجعٌ ذلك بأنّ الإمام السجّاد  عليه السلام يتعامل مع العزةّ وكأنهَّ
كشفَ للمتلقي عن إيديولوجيا اجتماعية، بحيث يستطيع المتتبّع في لغة العامّة من الناسِّ أن يجدَ عليه السلام يريد أن ي

من غير الله عزّ وجل نفس الذلّ، والعزة الحقيقية موجودة عند الله عزّ وجل فقط. ويوجد أنًسٌ   فطلب العزةّ آثارها.  
بار العزيز فتسافلوا، واتضعوا. هذا بالنسبة لخطاطة البنيوية أيضاً حاولوا أن يرتفعوا من دون استعانتهم بالله عزّ وجل الج 

 في نيل وكسب التأييد بعزةّ الخالق سبحانه وتعالى.
توجد استعارة بنيوية أخرى هناك، وتقوم على ما هو موجود عند الناس من ثقافة وتجارب عن الإدراك واليقظة. - 

في الاستعارة هذه تبرز للمتلقي جانباً واحداً من تفاعلِّ الفرد مع اليقظة، وهو تأثير اليقظة على قدرة الإنسان على 
م في المخططة هذه على تجربتي القوة والوجود الماديتين، فالإمام السجاد الإدراك والرؤية. اعتمد الإمام السجاد عليه السلا 

 يلبس القدرة والمال لباسُ الوجودِّ، وأيضاً يجعله إنسانًً ومن ثمّ يكسبه القدرة لإغواء الآخرين، وانشغالهم عن الحقّ.
حسبما يتّضح من هذا البحث للاستعارات البنيوية في أدعية الصحيفة السجادية للإمام عليه السلام دور کبير - 



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

127 

لإرسال المعنی إلی المخاطب وبناءً على ما أوضحه جورج لايكوف وجونسون حيث يرى أنَّ المشكل ليس فقط في 
تصوّرنً للاستعارة وحدها، بل يرتكز على تجربتنا ومعرفتنا مع المعركة والتجربة الفيزيائية، فطريقنا في إنجاز الاستعارة بدورها 

للغرض ترتكز على ذلك، وهذا نفس الشيء الذي اتک  البنيوية وفقاً  السلام في صوغ إستعارته  ل عليه الإمام عليه 
 التعليمي الذي أراده في الصحيفة.

 
 المصادر 

 القرآن الكريم
، قم: مؤسسة الإمام المهدي، الطبعة الصحيفة السجادية الكاملة ه(.  1411[ الأبطحي، السيد محمد باقر. ) 1] 

 الأولى.
، تصحيح: ابن عاشور، بيروت: دار أميرة، الطبعة أعلام الهدى ه(.  1426[ الإمام زين العابدين، عليه السلام. )2] 

 الأولى.
، تصحيح: محمد رشيد رضا، تحقيق: عبدالحميد أسرار البلاغة في علم البيانم(.    2002[ الجرجاني، عبد القاهر. ) 3] 

 هنداوي، بيروت: دار المعرفة للنشر والطباعة والتوزيع، الطبعة الأولى.
 [4 ( الله.  عبد  الحراصي،  المفهومية م(.  2002[  الاستعارة  والأنباء دراسات في  للصحافة  عمان  مؤسسة  عمان:   ،

 والإعلان والنشر، د. ط، سلطنة، إبريل. 
م(. »تجلّي استعارة السفر في أنواع الخطابات«. مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير،   2011[ ذهبية، حموش. )5] 

 ، تيزي وزو، قسم اللغة والأدب العرب.جامعة مولود معمري 
. القاهرة: الأكاديمية الحديثة للكتاب الاستعارة القرآنية في ضوء النظرية العرفانية م(.    2014[ سليمان، عطية. ) 6]   

 الجامعي.
، المغرب: دار بوتقال للنشر، بنيات المشابهة في اللغة العربية، مقاربة معرفيةم(.    2001[ سليم، عبد الإله. ) 7]   

 الدار البيضاء، الطبعة الأولى.
جامعة م(. »الاستعارات الإدراكية في شعر فاروق جويدة«. رسالة ماجستير،    2012[ شراحيلي، آمنة بنت علي. )8] 

 .المل  سعود 
الأصل القرآني للاستعارة المفاهيمية للموت، الدراسات القرآنية والثقافة م(.    1990[  شعبان، علي رضا. ) 9] 

 ، قم: كربلاء المقدسة، الطبعة الأولى.الإسلامية 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

128 

، بيروت: دار الهادي للطباعة منهج الإمام السجاد في السلوك والتوحيد والتربيةم(.    2002[ عبود، شلتاغ. ) 10] 
 والنشر والتوزيع.

 [ غزال، محفوظ. )د.ت(. »النصوص المحكية بأفعال القول، الفضاءات الذهنية والأبنية النحوية«، رسالة دكتوراه.11]   
، الجزء الرابع، تحقيق: أحمد حسيني اشكوري، مجمع البحرين ش(.    1375[ الطريحي، فخر الدين بن محمد. ) 11]   

 طهران: نشر مرتضوي، الطبعة الثالثة.
، تحقيق: عبد المجيد جحفة، دار الاستعارات التي نحيا بهام(.    1996[ لايكوف، جورج، وجونسون. مارك. )12] 

 توبقال للنشر والطباعة والتوزيع، المغرب: الدار البيضاء، الطبعة الأولى.
، ترجمة: عبد المجيد حرب الخليج أو الاستعارات التي تقتلم(.  2005[ لايكوف، جورج، جونسون. مارك. ) 13] 

 جحفة وعبد الإله سليم، الطبعة الأولى، دار توبقال للنشر والطباعة والتوزيع، المغرب: الدار البيضاء.
، ترجمة: طارق النعمان، مصر: مكتبة الإسكندرية، النظرية المعاصرة للاستعارة م(.    2014[ لايكوف، جورج. ) 14] 

 د.ط.
 ، الجزء الثاني، القاهرة: المطبعة الخيرية.مجمع الأمثال ه(.  1310[ الميداني، أبو الفضل أحمد. )15] 

[16] Jacques Durrenmatt ,  (2002) la me'taphore , e'dition champion Paris 
 

Reference 
Holy Quran 

[1] Al-Abtahi, Mr. Muhammad Baqir. (1411). The Complete Sahifa al-

Sajjadiyah, Qom: Imam Mahdi Foundation, first edition. 

[2] Abboud, Shaltagh. (2002). Imam Al-Sajjad’s approach to behavior, 

monotheism, and education, Beirut: Dar Al-Hadi for Printing, Publishing 

and Distribution. 

[3] Al-Harrasi, Abdullah. (2002). Studies in Conceptual Metaphor, Amman: 

Amman Foundation for Press, News, Advertising and Publishing, Dr. I, 

Sultanate, April  

 [4] Ghazal, Mahfouz. (d.t.). “Texts spoken with speech acts, mental spaces, 

and grammatical structures,” doctoral dissertation. 

 [5] Imam Zayn al-Abidin, peace be upon him. (1426). Alam Al-Huda, edited 

by: Ibn Ashour, Beirut: Dar Amira, first edition. 

 [6] Al-Jurjani, Abdul Qaher. (2002). Secrets of Rhetoric in the Science of 

Bayan, edited by: Muhammad Rashid Reda, edited by: Abdul Hamid 



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

129 

Hindawi, Beirut: Dar Al-Ma’rifa for Publishing, Printing and Distribution, 

first edition. 

[7]      Jacques Durrenmatt, (2002) la me'taphore, e'dition champion Paris. 

[8] Lakoff, George, and Johnson. Mark. (1996). The Metaphors We Live By, 

edited by: Abdelmadjid Jahfa, Dar Toubkal for Publishing, Printing and 

Distribution, Morocco: Casablanca, first edition. 

[9] Lakoff, George, Johnson. Mark. (2005). The Gulf War, or Metaphors That 

Kill, translated by: Abdelmajid Jahfa and Abdel-Ilah Selim, first edition, 

Dar Toubkal for Publishing, Printing and Distribution, Morocco: 

Casablanca. 

[10] Lakoff, George. (2014). The Contemporary Theory of Metaphor, 

translated by: Tariq Al-Numan, Egypt: Bibliotheca Alexandria, ed. 

[11] Al-Maidani, Abu Al-Fadl Ahmed. (1310). Complex of Proverbs, Part 

Two, Cairo: Al-Khairyah Press. 

[12] Suleiman, Attia. (2014). Quranic metaphor in light of the mystical theory. 

Cairo: Modern Academy for University Books. 

 [13] Salim, Abdul Ilah. (2001). Similar structures in the Arabic language, a 

cognitive approach, Morocco: Boutkal Publishing House, Casablanca, first 

edition. 

[14] Sharahili, Amna bint Ali. (2012). “Cognitive Metaphors in the Poetry of 

Farouk Juwaida.” Master's thesis, King Saud University. 

[15] Shaaban, Ali Reda. (1990). The Qur’anic origin of the conceptual 

metaphor of death, Qur’anic Studies and Islamic Culture, Qom: Holy 

Karbala, first edition. 

 [16] Al-Tarihi, Fakhr al-Din bin Muhammad. (1375). Bahrain Complex, Part 

Four, edited by: Ahmad Hosseini Eshkouri, Tehran: Mortazavi Publishing, 

third edition. 

 [17] Zahabia, Hamoush. (2011). “The manifestation of the travel metaphor in 

types of discourses.” A thesis submitted to obtain a master’s degree, 

Mouloud Mammeri University, Tizi Ouzou, Department of Arabic 

Language and Literature. 
 
 
 
 



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

130 

Structural metaphor patterns and their mechanisms in Al-

Sahifa al-sajjadiyya in the light of Lakoff and Johnson theory 
 

Mahmoodreza tavakolimohammad1 *,   Ali Khaleghi2,  

Mohammad Razi Jadoo Al-Juhayshi3i3 

 
1. Phd Assistant professor of Arabic language and literature. Farhangian university of Tehran. Iran. 

2. Phd Assistant professor of Arabic language and literature. Farhangian university of Tehran. Iran  

3. M.A University of Religions and Denominations  
 

Received date: 2023/09/02                          Accepted date: 2024/05/25 

 

Abstract: 

The metaphor occupied a large area of interest for rhetoricians and 

thinkers, and thus it has become a focus of attention for various disciplines 

and orientations. It was a great field, due to its role in conveying the meanings 

of the text, as it is a major pillar of expression. The most famous scholars who 

expanded the presentation of the theory are George Lakoff and Mark Johnson, 

especially since it brings new ideas about the interactive construction of 

meaning. We rely on the ideas of cognitive psychology in terms of retaining 

information in memory and presenting it when needed. Lakoff and Johnson 

believe that the metaphor is not for decoration, ornamentation, or a linguistic 

phenomenon related to the language of poetry, but rather an intellectual 

phenomenon that is related to our conceptual system, inherent to our ordinary 

lives in which we live, so that we hardly realize it most of the time. This 

means that an important part of our emotions, behaviors, and experiences is 

allegorical in nature. The structural metaphor is the most important type of 

conceptual metaphor in that it fundamentally transfers the structure of every 

specific and objective concept to an abstract concept. The As-Sahifa al-

Sajjadiyyah played an important role in employing metaphor, due to its 

openness to an infinite process, and from it a variety of interpretive series is 

produced. Hence, the interpretation of the metaphor differs according to the 

epistemological contents that the reader starts from, so that the supplications 

play a central role through latent interaction. In this study, the research relies 

 
*Corresponding Author’s Email: mr.tavakoli@cfu.ac.ir  



 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

131 

on the analytical-descriptive approach, as it extracts structural metaphors 

from supplications and reveals their sublime connotations. The objectives of 

this research are to explain the moral aesthetics of the Sahifa al-Sajjadiyyah 

and the structural plans related to man’s relationship with God Almighty in 

behavior and interaction. Among the most important results of this study: 

Structural metaphors depend on what is present in human culture and 

experiences of awakening, perception, and human interaction with it. It is 

what is done with less clear perceptions that lie in the goal by means of a 

clearer perception of the source, which is the basis. It is worth noting that 

among the most important structural applications (calligraphies) present in 

the Sahifa al-Sajjadiyyah are the structural application in cautioning against 

the weight and wrath of God Almighty, the structural application in obtaining 

support by God's glory, and the structural application in awareness and 

vigilance. 

Keywords: Substantive metaphor, Structural, Al-Sahifa al-sajjadiyya, Lakoff 

and Johnson. 
 
 
 
 
 

  



   1446ف الصي، 2، العدد 32المجلد                                             ة        ي دراسات فی العلوم الإنسان  
 

132 

کاربست وسازوکار استعاره ساختارگرایانه در ادعیه صحیفه سجّادیه براساس  

 مارک جانسون   نظریه جرج لیکاف و 
 

 3الجحیشی   جدوع   راضی   محمد   ، 2خالقی   علی ،  1*محمودرضا توکلی محمدی 

 
 استادیار گروه آموزش زبان و ادبیات عرِ  دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران    - 1

 استادیار گروه آموزش زبان و ادبیات عربی دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران   - 2

 ، ق ، ایران دانشگاه ادیان و مذاهب   زبان و ادبیات عربیفارغ التحصیل کارشناسی ارشد   -3

 

 3/1403/ 5تاریخ پذیرش:                              1402/ 6/ 11تاریخ دریافت:  

 چکیده 

استعاره حوزه وسیعی از توجّه بلاغیون و ااحب نظرها را به خود اختصاص داده و از این رو کانون توجّه  

متیصصان و پژوهشگران میتلف بوده است. و بیایر نقشی که در انتقال معانی متن داشت وستون االی 

ترین افرادی بودند ای گسترده بود. جورج ییکوف و مارم جانسون برجسته عل  بیان محسو  می شد عراه 

ای جدید دربارة ساخت تعاملی معنا به میایب که این نظریه را گسترش دادند، به ویژه اینکه استعاره ایده 

ارائه می دهد. تا جاییکه ما برای ذخیره ایلاعات در حافظه و نمایش آن در اورت لزود به اندیشۀ روانشناسی 

تقدند استعاره سازوکاری برای تزیین یا آراستگی یا پدیده شناختی مراجعه می کنی . ییکوف و جانسون مع 

ارتباط است،  بلکه ی  پدیده فکری است که با سیست  مفهومی ما در  زبانی مرتب  با زبان شعر نیست 

وعنصری یزد در زندگی روزمرة ماست که در بیشتر مواق  به سیتی از آن آگاه هستی . و بیش مهمیّ از  

ربیات ما ماهیّت استعاری دارد. استعاره ساختاری مهمترین نوع استعاره مفهومی احساسات، رفتارها و ت  

است که اساساً ساختار هر مفهود عینی و موووعی را به ی  مفهود انتزاعی منتقل می کند. استعاره بدلیل 

فسیری  گستردگیش بر فرآیندی نامتناهی نقش مهمیّ را در احیفه س اّدیه ایفا کرد و از آن م موعه های ت 

متنوعی تولید می شود. از این رو، تفسیر استعاره با براساس مفاهی  شناختی که خواننده از متن استنباط 

می کند، متفاوت است، به یوری که ادعیه احیفه س اّدیه از یری  تعامل نهفته نقش محوری دارند. هدف 

بیان زیبایی پژوهش  با   های این  بر تعامل انسان  معنایی احیفه س اّدیه و مقااد ساختاری استعاره که 

توایفی، استعاره های ساختاری  -در این جستار ادبی با تکیه بر رویکرد تحلیلی   خداوند متعال تأکید دارد. 

 
 :mr.tavakoli@cfu.ac.ir Email                                                         الکاتب المسؤول:                            *

https://aijh.modares.ac.ir/search.php?slc_lang=fa&sid=31&author=%D8%AE%D8%A7%D9%84%D9%82%DB%8C
https://aijh.modares.ac.ir/search.php?slc_lang=fa&sid=31&author=%D8%B1%D8%A7%D8%B6%DB%8C+%D8%AC%D8%AF%D9%88%D8%B9+%D8%A7%D9%84%D8%AC%D8%AD%D9%8A%D8%B4%D9%8A


 آخرون و  محمودرضا توکلي محمدي                       ...                    خطاطات الاستعارة البنيويةّ وآلياتها 

 

133 

ترین های وایی اماد س اّد )ع( آشکار می گردد. از مهّ را از ادعیه احیفه سّ ادیه استیراج نموده و دیلت

نتایج این پژوهش: استعاره های ساختاری به فرهنگ انسانی و ت ار  زمان بیداری، ادرام و تعامل انسان  

کمتری دارند و در هدف نهفته هستند   با همنوع خود می پردازد. و در استعارة ساختاری ادراکاتی که وووح

به واسطه درم واو  تر از منب  اساسی معنا می یابند. شایان ذکر است که از مه ّ ترین اورتگرهای موجود 

در احیفه س اّدیه می توان به تصویرگر ساختارگرایانه در با  ترس در برابر غضب و خش  خداوند متعال، 

ی به عزّت خداوند، وتصویرگر ساختارگرایانه در مورد آگاهی و هوشیاری  تصویرگر ساختارگرایانه در دست یاب

 اشاره نمود.

 

 مضمونی، ساختارگرا، احیفه س اّدیه، ییکوف وجانسون. استعاره   واژگان کلیدی:

 
 
 
 
 


