> ATU
@9
d| | PRESS
Recherches en langue francaise

VOL. 3, N° 2, 70-82, Automne-hiver 2023
https://doi.org/10.22054/RLF.2023.72539.1156 Type de document : Article de Recherche

Les enjeux du choix de I'Arménie comme le pays de passage

des voyageurs francais vers la Perse
Asdollah MOHAMMADZADEH *

Doctorant, Université internationale d’Imam Khomeini de Ghazvin, Iran
Rouhollah HOSSEINI
Professeur-assitant, Université de Téhéran, faculté des études mondiales, Téhéran,
Iran

Date de reception : 10/12/2022; Date d’approbation : 27/02/2023

Résumé

Au cours de l'histoire, notamment du XVIe jusqu’au XVIlle si¢cle, lorsque le voyage des
Européens, des prétres aux écrivains et commercants, vers la Perse, a connu une forte croissance,
I’ Arménie également a trouvé une place dans I’itinéraire de ces voyageurs. Toutefois, le nombre
des Frangais passant par I’Arménie ne parait pas significatif par rapport au nombre total des
voyageurs européens qui arrivaient en Iran.

Cet article se propose d'examiner la place de I'Arménie, a cette période, dans le choix du trajet,
entre I'lran et I'Europe par les voyageurs francais, et de répondre a la question suivante : pourquoi
les Francais ont rarement choisi cette route pour rejoindre I'lran ? 1 semble que plusieurs facteurs
fondamentaux aient joué un rdle dans ce domaine. Outre la situation géographique de I'Arménie,
ainsi que le role de I’Empire ottoman veillant a maintenir sa position de supériorité dans la région
et contréler I'afflux de voyageurs vers la Perse, le role de I'Eglise arménienne semble déterminant.
D’une part, L’ Arménie souhaitait rester a I'écart de la concurrence des voisins puissants de 1'Iran,
a savoir la Russie et I’Empire ottoman, et d'autre part, elle voyait les objectifs religieux des
Européens en conflit avec les siens.

Mots-clés: Arménie, Francais, Récits de voyage, Perse, Empire ottoman.

*Courriel de I’auteur correspondant : Asadmohammadzade@gmail.com

INTRODUCTION

L'intérét des puissances occidentales pour 1’Orient date de I’époque de la
Renaissance, lorsque le contexte économique et politique devint favorable au
développement des relations commerciales entre 1’Occident et le Levant. Des
voyages ont alors été organisés vers I’Est sous diverses formes de missions
religieuses, de voyages touristiques, de missions politiques, et notamment
commerciales, lesquelles étaient généralement associées a des épreuves endurantes
et a l'acceptation de risques. Entre autres, I'importance du pays des Perses, en tant
gue puissance politique, partenaire commercial ainsi que le pont entre I'Est et I'Ouest
fut reconnue des Européens. Ces derniers ont, du coup, accordé une place particuliére


https://doi.org/

Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 71

a I'lran, car ils étaient bien conscients du fait que sans avoir des relations politiques
avec ce grand pays, et sans sa coopération, le développement des relations avec I'Est
seraient problématiques, voire impossibles (Herzig, 2015 : 181-183).

Or, les relations de I'lran avec I'Europe mises en place, la rédaction des ouvrages,
sous divers formats, y compris des récits de voyage et des rapports quotidiens, a des
fins diverses, a prospéré. La connaissance des nouvelles terres et de nouveaux
peuples, de nouvelles cultures, histoires et légendes des nations lointaines, a par
ailleurs conduit a la croissance du public de ces ceuvres. De telle sorte qu'a la fin du
XVlle siecle, les récits de voyage devinrent les ouvrages qui dominaient la scéne de
la production littéraire occidentale (Morlin, 2009 : 13-29). Entre autres, la Perse
devint I’objet de la connaissance mais aussi de la curiosité des écrivains francais tels
que Jean Chardin, Jean-Baptiste Tavernier ou Antoine Gallant, pour ne citer que
guelques-uns, lesquels se mirent a écrire leurs récits de voyage en Perse, ou traduire
des ceuvres littéraires persanes. Nous n’envisageons point ici de juger de la qualité
de ces récits ou ces ceuvres, mais notre tiche, dans cette étude, reste a traiter de
I'itinéraire pris par ces voyageurs pour joindre I'lran, tout en précisant que ce trajet
subissait des changements, et cela sous I’impact des conditions différentes, d’une
époque a I’autre.

L'une des routes prises par les voyageurs européens pour entrer en Iran était celle de
I'Arménie, la région située au nord-ouest de I'lran. Faisant partie, durant des siecles,
du royaume de la grande Perse, I’Arménie resta pour longtemps sous la domination
culturelle de I’Tran. Elle passa, a certains moments, sous 1’occupation d'autres
puissances, ce qui ne manquait pas de causer des difficultés aux habitants mais
surtout aux gouverneurs de ce pays. Les Arméniens n'ont cependant jamais perdu
I’attachement & leur terre malgré toutes les difficultés imposées par les grandes
puissances, et témoignent toujours d’un peuple qui manifeste un grand effort dans la
préservation de sa langue, sa culture, ses coutumes et traditions. L’ Arménie avait
aussi un réle remarquable dans les relations économiques de 1’Iran, et cela durant
I’histoire. Ainsi, sommes-nous amenés a poser la question principale de notre
recherche : pourquoi malgré cette histoire amicale, et toutes les relations
commerciales, I’Arménie est-elle moins fréquentée par les voyageurs européens,
notamment les Francais, pour arriver en Iran ?

Pour ce qui concerne les voyageurs francgais, un nombre réduit choisissait cette
terre comme voie de transit vers I'lran. Ce, malgré le fait que ce pays pouvait
constituer I'une des principales routes des Européens, en particulier des Francais,
pour arriver en Perse. Les raisons sont diverses, mais nous tentons, dans ce court
texte, d'aborder certaines des raisons les plus importantes. Nous estimons, en effet,
que trois facteurs sont les principales causes : la situation géographique, 1’église
arménienne et I’obstacle ottoman.

Il reste & noter que notre méthodologie dans cette recherche est historique et



72 A. MOHAMMADZADEH, R. HOSSEINI

descriptive-analytique, tout en nous référant a des livres et articles écrits en cette
matiere.
1. Revue de la littérature

Il est a remarquer que I'Arménie était durant une longue période considérée comme
faisant partie du royaume de la Perse, avant son annexion a la Russie. Elle partage a
ce titre beaucoup d’affinités historiques et culturelles avec cette terre. Madame
Dieulafoy (1843-1920), archéologue et écrivain francaise de la fin du X1Xe et début
du XXe siécle, fait clairement référence a ce sujet lors de son passage de I’ Arménie

«Je n’ai pas encore franchi la frontiére politique de I’empire de Chah in Chabh,
puisque le Dieu des combats a fait russe la Transcaucasie, mais je suis certainement
en Perse, si j’en juge au costume, au langage des habitants, au bazar et aux édifices
qui m’entourent » (Dieulafoy, 1887 : 16).

Les recherches paraissent abondantes concernant les relations historiques et les
rapports bilatéraux des deux nations en matieres culturelles et socio-historiques. Il
se trouve, entre autres, un article intitulé "Application historique des décrets des rois
safavides sur les Arméniens” écrit par Nasrullah Pourmohammadi Amlashi, qui, se
référant au Recueil des décrets des rois d'lran sur les Arméniens, compilé et recueilli
par Papazian et Kastikian, traite de l'application de ces décrets. Il y a un autre article
sous le nom du "Réle des Arméniens dans le commerce extérieur de I'ére safavide"
écrit par Shokouh-o-Sadat Arabi-Hashemi, lequel traite du réle des Arméniens dans
le commerce extérieur de I'lran & I'époque safavide. De nombreux articles ont été
ainsi écrits sur le role des Arméniens dans I'histoire des relations commerciales de
I'lran. De méme, I’histoire des relations entre le peuple arménien et la France, a été
I’objet de plusieurs recherches, dont un ouvrage de référence, écrit par René
Grousset, intitulé L histoire des croisades et du Royaume franc de Jérusalem, ol
I’on trouve également des passages sur le royaume de I’ Arménie, et son réle dans les
Croisades. Pourtant, et pour ce qui concerne notre question de recherche, les études
manquent.

2. L’Iran et ’Arménie
Avant d'accepter la religion du Christ, la vie culturelle de I'Arménie était soumise a
celle de ses voisins, la Perse, la Gréce antique et I’Empire romain. Cette vie trouve
ses manifestations les plus diverses dans les chansons folkloriques et les poémes
épiques écrits par des poétes nationaux qui font, dans leurs textes, I'éloge des dieux
et des héros ; les mémes traits qu’on trouverait dans la littérature folklorique de I’Iran
de I’époque. D’ou les liens étroits, en matiére de la culture, entre I'lran et I'Arménie.
Tout au long de son histoire, et malgré les hauts et les bas, I'lran a été la source de la
bonté, du pouvoir, de la beauté et de la vertu, et bien qu’il ait fait 1’objet d’attaques



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 73

par divers groupes ethniques, il est resté inébranlable, voire un flambeau brilant de
la culture, conservant a ce titre sa civilisation et son allure artistique. Pour ce qui est
du co6té de I’Arménie, ni la domination des Iraniens ni la domination des Arabes n'ont
provoqué de rupture dans ses activités culturelles et artistiques. A partir du Ve siecle,
la division politique de I'’Arménie en deux parties, occidentale et orientale, avait
méme ses avantages dont le rdle important que pouvaient jouer les Arméniens dans
le domaine de l'architecture (Adontz, 1972 : pp. 3-4).

L'attention portée a I'Arménie a pris une forme différente sous le regne de Shah
Abbas Safavide. Celui-ci accordait un intérét particulier aux Arméniens afin de
développer ses relations commerciales avec les Européens. Dans cet objectif, il avait
fait installer une importante population des Arméniens au sud d'Ispahan. Ce qui
faisait en méme temps preuve de la tolérance religieuse des rois safavides, qui ont
par ailleurs continué cette politique a différentes périodes historiques, encourageant
ce peuple a choisir les régions centrales de I'lran comme des zones s(res pour leur
vie et leurs activités. Les relations de I'lran avec les Arméniens étaient a ce titre,
beaucoup plus amicales qu'avec d'autres voisins tels que les Russes et les Ottomans.

3. L’Empire ottoman et I’Arménie

La premiére rencontre des Armeniens avec les Turcs ottomans eut lieu au Xllle
siecle lorsque ces derniers ont traversé I'Arménie suivant leur politique
expansionniste. A cette époque, les Ottomans n'étaient qu'une petite tribu
touranienne constamment en guerre avec des voisins mongols et seldjoukides. Ils
s’installérent en Asie Mineure au XIVe siccle et sont ainsi entrés en contact avec les
colons arméniens de cette région. Au début du XVle siecle, cinquante ans apres la
conguéte de Constantinople et apres avoir occupé toute I'Asie Mineure a la suite de
leurs guerres avec la Perse les Ottomans ont également établi des contacts avec les
Armeniens.

Au cours de la seconde moitié du XVe siécle et du XVle siécle, les Ottomans ont
progressivement conquis la Syrie, la Palestine, la Mésopotamie, I'Egypte et la
Hongrie. Apreés la conquéte de Constantinople, le sultan Muhammad Il a attaqué
I'état de Trabzon et I'a conquis. Puis, il a progressivement capturé les petites
possessions indépendantes des Turcs seldjoukides en Asie Mineure et les a annexées
a son empire. A cette époque, I'Arménie et la Perse étaient sous la domination des
Turkmenes Agq Qoyunlu. Le sultan Muhammad Il les a vaincus sur la rive de
I'Euphrate. Apres l'arrivée au pouvoir des Safavides, Shah Ismail 1 (905-930) a
vaincu et chassé les Turkménes non seulement de 1’Iran mais aussi de I’Arménie.
Pourtant, avec l'attaque du sultan Selim | (1512-1520) contre I'lran et la défaite de
Shah Ismail dans la bataille de Tchaldoran (1514), et la victoire décisive des
Ottomans sur les Safavides, une grande partie de I’ Arménie aussi a été capturé par
les Turcs. Selim I a par la suite étendu son empire vers 1’est jusqu’au mont Ararat et



74 A. MOHAMMADZADEH, R. HOSSEINI

vers le sud jusqu’a Assouan, étant ainsi nommé le grand conquérant du Moyen-
Orient. Reste a noter qu’au fil du temps, les Turcs ont conquis tout le territoire de
I'Arménie, de la Géorgie et de I'Azerbaidjan iranien.

Sous le régne des Ottomans, les sujets chrétiens, du simple fait qu’ils n’étaient pas
musulmans, étaient considérés comme des prisonniers de guerre, traités comme des
esclaves. Ces derniers avaient comme devoir de fournir, sous la forme de taxes
spéciales et exclusives, des provisions et des produits d'épicerie pour le
gouvernement, ou en cas d’urgences telles que la guerre. De plus, ils avaient di
donner un imp6t humain au gouvernement en donnant de jeunes enfants a élever
dans des groupes de janissaires, ainsi que des femmes aux harems des nobles
ottomans. Une taxe fonciere spéciale, appelée Kharaj, levée sur les terres possédées
par les non-musulmans, était également imposée aux chrétiens. En outre, il y avait
une taxe, appelée djizia, ou taxe annuelle de capitation, qui n'était percue que sur les
sujets chrétiens dont seuls les ecclésiastiques et les enfants de moins de dix ans
étaient exemptés. Il y avait par ailleurs des différences dans le paiement des droits
de douane entre les musulmans et les chrétiens, qui avaient a payer une taxe de 3,5
% tandis que pour les importateurs musulmans, ce chiffre était de 2 %.

Sur le plan industriel et commercial, outre les guerres, la chute de Constantinople et
la conquéte de Bagdad ont fait perdre aux produits arméniens leurs débouchés et créé
une crise économique. Les villes d'Erzurum et de Trabzon - par lesquelles se
transitaient des marchandises telles que la soie, le coton, les épices et les tissus
colorés entre I'Inde, I'lran et I'Occident - perdirent leur prospérité commerciale. En
revanche, les artisans et fondeurs arméniens ont trouvé 1’occasion, sous la
domination des Ottomans, de devenir habiles dans la fabrication des épées, des
armes, de la poudre a canon, se trouvant ainsi a 1’origine du développement de
I'industrie et de I'augmentation du pouvoir du gouvernement ottoman (Hovasapian,
1400 : 73-80).

Shah Abbas | Safavide (996-1038) a combattu avec le gouvernement ottoman au
début du XVlle siécle (1602-1620) et a repris la partie orientale de I'Arménie, mais
a finalement été battu en retraite. A la suite du traité de paix conclu entre ces deux
pays, la majeure partie de I'Arménie est restée sous la domination du gouvernement
ottoman, mais les régions importantes d'Erevan, du Nakhitchevan et de I'Artsakh
(Karabagh) ont été remises a I'lran.

Les habitants de la région montagneuse de I'Artsakh, des Arméniens guerriers,
ont su défendre leur indépendance en profitant de la situation naturelle de leur terre,
entourée par les monts Taurus et Sassoon, et dirigée par leurs émirs guerriers. Les
Iraniens se sont rendus compte qu'il y avait une nation vivante la-bas qui dépendait
fortement des coutumes et des traditions de la chevalerie et des traits distincts et de
longue date de la race arménienne, et leur assujettissement n'est pas une tache facile.
Ainsi, ils ont opté pour I'administration directe de cette région sous le régne d'émirs



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 75

nationaux et en préservant leur autonomie.

Au début du XVIlle siécle et durant la longue guerre entre les Ottomans et la
Perse, les Arméniens d'Artsakh (Karabagh) ont pu obtenir leur indépendance
compléte pour une courte periode de sept ans (1723-1730). Sous le commandement
de leur héros national, David Bey, ils ont vaincu les armées turques sous le
commandement de Sari Mustafa dans de braves batailles a Kapan et Halidzor. A la
fin du XVllle siécle, le Karabagh a été détruit par des guerres successives entre ces
deux puissances rivales iranienne et ottomane. Au début du XIXe siécle, selon le
trait¢ de Turkmantchai, le Karabakh, Erevan, le Nakhitchevan de Iactuelle
République d'Azerbaidjan passa sous la domination des Russes et le Karabakh devint
l'un des Etats russes. La grande migration des Arméniens d'lran vers I'Arménie
orientale a eu lieu aprés la conclusion dudit traité, et des milliers en ont été transférés
a Erevan et au Nakhitchevan.

4. Lavoie de I'Arménie pour rejoindre I'lran

Considérant que le pays d'’Arménie était entouré par les trois grandes puissances de
la région, a savoir I'lran, la Russie et I'Empire ottoman, ce pays chrétien se trouvait,
géopolitiquement parlant, dans une situation particuliére. Il partageait avec 1’Iran des
affinités culturelles et historiques manifestes, mais en méme temps se présentait
comme sujet des rivalités entre son voisin du sud avec d’autres puissances de la
région. Cependant et compte tenu de la situation géographique de I'Arménie, ce pays
avait suffisamment de capacités pour devenir une route appropriée pour les
voyageurs, en particulier les voyageurs européens, ce qui n'a pas été réalisé pour les
raisons qui seront discutées. Entre autres, il est remarquable de traiter la question de
savoir comment expliquer la prudence des Francais a prendre I'Arménie comme leur
route de voyage vers la Perse, ce qui sera utile pour trouver la réponse a la question
principale de notre article.

4.1. La difficulté de la route vers I'Arménie pour les voyageurs

Montagneuse et boueuse, la route de I'Armenie ne pouvait pas étre, au mois durant
six mois de I’année, une option appropriée pour les voyageurs qui se rendaient de
I’Europe vers la Perse. En effet, le froid piquant et les importantes chutes de neige
ne rendaient possible le voyage que pendant les saisons chaudes de I'année. Mais, de
I’autre coté, la terre fertile et 1’abondance de ’eau en Arménie, ce dont souffrait
I’Iran, couvert en grande partie par déserts, ajoutait a I’attrait de I’ Arménie au regard
des voyageurs. D’ou, un petit nombre de Francgais choisissaient I'Arménie pour leur
voyage vers I’Iran. Si ce facteur peut étre considéré comme I'un des freins sur le
chemin des voyageurs francais, il faut en rechercher pourtant les principales raisons
ailleurs.
Dans son ouvrage, Journal du voyage du chevalier Chardin en Perse et aux Indes



76 A. MOHAMMADZADEH, R. HOSSEINI

orientales : par la mer Noire et par la Colchide, Jean Chardin, le célébre voyageur
francais, parle de la difficulté de la route de Thilissi & Erevan, en insistant sur
I'étroitesse des passages aux descentes abruptes (Chardin, 1686 : 254).

Tavernier, autre figure célebre francaise en matiére des récits de voyage, effectue a
cette méme époque, des voyages en Iran, et ce n'est que lors du sixiéme voyage,
débuté le 27 novembre 1663, qu'il choisit enfin la route de I'Arménie pour atteindre
le pays des Perses (Arbab-Shirani, 1383 : 9) ; il le fait d’ailleurs par curiosité et pour
découvrir de nouveaux endroits, avoue-t-il (Tavernier, 2013 : 9). Sur cette base, on
peut conclure que la route vers I'Arménie est considérée comme la derniére option
de cette figure francaise.

Madame Jean Dieulafoy, qui a voyagé en Iran a travers I’Empire ottoman et le
Caucase en 1881, évoque-t-elle aussi dans son carnet de voyage, La Perse, la
Chaldée et la Susiane, la difficulté de la route arménienne : "C’est ce dernier
itinéraire, plus court et plus facile & parcourir en toute saison que la route d’ Arménie,
gue suivent tous les ministres plénipotentiaires ou les fonctionnaires diplomatiques
se rendant a leur poste " (Dieulafoy, 1881 : 102). Dans ce méme texte, et apres avoir
décrit les difficultés de la route et le danger de traverser la riviére Aras, devenue
« rugissante et indisciplinée a cause de la fonte des neiges », elle avait déja évoqué
le bonheur de I'entrée sur le sol de I'lran (ibid.).

4.2. Le réle de I'Eglise arménienne dans le choix de I'"Arménie comme
voie d'entrée des Frangais en lran

L’ Arménie, en tant que premiere nation chrétienne dans I’histoire, doit son intégrité
territoriale, voire son existence pendant des si¢cles d’invasions et de domination
étrangére, & son Eglise apostolique. Symbole de résistance, cette derniére garantit en
grande partie I’identité nationale, dite « arménité » de ce peuple (Mutafian, 2006 :
161-167). Elle assure a ce méme titre I’unité du peuple arménien en dépassant les
appartenances sociales ou politiques de ses sujets, méme quand ils se trouvent en
diaspora (Hovanessian, 1995-96 : 73-80). C’est d’ailleurs ainsi que sur le plan
culturel, il est devenu possible pour les intellectuels et les savants arméniens de
consacrer leur temps a I'étude des manuscrits et de créer d'importantes ceuvres
littéraires et historiques en suivant la voie et les coutumes du clergé. Selon une
anecdote, apres avoir installé des Arméniens a Ispahan, Shah Abbas I, pour leur faire
oublier la célebre cathédrale Etchmiadzine, a décidé de tailler les pierres de celle-ci
et de les déplacer a New Jolfa afin d'en construire une nouvelle cathédrale. A cette
époque, Khwaja Nazar, le maire de Jolfa d'Ispahan et Khwaja Safraz, le conseiller
du roi étaient tous les deux d’origine arménienne. Khwaja Nazar, avec son
intelligence, répondit au roi : « Si votre majesté désire de construire une nouvelle
Etchmiadzine ici, elle pourrait la fabriquer en argent et en or » (Baghdasarian, 1380 :
60-62). Ce récit, méme s’il parait illusoire, fait montre de I’attention que portaient



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 77

les Arméniens a leurs traditions et centres religieux.

Cependant, cette église congue comme source de I’unité nationale, fait aussi et
particuliérement part d’une dissidence avec d’autres églises du monde chrétien. Elle
se sépare de Rome en 451, lors du Concile de Chalcédoine, et devient autocéphale
utilisant I’arménien dans sa liturgie (Blanchet, 2021 : 495-520). A dire plus claire,
cet incident politique avec I’église romaine, conduit a I'idée d'inventer les lettres de
la langue arménienne, par un groupe d'ecclésiastiques, sous la direction de la
personne de Mesrop Machtots. La Bible est le premier livre que ce groupe écrit en
armeénienne, appelée le grabar a 1’époque, et met a la disposition de son peuple
(Minassian, 2019 : 610-613).

Il reste a noter que le christianisme commence a se rependre parmi les Arméniens
par Saint Grégoire I'Illuminateur, le saint qui a évangélisé I’ Arménie. Ce dernier, dit-
on, détruisit les ceuvres de religions préchrétiennes d'Arménie, dont les temples
paiens, congus comme les chefs-d'ceuvre de l'architecture arménienne ancienne. Les
poemes écrits sur les dieux antiques trouvérent le méme sort. D’ou le surgissement
d’un sentiment de résistance chez certains d’habitants d’ Arménie, en raison de leur
vif intérét pour leurs croyances anciennes. Quoi qu’il en fit, I’église arménienne a
été construite sur ces ruines.

Le nom officiel de cette église est, suivant certains principes religieux et
organisationnels, « I'Eglise nationale, missionnaire et populaire arménienne », qu’on
appelle tout brievement I'Eglise arménienne. (Lazarian, 1382 : 53-54). L’adjectif
national trouve ses origines dans le fait qu’au regard de cette église, contrairement
aux églises catholique et protestante, les non-arméniens, qui ne sont pas nés de
parents arméniens et qui n'ont pas été baptisés dans I'église arménienne, ne peuvent
profiter d’autres rites de cette église tels que le mariage, la cérémonie de communion,
le bain du linceul, le bain du cadavre, etc. de méme, une personne dépendant d’une
religion autre ne peut aucunement quitter cette religion et devenir chrétien a travers
I'Eglise arménienne ; c'est d’ailleurs la raison pour laquelle cette derniére n'a guére
d'organisation de propagande en dehors de la sphére ethnique arménienne, et
s'appelle donc I'Eglise nationale (Teymouri, 1396 : consulté en ligne).

Chardin évoque dans son récit de voyage que les Arméniens considéraient les
Européens comme non chrétiens, car ils ne souffraient pas comme eux de jours
consécutifs d'abstinence stricte comme les habitants de Colchide, et en plus, ils
n'avaient pas tellement de respect pour les images et statues religieuses sacrées
(Chardin, 1335, Tome 1l : 31)

Ce qui va & ’encontre des visées de 1'Eglise d'Occident, laquelle essaie de répandre
le christianisme dans le monde, d’ou elle envoie également et surtout des
missionnaires en Orient. Par conséquent, les prétres et les missionnaires chrétiens
sont peu partants pour prendre la route de I’Arménie afin d’atteindre 1'Orient et la
Perse.



78 A. MOHAMMADZADEH, R. HOSSEINI

4.3. L'insécurité des zones arméniennes pour l'entrée des touristes
francais
Le troisieme obstacle sur le chemin menant vers I'lran fut la puissance et
I'influence ottomanes qui obstruaient les relations entre la Perse et I'Occident. La
Perse, il est & remarquer, cherchait toujours a établir des relations avec I'Occident, et
son histoire le montre bien que les grands hommes politiques iraniens, au moins dans
I’époque de notre étude, placaient les différences religicuses au second plan.
Cependant, cette tolérance religicuse manquait des relations entre I'lran et I’Empire
Ottoman ; Parce que les deux pays étaient musulmans et voisins, et qu'ils différaient
sur la question de la religion. L’empire ottoman était de religion sunnite qui, suivant
la politique religieuse de ses califes, menait une politique hostile de longue date
contre les Iraniens chiites (Sheybani, 1393 : 13). A titre d’exemple, lorsque Shah
Ismail, le fondateur de la dynastie safavide, tenta de communiquer avec I'Empire
allemand, le roi de la Hongrie et la République de Venise, certains de ses émissaires
furent retrouvés par les Ottomans en Asie Mineure, emmenés a Constantinople et
tués (Du Mans, 1890 : Il) Par consequent, la politique ottomane était contre les
efforts iraniens pour établir des relations diplomatiques et commerciales avec les
pays occidentaux, dont la France. Au point que Francois ler conclut de soutenir cet
état, afin d'éviter sa menace d’attaquer I'Europe. De ce point de vue, la participation
ottomane a la politique européenne conférait a ce gouvernement une sorte de
supériorité. Par conséquent, la situation géopolitique ottomane a non seulement fait
de ce pays une puissance asiatique et européenne a la fois, mais a également donné
a ce gouvernement le droit de surveiller le trafic de I'Europe vers I'Asie. En plus, il
abusait de ce droit (Sheybani, 2013 : 13).
Constantinople était une passerelle entre I'Europe et I'Asie, et c'est pourquoi le nom
de "La porte d’excellence" lui avait été donnée. Des émissaires européens, dont les
Francais, étaient envoyés pour la plupart a cette ville ; Bien que des agents officiels
de leur pays, il ne leur était pas cependant facile d'obtenir l'autorisation de passer de
I'Europe vers 1'Asie. L’exemple fut le probléme que rencontra M. Du Cézy,
ambassadeur du roi de France a Constantinople, quand il a regu un noble qui avait
pour mission de mettre en ceuvre un décret selon lequel il devait préparer le terrain
pour I'établissement de relations politiques et commerciales entre I'lran et la France,
pour fournir une base pour le soutien de la religion chrétienne (Du Mans, 1890 :
xxxviii-xli) et la création d'une agence commerciale pour les produits francais. Mais
malgré le fait que son arrivée était déja connue de Shah Abbas, les Turcs I'en
empéchérent (Sheybani, 1393 : 14). Puis un autre ecclésiastique nommé le Pére
Pacifique de Provins le remplaca, mais il put seulement obtenir la permission des
Turcs deux ans plus tard. Ce dernier arriva enfin en Iran et fut chaleureusement
accueilli par Shah Abbas (Tork-Ladani, 2019 : 80). Pour plus d'assurance, Shah



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 79

Abbas envoya sa réponse a Louis XIII par lI'intermédiaire du méme clerc, qui avait
également obtenu le titre de I'ambassadeur du roi d'Iran.

Dans le méme temps, la demande de passeport pour Chardin et le chef d’une

compagnie de commerce rencontre un probleme pareil. Lorsque ces derniers
demandent un permis pour importer du vin et se rendre a I'église Sainte-Sophie, qui
avait été transformée alors en mosquée, ils recoivent une réponse douce pourtant
vague comme suivante :
« En ce moment ou les relations entre le chancelier et I'ambassadeur n'est pas bonne,
il ne peut fournir aucune assistance ; Mais si le chancelier le permet, il répondra dans
les plus brefs délais a toutes les demandes de I'ambassadeur avec le plus grand intérét
et la plus grande bienveillance », et Chardin continue : « Le refus du vice-chancelier
de délivrer un passeport m'a bouleversé et inquiété. Car il avait été si largement
répandu que le chancelier avait décidé de détenir I'ambassadeur de France et tous les
Francais résidant en Orient, et cette nouvelle m'a été particuliérement alarmante et
affligeante » (Chardin, 1811 : 30).

Cette inquiétude pousse finalement Chardin a choisir la route de Mingrélie,
malgré les nombreux dangers, car comme il le dit : « Le chemin a travers le pays
ottoman était a la fois plus long et, a mon avis, plus dangereux » (ibid.). L’inimitié
est ainsi grande entre les deux empires musulmans a tel point que méme le roi de
France «renonce a son projet de grande médiation orientale, dans laquelle il
dirigerait harmonieusement les affaires des puissances musulmanes et mettrait fin a
plus de deux siécles de confrontation » (Chabrier, 2013 : 44)

Cette situation ne change pas grandement au XVIlle siécle. A cette époque,
Pontchartrain, sur ordre de Louis XIV, envoie Faber a I'ambassade de France en Iran,
en s’exprimant dans ces termes : « || faut avoir peur des mauvaises intentions du
gouvernement ottoman, c'est-a-dire du vieil ami de la France et de l'ennemi
héréditaire de I'lran. Des lors, il convient que M. Faber utilise toute son expertise, sa
force et ses connaissances dans les affaires de I'Est de la Terre, pour traverser I'Asie
Mineure, malgré ses dangers possibles et certains” (Maulde La Claviere, 1896 : 22).

Passer la douane était aussi dangereux que rencontrer des voleurs sur cette longue
route (Chardin, 107 :1811). Tavernier, quant a lui, écrit a ce sujet : « Tout I'Empire
ottoman est plein de voleurs qui ont 1’autorisation de leurs patrons, s'assoient sur les
routes en guettant les marchands, volent et pillent les caravanes et leur coupent
souvent leurs moyens de subsistance » (Tavernier, 1676 : 105).

A remarquer qu’a I’époque, les cinq routes principales vers I'Iran étaient les suivantes
: celle de la Moscovie, celle de Constantinople, celle d’Iskenderun, celle de la mer
Rouge et celle du cap de bonne espérance. Parmi celles-ci, les deux itinéraires
d'Iskenderun et de Constantinople via I’empire ottoman étaient les options les plus
utilisées par les agents francais. Tandis que la route de Trabzon a travers la mer
Noire, pouvait étre utilisée comme une route plus proche et plus facile, mais qui était



80 A. MOHAMMADZADEH, R. HOSSEINI

rarement choisie. Fomenter les insécurités de la voie de communication entre
I'’Arménie et I'lran par le gouvernement ottoman afin de contréler la circulation des
Européens et finalement choisir la voie du gouvernement ottoman peut étre considéré
comme l'un des objectifs qui empéchaient les Francais de choisir premiérement la
route de I’Arménie. L'arrestation et la détention de ces derniers pour une longue
durée et leur interrogatoire afin d'exprimer les motivations et les buts de leur voyage
en Iran sont présentes dans les récits de voyage frangais.

Conclusion

Vu la situation géographique ou naturelle particuliere de 1’Arménie, les
caractéristiques religieuses propres de 1’église arménienne mais aussi la rivalité
des puissances telles que I’Empire ottoman, cette région perd sa position comme
I'un des itinéraires appropriés et proches pour les voyageurs européens, en
particulier les Frangais, qui voulaient se rendre en Perse pendant les XVle,
XVlle et XVllle siécles. La nature rude du Caucase, en particulier sur la route
arménienne, motive rarement les voyageurs a I’emprunter. Il y avait cependant,
nous I’avons aussi évoqué, d’autres raisons encore plus importantes : le facteur
qui rendait les Francais particuliérement hésitants a choisir la voie de I'Arménie
était I'Eglise chrétienne arménienne et sa conception dominante, en conflit avec
la visée de I'Eglise catholique romaine, des prétres francais a sa téte, de
promouvoir le christianisme en le préchant dans toutes les régions du monde.
Autrement dit, alors que I'Eglise catholique chrétienne essayait de répandre le
christianisme en Orient et d’étendre son pouvoir vers des terres non chrétiennes,
I'Eglise arménienne considérait cette politique a I’encontre de ses coutumes et
traditions. Par conséquent, les missionnaires religieux préféraient choisir un pays
non chrétien comme itinéraire de voyage vers la Perse, plutdt que I'Arménie dont
I'église, nous 1’avons précis¢é, présentait des traits nationaux. Nous pouvons
finalement mettre I’accent sur le role de 1'Empire ottoman, comme empire rival
de 1'Empire perse, d’obstruer la route aux Européens, ayant comme mission
d’établir des relations politique ou commerciale avec la Perse, pour passer par
I’ Arménie.

Déclaration d’intérét
Aucun conflit d'intérét potentiel n'a été signalé par les auteurs.

Bibliographie



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 81

Adontz, N. (1972); Armenia in the Age of Justinian, Lyon: Persée.

Amlashi, N.P. (2013) ; « Application historique des décrets des rois safavides
sur les Arméniens », in Revue de [’histoire culturelle, Téhéran : Association
iranienne de I’Histoire.

Aréabi-Hashemi, S. (2000) ; « Le role des Arméniens dans la politique étrangére
des Safavides », in Revue Peyman, Téhéran.

Baghdasarian, E. (2001) ; L histoire de Arméniens a Téhéran, Téhéran : Auteur.
Blanchet, M., Gabriel, F. et Tatarenko, L. (2021) ; Autocéphalies, /’exercice de
I’indépendance dans les Eglises slaves orientales (IX-XXléme siécle), Collection
de I’Ecole Francaise de Rome.

Chabrier, Aurélie, (2013) ; La monarchie safavide et la modernité européenne
(XVle-XVlle siécles). Histoire, Toulouse : Université Toulouse.

Chardin, Jean (1686) ; Journal du voyage du chevalier Chardin en Perse et aux
Indes orientales : par la mer Noire et par la Colchide, Paris.

Chardin, J. (1811) ; Les Voyages du chevalier Jean Chardin en Perse, aux Indes
et autres lieux de I'Orient, Amsterdam : Langlés.

Chardin, Jean (1956) ; Siyahatnaméyé Chardin, traduit par M. Abbasi, Téhéran :
Amirkabir.

Grousset, René, (2006) ; Histoire des croisades et du royaume franc de
Jérusalem, Paris : Perrin.

Diolafoy, Jean (1881) ; La Perse, La Chaldée et la Susiane, Londres : M. Pitt.
Havasapian, M. (2022), « Un bref apercu de I'histoire de la présence des
Arméniens en Iran et du tapis arménien tissé en Iran » in Peyman, Téhéran.
Herzig, E. Floor, W. (2015); Iran and the World in the safavide Age,
Londres: I.B. Tauris.

Hovanessian, M. (1995-96) ; « Les enjeux identitaires du religieux : le
lien « nation et religion », in Journal des anthropologues.

Joubert, P. (1860) ; Voyage en Armeénie et en Perse, Paris.

Lazarian, J. (1993) ; Encyclopédie des Iraniens arméniens, Téhéran : Hirmand.
Mahé, J.P. (2018); L'Alphabet arménien dans [I'histoire et dans la
mémoire, Paris : Les Belles Lettres.

Mans, R. (1890) ; Etat de la Perse en 1660..., notes et appendice par Charles
Scheffer, Paris : E. Leroux.

Maulde La Claviere, R. A. M. (1869); Les Mille et une Nuits d’une
ambassadrice de Louis X1V, Paris : Hachette.

Minassian, A.T. (2019) ; « L’alphabet arménien dans 1’histoire et la mémoire.
Vie de Machtots, par KORIOUN ; Panégyrique des Saints Traducteurs,
par VARDAN AREVELTSI. Textes  traduits et  annotés par  Jean-
Pierre MAHE », Revue de [’histoire des religions, 3.



https://fr.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Grousset
https://fr.wikipedia.org/wiki/R%C3%A9f%C3%A9rence:Histoire_des_croisades_(Ren%C3%A9_Grousset)
https://fr.wikipedia.org/wiki/R%C3%A9f%C3%A9rence:Histoire_des_croisades_(Ren%C3%A9_Grousset)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean-Pierre_Mah%C3%A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Belles_Lettres

82

A. MOHAMMADZADEH, R. HOSSEINI

Morlin, 1. (2009) ; « Récits de voyage marchand dans la seconde moitié du
XVIléme siécle : portrait du négociant en héros », in Etudes littéraires, 40 (2),
Université Laval.

Mutafian, C. (2006) ; « Quelques réflexions sur I’identité arménienne », in
Revue des Deux Mondes.

Nersoyan, T. (2005); «Armenian Church», in Encyclopedia of Religion, 2nd ed,
Editor in Chief (United States of America): Lindsay Jones.

Pasdermadjian, H. (1964) ; Histoire de I'Arménie, depuis les origines jusqu’au
traité de Lausanne, Paris : Librairie Orientale H. Samuelian.

Sheybani, J.R.F. (1964) ; Voyage des Européens en Iran, traduit par Z. Dehshiri,
Téhéran : EImi- Farhangui.

Tavernier, J.B. (1676) ; Les six voyages de Jean-Baptiste Tavernier, Paris :
Gervais Clouzier et Claude Barbin.

Tavernier, J. B (1675) ; Nouvelle Relation de I’Intérieur du Sérail du Grand
Seigneur. Paris: Varennes.

Teymouri, A. et Heydari, H. (2017) « Etude comparative du statut de croyance
de I'Eglise arménienne parmi les autres dénominations chrétiennes » in Peyman,
Téhéran.

Tork Ladani, S. (2019) ; L'histoire des relations entre I'lran et la France du
milieu des siécles a nos jours, Paris : ’Harmattan.

------



	Résumé
	INTRODUCTION

