> ATU
@9
d| | PRESS
Recherches en langue francaise

VOL. 3, N° 2, 19-32, Automne-hiver 2023
https://doi.org/10.22054/RLF.2023.72028.1155 Type de document : Article de Recherche

L’Orient et I’Occident: de la tactique de la non-violence
gandhienne au pacifisme rollandien

Amirhossein DALIRIAN*

Doctorant en langue et littérature francaises, Branche des sciences et de la Recherche,
université Azad Islamique, Téhéran, Iran
Majid YOUSEFI BEHZADI

Maitre de conférences, Département de la langue frangaise et de l’allemand, Branche
des sciences et de la Recherche, université Azad Islamique, Téhéran, Iran

Date de reception : 16/08/2020; Date d’approbation : 15/11/2020

Résumé

Ce présent article a pour objet d’étudier ’amitié politique de Romain Rolland (1866-1944) avec
Mahatma Gandhi (1869-1948) afin de mettre en évidence « la non-violence » comme le principe
de toute paix constante. De plus, la violence (la guerre) et la non-violence (la sagesse) sont deux
termes contradictoires qui rapprochent non seulement la France de 1’Inde, mais représentent
Romain Rolland et Gandhi comme les pionniers de la paix et de I’indépendance nationale. En
s’inspirant de Gandhi, 1’auteur frangais croit qu’il faut appliquer la tactique de la non-violence
pour sauver I’humanité, car celle-ci est corrompue par le manque d’une foi ardente : la dignité
humain est liée a la foi divine. En outre, la motivation de Romain Rolland pour la réception de la
méthode de Gandhi se justifie par un Moi divin qui s’oppose au Moi individuel. On s’efforcera de
montrer I’importance de la sagesse dans les échanges sociopolitiques entre ces deux penseurs
engagés et d’en extraire le motif de tout combat singulier.

Mots-clés: Gandhi, Non-violence, Sagesse, Romain Rolland, Violence.

*Courriel de I’auteur correspondant : amir_d83@yahoo.com

INTRODUCTION

L’amiti¢ politique s’inscrit dans le répertoire littéraire du XXeéme siécle
comme un élan du réfléchissement qui méne a une perception authentique :
I’évolution doctrinale se justifie par un regard entrecroisé. Celui-Ci renvoie a
une approche plus ou moins perfectible ou le lien de deux pensées pourrait
étre le canevas de toute progression sociale. Autrement dit, cette liaison
étroite trouve ses valeurs dans une vérité transcendante : I’impact idéologique
est lié a une visée supranationale. Celle-ci se forme par un regard pertinent
sur les faits sociaux ou la sagesse et la violence s’opposent I'une a ’autre.


https://doi.org/

20 A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

Ainsi, on peut dire que la sagesse orientale soulage ’ame blessante et la
violence occidentale perturbe I’esprit créatif. Car la découverte de Gandhi
(1869-1948) par Romain Rolland (1866-1944) remonte a 1920 au moment ou
un jeune Indien du Bengale, étudiant a Cambridge, était venu a Paris
s’entretenir de musicologie avec ce dernier. A cet égard, nous soulignons le
passage ou la personnalité de Gandhi devient apparente : « [...], Gandhi, qui
a une influence extraordinaire sur les Hindous. C’est un avocat de Madras,
qui a renonceé a tous ses biens, il y a 7 ou 8 ans, pour se vouer tout entier au
salut de son peuple, sur lequel il exerce une action magnétique. Il lui préche
la résistance passive, et le détourne des violences. » (Jean-Yves Brancy, 2011,
p- 45) A I’issue d’une telle considération, on se contente de préciser que le
regard retourné de 1’écrivain frangais vers 1’Inde provient d’une admiration
ardente a laquelle s’attachent principalement la conviction et 1I’engagement.
Ceci dit, le témoignage du carnage de la premiere guerre mondiale fait de
Romain Rolland un étre palpitant et son choix de 1’acte de la non-violence
pour convaincre les élites européennes est un remeéde a la réforme de I’Europe
meurtrie par la guerre. De la surgit I’image d’une Inde tolérante ou la dignité
humaine a cristallisé la notion de désobéissance civile.

Si I’on admet que la sagesse constitue la trame d’une régle de conduite et
la violence provoque le désarroi social, dans ce cas-Ia, la position de Romain
Rolland vis-a-vis de 1’Inde devient cohérente lorsqu’ il s’agit d’apprécier la
non-violence comme un acte du pacifisme convaincu : la prééminence de la
tolérance sur la violence. Bien que I’amiti¢ sociopolitique entre Mahatma
Gandhi et Romain Rolland se noue par la douceur d’un esprit libre, mais leur
objectivité pour un pacifisme encourageant s’accorde a ce qu’on voit dans la
pensée rollandienne : « La question que vous traitez, de la résistance passive,
est de la plus haute valeur, non seulement pour l’'Inde, mais pour toute
["humanité. » (Romain Rolland, 1921, p. 230). Bien entendu, pour Romain
Rolland comme pour Gandhi le cheminement vers la paix implique une ame
pure et une conscience éveillée pourvu qu’elle soit applicable a des moments
désirables de la destinée humaine. Certes, c’est le reflet de cette amitié de
deux personnalités emblématiques de 1’entre-deux-guerres qui montre les
écarts entre 1’Occident (le traumatisme) et 1’Orient (la tolérance). C’est
pourquoi nous nous intéressons a étudier la non-violence gandhienne (la
sagesse) et la violence européenne (la guerre) et mettre en valeur I’importance
de la résistance passive pour tout combat singulier. Nous examinerons



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 21

également la figure humaniste de Romain Rolland par le recours a son statut
militant qui le distingue de la passivité de ses contemporains : le dégoQt pour
la mobilisation sociale est le signe de toute indifférence volontaire.

Préalables

Pour une meilleure appréciation de la démarche initiative de Romain
Rolland pour I’Inde, il faut se référer a la période ou il fut le grand admirateur
de cette contrée lointaine : « la présence de ’Inde dans [’ceuvre de I’écrivain
ne saurait néanmoins se limiter a ces quelques années. Depuis ses études a
[’Ecole Normale jusqu’a la fin de sa vie, son intérét pour ’Orient se manifeste
épisodiquement mais en permanence. » (Roland Roudil, 2016, p. 13). Partant
de ce point de vue, il faut souligner que la raison idéologique de I’écrivain
francais pour s’approcher de I’'Inde vivante et moderne s’accomplit dans la
publication de Mahatma Gandhi en 1923. Dans ce sens, nous montrons le
passage ou Roland Roudil cite I’avis de Romain Rolland pour Gandhi:

« Mon Gandhi a été [...] une pierre jetée dans la mare aux canards. Il se
trouve [...] que je suis le premier a publier en France une étude documentée
sur I’Inde vivante. Les indianistes sont en émoi. Comment ai-je pu parler de
[’Orient sans étre de la confrérie des orientalistes ? » (Ibid., p. 10). Selon
cette affirmation, Romain Rolland se lance dans un mouvement d’ouverture
a I’Autre au terme duquel, il pense que 1’Inde peut sauver I’Occident grace a
I’union des forces intellectuelles, religieuses et scientifiques de I’ Europe et de
I’Asie : « Rolland se tourne vers 1’Orient d ou il parait attendre une nouvelle

aube. » (Olivier Henri Bonnerot, 2015, p. 4).

Plus fondamentalement, Romain Rolland montre un réel enthousiasme
pour I’Inde, mais moins pour son pays, car il pense que 1’Orient posséde plus
de sagesse que I’Occident : le carnage de la premiere guerre est le signe d’une
bassesse humaine. De la provient cette aube nouvelle qui se levait de 1’Orient
: « en faisant le pari de la non-violence, Romain Rolland participait bien a
cet esprit de syncrétisme, cherchant a rassembler toutes les forces spirituelles



22 A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

du monde, ces deux hommes de bonne volonté qu’ont dépeint les romans
francgais de [’entredeux-guerres. » (Jean-Yves Brancy, 2011, p. 347). Certes,
en mettant l'accent sur le fait que l’aspect le plus singulier et le plus
significatif de I’approche de Romain Rolland de I’Inde est sans doute le fait
que I’écrivain se reconnait immédiatement dans une autre culture qui en
principe se présente comme une altérité radicale par rapport a la culture
européenne. Cette reconnaissance et cet espace commun de réflexion et de
sensibilité est un mouvement a double sens. En 1928, Mahatma Gandhi dans
une lettre adressée a Chakravarti Rajogopalachri écrit: «je m ‘empresse de voir
Romain Rolland. Il me semble étre I’homme le plus sage de ’Europe.» (Cité
par Chinmoy Guha, 2005, p. 6). En effet, il faut considérer ces évenements
comme un pont entre le monde indien et le monde francais séparés par une
distance socioculturelle.

Romain Rolland qui voyait I'Europe s'étre confronté a une crise profonde
due a la premiére guerre mondiale, cherchait, tout en présentant de nouvelles
idées pacifistes venant du monde oriental, a mettre fin @ une crise profonde
du monde occidental. Une tendance de Romain Rolland a présenter le regard
porté par Gandhi au monde occidental, tient a dire que les idées nobles n'ont
pas de frontieres. Sous cet angle, Roger Canals déclare : « le texte sur Gandhi
de Romain Rolland, dont le but était de rapprocher I'Orient et I'Occident a
partir de l'idéal du pacifisme et de l'entente entre les différents peuples [...].
» (Roger Canals, 2011, p. 43). En d'autres termes, bien que Romain Rolland
soit un défenseur de la paix de I'Europe, Mahatma Gandhi de son coteé, luttait
longuement pour l'indépendance de I'Inde. Roger Canals écrit encore a ce
propos : « Tous les deux Gandhi et Rolland, s’accordaient sur le fait qu’il ne
peut y avoir de paix sans une vraie reconnaissance politique et culturelle des
nations [...] ». (Ibid., p. 44). Pour Gandhi comme pour Rolland, le but final
n’étant pas l’isolement des différentes cultures, mais bien au contraire,
I’établissement d’un ordre politique international assurant le respect mutuel
et permettant a tous les peuples de s’exprimer librement dans des conditions
égales et en toute absence de violence. Bien entendu, la sagesse orientale (la
non-violence) et la violence occidentale (la guerre) demeurent au sein de notre
¢tude comme une problématique jusqu’a ce qu’elle devienne le noyau de toute
résolution fondatrice : la tolérance se fait par I’amitié.



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 23

La non-violence et I’Occident

Le déclanchement de la premiére guerre mondiale a sensibilisé certains
hommes pacifistes sur la cause d’un tel carnage qui ravagea toute 1’Europe.
Parmi eux, Romain Rolland fut un grand homme occidental pour établir la
paix et faire connaitre 1’Orient comme une contrée de sagesse et de tolérance.
Dans son parcours politique, 1’écrivain frangais s’efforce de présenter la
pensée gandhienne a 1’Occident comme le seul reméde a la violence guerriere.
Il faut dire que la non-violence fut le lien puissant qui rapprocha Rolland de
Gandhi : « Gandhi ne dit pas quelle sauvera maintenant I’humanité. 1l ne
sait pas si [’humanité d’aujourd’hui sera sauvée. Mais si elle [’est, ce ne peut
étre que par la Non-violence. » (Rolland et Gandhi, 1969, p. 353). Il convient
de préciser que la tactique de la non-violence présentée par Romain Rolland
en Europe fut I’objet d’une vive critique: « Outre les britanniques défendent
leurs intéréts coloniaux, certains intellectuels indiens vivants en Europe et
séduits par le communisme menaient des actions calomnieuses a l’égard du
Mahatma. » (Jean-Yves Brancy, op. cit., P. 55). Pourtant, par son engagement
humanitaire, Gandhi fut jugé par Jean-Yves Brancy: « En faisant obstacle a
la pénétration du communisme en Inde, il se mettait a dos les autorités de
Moscou qui chercherent alors a discréditer son action dans [’opinion
occidentale en se servant des etudiants indiens ralliés au marxisme. » (lbid.,
p. 346). Ainsi, pour valoriser I’image du Mahatma en Occident contre toute
répercussion néfaste, Romain Rolland soutient Gandhi comme un guide
spirituel : « Car la foi est un combat. Et notre Non-violence est le plus rude
combat. Le chemin de la paix n’est pas celui de la faiblesse. Le pacifisme
geignant est mortel & la paix : il est une lacheté et un manque de foi. Que ceux
qui ne croient, ou qui craignent, se retirent ! Le chemin de la paix est le
sacrifice de soi. » (Romain Rolland, 1923, p. 113). Partant de ce point de vue,
la nécessité d’un combat singulier devient apparente lorsqu’il s’agit d’un
jugement véridique : « I’Occident a été victime de son succés méme de ses
contradictions. » (Serge Latouche, 2005, p. 36). D’ou surgit la tentative de
Romain Rolland qui met en valeur la technique de la résistance passive a
I’instar d’un Gandhi, connu par ses activités juridiques en Afrique du sud :

« Durant son séjour, Gandhi vécut

[’oppression de ses concitoyens avec un



24 A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

sentiment d’injustice et de révolte qui allait
le conduire a défendre leur statut la société
sudafricain.[...], toute la communauté
indienne a laquelle pouvait se joindre les
Chinois et autres Asiatiques d’Afrique du
sud, cessa le travail dans les villes et se
retira en signe de protestation, provoquant
la paralysie de [’activité industrielle du

pays. » (Jean-Yves Brancy, 2011, p. 318).

A I’issue d’une telle considération, on peut dire que I’attitude de I’écrivain
francais vis-a-vis de la guerre était liée a une voix de paix et de raison, car il
pensait que le fait de s’engager dans le combat collectif serait le signe de la
défense de I’humanité. Ainsi, ’humanisme et le patriotisme font de Romain
Rolland un homme d’action jusqu’ a ce qu’il réclame : « Le pire ennemi n’est
pas au dehors des frontieres, il est dans chaque nation ; et aucune n’a le
courage de le combattre. C’est ce monstre a cent tétes, qui Se nomme
limpérialisme [...] ». (Romain Rolland, 2003, p. 75). Face a cette fragilité de
’esprit occidental, Romain Rolland met I’accent sur la fraternité des hommes
en précisant que : « La voix des peuples qui reviendront de la guerre, aprés
en avoir éprouvé [’'atroce réalité, fera rentrer dans le silence ces hommes qui
se sont révélés indignes d’étre les guides spirituels du genre humain. » (I1bid.,
p- 171). Si I’on admet que la solidarité collective constitue la trame de toute
progression sociale, dans ce cas-la, la non-violence (la sagesse) se définit sous
la plume d’Ehsan Naraghi :

« La sagesse de Gandhi comportait aussi

un encouragement a mener une existence
simple. A ses yeux, le probleme de la
liberté individuelle ou collective n’était ni

politique, ni économique mais trouvait sa



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 25

solution dans la diminution des besoins de
I’individu. Le fond de la question était
d’arriver a restreindre les exigences des
gens. » (Ehsan Naraghi, 1977, p. 120).

Bien entendu, la sagesse orientale trouve ses racines dans la position
strategique de Gandhi au moment ou il suggere la passivité comme un acte de
déstabilisation legitime : « Gandhi était partisan de l'industrie textile- on
connait son gotit pour le rouet. Il expliquait que si [’'on généralisait |'usage
du rouer /...] I’Etat ne serait plus contraint d’importer des tissus du Japon
ou de I’Angleterre. » (Ibid., p. 120). On voit donc une crise économique en
Inde qui encourage Gandhi a la chasser par I’emprise d’une application réelle
qu’est la non-violence. Il va de méme que I’intérét de Romain Rolland pour
I’Inde ne se limite pas a une spiritualité lointaine, mais a I’idée d’une tendance
héroique comme Jean- Bertrand Barrére écrit :
« Ce n’est pas Gandhi qui a révélé I’Inde

a Romain Rolland, bien que lui et d’autres
lui aient rendu sensibles les distances et les
contacts qui existent entre les pensées de
[’Occident et I’Orient. Des son passage a
I’Ecole Normal, le jeune Rolland avait lu
et annoté des passages de la Gita,- ce
volcan dans la traduction de Burnouf (il en
retrouve des fragments copiés sur [’envers
d’une page de Danton). » (Jean-Bertrand
Barrere, 1962, p. 133).

Il importe de préciser que la distance raccourcie entre la France et 1’Inde
est faite par I’effort de Madeleine, la sceur de Romain Rolland, agréé
d’anglais, qu’elle parlait et écrivait couramment : « /...J, elle lui traduisait



26 A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

oralement des milliers de pages de publications sur [’Inde et bien sur aussi le
courrier qu’il échangeait avec ses correspondants indiens. » (Bernard
Dufresne, 2017, p. 40). Bien que Gandhi ait connu Romain Rolland par
I’échange d’idées similaires sur la paix, mais Jawaharlal Nehru avait une
occasion de voir Rolland : « Il demande un rendez-vous a Romain Rolland,
car Gandhi lui a chaudement recommandé de rencontrer [’écrivain frangais.
» (Ibid., p. 39). Certes, I’amiti¢ de trois hommes se noue fermement en fait
par I’invitation de 1’écrivain frangais en février 1936 pour qu’ils adhérent au
« Comité mondial contre la guerre et le fascisme qui tiendra une Assemblée
universelle pour la paix. » (Romain Rolland, 1969, p. 334). A vrai dire, la
sagesse de I’Orient est attestée par la position de Gandhi envers la domination
industrielle et politique de I’ Angleterre au moment ou la crise de 1’Occident
apparait aussi dans D’attitude de Romain Rolland : « Je me retire de
[’Humanité. » (Cité par Bernard Duchatelet, 2010, p. 5). Ceci dit, la violence
dont souffre Romain Rolland en Europe- causée par 1’inaptitude de I’homme-
le décourage a soutenir ’humanité : la bassesse est liée a la sauvagerie
humaine. De ce fait, il faut souligner que la réception de la stratégie
gandhienne en Europe a fait de grands éclaircissements jusqu’ a ce qu’elle
devienne la voix solennelle de Rolland : « La sagesse nous dicte d’avoir
toujours conscience de « notre divinité », aussi bien dans le malheur, pour en
tamiser [’amertume, que dans le bonheur, pour en épurer les joies. »
(Rolland, 1887 : 378). Par conséquent, la pensée pacifiste de Romain Rolland
se globalise dans la parole de Mowlavi, poéte mystique persan pour qui la
dignité humaine s’épanouit dans la connaissance divine : « Deviens ame pour
connaitre 1’ame / Suis la voie de la Sagesse, non la Raison. » 1 (Ehsan
Naraghi, 1977, p. 23). En fait, nous pouvons dire que le pacifisme rollandien
a I’image de Gandhi se fait dans le concept d’un Moi divin.

Caractéristiques de la non-violence dans la pensée rollandienne

La non-violence de Gandhi retrace le chemin de la paix par le biais d’une
mobilisation générale dite 1’éveil de la conscience. Celui-ci prend de
I’ampleur lorsqu’il s’agit d’un acte de bienveillance : I’existence fait le
réfléchissement. Cette vitalité¢ s’imprégne de la non-violence dans la mesure
ou elle devient le pivot de toute situation constante. Pour Romain Rolland, la
raison d’étre engagé dans la voie de I’humanité implique une vertu morale et
un désir instinctif. Ceci dit, la foi de Rolland évoque en majeure partie la



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 27

connaissance divine jusqu’ a ce qu’il représente son principe fondamental : «
Je sens donc ...1l est ». (Romain Rolland, 1887, p. 77). Dans cette perspective,
on se rappelle la formule célébre de Descartes (Je pense donc je suis) n’étant
qu’une réforme dans la pensée du XVII si¢cle. Ce cogito apparait dans la
réflexion de Gandhi comme I’indice d’une tactique doctrinale considérée
comme une sorte de voix passive devant toute domination étrangére. De son
coté, Romain Rolland reprend ce cogito comme le moyen de s’exprimer
librement de ce qu’il pense comme le précise Jacques Roos: « Romain
Rolland ne dit pas « donc je suis », parce qu’il veut éviter que ce sentiment
du moi méle a son intuition immédiate quelque chose d’acquis, [’expérience
de sensations antérieures. » (Jacques Roos, 1985, p. 47). Sous cet angle, il
importe de dire que Romain Rolland ne s’appuie pas sur le mot quelque chose,
mais sur le fait d’existence qui lui parait simple et sans restrictions. Ce faisant,
la valeur essentielle d’une stabilité permanente pour tout combat efficace se
résume a ce que Romain Rolland croit : « Seule existe vraiment la sensation
constante d’étre. Seule peut exister [’Etre en soi, centre et foyer des
sensations particuliéres ; car ce qui est en soi et par soi ne peut disparaitre.
» (Ibid., p. 60). Ainsi le triangle la sensation, le moi et I’existence peut
construire la volonté individuelle pour agir efficacement. Cependant, la
lecture d’un passage de Romain Rolland confirme cet idéal d’affrontement :
« Le personnel politique de |'Occident ne répond plus a [’état du monde
présent. » (Romain Rolland, 1953, p. 186). D’ou provient la particularité d’un
Moi réel qui pourrait étre la source revélatrice de tout élan perfectible : la
grandeur de ’ame dépend de 1’acte héroique. Celui-ci se fait par la non-
violence notamment dans la situation ou ’humanité est en jeu : « les motifs
d’espérer en une humanité plus sage et plus aimante. » (Rolland, 1942 : 189).
Conformément a cette idée- 1a, pour Gandhi le fait d’espérer une humanité
plus prospeére se justifie dans cette visee Véridique : « /..., les occidentaux
ont déifié la machine et la technologie et croient que l’industrie et les
techniques parviendront a résoudre tous les problemes de [’humanité. »
(Rolland et Gandhi, 1969, p. 116). C’est pourquoi la non-violence s’avere
dans la pensée de Rolland et de Gandhi comme une croyance mystique mélée
a une foi ardente : L’Etre humain se voit a I’image d’un Etre supréme.

Aux yeux de Romain Rolland, I’Etre humain se transforme en un Moi

individuel et un Moi absolu dont I’équilibre se trouve dans une sensation



28 A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

constante. Il faut dire que le concept du Moi absolu est une composante
nécessaire dans la connaissance de soi, car la clarté d’esprit et la persévérance
individuelle sous-tendent la trame de tout désir instinctif : « Ce que nous
appelons communément le Moi, est un groupe de sensations qui a sa
conscience propre. Or, Dieu est dans chaque sensation et, a plus forte raison,
dans chaque groupe de sensations, donc dans chaque Moi. Dans chaque Moi
il y a donc deux aspects ou deux Moi : le Moi individuel, réduit, limité, parce
que constitué par un groupe restreint de sensations, et Moi absolu,
le Moi divin, qui est illimité. » (Romain Rolland, 1887, p. 94).

Aux termes de cette conception rollandienne, ’activité humaine se
cristallise généralement par un Moi individuel ou la violence et I’austérité
prennent une définition a part entiére : « la violence n’est pas autonome, et
elle n’est pas non plus cause premiere ou derniere : la violence joue un role
dans [’histoire mais ne constitue en aucune maniére son moteur exclusif.
Encore moins peut-on la considérer comme le péché originel, la puissance
diabolique qui aurait dénaturé les lois naturelles et sociales. » (Héléne
Frappat, 2000, p. 108). Selon cette allégation, le pacifisme de Rolland et la
Non-violence de Gandhi apparaissent sous forme d’une volonté créative dans
laquelle la foi et la croyance s’attachent a Dieu qu’est le Sauveur de
I’humanité. D’une maniére générale, pour Rolland comme pour Gandhi, la
non-violence ne constitue pas un concept traditionnel, mais un principe qui
s’incarne dans une foi vivante : elle a des conséquences historiques et
concreétes.

De plus, la lutte menée par Romain Rolland et Gandhi contre la violence
occidentale (fascisme et exploitation coloniale) désigne I’importance de cette
foi dans la croyance divine : « Dans la perspective de la non-violence, [’action
politique et sociale représente, pour Gandhi, [’essence méme de son
attachement a Dieu. » (Ibid., p. 233). A cela s’ajoute encore 1’opinion de
Romain Rolland qui estime qu’il avait raison d’étre dans la voie de la divinité,
car celle-ci serait un foyer ardent pour tout esprit décu : « Si je crois & mon
existence individuelle, a mon Moi réduit, au point d’oublier ou d’ignorer mon
Moi divin, je suis dupe : je ne vois pas que c’est une infériorité d étre enfermé



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 29

dans un personnage. » (Romain Rolland, 1887, p. 94). En réalité, c’est par
une telle position que Romain Rolland devient une référence dans les relations
entre I’Europe et I’Inde durant la premiere moitié¢ du XX siécle : « Dans sa
quéte spirituelle, il ne s’est jamais détourné de [’Inde. Et les références a la
religion indienne et a ses textes sacrés sont constantes dans son ceuvre. » (Cité
par Roland Roudil, 2016, p. 40).

Il est & noter que la violence et la non-violence sont liées aux échanges
sociopolitiques franco-indienne, et elles s’écartent 1’une de ’autre comme le
souligne Romain Rolland : « Ce n’est pas que je regarde la guerre comme
une fatalite. Un Frangais ne croit pas a la fatalité. La fatalité, c’est [’excuse
des ames sans volonté. La guerre est le fruit de la faiblesse des peuples de
leur stupidité. » (Romain Rolland, 2013, p. 48). Le jugement sincére de
Romain Rolland démontre que dans le cycle de I’humanité tout est
pardonnable sauf la négligence et la lacheté sous le prétexte d’avoir une force
quasi-réelle : « c’est la foi que je voudrais enseigner, la foi dans le héros. »
(Romain Rolland, 1953, p.45). A P’issue de cette idée-1a, on peut dire que la
non-violence joue une place primordiale dans le discours pacifiste de Romain
Rolland et de Gandhi, et apparait comme le principe d’une résistance passive
dite la désobéissance civile collective. En fait, ¢’est par la conviction et la
croyance en pouvoir divin que Gandhi s’efforce de trouver son salut dans le
combat :

« Qu’aussi longtemps que [’on n’aura pas
trouvé de réponse au matérialisme, la
situation de [’humanité demeurera grave.
C’est pourquoi les pays du tiers monde ont
aujourd’hui ’occasion de se frayer une
voie nouvelle : parce qu’ils n’ont pas
encore subi les dégradations que la
consommation, inévitablement, impose, ils
peuvent, avec mesure, user des sciences et

des techniques tout en se gardant des



30 A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

erreurs commises par [’Occident. »
(Gandhi, 1969, p. 67).

A certains égards, la sagesse indienne a inspiré a Romain Rolland une
vigilance extréme vis- a vis des élites européennes, et a fait aussi une
évolution mentale dans le socialisme et le nationalisme étant le canevas de
toute fracture sociale de 1I’époque. Pourtant, la figure humaniste de Gandhi
demeure au sein de toute pensee créative comme un Rolland asien et celle de
Romain Roland comme un Gandhi européen.

Conclusion

Nous avons vu que la non-violence (la sagesse) de Gandhi était une esquisse
spirituelle dans le cheminement d’une résistance passive dite la désobéissance
civile. L’amitié politique de Romain Rolland avec Gandhi nous a montré
I’efficacité de la tolérance et de la solidarité dans un pacifisme propre a tout
esprit évolutif : la supériorité de la sagesse sur la raison. La violence s’associe
a la crise politique jusqu’ a devenir la cause de tout désarroi social. Nous
avons mis en évidence 1’accomplissement d’une tentative individuelle ou
Romain Rolland et Gandhi se sont efforcés de parvenir & la paix constante.
La non-violence de Gandhi est une tactique inspiratrice : la désobéissance
civile est liée a la mobilisation générale. L humanité apparait dans la pensée
de nos deux penseurs comme un rayonnement intérieur, congu comme un
engagement pour établir la justice.

Nous avons vu également que le combat rollandien était une démarche
doctrinale pour contrer la vague de la violence en Europe. Gandhi a pu révéler
a I'Inde DI'importance du boycottage pour [’autonomie nationale. La
conviction et la croyance sont deux termes inhérents pour justifier la
motivation du pacifiste francais et du leader indien vues dans leur foi ardente.
La sagesse gandhienne trouve ses origines dans la foi divine considérée
comme le vecteur d’une réflexion créative : « La non-violence désigne ainsi
une conviction religieuse ou philosophique qui interdit tout acte de violence,
méme au nom de motifs apparemment légitimes (comme la légitime défense).
» (Hélene Frappat, 2000, p. 232). Ainsi, la position intellectuelle de Romain
Rolland s’est justifiée par le Moi divin étant le canevas des forces suprémes
par lesquelles tout combat humain meéne a 1’objectivité. En outre, la
distinction entre le Moi individuel et le Moi absolu a fait de 1’auteur francais



Recherches en langue francaise, Vol. 3, N°. 2 31

un personnage mystique (1’alliance des ames) proche d’un Gandhi inspirateur
(I’usage de la non-violence). Romain Rolland et Gandhi ont examiné le
pouvoir divin dans ’action et la foi divine dans la théorie : la foi est le
fondement de tout bonheur humanitaire.

Notes

1. Ce poeme est cité comme 1’épigraphe dans le livre d’Ehsan Naraghi,
L’Orient et la crise de [’Occident, Editions Entente, Paris, 1977.

Déclaration d’intérét
Aucun conflit d'intérét potentiel n'a été signalé par les auteurs.

Bibliographie

Brancy Jean-Yves, Romain Rolland, un nouvel humanisme pour le XX®
siecle, PUF, Paris, 2011.

Bonnerot Olivier Henri, Romain Rolland et I’Inde : un échange fructueux,
Cahier de bréves, Etudes sur Romain Rolland. Bréves : N°42. 2015.
Barrere Jean-Bertrand, Romain Rolland par lui-méme, Seuil, Paris, 1962.

Chinmoy Guha, Une amitié oubliée : Romain Rolland et I’Inde, Cahier de
bréves, Etudes Romain Rolland. Bréves : N°18. 2005.

Dufresne Bernard, Nehru, le chainon manquant de la relation a Gandhi,
Cahier de bréves, Etudes Romain Rolland. Bréves : N°39. 2017.
Duchatelet Bernard, Le « Second Journal des Années de Guerre » de
Romain Rolland, Cahier de bréves, Etudes Romain Rolland. Bréves : N°25.
2010.

Frappat Héléne, La violence, Flammarion, Paris, 2000.

Latouche Serge, L’occidentalisation du monde, La Découverte, Paris,
2005.
Naraghi Ehsan, L Orient et la crise de I'Occident, Editions Entente, Paris,
1977.



A. DALIRIAN, M. YOUSEFI BEHZADI

Roger Canals, Les idées n’ont pas de frontieres. Gandhi, Rolland et la
Catalogne, Cahier de bréves, Etudes Romain Rolland. Bréves : N°27. 2011.

Rolland, Romain. Vie de Tolstoi, Hachette, Paris, 1921.
. Le Credo quia verum, Cahiers Romain Rolland IV.

Albin Michel, Paris, 1887.

. Gandhi et Romain Rolland, Correspondance, extraits du
Journal et textes divers, « Cahiers Romain Rolland ». N°19. Albin Michel,
Paris, 1969.

. Mahatma Gandhi, Stock, Paris, 1923.
. Au-dessus de la mélée, Payot, Paris, 2013.
. Voyage intérieur, Albin Michel, Paris, 1942,

. L’Esprit libre, Albin Michel, Paris, 1953.

Roland Roudil, Romain Rolland et I'Inde, un échange fructueux, Editions
Universitaires de Dijon, Dijon, 2016.

Roos Jacques, Etudes de littérature générale et comparée, Didier, Paris,
1968.

Yeoland Rosemary, Beethoven, le héros rollandien musical, Cahier de
bréves, Etudes Romain Rolland. Bréves : N°23. 2009.



	Résumé
	INTRODUCTION
	Préalables
	La non-violence et l’Occident
	Caractéristiques de la non-violence dans la pensée rollandienne

