La poésie moderniste contre le cours de I’histoire de la poésie
négro-africaine : regard sur Au tréfonds de mon ame d’Okaré
Kouadio

Recherche originale

Konan Roger LANGUI'*
Maitre de conférence, 1'Université Félix Houphouét-Boigny, Cocody-
Abijan, Cote d’Ivoire.

(Date de réception : 27/03/2021; Date d’approbation : 20/10/2022)

Résumé

L’histoire de la poésie négro-africaine moderne, telle que tracée
depuis la Négritude, était fixée sur des clichés idéologiques et
esthétiques connus et ressassés depuis longtemps par les auteurs
comme par la critique. Les themes de la liberté, de la dénonciation
du racisme, des spoliations diverses, de la quéte d’identité entre
autres, rencontraient généralement ce besoin de ressourcement dans
les traditions orales négro-africaines. D une facon ou d’une autre,
cette esthétique orale s’est presqu’imposée au fil du temps a ces
auteurs, mais aussi aux épigones qui vont leurs succéder. Contre
toute attente cependant, il va subsister des styles, des formes de
discours et des fonds idéologiques qui semblent s’en démarquer et
que nous découvrons de plus en plus comme un courant spécifique
traversant certes plusieurs stades historiques, mais qui restent
homogenes dans leur construction du fait poétique. L’exemple d’Au
tréfonds de mon ame d’Okaré Kouadio est si typique, qu’il nous
permettra d’aborder les liens fondateurs et leurs principes d’écriture

* E-mail: klangui@yahoo.com
Recherches en langue frangaise, vol 2, n° 4, automne-hiver 2021, pp. 207-232.



208 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

qui, visiblement, les démarquent des modeéles poétiques connus
dans I’environnement poétique négro-africain.

Mots-clés : Moderniste, histoire, courant poétique, modalité,
génération.

Introduction

La problématique des courants poétiques négro-africains, reste
aujourd’hui une question fondamentale pour la critique africaine
d’autant plus que les enjeux varient selon les époques, les imaginaires
poétiques ou méme parfois, les idéologies et convictions ethno-
religieuses ou politiques. Mais la question a toujours été naturellement
préoccupante pour des raisons d’ordre pratique ; d’abord parce que
notre poésie est une poésie de "langue frangaise", bien qu’elle soit
estampillée du sceau "poésie négro-africaine" ; ensuite parce qu’elle
se lit mal en raison des multiples réadaptions structurelles et
constructurelles dont elle est I’objet au plan linguistique et esthétique.
Il en ressort que I’évidence d’une influence traditionnelle, méme
multiforme, débouche trop souvent sur des expressions esthétiques et
poétiques contradictoires qui créent la confusion des regards et
empéche objectivement, de distinguer les poétes négro-africains entre
eux, voire de les sérier d’une époque a I’autre ou par rapport a d’autres
formes d’expression littéraire. Mais cette confusion n’est-elle pas le
fait des angles d’approche mal ¢laborés a cause tantot d’une mauvaise
réception, tant6t des inconstances idéologiques ou des stratégies
esthétiques qui se sont développées autour de la création comme de la
réception selon différents microcosmes -cela, sans que 1’on elit besoin
de tenir compte de facon efficiente, de son expérience particuliere?
D’autre part, n’est-elle pas le fait -encore probablement-, des
défaillances d’une histoire littéraire trop préoccupée par ses propres
clichés? C’est pourquoi, en ce qui concerne la thése du courant
« modernisme » que nous présentions comme 1’expression d’une
théorie de courant d’écriture se fondant sur certaine expression de
« modernité négro-africaine », il s’agira, avec Au tréfonds de mon



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 209

ame! d’Okaré Kouadio, de montrer comment, par cette voie, une
poétique libre et libérée de ces contingences militantes et doctrinales
des premicres heures, impose une relecture de la poétique
négritudienne  face aux questions socio-politiques, telles
qu’actualisées de nos jours. Il s’agit donc d’une reconfiguration
diachronique de la portée d’une écriture pour situer les sillons d’un
courant fonctionnel au cceur de notre histoire poétique contrastée et
toujours en proie aux controverses. Sans prétendre étre exhaustif sur
la question avec une seule ceuvre référentielle, et en I’espace d’une
seule étude, il s’agira néanmoins de mettre en évidence, les expédients
d’un proceés en fonctionnalité sur I’expressivité de ce courant en
rapport avec les courants négro-africains environnants. En
conséquence, cette étude visitera la poétique en vue d’observer le
champ esthétique sur lequel repose par conséquent son rapport
potentiel de fonctionnement face aux autres courants.

1- MODERNISME OU POST-MODERNISME DANS
L’UNIVERS POETIQUE NEGRO-AFRICAIN :
Découverte et conceptualisation d’un courant littéraire
dans P’itinéraire de la poésie négro-africaine.

Le fait moderne, dans une approche phénoménologique, ne se
rapporte pas a un état fixiste. Le modernisme se définit en effet comme
la rupture d’un contexte et la fixation de nouveaux codes pour
répondre a un besoin donné et sans doute aussi, pour un temps donné.
Il est vrai, au plan théorique, s’il doit se concevoir aujourd’hui un
"modernisme" spécifique, il doit se redéfinir face a d’autres champs
conceptuels et néologiques comme le « post-modernisme », « I’hyper-
modernisme » (Philippe Lemoine), « 1’ultra-modernisme » (Michel
Marshesnay) voire au non-modernisme.

! Okaré Kouadio. Au tréfonds de mon dme. Paris : Harmattan, 2015



210 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Jean-Louis Gérard tente de situer 1’origine du terme dans un
article intitulé « Modernité et postmodernité en architecture »' en
considérant que c’est ’architecture qui a offert a la philosophie le
concept de postmodernité ; lequel aurait I’ambition de sonner le glas
de la modernité architecturale, et, en particulier, de ses dérives
fonctionnalistes. Cependant d’autres theses relévent qu’il ne saurait y
avoir de modernisme au-dela du modernisme. Mais la n’est pas notre
objet. Il s’agit dans le rapport dialectique entre anciens (Négritudiens)
et cette tendance d’écriture, de situer les divergences et affinités qui
fondent et justifient I’existence de ce courant.

1-1 Le contexte moderniste.

Claude Tapia, dans Les jeunes face a |’Europe (Paris, PUF,
1997) nous aide a restituer le contexte conceptuel. Il considére qu’une
clarification de la notion de modernité, -dont le champ sémantique est
assez large pour absorber des ¢léments hétérogenes-, s’impose de
prime abord, si ’on s’en tient aux distinctions opérées par Georges
Balandier entre les sociétés de tradition et les sociétés de la modernité.
Il en découle que ces dernieres seraient caractérisées par le mouvement
comme principe de construction de la vie collective et comme
dynamique ayant des effets cumulatifs négatifs et positifs dans tous les
domaines. Il parle « d’incertitudes », de « dépassement continu des
equilibres réalisés », « d’irruption ininterrompue de ['inédit et de
Uinattendu ».

Il rappelle a juste titre qu’en tant qu’univers d’idées, de
représentations, de valeurs, la modernité est historiquement
indissociable de ce qu’on a appelé au XVIlle siécle « I’esprit des
Lumiéres et de I’aspiration », a la méme époque (dans différents pays
d’Occident), de quelque chose qui ressemblerait a une Europe unie par

' Cf. Jean-Louis Gérard. « Modernité et postmodernité en architecture », in Réseau
revue interdisciplinaire de philosophie morale et politique, n°88-89-90, 2000 (p 95-
110)



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 211

une culture au sein de laquelle le cosmopolitisme I’emporterait sur le
nationalisme étroit, I’universalisme sur le différentialisme radical, le
rationalisme sur les présupposés biosociaux et les "bricolages
idéologiques a texture conservatrice". De son co6té, Michel
Marchesnay dans un dévalement néologique, voit -je cite : « une
tendance qui considere I’hyper modernité comme une exacerbation du
modele post moderne, quitte a déboucher sur des contradictions, voire
des impasses stratégiques, [que nous qualifierons] d’"ultra
moderniste” ; de |’autre, une tendance qui voit dans I’hyper modernité
un dépassement de la post modernité, déebouchant sur un autre modele
de Société — [que nous qualifierons] d’"alter moderniste"” »*.

Dans le contexte négro-africain, le concept de « moderniste »
servira a identifier un mode d’écriture nouveau qui, dans le sillage des
post-négritudiens, se pose a contre-courant des esthétiques
scripturaires connues depuis la Négritude. Le cas typique que nous
traiterons avec Okaré Kouadio, c’est ce —retour ?- systématique a
I’homophonie, aux sonnets ou a la circonvolution pédantesque héritée
du classicisme francais. Mais contre tout avis, la critique historique a
traditionnellement associ¢ le mouvement des écritures négro-
africaines parfois a un réseau d’influence sans songer aux spécificités
qui, pourtant, fonctionnent -ici, cette perception de I’influence
baudelairienne sur ce discours poétique démontre que le jeu des
influences est parfois moins pertinent que le discours intrinséque du
poete. Ainsi, en diverses facettes, par contradictions internes -a savoir
par passements et dépassement, pressions et compressions-, tout
semble se contredire ; cela d’autant plus qu’une esthétique littéraire
donnée peut paraitre inappropri¢e et redondante a un moment donné
sans I’étre forcément & un autre. C’est le cas des prescriptions
négritudiennes face a certains auteurs « de la troisiéme génération »?
a laquelle fait partie Okaré Kouadio. C’est cet élan qui motive tous les
courants post-négritudiens.

! Michel Marchesnay. « Hypermodernité, hypofirme et singularité ». Dans
Management & Avenir 2004/2 (n° 2), pages 7 2 26

2 Nous considérons les ramifications issues de la « seconde génération » comme
fondant la troisiéme ; a savoir I’oralisme, le modernisme et I’indépendantisme.



212 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Il en ressort que le « modernisme », dans cet emploi en poésie
négro-africaine comme courant littéraire, ne s’apparente pas a la
théorie « post-moderne » en premicre intention, sinon dans le
bouleversement esthétique -en tout cas tel qu’évoqué généralement
dans I’étude du roman ou comme théorie socio-historique de réception
méme dans les confrontations et déductions idéologiques. La
différence semble étre liée au dépassement et a la contestation
esthétique et idéologique apparente et a I’histoire propre de la
littérature négro-africaine ; cela, au-dela aussi des correspondances
envisageables entre divers motifs d’influence. Dans le contexte de la
poésie négro-africaine, si 1'une des theéses fondamentales de la
Négritude fut “'le retour aux valeurs culturelles négro-africaines’’
avec Senghor, ces valeurs-fixes prennent en compte, indirectement,
divers autres angles d’interprétation tels le césairisme (avec la
poétique du ‘“‘retour a la terre natale’’) ou le damassisme (avec la
poétique du ‘‘recentrement identitaire’’). Bien sir, a cette époque,
pour la critique occidentale qui découvrait ces écritures, il y avait a
postuler d’une certaine "modernité" non moins exotique ! De sorte que
cette modernité actuelle qui agit dans la déconstruction du passé ferait
réagir un certain Alexandre Biyidi de nos jours ! Aujourd’hui en plus
de I’esthétique, il y a un changement a la fois de cadence et de ton
voire des sources d’inspiration ou des réactions devant les faits
historiques certains. Ce faisant, la modernité n’est pas seulement une
rupture d’ordre : ¢’est un changement de catégoriel sans expression de
radicalité en raison de I’héritage naturel et historique. D’autre part, la
modernité baudelairienne® dont la présence est perceptible chez Okaré,
n’est nullement active d’autant plus qu’elle nous renvoie simplement
a I’essentiel artistique que Jean Seznec définit ainsi dans sa préface a
Sur [’art et les artistes de Diderot en ces termes :

! En abordant les questions de la déchéance morale et des mceurs, en décrivant le
mal du siécle, Baudelaire s’ouvre la voie a la modernité dans le contexte littéraire
frangais.



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 213

« Au vrai, sur tous les problemes majeurs de [’esthétique,
nous surprenons Diderot en proie a des variations fécondes.
Nous le voyons, par exemple, s écarter du dogme simpliste de
I’imitation pour s’acheminer vers la notion du modéle
« intérieur » : [’artiste ne copie pas, il traduit ou plutot
recrée : il altéere proportionnellement la nature selon ce
modéle secret ; et le soleil qui éclaire son ceuvre »*

Autrement dit, le probléme esthétique est de I'ordre « des
ruptures » de dogmes —généralement en partant du principe qu’on ne
crée qu’a partir d’une ceuvre existante. Et c’est ce qui se fait avec
Okaré Kouadio. Mais au-dela de toute interprétation, dans toutes les
expressions de ce qu’on pourrait qualifier de "manifeste négritudien",
il était plutdt question, d’un appel a reconnaissance d’une littérature
que d’une déclaration d’idéologies littéraires ! Ainsi, premiérement,
méme si dans la démarche, la finalit¢ a souventefois justifi¢ les
motivations, il s’agissait de la dénonciation d’un ordre impérialiste
connu, plutdét qu’une instauration de canons littéraires :

« Quelle laideur, quelle bestiale laideur d’un sale temps !
Mais, de ["humus des hécatombes, ont germés des Patriotes,
O Phénix | Martyr d’une nouvelle histoire forte,

Dont la réécriture est faite de sueur et de sang. »

(Extrait du dernier quatrain de « Le prix du nouveau souffle »
p21

Deuxiemement, il est de notoriété en dialectique que tout ce
qui est attaché a la mode, subit naturellement un cycle de vie dans le
temps et dans 1’espace. Et c’est ce qui soumet toute nouveauté a la
théorie naturelle de I"usure (structurelle ou fonctionnelle).Si I’on fait
un transfert de données, cela donne a voir en rappel, les dispositifs
dont le modele d’action repose sur la liberté suggestive du créateur en

! Denis Diderot. Sur [’art et les artistes. Paris: Herman, 1965, p 22



214 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

opposition a I’ordre et a la mesure. Mais deés que 1’on entre dans le
contexte négro-africain, cette impression de correspondance théorique
-donc classique- se systématise par une série de traits que 1’auteur
concéde sans renoncer a sa part de réverie, de liberté voire
d’exagération. Le discours a beau étre baudelairien, pour ainsi dire, les
raisons sont portées sur la perception ou la poétisation des faits de la
société ivoirienne, de la réaction qu’ils laissent apparaitre.

1-2 Qu’est-ce que la modernité négro-africaine ?

Elle peut étre diversement appréciée par la critique puisque
qu’elle peut s’exprimer diversement au plan du langage poétique. Mais
en général, les poetes de la modernité négro-africaine présentent a
I’image d’Okaré Kouadio leur imaginaire sur des situations sociales,
culturelles ou politiques présentes. Ils sont des acteurs de 1’histoire
contemporaine de leurs sociétés. Ils n’ont pas ou ont trés peu recours
a la tradition orale. Ainsi, on voit que si la poésie d’Okaré emprunte
les pistes des regles poétiques frangaises, c’est dans 1’expression d’une
certaine liberté par des faits de style, par de 1’organisation méme du
recueil comme dans 1’emploi de certains concepts poétiques.

Serait-ce une démarche normative et uniformiste ? La question
reste posée pour ’instant tout compte fait, la découverte du style ne
suppose pas une uniformité de 1’écriture d’un auteur a I’autre. D’autre
part, comme la plupart des courants, excepté le courant
indépendantiste!, le modernisme n’a pas donné de manifeste. Son
¢tude prétera donc nécessairement a questionnement. Aussi quand les
poctes négro-africains se détachent-ils du recours systématique a la
tradition ; quand ils se donnent la liberté de se laisser influencer de
toute chose -y compris des pratiques de versification frangaise
longtemps désertées par les Négritudiens-, s’ouvrent-ils de facto sur le
modernisme ? Assurément non ! Mais une des raisons fondamentales

!CfRoger Langui. « Postface & Wandi Bla ! Abidjan » : Edition Didiga, 2018



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 215

en ce qui concerne la poésie négro-africaine, est qu’au-dela des
données de I’esthétique littéraire, ils ont évolué pour se recentrer sur
des objectifs différents.

En conséquence, si en France la renaissance a été balayée par
le classicisme et peu avant, par le petit air baroque qui sera contredit a
son tour par le romantisme qui lui a substitué son besoin d’ordre et
d’organisation, le contexte négro-africain emprunte quelque peu un
chemin différent. Ici, la thématique joue sur le langage, et le champ
conceptuel ou symbolique. Il en est ainsi car avec le temps, sans que
I’intérét de départ qui est de restaurer I’image du Négro-africaine
change de fond en comble, le besoin de reconsidérer les choses selon
le contexte, est on ne peut plus que nécessaire. Cela, les historiens de
la littérature négro-africaine auraient di le deviner, eux qui semblent
peu s’accommoder des variations esthétiques et des modulations
linguistiques qui fondent la rupture entre courants dans la production
de cette poésic. Bien sir, I’absence d’une « critique d’auteur »*
consciente reste un des principaux facteurs !

1-2-1 La rupture moderniste d’Okaré.

La complexité de la poétique d’Okaré est due d’une part au fait
qu’elle est activement a la rencontre du baudelairisme lui-méme
chantre de la modernité frangaise? et d’autre part a I’extréme volatilité
de son inspiration qui méle le jeu morphologique aux sonorités ou
souvent a un mouvement de dé-sémantisation. Pourtant, nous
I’indiquions, ce rapprochement esthétique et conceptuel peut s’avérer
trompeur. En clair, la modernité baudelairienne différe de la modernité
okaréenne sur I’indexation idéologique et thématique, de la culture
comme de la vision du monde. La modernité francaise est progressiste,
émancipatrice contre I’immobilisme voire la régression, celle d’Okaré
Kouadio est en rupture d’avec l'ordre esthétique et rhétorique

! Nous considérons que Senghor et a un degré moindre Césaire, ont tracé les pistes
de la critique d’auteur sans que I’initiative soit vraiment pérennisée.

2 La modernité frangaise est apparue au XIX®™ siécle frangais et a ouvert la voie
vers le symbolisme et le Parnasse.



216 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

négritudien et post-négritudien usuel mais il n’en demeure pas moins
qu’elle reste chargée des mémes causes en faveur du Négro-africain.
On retiendra que dans le fait négritudien, il y avait eu une esthétique a
batir ; laquelle était loin d’étre achevée mais que le modernisme
occulte pour nécessité de réorienter les luttes sociales. Au tréfonds de
mon ame d’Okaré Kouadio est donc un recueil de poémes a formes
fixes qui restitue la modernité négro-africaine peut-étre comme la
source d’un nouvel imaginaire de création.

C’est du reste pourquoi, il faut relever qu’en marge des
« oralistes » dont nous faisions mention dans nos travaux comme
découlant de cette  «seconde  génération»,  jusqu’aux
« indépendantistes » dont nous avons balis¢ le cadre théorique
d’écriture avec postface & Wandi Blal, il nous est apparu évident de
circonscrire le courant « moderniste » comme un courant de remise en
cause non revendiquée idéologiquement. Il en va de méme de
I’esthétique orale pronée depuis la Négritude, mais aussi de la
relecture des contestations de la posture idéologique face aux
circonstances historiques. Il s’agit de ce regroupement d’ceuvres et
d’auteurs jusque-la traités en marge des conventions et poétiques
comme constituant un courant entier et fonctionnel avec une poétique
inadaptée aux prescriptions négritudiennes et fondée sur I’actualité, le
fait divers et la modernité comme on peut le lire ici :

« LE PRIX DU NOUVEAU SOUFFLE

Diop, Dadié, Dédar, Césaire

De quelle Afrique « debout » parlez-vous ?

Ou sont passés vos nos « fiers guerriers » Peres ?
Et votre inébranlable foi ? Et votre réve fou ? »?

'Roger Langui. Wandi Bla, Abidjan, 2014
2 Okaré Kouadio. Au tréfonds de mon dme. Paris : L harmattan, 2015



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 217

Ces questions marquent la rupture idéologique dont nous
parlions dans la poésie d’Okaré Kouadio. Ici cette poésie sort de toute
forme de scansion idéologique et esthétique préétablie pour sommer
les consciences a investir le citoyen africain comme un avatar de sa
propre contemporanéité. Il en conclut a un « réve de fou » malgré une
« ébranlable foi ». Pourtant, il ne s’affiche pas démesurément
contestataire de 1’ordre ancien, de ce combat séculaire de la Négritude
et de la race noire qu’il semble considérer certes comme non-abouti.
C’est donc une démarche nouvelle qu’il prone, un appel nouveau qui
exclut I’esthétique habituelle pour imprimer sa liberté d’écrivain.

Mais du point de vue diachronique, le modernisme poétique
négro-africain peut €tre situé. Il aura émergé avec ces jeunes poctes
qui ont publié ici ou la depuis les années 90, de Bernard Djaha, a Louis
Akin, en passant par Amoah Urbain, ou de Fatoh Amoah entre autres,
devant parfois des plumes plus affirmées comme Niangoran Porquet,
Grobli Zirignon, Taniella Boni ou Véronique Tadjo. Chez Okaré¢
Kouadio cela se voit comme nous I’indiquions par cet abandon
systématique des canons négro-africains au profit de la versification
francaise librement assumée mais aussi par le fait que méme lorsque
I’esthétique orale porte chez lui sur la répétition en tant que vecteur
d’oralité, elle reste tout aussi démotivée comme on peut le voir a
travers certains poémes : « L’HERITAGE D’HIPPOCRATE » (p31) ;
« JE NE COMPRENDS PLUS CE MONDE » (p41), « POESIE » (p
49), « ATOLETRAN » (p 63), « CEJOUR-LA » (p 65). Il s’agit donc
au plan phénoménologique, d’une prise en compte, sans doute tardive,
en raison de la disparit¢ des ceuvres et de ’action critique. Ainsi
malgré sa confession de foi, en effet, le poete fait dans son avant-
propos, cette déclaration d’intention :



218 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

« Ma premiere inspiration est née de ma derniere conviction,
celle d’user de ma plume comme un pinceau ensanglanté pour
peindre sur ces pages sombres, les douleurs et les
meurtrissures de mes compatriotes. (...) ma plume est jalouse
de sa dignité, une dignité non négociable dont mes vers en
donnent la pleine mesure. Ma plume refuse de se constituer
prisonniere des « miasmes morbides » qui étouffent notre
existence. p 7

Ceci apparait comme un désaveu qui provoque le refoulement
de I’esthétique orale telle qu’idéologisée par les poctes de la
Négritude. Ce discours qu’il tient et qui n’est par ailleurs pas a rebours
du baudelairisme, ne se réinvente pas dans sa posture extatique au-dela
des images sulfuriques qui fondent le cachet particulier du discours
baudelairien. I veut plutot re-destiner les idées regues, contrer les
idées figées, les doctrines et les poétiques pour s’affranchir comme
une plume en révolte sur ’approche des problemes négro-africains. Il
nous dit ici sa compréhension de la poésie :

« Tu es née de ['union sacrée entre la parole et ’adme,
Geénitrices inconscientes auxquelles tu échappes

a la maternité

Ton berceau est le vent, le souffle, la nature, [’éternite.

Tu te nourris de plaisir et de douleur, de sourire et de larmes. »
(Extrait de « Poésie » p 49)

Ou encore, il exprime sa liberté telle que thématisée depuis la
seconde génération :

« Jen’ai pas pu résister cette aurore, a I’invitation de la lagune.
Je m’assis au bord de I’insondable étendue qui dort encore,
Sous la protection du ciel aux yeux de lune,

Fier et jaloux de cet immense trésor. »



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 219

(Extrait ’EVASION p 47)

On voit que la premiere stance échappe a la rime mais au plan
syntaxique, 1’ordre des morphémes, leur composition restée presque
calculée, est bien loin du style oral. La, il semble exprimer sa rupture
des amarres de la poésie. Mais peu importe la forme employée, le
discours d’Okar¢ reste marquée par cette irrésistible échappée vers la
poétique frangaise comme le montre la seconde stance. Mais sans une
dénaturation de ses fondements négro-africains. Puisque chez lui,
I’innovation esthétique rime avec cette option de liberté. Et la surprise
esthétique qui peut y paraitre comme une imitation en raison des liens
naturels qui justifient cette esthétique et auraient pu conclure a un recul
au 17°™ siécle francais sur la base de diverses hypothéses. Tout repose
cependant a notre avis sur la question du contact entre 1’esthétique, la
poétique et les intentions clairement affichées par le pocte :

« LE PRIX DU NOUVEAU SOUFFLE

Bonjour Afrique des tristes guides éclairés,

Renégats a la peau noire et au coeur blanc

Fiers esclaves de blancs au ceeur noir des étés,

Pour qui le serment apocryphe est misere de ses enfants» p 21

C’est a craindre de toute évidence que Kouadio Okaré n’opere
ici une révolte ciblée contre tous les combats antérieurs d’autant plus
qu’il ne se percoit nulle part dans sa poésie, les traces d’un quelconque
leitmotiv racial fierement brandi, encore moins quelques laudations
que ce fit;tant la compromission des « collabos » d’hier, écume
encore aujourd’hui les rives d’un présent a la limite d’un atavisme
esthétique !Il s’en prend alors aux « guides éclairés », traité de
« renégats ».Ces hommes fourbes de I’histoire, il les compare a des
« esclaves blancs aux cceurs noirs d’été » comme pour parodier Frantz
Fanon'.Est-ce pour cette raison qu’il réfute toute I’esthétique
traditionnelle au profit du vers libre ? Lisons :

! Frantz Fanon. Peau noir, masques blancs. Paris : Seuil, 1971



220 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

« LA DECADANCE DES ICONES

Savante Pléiade, élégant Classicisme, éclatant siecle des
Lumieres,

Célebre Corneille, mythique Racine, 6 le Beau de Iair !

Légendaire Napoléon, gigantesque De Gaulle,

Fameux Droit de |’ Homme, grandissime discours de la Baule.

Tant et tant de fierté sans cesse galvaudée,
Valeurs devenues boussole des civilisations,
Mesure de la pensée, promesse des libertés,
Effigie de I'universel, fanion des nations.

Mensonges ! J abjure et renie cette laudative farce,
Habit trop beau d’un diable trop visible.
Voici tombé frere le dernier masque du rapace ;

Debout Prométhée ! Va et libere [’arc de ton destin sur cette
cible.

Pour que la bastille dans [’hiver [’hiver jadis prise,

Puis dans les tropiques fierement ressurgie comme une devise,
Embrasse le méme sort que sa propre histoire,

Car en deux, ne se divise ma Patrie comme une poire. p 23

Dans les faits, le poéte épouse les rimes frangaises-et pas
seulement-, son poé¢me célebre dans un premier temps, certaines
figures et divinités francaises :« ces fiertés sans cesse galvaudées »,
« Valeurs devenues boussoles des civilisations ». On y voit méme le
mouvement des adjectifs (« éclatants » « célebres » « mythique »,
« Beau », « légendaire », « gigantesque », « fameux »,
« grandissime »). Mais on y voit aussi apparaitre un triptyque qui nie
la célébration de ces vestiges de la civilisation frangaise en instaurant
par dérision, une rupture d’avec le mot « mensonge » :

« Mensonges ! J’abjure et renie cette laudative farce,



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 221

Habit trop beau d’un diable trop visible.
Voici tombé frerve le dernier masque du rapace ; ». (ibid)

La preuve en est faite, c’est le discours qui est contredit. Le
terme « mensonge » suivi d’un point d’exclamation, exprime cette
contradiction qui ouvre la voie a un nouvel appel :« Debout Prométhée
! Va et libere I’arc de ton destin sur cette cible. ». Le discours reste de
ce fait dans les contingences de la spéculation socio-historique et de la
réorganisation idéologique, de sorte que, méme si I’esthétique reste un
emprunt, la vision de rupture reste conforme a la modernité a ce besoin
de changement. Dans cette écriture, le principe reste de considérer la
liberté de I’écrivain et de laisser libre cours a son souffle créateur.

2- LA POETIQUE MODERNISTE D’AU TREFONDS DE
MON AME FACE AUX AUTRES COURANTS NEGRO-
AFRICAINS.

Dans 1’ordre de perception des courants poétiques, on
remarquera au-dela des apparences, qu’il ne s’appliquera pas au pocte,
les mémes indices de ruptures que dans le contexte francais ; ¢’est-a-
dire le méme effet d’environnement ambiant. Le poete veut redéfinir
un combat bien connu depuis la Négritude en faveur de la société
négro-africaine. Alors, c’est dans le mouvement de 1’écriture que se
découvrent les indices de ruptures des courants internes. Dans ce
mouvement poétique, en effet, il y a des acquis notables depuis « la
seconde génération » comme le refus de 1’asservissement, la
surdétermination pour le réveil social, I’amour de la terre africaine.

L’histoire des mouvements littéraires négro-africains reste
donc contrastée pour les raisons que nous signalions plus haut. Elle est
a tort souvent décontextualisée par I’histoire littéraire d’une part, et de
I’autre, elle est prise généralement de fagon uniforme au plan
esthétique et idéologique ou méme psycho-affectif. Pourtant, elle doit
étre, pour étre efficacement pergue, prise du point de vue de ruptures
internes- ¢’est-a-dire au plan de I’écriture comme au plan idéologique
ou esthétique. De ce point de vue, elle est plus cohérente et plus



222 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

qu’exhaustiviste. C’est pourquoi, les notions comme la liberté,
I’émancipation, la révolte intérieure ou la dénonciation du systéme
social sont un langage cyclique des sociétés et des peuples. Pour le
montrer, jetons un regard panoramique sur 1’évolution de ces ruptures,
de la Négritude aux Indépendantistes, en passant par la "Seconde
génération", les "Oralistes"et les Modernistes".

e La Négritude et l1a rupture moderniste okariste.

Le fait négritudien, c’est le « non » retentissant d’Etienne Lérot
et de ses amis a travers la revue "légitime défense". L’écho de ce
«non », apparaitra sous la plume de Damas dés 1932, puis dans le
Cahier de Césaire 1939 sous forme d’expression poétique. Pour eux,
c’est le refus de la néantisation ; c’est le temps de la révolte contre
I’ordre esclavagiste, colonial, et assimilationniste. En somme, il s’agit
d’agir contre toute forme de démagogie raciale de rabaissement du
Noir au plan ¢éthique, de rejeter d’autre part les formes poétiques
occidentales au profit d’un circuit de la parole poétique négro-
africaine fondé¢ sur la valorisation de la tradition orale. Ce fut la raison
de I’usage abondant des répétitions, des anaphores, des noyaux
rythmiques, la concaténation des vers ou des mutations physiques du
vers ordinaire en versets ; c’est enfin le style de I’invective dont les
aspects généraux 1’influencent méme du discours ethnologique.

Entre eux et les Modernistes, il y a d’abord la distance
temporelle mais le fait que les Modernistes se préoccupent des enjeux
d’un monde nouveau encore en crise et maintiennent tout de méme des
affinités évidentes. La divergence entre eux est donc 1’événement
marquant le traitement des images.

e La seconde génération a un jet de pierre du modernisme.



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 223

Apres la Négritude, la seconde génération qui apparait autour
de Tchicaya'admet de fait certaines pratiques négritudiennes. Sa
particularité, c’est 1’éclatement de la thématique usuelle de la
Négritude. C’est par ce principe actif qu’elle s’affranchit de la
Négritude et ouvre la voie a la « troisieme génération ». Il s’agit des
Oralistes, des Modernistes et des Indépendantistes. Il va de soi que
n’ayant pas donné lieu a un manifeste, ces postures esthétiques et
idéologiques restent dans I’interprétation de la critique plutot que dans
une esthétique propre a 1’écriture. Il faut dire qu’aux yeux de la
critique, la redondance des thématiques chez les épigones sonnait déja
comme un manque de dynamisme ou de créativité. Mais la faille
conceptuelle de ce courant est qu’il est resté hétéroclite. Son mérite,
aura ét¢ ouvert par le bal des aventures thématiques pour libérer la
poésie négro-africaine de son cloisonnement militant.

e Les Oralistes vis-a-vis des Modernistes.

Pour définir et départager Oralistes et Modernistes, disons que
nous situons les premiers entre la publication de Fer de lance? livre 1
de Bernard Zadi en 1975 et Chant de nuif’de Babacar Sall en 2002.En
somme, Oralistes et Modernistes sont des alfer-égo apparus a la méme
facette de I’histoire avec des poétiques différentes aspects secondaires-
I’essentiel ¢étant de redorer la dignité négro-africaine: ['un
s’employant a créer a partir des indices culturels et I’autre de ce que la
modernité lui offre. Alors qui sont les Oralistes en réalité ? Les
Oralistes sont une classe d’auteurs qui profite de la liberté thématique
pour approfondir I’ancrage de leur poésie dans la tradition. Ils se
servent généralement les genres consacrés de la littérature orale. Si
I’on s’en tient a I’esthétique tracée par Zadi et Adiaffi, c’est le courant

! Tchicaya U Tam’si. Le mauvais sang. Paris : L harmattan, 1998
2 Bernard Zadi. Fer de lance, Abidjan, CEDA, 1975
3 Babacar Sall. Chant de nuit. Paris : Harmattan, 2002



224 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

qui, sans manifeste, détient une esthétique profilée. Ainsi, ils vont
pousser 1’'usage de [loralit¢ au-dela des limites classiques
d’oralisation, pour en adopter 1’éthique. Les constituants linguistiques
sont naturellement affectés : le jeu syntaxique, la conception et la
construction des images. Il s’agit de renaitre a leur propre culture, a
leur essence et, dans les faits, a ce qui leur manque. Il s’agit aussi
d’officier directement en langues africaines tant leur esthétique se
méle d’une dramatisation quasi réaliste des poncifs traditionnels.

Au total, la divergence entre les Modernistes et les Oralistes
peut étre per¢gue comme l’indifférence a la promotion des valeurs
négro-africaines. Ce lien naturel est cassé chez eux, non pas forcément
par l’idéologie mais par la culture, la liberté artistique et par
I’interprétation des faits. On voit chez les Modernistes, 1’obsession
d’une morale de I’instant qui prend le pas sur 1’éthique sociale sectaire
et identitaire. La liberté exprimée se voit aussi sous cet angle :
s’affranchir vers I’universalisme ; ce qui passe pour étre en antithése
idéologique parfois ouverte avec les Négritudiens :

« Avec l’encre de sang de votre conscience

Vous avez écrit | 'dme de votre continent,
Irrésistible source du vent des Indépendances,

Votre seul nom est négation de nos tyrans. »
(Extrait de LE PRIX DU NOUVEAU SOUFFLE p 2)

. Si les Oralistes se ressourcent dans la tradition négro-
africaine, les Modernistes le font par la libert¢ de choix. Ils vont a
I’actualité, puis de I’actualité au fait divers sans étre astreint a une
esthétique particuliére -sinon par le jeu structurelle, fonctionnel et
syntagmatique.

e Les Modernistes face aux Indépendantistes.



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 225

Les Indépendantistes tirent profit des deux esthétiques
d’écriture, des deux formes de ressourcement ; a savoir de la tradition
par ’oralisme et par 1’actualité ou I'universalité par le Modernisme.
Autrement dit, un pocte oraliste ou moderniste peut é&tre
Indépendantiste. Mais par le fait de revendication. L’envers quasi-
impossible. Il en est ainsi car la conception indépendantiste porte
généralement sur la mise en ceuvre de la liberté acquise apreés des
siécles de frustration, de souffrances des peuples et civilisations négro-
africains. Sa vision repose sur un appel aux militantisme de libération
effectif lequelenglobe des versants esthétiques déja pratiqués par les
deux courants comme la forme a tenant unique ou usage de genres
consacrés de la tradition orale (Wiegweu, I’Atoungblan, la
bendrologie par exemple) ou, au niveau des images, 1’'usage des
symboles et formes allusives. C’est pourquoi, toute réclamation des
valeurs de liberté, tout appel a la responsabilité des nations africaines,
toute volonté de rupture d’avec les meeurs socio-politiques passées,
chez les jeunes générations, apparait comme une expression
indépendantiste.

2-1 Le modernisme face aux modalités expressives au sein
de la 3¢™¢ génération.

En tant que poéte de la troisieme génération, Okaré détient le
bilan de ses paires des premicres générations. C’est donc a raison qu’il
édicte de nouveaux principes idéologiques a but correctif. Mais a y
voir de pres, dans le fond du discours, son message et celui des anciens
ne se contredisent que sur certaines postures du combat commun pour
la libération des masses sociales négro-africaines. Ils dénoncent la
gouvernance, le néo-colonialisme, défendent 1’unité, la paix, et
pronent I’éveil nouveau entre autres.



226 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Sauf que ces thématiques sont contredites par la réalité des faits
réactualisées et qu’au plan esthétique, Okaré n’a pas besoin d’une
autorité esthétique pour I’affirmer. Cependant, le choix esthétique
differe de ’'un a ’autre de méme que la méthode ou la vision qui
I’accompagne. Sans qu’ils I’aient prémédité, ils ont un mode d’écriture
non contraignant qui profite des acquis esthétiques de toutes les
civilisations, de toutes les expériences poétiques au-dela des siecles et
des sociétés. Cela crée nécessairement une confusion face aux
poétiques pratiquées jusqu’alors depuis la Négritude. Cette confusion,
Okaré Kouadio I’explique dans le poéme intitulé « Je ne comprends
plus ce monde » :

« Je ne comprends plus ce monde

« Ou on prone la paix et vend les Armes ?

Puis, on court au secours des victimes qui s alarment,

A qui on tend de vils pains pour essayer leurs larmes.
Comeédie diplomatique soutenue par tant de vacarmes. » p 41

D’abord, certains acquis poétiques n’apparaissent pas ici;
notamment au plan linguistique avec les mutations symboliques et les
paradigmes esthétiques. Face a la langue occidentale, ces procédés
d’expression apparaissaient comme les seuls véritables indicateurs
identitaires pour le texte négro-africain. Serait-ce de 1’auto-
neutralisation identitaire ? Le Négro-africain évolue-t-il vers une
certaine universalit¢ ? Dans ce texte d’Okaré Kouadio, la posture
politico-idéologique comme le néo-colonialisme devient un facteur
d’africanisation du combat poétique. Soit, il apparait comme un
facteur de nationalisation méme sens politique :

« Je ne comprends plus ce monde

Ou les innocents croupissent dans les prisons,
Les siens dépossédeés de leurs maisons,

Au nom de la victoire de la Déraison ;



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 227

Qui ne sait que servir de funébre oraison. »!

Mais le modernisme apparait comme un recouvrement du
langage poétique par les formules et expressions fondées sur la double
culture.

3 MODERNISME DANS L’EXPRESSION LINGUISTIQUE
CHEZ OKARE: mutations d’une double civilisation littéraire.

L’émergence du courant moderniste montre que la posture du
reniement qui consiste a prétendre évacuer 1’influence occidentale de
la poésie négro-africaine moderne sous toutes ses formes, est
improbable. Il y a deux raisons au moins a cela : d’abord I’influence
des poétiques francaises dans le paysage scolaire et universitaire
ivoirien -cas de Les fleurs du mal’ de Charles Baudelaire. Avec les
¢tudiants des premiers cycles universitaires abordent-ils les études
universitaires avec comme seules véritables culture poétique, cet
univers occidental. Tout leur imaginaire, a ce niveau d’initiation, est
porté par ces formes d’identité.

Il en est ainsi de sorte que méme quand interviennent les
enseignements sur la Négritude ou sur les fondements de 1’oralité dans
les cycles universitaires, la poésie occidentale en général et la poésie
francaise en particulier n’auront pas disparu des programmes pour
autant ! Pis, elles se seraient renforcées en parcours ou disciplines
d’enseignement. Ainsi, le traitement quasi-équitable entre les
civilisations africaines et frangaises, situe au-dela de toutes les
dimensions d’intégration, les enjeux et modalités d’influence en vue
de réduire les podles. Si Okaré Kouadio ouvre son discours a
I’engagement politique actuel conformément aux événements socio-

Udem.
2 Baudelaire, (Euvres complétes, tome 1, Bibliothéque de la Pléiade, Editions
Gallimard, Paris, 1975



228 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

politiques de son pays, son discours restera rattaché a 1’idéal social
négro-africain, peu importe les influences subies comme on peut le
voir ici dans les vers introducteurs de « LA MERE AFRICAINE » :

« Je te salue Mere Africaine, remplie d’éthique,
Fille de ma mere Afrique,

Source de I’humanité,

Jamais nul ne pourra sonder,

L’immensité de ta charité. » p 43

Ou encore :

« La Négritude comme un tigre a tué sa proie,

Ni pour sa belle peau, ni pour sa tendre chair,

Mais épargner l'intégrité du patrimoine de son moi,

Afin d’écrire dans le livre des nations, |'adme de la patrie mere.

Non ! I’Afrique noire était bien partie mais mal arrivée.

Le pire ennemi de mon peuple s appelle « indépendance »,

Grand monstre exotique confié a noirs dépraveés,

Renégats  égoistes, tenant leur  sceptre encré de
condescendance »p 25

(Extrait d” « Apocalyptique »)

La question de la double civilisation est donc un enjeu majeur
dans la prospection de I’environnement critique de la littérature négro-
africaine. D’abord parce qu’au-dela des déclarations d’intention, si
elles existent vraiment, il est quasi impossible de mesurer dans la
matérialité, la profondeur d’un tel courant, encore moins son
expression esthético-idéologique. 11 est vrai, le Modernisme est une
forme imbriquée d’esthétique qui opere sur des situations
contextuelles. Or, étant donné que tout contexte est une exception de
fait en ce sens qu’il repose sur des particularités, le discours d’Okaré
Kouadio est un ensemble d’interstices de décloisonnement identitaire



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 229

et idéologique qui s’érigent face a la civilisation négro-africaine et a
la civilisation occidentale. Il veut donc juger et les faits et les
circonstances sur les événements. On le voit alors contredire René
Dumont sur L’Afrique noire est mal partie’, un ouvrage certes
polémiste mais qui a fait date, en ces termes : « Non ! [’Afrique noire
était bien partie mais mal arrivée. ».

CONCLUSION.

! René Dumont. L Afrique noire est mal partie. Paris : Seuil 2010.



230 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Dans la poésie négro-africaine, cette apparence d’écriture désaxée
des courants environnants, révele en réalité des difficultés de
classification de certaines ceuvres en tant que faits littéraires. Elle
s’oriente sur le monde nouveau et moderne et varie selon I’esthétique.
Le cas spécifique de la poésie moderniste montre que ce lien difficile
a établir parfois sur les différentes poétiques, n’est toujours pas le fait
d’innovations esthétiques. Il peut s’agir entre autres, de clivages
générationnels entre certains auteurs, d’impacts ou d’interférences de
la langue coloniale et des langues locales chez d’autres ; ce qui réduit
bien souvent la lisibilité des approches. Le Modernisme chez Okaré
achéve donc de démontrer la partialité des jugements émis comme une
forme de rejet des occurrences inadaptées aux différents contextes. Il
s’en déduit que toute étude classificatoire démontre les assises des
textes dans leur environnement mais aussi dans le contexte colonialiste
qui a prévalu a un moment donné en Afrique et dont les impacts sont
encore actifs dans certains domaines ou discours poétiques. La
conséquence en est que cela ouvre indirectement une ligne esthétique
qui remet en cause la thése de I'unicité littéraire. Certains fondements
des espérances idéologiques négritudiennes sont ainsi parfois
subtilement contournés car les clivages constatés operent sur certains
registres spécifiques qui peuvent varier d’un auteur a [autre.
Autrement dit, si nous considérons 1’oralisme comme I’émanation
naturelle de la poétique négritudienne, le Modernisme ne peut étre que
I’expression conséquente d’une vision qui se refuse a rompre en
visiere d’avec l’extérieur. Chez Okaré¢ Kouadio, 1’expression
moderniste se présente finalement comme un ensemble de charges
visuelles et conceptuelles fondées sur les besoins et urgences du
moment, peu importe le canal esthétique de leur expression. C’est une
des raisons pour lesquelles ce discours porte une enseigne nationaliste
marquée au fer par les luttes socio-politiques récentes.

Bibliographie

Okaré Kouadio. (2015) Au tréfonds de mon ame. Paris : I’Harmattan.



La poésie moderniste contre le cours de ’histoire.../ Konan Roger LANGUI 231

Babacar Sall. (2002) Chant de nuit. Paris : L’Harmattan.
Baudelaire. (1975). (Euvres completes, tome 1, Bibliothéque de la

Pléiade, Editions Gallimard, Paris.

Bernard Djaha. (1985). Cors et cris. Abidjan. Nei-Ceda-Frat-Mat.

Bernard Zadi. (1975). Fer de lance livre 1. Abidjan CEDA/

Denis de Diderot. (1965) Sur l’art et les artistes. Paris: Herman.

Denis Diderot. (1967). Sur [’art et les artistes. Paris : Hermann.

Fatoh Amoy. (1985). Chaque aurore est une chance. Abidjan : Ceda.

Jean d’Ormes. (1998). Une autre histoire de la littérature frangaise.

Paris : Nil/

Jean Paul Sartre. (1981). L imagination. Paris : Puf.

Jean-Louis Gérard. (2000). « Modernité et postmodernité en
architecture », in Réseau revue interdisciplinaire de
philosophie morale et politique, n°88-89-90 (p 95-110)

Jean-Louis Joubert. (2004). Genres et formes de la poésie. Paris :

Armand Colin.

Jean-Marie Domenach. (1981). Enquéte sur les idées contemporaines.

Paris : Seuil.

Macaire Etty. (2018). Le chant du Korafola . Paris : L’Harmattan.

Maurice Bandama. (2000) Nouvelles chansons d’amour. Abidjan :
PUCI

Maurice Delcroix. (1995) Introduction aux études littéraires. Paris :

Duculot.

Michel Marchesnay. (1985) « Hypermodernité, hypofirme et
singularit¢ ». Dans Management & Avenir 2004/2 (n°® 2)
Niangoranh Porquet. Zahoulides. Abidjan : Ceda.

René Dumont. (2010). L Afrique noire est mal partie. Paris : Seuil.

(2004) Revue culture Sud. « Retour sur les questions coloniales ».

Paris : cultures sud.

Roger Langui. (2018) « Postface a Wandi Bla ! Abidjan » : Edition
Didiga

Tchicaya U Tam’si. (1998). Le mauvais sang. Paris : L’Harmattan.



232 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Umberto Eco. (1988) Sémiotique et philosophie du langage. Paris :
PUF.



