Le Role du Symbole Culturel dans la Distorsion
Réceptive des Aventures de Tintin en Iran : le Cas
du Perroquet

Recherche originale

Paniz FALLAHI

Doctorante en littérature frangaise, Université islamique Azad,
branche de Sciences et recherches, Téhéran, Iran.

Fatemeh KHAN MOHAMMADI"

Professeure-assistante, Université islamique Azad, branche de
Sciences et recherches, Téhéran, Iran.

Behzad HASHEMI

Professeure-assistante, Université islamique Azad, branche de
Sciences et recherches, Téhéran, Iran.
(Date de réception : 03/09/2021; Date d’approbation : 12/02/2022)

Résumé

Depuis la publication des premicres traductions des Aventures de Tintin
en persan, les lecteurs iraniens ne cessent d’y montrer un accueil
chaleureux et exceptionnel. Pour en comprendre le pourquoi, il faut
analyser le role des lecteurs dans le processus de production de sens, et
plus généralement le role de la société qui décode le produit culturel
étranger selon sa propre perspective. Dans cette optique, les figures
littéraires d’une ceuvre contemporaine peuvent convoquer les symboles
anciens : le bagage culturel des lecteurs iraniens influence (et distord)
leur lecture des albums de Tintin. Grace a Darticulation de certains
concepts des études culturelles et postcoloniales, sur 1’approche
relationnelle de la théorie de la réception, on examine le « personnage »
du perroquet, tel qu’il est congu séparément dans les Aventures de Tintin

* E-mail: fatemeh khan@yahoo.fr (auteure responsable)
Recherches en langue frangaise, vol 2, n° 4, automne-hiver 2021, pp. 79- 99.




80 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

et dans les topoi thématiques et culturels de la littérature iranienne afin
de montrer comment le lectorat iranien défigure la création d’Hergé.

Mots-clés : Etudes culturelles, réception, perroquet, Tintin, Hergé.
Introduction

Dans les années 70, les lecteurs iraniens ont pris connaissance,
grace a de nombreuses traductions, des ouvrages de bande
dessinée des Aventures de Tintin, devenus rapidement trés
populaires. Cet intérét n’a fait que grandir. Mais comment
expliquer ce traitement « extraordinaire » de la part d’un public
qui a la différence des Frangais, a été¢ peu imbibé par les nuances
du neuviéme art ?

A en croire les théories de la réception, tout texte est le résultat
d’un codage effectué¢ par I’auteur (situé dans une culture, ici
francophone) est décodé et absorbé par le public, en I’occurrence
iranien. Or, ce processus de décodage dépend autant du message
que du contexte de la réception et du destinataire du message. La
persistance de l'intérét du public iranien pour cette ceuvre,
malgré le changement du contexte et du temps, est le signe d’un
niveau plus profond de production de sens.

Afin de mettre a D’épreuve cette hypothése, nous nous
intéresserons a un ¢lément marginal mais récurrent dans les 24
volumes de la série des Aventures de Tintin : le(s) perroquet(s).
Celui-ci, outre sa fonction narrative, serait le vecteur d’un
ensemble de codes dont le déchiffrement dépend, si notre
postulat est correct, des conditions de décodage évoquées par la
suite.

Dans les albums de George Rémi, mieux connu son nom de
plume Hergé, les interventions du perroquet dans le récit
(notamment dans les albums Les Bijoux de la Castafiore (1963)
et Tintin au Congo (1943), quoique furtives, révolutionnent
radicalement le cours du récit. Il faut reconnaitre, donc, que le



Le réole du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 81

perroquet correspond a la définition d’Aristote du personnage
dans la mesure ou il «agit» sur le cours de I’histoire et ne
constitue point un élément décoratif. (Aristote in Janko, 1987, 9,
84)

Afin de réfléchir a la question d’un tel réle révolutionnaire
réservé a un personnage marginal tel qu’un « perroquet », il faut
examiner la charge connotative attribuée a ce personnage. La
connotation  étant  fortement  contextuelle, [’approche
relationnelle de Wolfgang Iser, théoricien allemand de la
littérature et principal représentant de I’Ecole de Constance, nous
aidera a expliquer comment ce perroquet, codé dans le contexte
francais, est décodé¢ par les lecteurs iraniens selon une
connotation symbolique.

La notion de symbole est pertinente a cet ¢gard en raison de
ses fonctions révélatrices et sémantiques (voir la section 1).
Ainsi, en dépit des définitions variables et des références diverses
que le symbole sert a désigner, il nous sera un outil efficace pour
penser les modalités d’interprétation des codes culturels, des lors
que le perroquet n’est plus uniquement une créature imaginaire
construite par Herg¢ ; il est également un étre avec des propriétés
particulieres et dont une certaine image sociale préexistait a la
naissance des perroquets de Tintin. Ces derniers, relevant eux-
mémes de I’imaginaire social, contribuent, a leurs tours, a
I’évolution de cet imaginaire.

Or, le symbole ne constitue pas une unité transversale et
universelle, inspirant pareillement toutes les sociétés, sans parler
des individus. Mais si 1’écart sémantique privait les lecteurs
venus des horizons différents de celui ou I’ceuvre est écrite, de la
comprendre, toute communication et donc toute réception
deviendraient impossible. Comment expliquer la possibilité
d’une communication entre un texte écrit a un moment et un lieu
différent de ceux de ses lecteurs ?



82 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Dans I’objectif de répondre a ces questions, la premiére partie
de cette étude explorera les notions de 1’imaginaire social, du
symbole et plus généralement du codage, en relation avec la
théorie de la réception. Pour adapter cette théorie aux besoins de
notre recherche, nous serons amenés a emprunter deux notions
aux études culturelles : appropriation et identification, qui une
fois intégrée a la théorie de la réception d’Iser, nous permettront
d’expliquer la capacité du concept de symbole a surmonter les
déplacements géographiques et temporels. Suivant ces
réflexions, la deuxiéme partie est consacrée a 1’évolution du
symbole général de « I’oiseau » dans le contexte culturel iranien
et du monde hergéen. Le perroquet et sa symbolisation viendront
terminer cette partie, procurant une compréhension de 1’état du
lecteur idéal iranien préexistant a 1’apparition du perroquet de
Tintin. Dans cette partie et les parties suivantes, nous
dialoguerons avec les critiques iraniens et frangais qui ont
travaillé sur des sujets connexe”. Pour éviter la redondance, nous
ne consacrerons pas une partie a I’examen de la « littérature du
sujet ». Ce qui donnera lieu a la troisieme partie ou le symbole
de perroquet dans les deux cultures francophone et persanophone
est analysé d’un point de vue comparatiste. Cette derniére partie
vise a expliquer les affinités qui lient les deux cultures mais
¢galement les projections du lectorat iranien sur une création
littéraire étrangere, en soulignant autant les différences qui
séparent les deux cultures que les affinités qui les lient.

1. Imaginaire social et théorie de la réception

* Le paradoxe c’est qu’il y a trés peu d’ouvrages critiques en Iran sur le sujet de
Tintin. Sur la banque de donnée Magiran, Seul un article est consacré a Tintin, et ce
du point de vue de la traductologie. Cette absence, nous 1’avons profondément
explorée dans un article intitulé « Repenser les concepts d’inférieur et de supérieur
dans I’ceuvre d’Hergé » qui paraitra prochainement dans la Revue des littératures
contemporaines du monde de 1’Université de Téhéran.



Le réole du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 83

Le codage des textes littéraires s’effectue, selon Jacques
Dubois, en plusieurs couches. Premi¢rement, le code linguistique
est construit et formé a travers ses évolutions historiques.
Ensuite, c’est la tradition rhétorique et littéraire ou le texte
littéraire voit le jour. Et derniérement, c’est les schémes
idéologiques et modes d’interprétation qui imbibent le texte.

Ainsi, les représentations et les sens produits par une tradition
peuvent pénétrer les codes de I’autre. Par conséquent, en raison
de ces fusions, il est pratiquement impossible de trouver 1’origine
d’un code. L’objectif sera d’identifier « /e projet qui lui permet
de signifier. » (Dubois, 1973 : 7)

Dans cette perspective, une culture peut emprunter des
modalités de coder et d’interpréter a d’autres cultures et les
absorber de manicre a ce qu’elles ne soient pas distinguables. Cet
emprunt, connu sous le nom d’«appropriation» dans le
domaine des ¢études culturelles, met 1'accent sur l'acte de prendre.
Elle est entendue comme une attitude « active, subjective et
motivée » et s’étend méme au-dela de la simple reconnaissance
d'emprunt ou d'influence, touchant a un rapport de domination.

Cependant, notre étude suggere que « l'appropriation » soit
potentiellement un processus a double sens, ou 1'échange et la
réponse créative engagent les deux parties. Le processus
d'appropriation a, d’une part, une dimension diachronique
puissante, et de 1’autre, une dimension spatiale qu'il faut
reconnaitre. Dans le cas de notre recherche, la zone de contact
entre les cultures devient un espace ou les langues, discours et
autres expressions culturelles se mélent de maniére conflictuelle,
méme si l'exercice du pouvoir n'est pas toujours agressif. En
effet, ce rapport de pouvoir n’est pas unidirectionnel. (Faille,
2012 : 24)

Parallélement, selon Pierre Halen, 1’identification est en
général une recherche de reconnaissance de la part du subalterne.



84 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Et ’acces a la reconnaissance peut se réaliser de deux fagons :
« L’assimilation, qui suppose la disparition des marques
identitaires étrangeres [...] la spécification, qui suppose la
production et [’exploitation de marqueurs ad hoc. » (Halen in
Moura, 2006 : note 38)

Dans cette optique, les marqueurs culturels ne sont pas
adoptés tels quels par le destinataire d’'un message envoyé par
I’Autre, c’est-a-dire un destinateur dominant. Ce rapport
identité-altérité lance un défi a ceux qui définissent 1’identité
comme noyau stable, parcourant son chemin du début a la fin a
travers toutes les vicissitudes de 1'histoire sans aucun changement
volontaire, soumis passivement a ce que 1’ Autre lui réserve.

De méme, dans le domaine de la littérature, I’avénement des
¢coles critiques qui soulignaient I'importance du lecteur au
détriment du texte et de ’auteur, y compris la théorie de la
réception, résultait d’une idée similaire. Selon ces critiques, ce
sont les lecteurs qui, par les activités qu'ils exécutent sur les
textes, y donnent un sens : le lecteur se situe au centre du travail
du critique, la position privilégiée de I’ceuvre d’art est mise en
question et les « lecteurs » individuels et idéaux sont mis au
premier plan.

Un certain nombre de principes caractérise cette position
critique. A la différence des approches textuelles, le « lecteur
idéal » est ici réinventé en tant que lecteur réel ef supposé. Iser
fait une distinction entre le lecteur implicite (idéal) et le lecteur
réel. Le lecteur implicite est formé dans le texte et il est censé
répondre de diverses manieres aux « structures textuelles invitant
a la réaction ». Tandis que les réactions du lecteur réel, avec ses
propres expériences personnelles accumulées au cours de sa vie,
sont en réalité continuellement et inévitablement modifi¢es et
reconstruites (Gilli, 1983 : 107): « Le texte est un potentiel



Le réole du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 85

d'action qui est actualisé au cours du processus de lecture. »
(Iser, 1985 : 8)

Le lecteur recrée le texte crée par I’auteur. Et c’est sa lecture
(sa recréation) qui intéresse le critique. La lecture n’est pas la
découverte du sens mais la production de sens. Ainsi, les
problématiques des approches axées sur la réception se
concentrent, d’une part, sur ce qui constitue la source du sens
littéraire, et de 1’autre, sur la nature du processus interprétatif qui
le crée. (Ibid. : 42)

Cette forme de critique suppose souvent un lecteur idéal qui
n’est pas encombré par des caractéristiques particulieres de
classe, de profession, de race, de nationalité, de sexe et d'age. Les
conventions de lecture sont les stratégies partagées utilisées pour
donner un sens aux textes littéraires, des stratégies telles que la
visualisation d'un texte dans un genre spécifique, l'organisation
du sens autour d'un théme central et la mise en relation des
métaphores entre elles

Ce qui est ignor¢ dans cette théorie, c'est souvent le contexte
sociopolitique déterminant la réception d'un texte a des moments
historiques particuliers : si aucune convention de lecture, hormis
celle précisée ci-avant, n'est reconnue comme limitant le jeu des
significations, il n'y aurait aucun point de vue a partir duquel une
proposition pourrait étre rejetée.

Nous cherchons a couvrir ce point aveugle en tenant compte
des fagons différentes dont les pratiques interprétatives
spécifiques fonctionnent dans des contextes sociopolitiques de
persuasion.

A cet égard, nous focalisons notre attention sur une série de
symboles culturels se répétant dans les planches d'Hergé qui
explique la possibilité pour les lecteurs iraniens de s’identifier
avec ce personnage. Parmi ces images culturelles, certaines



86 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

montrent une grande ressemblance entre le monde Hergéen et la
culture iranienne. Afin de démontrer et illustrer cette hypothese,
nous examinerons, par la suite, le symbole culturel du perroquet
dans le monde de Tintin et dans la pensée iranienne.

2. Des animaux et des oiseaux dans la culture
iranienne et dans le monde hergéen

En général, deux fonctions sont attribuées au symbole : une
fonction révélatrice et une fonction sémantique. L’étude de la
fonction révélatrice nous permettrait de déceler le codage
particulier a Hergé. Car cette fonction du symbole établit « un
ordre invisible [qui] prend figure dans le monde perceptible, et
investit celui-ci de valeurs transréelles qui composent la trame
significative de tout réel perceptible. » (Vergote, 1959 : 203)

En revanche, le symbole a une fonction sémantique en ce
qu’elle attribue un sens supplémentaire a un signifiant. Dans ce
sens, le symbole « fonctionne sur le mode d’un transfert
sémantique effectué par une correspondance analogique.
L’¢lément qui conditionne la correspondance interprétative est le
symbole, que celui-ci s’actualise dans les récits mythologiques
ou dans les réves. » (Granjon, 2008 : 20)

Relativement a la réception de l'ceuvre hergéenne par les
lecteurs iraniens, il faut tenir compte du role du symbole dans
I’interaction qui existe, selon Iser, entre l'auteur et le lecteur,
entre les textes et les images des bandes-dessinées et
I’individualit¢ des lecteurs formée par la culture iranienne.
L’agencement de la théorie de la réception aux études culturelles
supposent, comme on a vue, que les lecteurs iraniens seraient
susceptibles de saisir a travers les éléments narratifs des
Aventures de Tintin une connotation différente que celles
inférées par les francophones a qui les ouvrages étaient
originellement destinés.



Le réle du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 87

En effet, sauf une bréve allusion a Téhéran dans l'album Vol
714 pour Sydney dans une dépéche envoyée par I’'un des pilotes

« C’est nouveau navigateur. Autre tombé malade, a
Téhéran ...Hopital,  tout de  suite.  Remplacée  par
Colombani. » (Hergé, 2004 :69), le lectorat iranien ne trouve pas
de référence directe a I'Iran dans les histoires de Tintin. Comment
peut-on dans ce cas parler d’identification, sans parler
d’appropriation ?

Selon Iser, il faut chercher la réponse du c6té du bagage du
lecteur. Ainsi, bien qu'Hergé n'ait pas fait voyager son héros dans
le pays des Perses, certains symboles culturels dans ses albums
s'apparentent a ceux des lecteurs iraniens. Cela pourrait justifier,
d'un point de vue socio-culturel, le succés inattendu des albums
de Tintin en Iran.

C’est a ce stade que se manifeste la tendance des cultures et
des identités différentes a « s'approprier » Tintin. Hergé, lui-
méme, avoue dans une interview, qu'il s'é¢tonne de recevoir un
courrier de la part d'un adolescent indien vivant a Calcutta. Hergé
est surpris par le succes universel de son ouvrage. Il se demande
ce qu'il y a de commun entre lui et un enfant de Calcutta ?
(Sadoul, 2003 : 18)

Une anecdote, d’apparence ludique, révele cette tendance a
« s'approprier » Tintin :

« Je connais un imam salafiste qui a tenté de faire croire a
certains de ses jeunes fideles que Tintin s'était converti a l'islam.
On le sait, Tintin ne boit (presque) jamais de l'alcool. Pour mon
religieux, pas l'ombre d'un doute ; ce n'est pas tant par hygiene
de vie que parce qu'il obéit a un des préceptes de l'islam que
Tintin affiche une telle sobriété. » (Algoud, 2016 : 666)

Nous sommes bien conscients, cependant, que le personnage
de Tintin est le fruit d'une culture purement chrétienne et Hergé



88 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

¢tait fortement influencé par les idées de 1’abbé Norbert Wallez,
prétre belge et directeur du quotidien catholique conservateur Le
Vingtieme Siecle ou sont apparus les premiers dessins de I’album
(Peeters, 2002 : 51).

Dans ce processus d’ « appropriation » et d’ « identification »,
les symboles culturels jouent un réle primordial. Ces symboles,
communs entre la culture du lecteur et celle de l'auteur,
fonctionnent comme des relais pour connecter le monde de Tintin
a celui de ses lecteurs. Dans le cas du public iranien, ces
symboles culturels facilitent une réception dynamique et vivante
de l'ceuvre hergéenne. L’identification et la symbolisation sont
telles que les fans iraniens de Tintin lui attribuent parfois une
identit¢ iranienne. Incarnation des voyageurs des récits
traditionnels, le personnage de ce journaliste belge remplace
Shéhérazade.

Similairement, l'oiseau est un mot-clé dans la mentalité
iranienne. Et dans la littérature persane, certaines ceuvres sont
congues de telle sorte que les oiseaux deviennent les
personnages-clés. Le Cantique des oiseaux d'Attar est certes
I'exemple le plus remarquable ou trente oiseaux se mettent en
route pour rencontrer Simorgh qui représente la vérité supréme.
Le Si-Morgh, en persan Trente oiseaux, est également considéré
comme un messager ou un médiateur entre le ciel et la terre, ef le
symbole de leur union. Cet oiseau mythique est souvent une
métaphore de Dieu. (Sadraei, 2016 : p.185)

L'oiseau est ¢galement entré dans la culture politique des
Iraniens. La passion des princes iraniens pour les oiseaux a
instigué la rédaction d’un grand nombre d’ouvrages consacrés
aux méthodes de fauconneries, catégorisés sous le titre générique
de Livre de Faucons (Baznameh). Le dessin du faucon, oiseau de
chasse, figure sur certains emblémes officiels issus de la période
des grands empires perses. Un autre symbole de la monarchie en



Le réle du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 89

Iran est le paon qui, depuis le XVIII® siecle, donne son nom au
trone (Trone de paon) sur lequel siégeait le nouveau roi du
royaume a l’occasion de sa cérémonie du couronnement.
(Sabbaghpour, Shayestehfar, 2010 : pp. 41-43)

Parmi la longue liste d'oiseaux, chargés d'une valeur
symbolique dans la mentalité iranienne, le perroquet jouit d’un
statut particulier. Cet oiseau prend une dimension symbolique
dans l'art iranien, notamment les tapis persans qui sont de vrais
miroirs des éléments culturels de la civilisation perse. A titre
d'exemple, on peut citer un tapis de 1'époque Safavide, exposé
dans le musée Victoria et Albert de Londres, décoré par les
motifs du perroquet. (/bid. p.49)

Dans la littérature persane, cet oiseau est I'un des symboles
culturels les plus présents. On trouve les traces du perroquet dans
plusieurs anecdotes de la littérature classique iranienne. Attar
dans son Cantique des Oiseaux a consacré un chapitre entier a
I'histoire du perroquet. (Attar 1177) Il en va de méme dans les
anecdotes de Mowlana Rami ou le perroquet joue un rdle
essentiel. Surtout dans les célebres anecdotes « Le perroquet et
I'épicier » et « Le perroquet et le marchand », cet oiseau est
chargé d’un symbolisme tres remarquable. (Rim1 1258-1273)

Le symbole de l'oiseau a une expression trés dominante dans
Les Aventures de Tintin. En particulier, I'album Les bijoux de la
Castafiore déjoue une intrigue ou un oiseau (la Pie) évolue pour
devenir, a la fin de l'histoire, le principal protagoniste du récit.
Cet album d'Hergé se focalise sur une partie de la vie de Bianca
Castafiore, une cantatrice qui porte le titre significatif de « La
Rossignole Milanaise » (nous soulignons). Les autres oiseaux
comme un grand-duc et un perroquet aussi s'ajoutent a la liste des
personnages non-humains de cette aventure de Tintin, tres
marquée par la présence animale. (Apostolidés, 2011 : 349)
Tintin au Congo, Le Trésor de Rackham le Rouge et L'Oreille



90 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

cassée accueillent un grand nombre d'oiseaux, y compris le
perroquet.

Le role primordial du perroquet dans les histoires de Tintin,
est admis par les grands critiques de l'ouvrage d'Hergé. On peut
citer par exemple le grand tintinologue Benoit Peeters qui met en
relief la présence du perroquet dans Les Aventures de Tintin.
Peeters parle surtout de Jacko, le perroquet de Tintin au Congo
et Coco, le perroquet des Bijoux de la Castafiore, sans oublier le
perroquet parleur de L'Oreille cassée qui révele le nom de
I’assassin : « Rodrigo Tortilla tu m'as tué ». Que cet oiseau haut-
parleur soit capable de dire la vériteé, voila dont il faudra se
souvenir. » (Peeters, 2015 : 56)

Dans Les Bijoux de la Castafiore, la chanteuse milanaise
profondément amoureuse de Haddock, offre un perroquet au
capitaine pour lui voler le cceur. Ici, le perroquet symbolise les
caractéristiques de Bianca Castafiore.

Nous avons pris, dans cette partic de l'article, le cas du
perroquet pour refléter cette image commune du symbolisme de
'oiseau dans Les Aventures de Tintin et dans la culture iranienne.
Dans les parties suivantes, nous traitons directement les cases
issues des livres d'Hergé en vue d'une mise en parallele des
expressions symboliques du perroquet dans le monde de Tintin
et dans le monde de ses lecteurs iraniens.

3. Le symbole du perroquet chez Hergé et son
lectorat iranien

Pour les Iraniens qui ont connu les aventures de Tintin grace
a de nombreuses traductions (notamment les traductions de
Khosrow Samiee, premier traducteur de ces albums, parue aux



Le réole du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 91

Editions Universal dans les années 1960)", la premiére
caractéristique du perroquet est son bavardage (dans le sens
négatif) ou sa faculté de parler (dans le sens positif). Du reste, le
grand pocte Attar dans Le Cantique des Oiseaux insiste sur la
faculté de parler chez cet oiseau et lui attribue le titre de « Shirin-
zaban », ce qui signifie littéralement « celui qui a une langue
douce ». Cela est paralléelement exprimé dans I'ccuvre d'Hergé.
Comme nous voyons dans la figure 1 de I’annexe, case extraite
des Bijoux de la Castafiore, en termes de bavardage le perroquet
domine Haddock, qui est lui-méme réputé pour son bavardage.
Mais dans cette case, il faut noter que le perroquet se sert d’un
langage qui rappelle celui de Haddock, plein de grossiereté. Nous
verrons par la suite que cette case refléte aussi la caractéristique
du perroquet comme le répétiteur des paroles humaines
caractéristique reconnaissable dans le monde de Tintin, et qui
chez les lecteurs iraniens s’érige en principal trait définissant le
perroquet.

Dans Lire Tintin, Les bijoux ravis, Benoit Peeters, compare ce
bavardage du perroquet avec le paparazzi des journalistes dans
Les Bijoux de la Castafiore. 1l s'étonne de constater que méme
Milou critique les perroquets et dit : « Moi, je ne supporte pas
ces bétes qui parlent ! » (Peeters, 2015 : 57) Ce dialogue de
Milou dans Les Bijoux de la Castafiore est tres remarquable, car
en effet Milou est lui-méme une béte qui parle, au moins avec
son maitre Tintin.

Dans la figure 2, trés chargée d’un point de vue
psychanalytique, le lecteur peut distinguer I'impact du perroquet
sur l'esprit de Haddock. Dans ces cauchemars, Celui-ci voit
Bianca Castafiore transformée en perroquet. Et de 1a ou se
tiennent les spectateurs, il est entouré de perroquets. Cela reflete

* D’autres traducteurs se sont depuis intéressés aux ouvrages d’Hergé, notamment
Esferedis et Shirin Riahi Pour.



92 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

les angoisses de Haddock qui veut se débarrasser de 1'amour de
Bianca Castafiore mais il se voit entouré par les expressions de
cet amour non-partagé. Le perroquet est dans cette case un
représentant ou un symbole de la cantatrice italienne dans les
pensées de Haddock.

Dans l'arriere-plan, on constate une multiplication du
perroquet sur les siéges des spectateurs. Cela rappelle encore le
caractére répétiteur du perroquet. Dans l'esprit de Haddock,
l'oiseau ne répete pas seulement les mots des autres, il se répete
et se multiplie.

Dans Le Trésor de Rackham le Rouge, le perroquet fonctionne
comme un miroir des paroles et des gestes humains. Dans les
figures 3 et 4, les lecteurs iraniens retrouvent cette caractéristique
du perroquet qu’ils lui connaissent dans leur propre culture.
Quand Tintin et ses compagnons descendent sur I’ile pour
trouver le trésor, ils se heurtent a une foule de perroquets qui
crachent des insultes que le lecteur a I’habitude d’entendre de la
bouche de Haddock. On sait que I'aieul du capitaine, comme son
descendant, avait I’habitude de proférer des gros mots dans ses
conversations quotidiennes.

Les figures 3 et 4 font penser a I'expression « Touti-var » en
langue persane qui veut dire en francais « Comme un perroquet »
ou en anglais « Parrot-like ». Cela est I’une des caractéristiques
négatives du perroquet, partagée par plusieurs cultures, y
compris les Iraniens et les Européens. De son c6té, Tintin croit a
cette critique négative a 1'égard du perroquet. Dans 1’épisode de
la forét dans Le Trésor du Rackham le Rouge, les perroquets
crachent des insultes dont ils ne connaissent méme pas le sens.
Bien que le ton de cette scéne soit humoristique, les lecteurs
iraniens peuvent saisir le message critique que la scéne veut
transmettre indirectement.



Le réle du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 93

Dans Le Cantique des Oiseaux, Attar met en poésie, un
dialogue entre le perroquet et la huppe qui l'invite a joindre la
délégation des oiseaux qui sont sur le point de partir a la
recherche de Simorgh. Cette quéte de ['Origine grace au
perroquet est aussi un théme des histoires de Tintin, théme qui
nous intéressera ci-apres.

Le pocte de Neyshabour consacre un chapitre de son chef-
d'ceuvre au perroquet ou celui-ci est présenté comme le vieux
sage des oiseaux. Sa sagesse et sa couleur verte poussent le pocte
a comparer cet oiseau avec le prophete Khezr. Le mot « khezr »
(qui signifie vert en arabe) est le nom d'une figure mystérieuse
du Coran qui a guidé Moise dans sa longue odyssée. La tradition
musulmane s'accorde trés peu sur l'historique de Khezr, mais
cette personne est néanmoins populaire dans le monde musulman
en tant que guide spirituel, guide immortel pour les voyageurs,
protecteur des marins, etc. Certains savants disent que le
personnage de Khezr, nomm¢é aussi le Patron des mers, est
beaucoup plus ancien que la religion d'islam et que ses racines se
trouvent dans la déesse aryenne de 1’eau, Anahita. (Boyce, 1967 :
36) Nous identifions également Khezr au Saint-Georges chrétien
et 4 Elie de la Bible, ou encore au symbole gréco-romain de Dieu
des mers et des océans, Poséidon/Neptune. Khezr est aussi
assimilé au symbole de 'Homme vert dont les motifs sont si
présents dans l'architecture européenne. (/bid.) Dans les cases
des albums de Tintin, la couleur verte est celle qu’Hergé choisit
pour colorer le perroquet. Rappelons que Khezr, le Vert, est le
symbole du guide et du leader religieux dans la mentalité
iranienne. Cette superposition de la couleur verte et de la sagesse
inspire les lecteurs iraniens, facilite 1’établissement d’un rapport
affectif et communicatif, méme si ’interprétation qui en est faite
différe de celle que ’auteur vise et que les lecteurs francophones
s’en offrent.



94 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

L'histoire de la rencontre entre Moise et Khezr et les legons de
sagesse que ce dernier donne au prophete juif, telle qu’elle est
relatée par les versets du Noble Coran, est reproduite par Attar
dans Le Cantique des oiseaux :

« Moi, le Khezr des oiseaux, je suis vétu de vert

Ah ! Que je puisse un jour m’abreuver de cette eau !

Je ne puis soutenir d’arriver a Simorgh

De la source de Khezr un peu d’eau me suffit !

Et je m’avance ainsi, passionné comme un fou

Je vais de par le monde comme un derviche errant

Si je trouvais un signe de cette eau qui est vie

Je serais empereur, tout esclave que je suis » (Leili Anvar, 2012
1 112)

Le perroquet est toujours le symbole du guide spirituel. Le
perroquet conduit Tintin vers son origine. Comme le perroquet
dans l'ccuvre de Mowlana et Attar.

Dans certains récits des Aventures, par exemple au cours du
voyage maritime de Tintin et Milou vers 1’ Afrique dans Tintin au
Congo, c'est le perroquet qui, par un geste prophétique, prévient
le couple Milou et Tintin du danger qui les attend et en les
sauvant donne une nouvelle tournure au déroulement du récit. La
figure 5 montre que le perroquet va méme jusqu’a se disputer
avec Milou pour le pousser vers le grenier du paquebot ou se
cache I’ennemi qui cherche a les tuer. Encore une fois, le
perroquet sauve Tintin, le récit, et méme 1’envie du lecteur a voir
son héros surmonter les obstacles.

Dans l'univers hergéen, comme dans le monde iranien, le
perroquet est le symbole de la détention des secrets. (Spee, 2015
: 13) En outre, dans la littérature persane, le perroquet apparait
parfois dans le role du maitre et du guide, d’un « gourou ».
Mowlana Rami, le grand poéte Iranien du XIII® siécle, ’une des
figures les plus éminentes du mysticisme iranien, raconte dans



Le réole du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 95

son livre Masnavi, I'histoire du « Perroquet et le Marchand ».
Cette histoire, treés populaire chez les Iraniens, se focalise sur un
perroquet, encagé chez un marchand. Malheureux et triste, il réve
de se libérer et de retrouver sa liberté perdue. Un jour, le
marchand qui veut voyager en Inde, demande au perroquet de lui
dire ce qu’il souhaite que le marchand raméne de I'Inde comme
souvenir. Le perroquet répond :

« - Une fois en Inde, racontez mon sort aux perroquets qui
habitent librement dans les foréts de I'Inde »

Le marchand fait ce que le perroquet lui a demandé. Mais a
I’entendre, un des perroquets, perché sur une branche, commence
a trembler et tombe soudainement par terre et meurt. A son
retour, le marchand raconte au perroquet la mort inattendue de
son congénere indien. Avant que le marchand ne termine sa
parole, le perroquet tombe dans la cage. Le marchand, le croyant
mort, ouvre la cage mais est surpris de le voir s'envoler
précipitamment. Il retrouve sa liberté grace au conseil de ce
perroquet indien. La solidarité et la quéte de la liberté ne sont pas
les seules morales de cette histoire.

A un niveau plus profond, le perroquet est la métaphore de
I'ame humaine et la cage le symbole de son corps. La mort est
une étape qu’il faut passer afin de se libérer de ce corps charnel
et de s'envoler vers l'existence céleste. Ce perroquet indien est le
symbole du guide spirituel dans la voie de la liberté et du salut
de I'ame humaine. Ainsi, que ce soit chez Mowlana Rimi, Attar
ou Hergé, aux yeux du lecteur iranien, le perroquet garde son
aspect symbolique du sauveur et du détenteur des mysteres. A
I’instar de Khezr qui sauve Moise a différentes occasions,
I’oiseau dans les histoires de Tintin, d’Attar et de Riim1 sauve le
personnage clé des histoires en lui révélant des secrets (Tintin,
Attar) ou en lui donnant des lecons (Attar, Mowlana).



96 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Conclusion

Chercher les raisons du succes des Aventures de Tintin aupres
du lectorat iranien, exige une relecture des symboles culturels
qui, comme des relais, relient l'univers d'Hergé au monde iranien.
A cet effet, la théorie de la réception, renforcée par certaines
notions empruntées aux ¢tudes culturelles, nous permet de
repérer et d’interpréter les éléments significatifs, dont le
symbole. Ce dernier, en tant que condensation d’un ensemble de
concepts culturels, est le plus saillant de ces éléments. Le
perroquet et ses illustrations symboliques dans les planches des
albums de Tintin présente des affinités avec la mentalité, 1'art et
la littérature persans. Cependant, les lecteurs iraniens décodent
ce symbole différemment des lecteurs non-Iraniens car le
perroquet iranien est une présence mythique et mystique tandis
que le perroquet d’Hergé est une présence réaliste, dotée d’un
role narratif mystérieux.

La faculté de parler et le bavardage du perroquet s’ajoutent au
symbolisme de cet oiseau qui, sur son chemin spirituel, détient
des secrets divins et offre la voie salutaire a la perfection. A partir
des ressemblances entre l'identit¢é symbolique des éléments
stylistiques et rhétorique, ces connotations révelent le secret de
la réussite de Tintin chez les lecteurs iraniens. Ces derniers
s’approprient les récits de Tintin et les éléments symboliques qui
les sous-tendent et les interpretent selon leur propre identité.

La mission principale de Tintin et la finalité de ces péripéties
sont de résoudre les mysteres, qu’il soit le lieu du trésor, le
sauvetage d’une amie, ou toute autre complication « La pierre
philosophale est parfois assimilée au Graal censé apporter
sagesse, richesse et immortalité » (Nattiez, 2016 :147). La
résolution des mysteres est aussi la résolution d’une
problématique morale ; schéma familier aux lecteurs iraniens,
habitués aux maximes et morales des contes de fées. Cette



Le réle du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 97

ressemblance culturelle révele un mode d’identification commun
entre 'univers hergéen et le monde iranien et cela peut expliquer,
a son tour, la réceptivité réussie de Tintin dans le pays des Perses.

Bibliographie

Algoud, Albert. (2016). Dictionnaire amoureux de Tintin. Paris : Pion.
Apostolidés, Jean-Marie. (2011). Les Métamorphoses de Tintin. Paris
: Champs arts.

Janko, Richard. (1984). Aristotle on comedy: towards a reconstruction
of Poetics I, vol. 2. University of California Press.

Attar, Farid-od-din. (2012). Le Cantique des Oiseaux. Leili Anvar
(trad.). Paris : Edition de Diane de Selliers.

Boyce, Mary. (1967). Bibi Shahrbanu and the Lady of Pars.
University of London.

Dubois, Jacques. (1973). Code, texte, métatexte. Littérature. n°12,
décembre 1973, pp. 3-11.

Faille, Dimitri Della. (2012). Les études postcoloniales et le sous-
développement. Revue québécoise de droit international. n° hors-
série, novembre 2012, pp. 11-31.

Granjon, Emilie. (2008). «Le symbole : wune notion
complexe ». Protée. vol. 36, n° 1, pp. 17-28.

Gilli, Yves. (2007). Le texte et sa lecture. Une analyse de l'acte de lire
selon W. Iser. Semen [En ligne]. n°1, mis en ligne le 21 aolt 2007,
consulté le 1 septembre 2020.

Halen, Pierre. (2001). Notes pour une topologie du systéme littéraire
francophone. in P.S. Diop, H.J. Liisebrink (eds.). Littératures et
societés africaines. Mélanges offerts a Janos Riesz. Gunter Narr
Verlag, Tiibingen.

Iser, Wolfgang. (1985). L’Acte de lecture. Théorie de [’effet
esthétique. Evelyne Sznycer (trad.). Bruxelles : P. Mardaga.

Moura, Jean-Marc. (2006). Postcolonialisme et comparatisme,
SFLGC, Bibliotheque comparatiste [en
ligne], <https://sflgc.org/bibliotheque/moura-jean-marc-
postcolonialisme-et-comparatisme/>, consulté le 12 Avril 2021.



98 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Nattiez, Renaud. (2016). Le mystere Tintin. Les raisons d’un succes
universel. Bruxelles-Paris : Les Impressions nouvelles.

Peeters, Benoit. (2002). Hergé fils de Tintin. Paris : Flammarion.
-------------- . (2016). Lire Tintin, Les bijoux ravis. Paris : Les
Impressions nouvelles.

Rémi, Georges. (2004). Tintin au Congo. Bruxelles : Casterman.
-------------- . (2004). Le Trésor de Rackham le Rouge. Bruxelles :
Casterman.

-------------- . (2004). L'Oreille cassée. Bruxelles : Casterman.
-------------- . (2004). Les Bijoux de la Castafiore, Bruxelles,
Casterman.

Rami, Djalal ad-Din. (1258-1273). Masnavi-I Ma'navi (Livres 1,
3, 5). [En Ligne], <https://ganjoor.net/moulavi/masnavi>, consulté en
septembre 2020.

Sadoul, Numa. (2003). Tintin et moi (entretiens avec
Hergé). Flammarion, coll. « Champs ».

Sabbaghpour Tayebeh, Shayestehfar Mahnaz. (2010). Motifs
symboliques de I’oiseau dans les tapis iraniens. Negareh (printemps,
vol. 1, n°14), pp. 39-50)

--------------- . (2016). Etude du ro6le de Simorgh dans les textes
mystiques . Journal trimestriel de la critique de la littérature persane
(hiver, n°26), pp- 189-199.
http://dehkhoda kiau.ac.ir/article 524561 44992887b50fbb1586fd9¢c
78e7183230.pdf

Spee, Bernard. (2015). Lire Tintin au Congo ou Les murmures des
fantomes d’un petit belge, Petites Etudes Hergéennes. Bruxelles :
Editions Onehope.

Sterckx, Pierre. (2012). Les Lieux du mythe. L'archipel Tintin. Paris :
Les Impressions nouvelles.

Vergote, Antoine. (1959). Le symbole. Revue Philosophique de
Louvain (Troisiéme série, tome 57, n°54), pp. 197-224.



Le réle du symbole culturel/Paniz FALLAH&Fatemeh KHAN MOHAMMADI&Behzad HASHEMI 99

Annexe :
Cases citées

{ SILENCE QUAND JE
1 PARLE, MILLE MILLIONS
§ 0€ MILLE SABORDS.

Figure 1 : LES BIJOUX DE LA Figure 2 : LES BIJOUX DE LA
CASTAFIORE, p.57, Case 1. CASTAFIORE, p.14, Case 4.

e s
frest...Marin

Figure 4 : LE TRESOR DE

Figure 3 : LE TRESOR DE RACKHAM LE ROUGE, p.29,
RACKHAM LE ROUGE, p. 29, Case 3.

Case 6.

Figure 5 : TINTIN AU CONGO, p.2, Case 3.




