
 

Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi » dans 
l'énonciation poétique et mystique de Hallâdj 

Recherche originale 

Marzieh ATHARI NIKAZM1 
Professeure-assistante, Université Shahid Beheshti, Téhéran, Iran. 

(Date de réception : 24/07/2021 ; Date d’approbation : 17/12/2021) 
Résumé  
Dans cet article, nous avons analysé les particularités énonciatives du 
discours d'un mystique persan nommé Hallâdj. Nous avons montré la 
dualité de l'instance énonçante chez ce dernier. Ces versets sont en 
effet des proses poétiques et nous voyons des propositions très bizarres 
(Shath) Je suis Vérité par lesquelles le sens déborde. C’est toujours la 
question de la transcendance. Dans son énonciation, il y a un Toi qu’il 
essaie de mettre en scène. Nous avons répondu à des questions 
suivantes : comment l’énonciation nous aide à comprendre le 
mysticisme chez le poète ? Comment peut-on expliquer la relation 
communicationnelle et l’intersubjectivité entre deux sujets Je et Tu ? 
Notre hypothèse est que le sujet est une intersubjectivité et il est le 
résultat d’une relation entre un Je et un Tu. L’objectif est de montrer 
que l'énonciation, la vision du monde et la philosophie sont 
étroitement liées et dans ses poèmes apparaît un système "Moi" qui 
s'affine dans une structure dynamique et qui engage une dualité de 
l'instance Je/Tu.   
     
Mots-clés : énonciation, mysticisme, Je, Tu, Halladj.  
 
Introduction 

Hosayn Hallâj est un mystique d'origine persane, issu d'une 
famille convertie depuis deux générations à l'Islam. Il est né dans 
le Fars vers 244 de l'hégire (858-59), à Tûr, une bourgade de la 

 
1 E-mail : m_atharinikazm@sbu.ac.ir 
Recherches en langue française, vol 2, n° 4, automne-hiver 2021, pp. 5-27. 



6 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

région de Bayda. Hallâj a conçu le prénom de Hossayn, qui est 
celui du troisième Imâm shiite, mort martyr à Kerbala (61 
H/680). Son surnom de "Hallâj" lui vient du métier qu'exerçait 
son père, "cardeur de coton". Par métaphore, ses disciples 
l'appellent le "Cadreur des pensées secrètes" (Hallâj al-asrâr)., 
parce qu'il avait le don de voyance. C'est la firâsa, ou 
physiognomonie, que le soufisme attribue aux hommes de Dieu. 
Le surnom de Hallâj al-asrâr résume bien la vocation de shaykh 
qui entreprit de dévoiler les "secrets de l'union divine" (asrâr al-
tawhîd) à ses contemporains. (Ruspoli, 2005 : 20)  

Hallâj est bouleversé quand il part à la Mecque (901-902), on 
le qualifie muhayyar (ébloui), il est ivre de Dieu. Il balbutie les 
paradoxes inspirés par l'union mystique, il parle dans et par 
l'Esprit, qui révèle l'origine de la théophanie primordiale. Il a 
connu l'essence de la gnose divine (ma'rifâ). Il prononce son 
énoncé célèbre "anâ al-Hagg" (Je suis Dieu). (Ruspoli, 2005 : 
32). 

Il a écrit beaucoup de poèmes qu'on a rassemblé dans un 
recueil "dîwân". Le dîwân de Hallâj demeure unique en son genre 
par la richesse introspective des abîmes du cœur dont il sonde les 
"secrets", placés sous le regard d'un Être transcendantal, dans un 
élan toujours renouvelé par les vagues de la passion. C'est une 
sorte de théophanie. Il emploie beaucoup de métaphores par 
lesquelles il fait la réalité de son expérience intérieure, jusqu'au 
bout de son itinéraire. Comme affirme S. Ruspoli, « la "passion" 
du Bien-Aimé l'accapare, elle le submerge et il s'y abandonne». 
(Ruspoli, 2005 : 33) 

En ce qui concerne notre étude sur l'univers poétique de 
Hallâdj, des questions se posent : comment l’énonciation nous 
aide à comprendre le mysticisme chez le poète ? Comment peut-
on expliquer la relation communicationnelle et l’intersubjectivité 
entre deux sujets Je et Tu ?  



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 7 

Notre hypothèse est que le sujet est comme une 
intersubjectivité, il est le résultat d’une relation entre un Je et un 
Tu. Il est d’une collaboration entre l’énonciateur et 
l’énonciataire. Et le discours de Halladj est la mise en scène de 
la structure intersubjective de l’énonciation.  Notre objectif est 
de montrer que l'énonciation, la vision du monde et la 
philosophie sont étroitement liées et dans ses poèmes apparaît un 
système "Moi" qui s'affine dans une structure dynamique et qui 
engage une dualité de l'instance Moi/Toi. Et à travers la lecture 
de Hallâdj se forme une "sémiotique de la vision" qui repose sur 
un modèle perceptif particulier et sur la théorie de la 
connaissance intuitive et mystique.  

Au début, nous allons parler du mysticisme en Iran pour 
montrer la position philosophique des poètes mystiques et l’état 
de l’art de ce sujet, à savoir les recherches antécédentes, ensuite 
on se concentre sur la question de l'énonciation du point de vue 
linguistique et sémiotique et à la fin en analysant l'un des poèmes 
célèbres de Hallâdj, nous allons montrer les propriétés de 
l'énonciation lyrique chez ce poète qui est liée à sa philosophie 
et qui donne un effet de sens de Vérité.  
 
1. Etat de l’art du mysticisme : une expérience philosophique 
et poétique 
 

1.1. La vision mystique 
La vision mystique est l'ensemble des consciences qui se crée 

pour l’être humain dans le monde avec tous les phénomènes, 
toutes les choses et prennent du sens sans recourir à l’observation 
directe, au raisonnement, c’est la compréhension sans 
intermédiaire. Elle est une connaissance illuminative et intuitive. 
Et celui qui comprend intuitivement est un mystique. Cette vision 
est une sorte de sagesse et elle n'est pas basée sur les cinq sens. 



8 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

Les mystiques aspirent à enlever les voiles et de trouver le secret 
de ce monde.  

Dans cette voie, ce qui compte est d'abord l'illumination, 
ensuite la croyance à l'Unicité, et finalement la notion du temps 
n'a pas assez de sens. Le résultat de cette intuition est de voir 
jusqu'au plus profond des choses. Pour les scientifiques, c'est la 
partie droite du cerveau qui contribue à l'intuition et à la 
connaissance de la totalité. (Farshad, 1989 : 82). Pour les 
mystiques, la Réalité est à l'intérieur de nous. La connaissance 
mystique ne suit pas la logique d'Aristote, mais suit une sorte de 
l'expérience qui va d'un niveau à un autre.  

La tradition mystique existait depuis toujours dans le monde 
entier, mais il y a certaines cultures qui le développent davantage 
avec leur propre point de vue. Chine, Inde et Iran ont créé un 
grand système culturel qui s’appelle le mysticisme de l’Orient.  

Le mysticisme en Iran est inspiré des idées de Mithraïsme du 
culte zoroastrien. En effet, c'est l’Iran Antique qui a inspiré 
l’Inde. Avant l’arrivée de l’Islam en Iran, le culte zoroastrien, le 
culte "mani" ont créé un mysticisme.  Alors que la pensée 
occidentale essaie de trouver les images du monde extérieur et la 
situation des phénomènes et des choses, la pensée orientale pense 
au domaine des images. Donc nous voyons une vision du monde 
différente entre les deux.   

Dans le système oriental, la vision et la connaissance intuitive 
sont plus importantes que le raisonnement. Ils essaient 
d’atteindre un hyper-savoir. Une sorte d’inspiration. Pour cela ils 
n’ont pas besoin de 5 sens. D'après un philosophe iranien, Shafii 
Kadkani, le mysticisme est un regard esthétique sur la religion. 
(Shafii Kadkani, 2013 : 25) 

Les mystiques pensent plutôt à un éthique, une sorte de morale 
qui n’a pas de racine dans la religion et les prescriptions mais 
s’inspire de différentes religions. C'est une nouvelle éthique qui 
commence par Rabee Adviye, nommée Martyre de l’amour 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 9 

divin, Hallâdj, Bayazid, Kharaghani, et plus tard Hafiz. Ils 
pensent à une Unité dans le monde, et non pas à la Pluralité. La 
base essentielle de la pensée de ces poètes est l'Unité de 
l'Existence (wahdat-e-wudjud) : l'esprit humain est séparé de son 
origine par l'individualité de son être provisoire, aussi éprouve-t-
il la nostalgie du retour à sa source et de l'union avec elle. C'est 
ainsi que les thèmes de l'exil, de l'oubli, de la descente occupent 
une grande place dans cette vision du monde. Les mystiques 
donnent de l'importance à la notion de l’Amour : Feu intérieur et 
caché, complainte de la flûte de roseau (nay) lors des oratorios 
spirituels. Comme dit Rûmî: «La religion de l'Amour est 
différente [...] Pour les amoureux, la religion et la foi, c'est Dieu». 
(Mathnavi, Livre II, 1770) (Chauvin, 2001 : 74) Encore « 
L'Amour est le Soleil de la perfection ; la Parole divine est sa 
lumière ; les créatures pareilles à des ombres» (Mathnawî, L.VI, 
983).  

C'est ainsi qu'avec une tonalité platonicienne, leur discours les 
éloigne d'Aristote et les démarque des philosophes scolastiques, 
dont ils eurent à subir parfois l'hostilité. Ils dénoncent 
constamment les limites de la raison charnelle, et celles d'une 
critique raisonnable de la raison. Ils lui opposent la "Raison 
spirituelle", pure de tout mélange, pré-éternelle et incorruptible, 
baignant de la Lumière divine d'où elle tire son inspiration, 
semblable à l'"Intellect" des métaphysiciens.  

On peut parler d'une "philosophie mystique" chez les 
mystiques comme Hallâdje. C'est une expression que Eva De 
Vitray-Meyerovitch emploie pour Rûmî chez qui la philosophie 
s'efface derrière l'Unique, Amour-Aimé.  

Pour les mystiques et les soufis, l'homme doit trouver la joie 
mais une joie spirituelle et celui qui désire obtenir la joie de 
l'union avec le divin doit tout d'abord percevoir intuitivement 
l'unicité de l'Existence, non avec les yeux du corps, mais avec 
l'œil du cœur. Pour plonger comme une goutte d'eau dans cet 



10 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

océan unique, il faut parcourir certaines étapes et posséder 
certains états spirituels. Tant que l'individualité et le moi existent, 
l'union est impossible. Tant que la goutte d'eau ne s'est pas 
anéantie dans l'océan, elle demeure une goutte ; mais l'homme 
conscient, lui, peut renoncer à son moi, sentir qu'il constitue une 
petite partie de son existence ; il est comme une vague de cet 
océan, et n'est pas séparé de la Réalité. Dans la voie d'une telle 
recherche, ce qui importe, ce ne sont pas que les règles et les 
rituels religieux, mais aussi la connaissance mystique ('irfân) et 
les moyens de l'acquérir, tels que la vision, le dévoilement, 
l'illumination et l'intuition. L'illumination est le prélude des 
grands états mystiques comme l'extase, le ravissement, l'union 
divine. 

Nous devons dire que le mysticisme a pour but l'abolition du 
sentiment du "moi". Cette abolition détermine la conscience de 
la présence d'un "Soi transcendantal". On a appelé cette 
conscience, l'intuition du divin. Les soufis et les mystiques 
persans appellent cette conscience illumination. C'est la négation 
complète de la volonté, la modalité de Vouloir.  

D'ailleurs, la disparition de la pensée logique est automatique, 
puisque sans une passivité intégrale et sans une négation 
complète de la volonté (on doit nier la modalité de vouloir) il n'y 
pas d'illumination. Le moi cède la place au non-moi. Par contre, 
la pensée discursive met en relief la dualité du sujet pensant et de 
l'objet pensé. L'objet pensé est comme un jouet sous la pression 
de la variation des opérations intellectuelles ; tandis que dans 
l'illumination, la personne pensante est obnubilée ou plutôt 
victime devant l'infusion ineffable de l'immanence de Dieu.  

 
1.2. Les recherches précédentes 

 
On a énormément parlé du mysticisme avec des approches 

philosophiques, psychanalytiques, etc. Mais en ce qui concerne 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 11 

l’étude sémiotique et linguistiques, les travaux ne sont pas 
nombreux surtout en Iran. Nous pouvons en énumérer quelques-
unes. « Analyse sémiotique de l’extase dans les discours 
littéraires » de Hamid Reza Shaiiri qui est publié en 2012 dans la 
Revue Recherches littéraires de l’Université Tarbiat Moddares, 
en persan, n° 36, pp. 129-146. Dans cet article, l’auteur explique 
l’extase qui est en relation avec l’être du sujet. En effet l’extase 
transforme l’état normal du sujet et le met dans un état 
transcendantal. Le sujet est en débrayage total avec le temps et 
l’espace. Il n’est pas présent dans la situation actuelle mais plutôt 
absent et en devenir. Il ne fait aucune action, il est un sujet 
passionné. Dans cette situation que nous pouvons saisir le sens.  

Nous pouvons citer également « De la polyphonie rûmienne à 
la transcendance mystique du Samâ' : Cas d’étude : Le perroquet 
et le commerçant », écrit par Marzieh Athari Nikazm, présenté 
dans Colloque de la Bulgarie 2014 : « Nouvelle sémiotique entre 
tradition et innovation », publié dans les Actes de Colloque, en 
2017 : 799-807. Dans cet article, en analysant l'un des poèmes 
(Le perroquet et le commerçant), elle a montré que l'énonciation 
est en rapport avec l'idée philosophique du poète l'Unité de 
l'Existence, déjà présente dans une sorte de danse mystique 
Samâ'. Elle a souligné que l’un des points très importants de ses 
discours poétiques est la polyphonie. Dans certains vers, les 
points de vue de l’énonciateur et des actants s’unissent pour 
exprimer un même point de vue. Ils conduisent également 
l’énonciataire vers un monde où il n’y a ni temps ni espace précis. 
Ainsi se met en place une fusion énonciative pour arriver à un 
même point de vue, à une seule instance énonciative, l'existence 
de l'Un. En effet, entre différents embrayages et débrayages 
énoncifs et énonciatifs, l’auteur conclut une sorte de débrayage 
qui rapproche le discours rûmien au système sémiotique du 
Samâ' des Derviches. Le discours de Rûmî devient ainsi le lieu 
de la pratique de cette fusion, une singularité dont le but majeur 



12 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

serait d’atteindre le niveau suprême de l’être, une transcendance 
mystique. En effet il y a un lien essentiel entre la danse mystique 
de Samâ' et la polyphonie énonciative chez Rûmî et pour 
comprendre le sens des poésies persanes du XIème au XVIème 
siècle, il faut parler d'une autre dimension, la dimension 
mystique du discours qui pourrait se définir comme un sous-
ensemble de la dimension cognitive propre aux poètes persans et 
la sémiotique dite iranienne. Un autre article de cet auteur, est 
« La crise du sens et de la compréhension des discours 
mystiques, Un nouveau phénomène dans le monde 
contemporain » présenté dans le colloque de Lituanie Cross-
Inter-Multi-Trans sémiotique, Kaunas à l’occasion du centenaire 
de Greimas en 2017. Cet article est publié dans les Actes de 
Colloque, en 2018 : 405-414. Dans cet article, l’auteur explique 
le système de valeur proposé par les mystiques qui est plutôt 
centré sur dépassement par l’Idéal ou l’autre. Manque de sens 
résulte non de l’absence du sens mais du débordement du sens 
vers l’idéalité et l’altérité. C’est un élargissement de la sphère du 
Moi, les discours reconstruisent les systèmes de valeurs autour 
d’une altérité, la transcendance de l’Autre. En effet c’est une 
question existentielle. La question éthique se pose également à 
propos de l’homme engagé dans l’action pratique dès que cette 
action a des effets qui dépassent son opérateur, son acte et son 
objectif et qui concernent l’Idéal, l’Autre et une utilité 
généralisable.   
Enfin, un autre article c’est « Sémiotique du discours de la 
littérature de Résistance dans les Ghazals de Hafiz » écrit par 
Ahmad Tavanayi, Masoude Rouhani, Seyyed Ali Asghar Soltani, 
et publié dans la Revue Religion et Communication, 2019, n° 2, 
série 56, vol. 36, pp. 121-156. Cet article explique le discours 
chez Hafiz selon la théorie de Laclau et Mouffe. Les auteurs 
analysent le texte, l’intertextualité et le contexte des poèmes de 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 13 

Hafiz pour explique le système du sens de la littérature de 
résistance à l’époque.  
 

1.3. Présentation du corpus 
 

Après cette introduction sur la philosophie orientale et le 
soufisme et l’état de l’art, nous allons travailler sur un des 
poèmes célèbres de Hallâdj, qui est un grand mystique iranien. Il 
faut d’abord expliquer le terme "énonciation". Après nous allons 
affirmer que sa poésie et son énonciation sont liées étroitement à 
sa pensée philosophique.  

Parmi les poèmes de Hallâdj, nous avons choisi "Labbayka" 
du Recueil Invocation : 

 
J'accours à toi, j'accours à toi, ô mon secret et mon salut, 
J'accours à toi, j'accours à toi, ô mon but et mon idéal, 
Je t'appelle, ou plutôt tu m'appelles à toi. 
Est-ce moi qui t'invoque, ou bien est-ce toi? 
Ô quintessence de mon être, ô fluide de mes pensées, 
Toi mon énonciation, mes expressions et ma concertation. 
Ô tout de mon tout, toi mon ouïe et ma vue, 
Toi ma complétude, mes jointures et mes membres. 
Ô tout de mon tout, tout qui enveloppe le tout; 
Le tout de ton tout investit entièrement ma pensée. 
Ô toi à qui est suspendu mon esprit qui s'est anéanti d'extase, 
Me voici défaillant vers l'empire de mes désirs. 
Je pleure sur ma détresse, résigné à être séparé de ma patrie; 
D'ailleurs mes ennemis m'encouragent à me lamenter. 
Je m'approche de toi, et aussitôt ma crainte s'éloigne, 
Tandis que m'étreint un désir levé au fond de mes entrailles. 
Mon Dieu, comment faire avec un amour qui m'accapare tant? 
De ma longue maladie mes médecins se sont lassés. 
Ils disent: Fais-toi donc guérir de Lui par ses soins. 



14 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

Je leur réponds: Compagnons, est-ce qu'on remédie au mal par 
le mal? 
Mon amour pour mon Dieu me consume et m'épuise, 
Alors comment me plaindrais-je à mon Dieu de mon Dieu.? 
Je m'efforce de le sonder et certes le cœur le connaît; 
Mais il n'en peut déchiffrer que le pantomime. 
Hélas, esprit de mon esprit, malheur à moi 
Qui suis moi-même à l'origine de mon tourment. 
Je suis comme un homme qui se noie, 
dont n'apparaissent plus que les doigts, 
et qui appelle à l'aide alors qu'il est le seul en mer, 
Nul ne connaît le sort qui me frappe, 
Sauf celui qui a logé en moi cette noire mélancolie. 
Celui-là sait très bien de quel mal je suis atteint; 
De son plaisir dépendent et ma mort et ma vie. 
Ô toi le terme de la demande et l'objet de l'espérance, 
Ô mon hôte, toi la liesse de mon esprit, toi ma religion et ma vie, 
Dis-moi seulement: Je t'ai racheté! Ô mon ouïe, ô ma vue, 
Pourquoi dois-je endurer un tél éloignement et un tel abandon? 
Même si tu te dérobes à mon regard par l'absence, 
Toujours le cœur te guette à travers l'exil et la distance. (S. 
Ruspoli, 2005, p. 114) 
 

Nous devons expliquer que la formule Labbayka signifie 
littéralement "Me voici!" C'est l'exclamation rituelle des pèlerins 
qui se rendent à La Mecque pour la fête du Pèlerinage, lorsqu'ils 
se rapprochent du territoire sacré (le Haram) de la Ka'ba. Dans 
l'usage des mystiques, labbayka, que le traducteur emploie ici "je 
recours à toi", est un cri du cœur, une réponse empressée à l'appel 
du Bien-Aimé. (Ruspoli, 2005 : 243). Pour l’analyse de ce 
poème, nous allons expliquer la théorie de l’énonciation.  
  
2. La position théorique 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 15 

 
Parmi les linguistes, le travail de Michel de Certeau sur la 

mystique et le mysticisme est certainement le plus décisif. Sa 
position, vis à vis du mysticisme est irrévocablement sociale et 
culturelle : « La perception spirituelle se déploie en effet dans 
une organisation mentale, linguistique et sociale qui la précède 
et la détermine. L'expérience est définie culturellement, fût-elle 
mystique. Elle est soumise à la loi du langage » (Encyclopédie 
Universalis, 1035/1). Il parle de « l’émergence d'une réalité 
universelle ou absolue », Il affirme : «il n'existe aucun lieu 
d'observation d'où il serait possible d'envisager la mystique 
indépendamment des traditions socioculturelles ou religieuses » 
(Encyclopédie Universalis : 1036/1). De Certeau admet que « 
l’ouverture du sens » n’est pas identifiable à la structure normale 
de la langue. En effet, l'analyse interne du discours mystique, 
pratiquée par Michel de Certeau, fait ressortir les éléments du 
processus d'énonciation mystique et ce faisant, c'est notre 
hypothèse, les éléments mystiques du processus de l'énonciation. 
En effet, le discours mystique est une véritable mise en scène de 
la construction du sujet spirituel par la langue et ses insuffisances 
qui aboutissent à des versets labiaux (énoncés incompréhensibles 
pour les autres). Le sujet parlant se construit en s'énonçant. On 
peut dire que l’énonciateur expérimente le passage de la langue 
au discours. Selon Benveniste : «la conversion de la langue en 
discours », c'est «la langue en tant qu'assumée par l'homme qui 
parle et dans la condition d’intersubjectivité qui seule rend 
possible la communication linguistique ». (Benveniste, 1964 : 
54). Si nous considérons que l’énonciation n’est que repérable à 
travers les traces que laisse le discours, ce dernier, en revanche, 
n’a d’existence qu’à travers ces traces et qui fait ressortir le 
langage de sa condition de possibilité à son actualisation et à son 
instauration comme acte. De ce point de vue l’énonciation 
propose déjà une réflexion fort intéressante quant à l’acte de 



16 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

parole, autrement dit à l’acte de dire, et rend compte de la façon 
dont le sujet de l’énonciation s’approprie la langue pour 
l’organiser en discours. L’étude de Michel de Certeau (2007 : 22) 
sur le discours mystique a démontré que ce type de discours 
révèle une mise en scène (l’acte de discours), le discours énoncé 
figurant l’énonciation elle-même et son surgissement, puisque la 
manifestation première du sujet de l’énonciation s’effectue par et 
dans la parole. Le discours mystique est donc récit de 
l’énonciation du sujet et de son parcours.  

Ajoutons que l’énonciation est un aspect fondamental de 
l’usage du langage, c’est-à-dire comment le langage prévoit une 
structure qui fait le lien entre la situation où la langue est utilisée 
et le contenu qu’elle peut offrir à la communication. On peut 
même dire que tout énoncé est animé par une énonciation. En 
effet, l’énonciation, comme acte, est présupposé par l’énoncé qui 
est logiquement antérieure dans la mesure où toute énonciation 
ne peut être considérée comme acte et cela à travers les traces 
qu’elle laisse. Nous pouvons dire : «  tout énoncé présuppose 
logiquement, comme condition de sa production, une instance 
énonciative à laquelle on imputera sa manifestation spécifique et 
cela soit est conforme aux règles langagières et aux valeurs 
sociales ; soit y est opposée. Ainsi un discours suppose toujours 
un sujet de l’énonciation "implicite" qui subsume les fonctions 
de l’"énonciateur" ou de l’"énonciataire" ». (Athari Nikazm, 
2015 : 10-11) 

Après Benveniste, les sémioticiens comme A. J. Greimas et J. 
Courtés ont défini l’énonciation par les notions d’"embrayage" et 
de "débrayage". Et cela pour expliquer la position du sujet par 
rapport à l’énoncé : on parle à la première personne ou troisième 
personne. Dans le dictionnaire de Greimas et de Courtés, nous 
lisons : « le "débrayage" est une opération par laquelle l’instance 
de l’énonciation disjoint et projette hors d’elle, lors de l’acte de 
langage et en vue de la manifestation, certains termes liés à sa 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 17 

structure de base pour constituer ainsi les éléments fondateurs de 
l’énoncé-discours ». (Greimas, Courtes, 1979 : 79.)  

En revanche, l’"embrayage" désigne « l’effet de retour à 
l’énonciation, produit par la suspension de l’opposition entre 
certains termes des catégories de la personne et/ou de l’espace 
et/ou du temps, ainsi que la dénégation de l’instance d’énoncé » 
(Greimas, Courtes, 1979 : 119). Ce qui est important encore, 
c’est que Greimas souligne que le discours est le producteur de 
l’effet de sens comme vérité et non pas producteur de la vérité. 
Cela adhère l’énonciataire au sujet de l’énonciateur. C’est « le 
paraître du sens ». (Greimas, 1987 : 5)   

Après Greimas et Courtés, J. Fontanille explique le "brayage" 
qui est une « "prise de position" étant considérée comme le 
premier acte de discours, instituant un "champ de présence" ». 
(Fontanille, 1999 : 94). J. Fontanille donne des définitions claires 
des deux techniques « embrayage » et « débrayage » dans 
l’énonciation. Selon lui (1999 : 94) :  
Le débrayage est « d’orientation disjonctive. Grâce à lui, le 
monde du discours se détache du simple "vécu" indicible de la 
présence ; le discours y perd en intensité, certes, mais y gagne en 
étendue : de nouveaux espaces, de nouveaux moments peuvent 
être explorés, et d’autres actants être mis en scène. Le débrayage 
est donc par définition pluralisant, et se présente comme un 
déploiement en extension ; il pluralise l’instance de discours : le 
nouvel univers de discours qui est ainsi ouvert comporte, au 
moins virtuellement, une infinité d’espaces, de moments et 
d’acteurs ». Et l’embrayage « est d’orientation conjonctive. Sous 
son action, l’instance de discours s’efforce de retrouver la 
position originelle. Elle ne peut y parvenir, car le retour à la 
position originelle est un retour à l’indicible du corps propre, au 
simple pressentiment de la présence. Mais elle peut au moins en 
construire le simulacre. C’est ainsi que le discours est à même de 
proposer une représentation simulée du moment (maintenant), du 



18 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

lieu (ici) et des personnes de l’énonciation (Je/Tu). L’embrayage 
renonce à l’étendue, car il revient au plus près du centre de 
référence, et donne la priorité à l’intensité ; il concentre à 
nouveau l’instance de discours ». (Fontanille, 1999 : 94). 

De son côté, D. Bertrand explique l’énonciation, « d’un côté, 
selon la tradition greimassienne […qui] est présupposée mais son 
sujet reste en lui-même inaccessible, indéfiniment repoussé 
derrière les simulacres qu’il projette pour se manifester. De 
l’autre au contraire, selon une position illustrée notamment par 
les travaux de J.-Cl. Coquet, l’énonciation est posée comme une 
réalité phénoménologique centrale, à hauteur de la perception et 
responsable avec elle de l’ancrage effectif du sujet dans le monde 
par le discours. » (Bertrand, 2005 : 2) Ainsi, la fonction de 
discours est de « paraître-vrai » et l’objectif du discours n’est pas 
allusion au référent mais pour montrer la vraisemblance. C’est 
comme la représentation des enchaînements de la parole, des 
événements ou des actions.  

Nous essayons dans les paragraphes qui suivent, de mettre en 
évidence l’énonciation mystique chez Hallâdj et d’expliquer les 
rôles de Je et de Tu dans un échange communicationnel abstraite.  

 
3. Structure de l'énonciation dans le poème de Hallâdj 
 

Nous avons vu de brèves définitions propres à la 
problématique de l’énonciation. Il nous semble que l’analyse des 
instances chez Hallâdj permet, par son dynamisme, de montrer 
les théories des sémioticiens, surtout de Michel de Certeau, dans 
la mesure où s’y pose, d’une part, le caractère indicible d’une 
source de parole, dont le lieu est occupé par un "Je", et d’autre 
part, le caractère sensible et émotionnel, d’une énonciation qui 
cherche à s’imposer. De plus, par une vision intérieure qui est 
une sorte d’énonciation embrayée, Hallâdj essaie de nous 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 19 

montrer son état d’âme : une vision intérieure "se voir" et donc 
un embrayage personnel.  

Le point culminant de cette vision intérieure est qu'il voit un 
"Tu", une autre instance à l'intérieur de lui-même, un être absent 
et il essaie de le présentifier. Dans son article « l’extraction du 
sens », D. Bertrand définit la prosopopée comme « la 
présentification d’une absence dans et par son énonciation. Elle 
consiste à "faire parler" (ou plus généralement, "à mettre en 
quelque sorte en scène", écrit Fontanier) les absents, les morts, le 
êtres surnaturels, ou même les choses inanimées ou les 
abstractions ». En affirmant qu’il y a deux éléments qui attirent 
particulièrement l’attention dans la prosopopée, il continue 
« énonciation dans une énonciation, la prosopopée s’installe dans 
une nébuleuse notionnelle dont elle intègre et assimile les 
différents constituants : personnification, apostrophe, 
dialogisme, évocation, hypotypose, hallucination …, autant de 
formes intensives de l’énonciation elle-même. En second lieu 
[…], elle est étroitement reliée au discours passionnel » 
(Bertrand, 2005 : 6)  
Chez Hallâdj, c’est notamment l’état passionnel du sujet qui 
détermine l’apparition d'un "Tu/Toi" et en particulier l’emploi du 
vocatif Ô ou plutôt l’apostrophe qui implique la manifestation de 
cet état passionnel. 
 
Ô quintessence de mon être, ô fluide de mes pensées, 
Toi mon énonciation, mes expressions et ma concertation. 
Ô tout de mon tout, toi mon ouïe et ma vue, 
Toi ma complétude, mes jointures et mes membres. 
Ô tout de mon tout, tout qui enveloppe le tout; 
Le tout de ton tout investit entièrement ma pensée. 
Ô toi à qui est suspendu mon esprit qui s'est anéanti d'extase 
Me voici défaillant vers l'empire de mes désirs. 
Je pleure sur ma détresse, résigné à être séparé de ma patrie; 



20 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

D'ailleurs mes ennemis m'encouragent à me lamenter. (v. 5-14) 
 

Il découvre un monde, lié à lui-même, à son "je". L’apostrophe 
est construite d’un nom global "Tout". Cela évoque la présence 
d’un "Tout" à l’intérieur du "Je", pour être plus précis, c’est 
l’apparition d'un Etre plus complet à l’intérieur de l’identité 
énonciative. On peut dire que l’énoncé « O tout» dans ce poème, 
est apparemment débrayé du sujet de l’énonciation "je", par 
exemple un débrayage "énoncif" par l’emploi du "tout" qui 
évoque l’univers du "Il", dans l’énoncé. Mais l’apostrophe n’est 
pas de l’ordre de l’énoncé, il relève de l’énonciation. Dans la 
Grammaire méthodique du français, nous lisons que 
l’apostrophe « est nécessairement liée à l’énonciation : elle 
désigne la personne à qui s’adresse le locuteur. Celui-ci 
sélectionne ainsi explicitement dans son discours le destinataire 
de son message » (Riegel et al, 1994 : 464).  

Ainsi, il est embrayé au sujet, car l’apostrophe ou l’emploi du 
vocatif Ô montre en effet l’apparition d’un "Je/Tu" et que selon 
J. Fontanille, comme nous l’avons dit dans la définition, une 
représentation simulée des personnes (Je/Tu) montre un 
embrayage qui donne la priorité à l’intensité et renonce à 
l’étendue. C’est un embrayage actantiel. Enfin on peut dire qu’il 
y a simultanément une opération de débrayage énoncif par 
l’apparition de "Ô" vocatif et un embrayage actantiel. Et tout 
d’un coup, en un second temps, pour donner plus d’intensité, le 
"je" fera son apparition et il sera énoncé par l’énonciateur. "Je" 
marque très nettement l’embrayage. On peut dire que c'est un 
embrayage énoncif (le sujet de l'énoncé est "je") et un embrayage 
énonciatif (l'instance de l'énonciation) qui deviennent double 
(Moi et Toi). "Ô toi le terme de la demande et l'objet de 
l'espérance/Ô mon hôte, toi la liesse de mon esprit, toi ma 
religion et ma vie", (v. 34-35)  



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 21 

En effet, nous avons affaire à un dédoublement de l'instance 
embrayée et à une organisation subjective de l'énonciation. Selon 
Stéphane Rispoli, la dialectique du "Moi et "Toi" « caractérise la 
quête de l'ipséité. Le Sujet divin qui interpelle l'homme. On 
remarquera le lexique du Tout (Kull) et la partie qui est propre à 
l'anthropologie de Hallâdj». (Ruspoli, 2005 : 248) 

Selon D. Bertrand, « l’énoncé commençant par "je" n’annule 
pas l’opération antérieure » mais très précisément l’intègre. « Il 
marque le retour à l’énonciateur des formes déjà débrayées qui 
servent de support à sa manifestation et sans lesquelles l’activité 
de langage n’est pas concevable » (Bertrand, 2000 : 58). Et en 
allant plus loin dans ce sens, on reconnaît deux choses 
importantes : premièrement « la prééminence de l’éjection "hors 
de soi" des catégories sémantiques sur l’opération inverse 
d’engagement et d’implication du sujet, [et deuxièmement] la 
condition de présence de ce dernier dans le discours. Cette 
antécédence logique du "il" sur le "je" est essentielle » (Bertrand, 
2000 : 59).  

En ce qui concerne Hallâdj, il s’agissait d’un débrayage dit 
énoncif dans un embrayage énonciatif. Ainsi, quand 
l’énonciateur emploie "Ô" (synonyme de Tu), il ne quitte pas 
complètement l’inhérence à soi-même et il représente le sujet en 
rapport avec la situation de parole. Les vers cités ci-dessus sont 
comme des énoncés qui s’expriment dans une projection 
objectivante d’une intersubjectivité. Et il accompagne le 
surgissement des affects et des émotions. C’est-à-dire que nous 
voyons une fracture émotionnelle du discours par l’énoncé « Je 
pleure sur ma détresse, résigné à être séparé de ma patrie, 
D'ailleurs mes ennemis m'encouragent à me lamenter. » qui 
marque une somatisation "pleurer" et qui révèle aussi une activité 
sensible d'un sujet "Je".  

Ce Je est un je sémiotique. « le "je" sémiotique est un "je" 
sensible, affecté, souvent sidéré, c’est-à-dire ému par les extases 



22 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

qui l’assaillent, un "je" plutôt oscillatoire qu’identitaire » ( 
Fontanille et Zilberberg, 1998 : 94, cité par Athari Nikazm, 
2015 : 15-16 ). Le "je" sémiotique hante un espace tensif, c’est-
à-dire « un espace au cœur duquel l’intensité et la profondeur 
sont associées, tandis que le sujet s’efforce, à l’instar de tout 
vivant, de rendre cette niche habitable, c’est-à-dire d’ajuster et 
de réguler les tensions en aménageant les morphologies qui le 
contraignent » (Fontanille et Zilberberg, 1998 : 95). C’est ce que 
nous voyons aussi dans ces vers. La présence du "je" montre une 
descente en soi qui sera ensuite provoquée par une image 
"insaisissable" et "toute-puissante" qui aboutira à une présence 
inévitable de "Tu".  
Nous voyons que l'énonciation renvoie à une expérience 
particulière et personnelle. Il essaie d'objectiver cette expérience 
dans son discours.  
 
 
 
 4. Différentes instances de l’énonciation : Je /Tu  
 

Comme nous l'avons déjà expliqué, il y a deux instances qui 
sont projetées Tu/Je. C'est à partir de "Tu" (mon secret, mon 
salut, etc.) lié étroitement à Je, que non seulement l'énonciateur 
mais l'énonciataire peuvent se constituer. En effet, Hallâdj pose 
les repères du cadre énonciatif du discours à partir du "Tu", pivot 
central et de la visée réglant le rapport des personnes verbales (Je 
et Tu). "Toi mon énonciation, mes expressions et ma 
concertation". (v. 6)  

Ce "Toi" signifie en effet la coexistence de l'expression et de 
l'impression. Une sorte de synthèse des fonctions. Par ce pronom, 
nous avons aussi la mise en présence d'un "Je". "Toi" est "Tout". 
Dans un autre poème intitulé Mithâlu-kafî 'aynî qui est un seul 
vers, nous lisons:  



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 23 

Ton image est dans mon œil, ton invocation est dans ma bouche, 
ton abri est dans mon cœur, alors où serais-tu absent? (p. 113) 
Cela montre la présence éternelle de cette instance.  

Le Toi apostrophé, érigé en instance suprême du sens, 
commande le filtre essentiel de l'univers du discours de Hallâdj. 
Ce "Tu" commande "Je" qui est un sujet toujours passionnel qui 
ne connaît pas son destin.  

Dis-moi seulement: Je t'ai racheté! Ô mon ouïe, ô ma vue, 
Pourquoi dois-je endurer un tél éloignement et un tel 

abandon? (v. 36-37) 
Sujet passionnel et sensible, parfois sujet passif qui éprouve 

l'amour et la passion. Il y a autant d'effets de sens qui sont de 
l'ordre de pâtir. Je pleure de ma détresse (v. 13), Me voici 
défaillant vers l'empire de mes désirs (v. 12). Je suis comme un 
homme qui se noie (v. 27). 
 

Nous voyons que le sujet passionnel est repérable dans un "Je" 
qui est régi en sujet pragmatique qui cherche à voir "Tu":  

Je m'approche de toi (v. 15) 
Je m'efforce de le sonder et certes le cœur le connaît. (v. 23) 
 
Hallâdj met en scène également la coïncidence entre "Tu" et 

le corps du "Je" manifesté dans ses énoncés. Les "Je" et "Tu" sont 
liés par le corps.  

 
Ô quintessence de mon être, ô fluide de mes pensées, 
Toi mon énonciation, mes expressions et ma concertation. 
Ô tout de mon tout, toi mon ouïe et ma vue, 
Toi ma complétude, mes jointures et mes membres. (v. 5-8)  

 
Après cela, du point de vue de la sémiotique, on peut dire que 

le sujet oscille entre l'esprit et le corps et semble ne plus pouvoir 



24 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

en finir avec l’un des deux et laisse pour ainsi dire le vers à une 
expression somatique qui est la "pleurs". 
Ô toi à qui est suspendu mon esprit qui s'est anéanti d'extase, 
Me voici défaillant vers l'empire de mes désirs. 
Je pleure sur ma détresse, résigné à être séparé de ma patrie (v. 
8-10) 

Ainsi, l’intersubjectivité communicationnelle entre Je/Tu 
s’exprime non seulement par la fusion du corps mais aussi par la 
passion. Mon amour pour mon Dieu me consume et m'épuise/ 
Alors comment me plaindrais-je à mon Dieu de mon Dieu.? (v. 
21-22) 
 

Conclusion 
 
Dans le discours de Hallâdj, la sémiose est assurée par une 

vision mystique. Cette vision est en acte et est modalisée par 
l’attention du "Je" à "Tu" (Être transcendantal). En effet, Hallâdj, 
en tant qu’un sujet d’énonciation, prend en charge et actualise 
des effets de sens compatibles avec l’objet de la perception 
(vision mystique) en cours. Dans un de ses poèmes, il dit:  

Nulle pensée ne se glisse au fond de moi, excepté toi. 
Et ma langue ne peut parler que de ta seule passion. (Raqîbân 

minnî, v. 3-4) 
 
Le discours de Hallâdj a comme la plupart des discours 

mystiques les mêmes caractéristiques de l’énonciation. Car dans 
la littérature mystique, l’énonciataire joue un rôle fondamental 
dans le processus scriptural du discours dans son ensemble. Une 
tentative de décrire et d’expliquer des actants tels que Je/Tu chez 
les mystiques n’est pas une tâche facile. Il est difficile de la 
comprendre véritablement. Mais nous avons pu constater que 
pour Hallâdj, le "Moi" n’est pas un sujet actif, mais un sujet 
plutôt passif, qui éprouve des sensations de douleur ou de plaisir 



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 25 

à l'égard de "Tu". Mais il y a une relation dynamique entre "Toi" 
et "Moi". Le "Moi" se manifeste et s’édifie à la faveur de 
fonctions différentes par rapport à "Toi". Il en est inclus.  

Sujet de faire, le sujet parlant Je incarne la figure d’une 
instance qui se construit dans l’action de l’auto-vision et d'une 
vision mystique. C’est un "Soi en devenir", selon l’expression de 
J. Fontanille, qui se dégage progressivement d’un "Toi de 
référence". En effet, le sujet est un effet de l’énonciation qui est 
en relation avec le paraître du sens. Nous voulons dire que le sujet 
est indissolublement lié au discours et dans le sens que sans 
discours, sans une « réalisation » dont le discours est la forme 
première, il n'y a pas de sujet qui se forme. C’est son récit 
personnel qui se forme et qui est en relation avec sa vision du 
monde et sa philosophie. 

Bibliographie  
Athari Nikazm, Marzieh. (2015). La tension polyphonique 

énonciative, Cas d’étude : les textes de Paul Valéry. Revue Plume 
(n° 21). pp. 7-38.  

Athari Nikazm. Marzieh. (2017). De la polyphonie rûmienne à la 
transcendance mystique du Samâ' : Cas d’étude : Le perroquet et le 
commerçant. Les Actes de Colloque de la Bulgarie « Nouvelle 
sémiotique entre tradition et innovation, 2014 ». pp. 799-807. 

Athari Nikazm, Marzieh. (2018). La crise du sens et de la 
compréhension des discours mystiques, Un nouveau phénomène 
dans le monde contemporain. Les Actes de Colloque de Lituanie 
« Cross-Inter-Multi-Trans sémiotique 2017 ». pp. 405-414. 

Benveniste, Emile. (1966). Problèmes de linguistique générale. Paris : 
Gallimard.  

Bertrand, Denis. (2000). Précis de sémiotique littéraire. Paris : 
Nathan. 



26 Recherches en Langue Française, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021 

Bertrand, Denis. (2005). L’extraction du sens. Instances énonciatives 
et figuration de l’indicible ». Revue Versants, « L’interprétation 
littéraire aujourd’hui ». P. Fröhlicher. pp. 4-37.  

Chauvin, Gérard. (2001). Soufisme BA BΛ. Paris : Pardès. 
De Certeau, Michel (2007). La Fable Mystique (tome 1, XVI-XVII 

siècle). Paris : Gallimard.  
De Vitray-Meyerovitch, Eva. (2005, 1ère édition 1977). Rûmî et le 

soufisme. Paris : Seuil. 
Encyclopédia Universalis : 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/michel-de-certeau/. 
Farshad, Mehdi. (1989). Le mysticisme en Iran et la vision du monde 

d'un système. Téhéran : Bonyade Nishabour.  
Fontanille, Jacques. (1998). Sémiotique du discours. Limoges : 

PULIM.  
Fontanille, Jacques, Zilberberg, Claude. (1998). Tension et 

signification. Belgique : Mardaga. 
Fontanille, Jacques. (1999). Sémiotique et littérature : Paris : PUF. 
Greimas, Algirdas Julien, Courtés, Joseph. (1979). Sémiotique. 

Dictionnaire raisonné de la théorie du langage. Tome 1. Paris : 
Hachette.  

Greimas, Algirdas Julien (1987). De l’imperfection. Périgueux : 
Fanlac. 

Greimas, Algirdas Julien, Fontanille, Jacques (1991). Sémiotique des 
passions, Des états de choses aux états d’âme. Paris : Editions du 
Seuil.  

Riegel, Martin, Pellat, Jean-Christophe, Rioul, René. (1994). 
Grammaire méthodique du français. Collection Quadrige. 
Manuels. Paris : PUF.  

Ruspoli, Stéphane. (2005). Le message de Hallâj l'Expatrié, Recueil 
du Dîwân Hymnes et  prières Sentences prophétiques et 
philosophiques. Paris : Cerf, Patrimoines.  

Rûmî, Jalâl ol-ddin. (1990). Mathnawî, La quête de l'absolu, Traduit 
par Eva De Vitray-Meyerovitch et Djamchid Mortazavi. Paris : 
Rocher. 

Shafii Kadkani, Mohhamad Reza. (2013). Le langage de la poésie 
dans la prose des Soufis. Téhéran : Sokhan.   



Étude sémiotique de la place du « Moi/Toi »…/ Marzieh ATHARI NIKAZM……… 27 

Shairi, Hamid Reza. (2012). Analyse sémiotique de l’extase dans les 
discours littéraires. Revue Recherches littéraires. Université 
Tarbiat Moddares (n° 36). pp. 129-146. 

Tavanayi, Ahmad, Rouhani. Masoud, Soltani Ali Asghar. (2019). 
Sémiotique du discours de la littérature de Résistance dans les Ghazals 
de Hafiz. Revue Religion et Communication. Téhéran (n° 2, série 56, vol. 
36). pp. 121-156. 


