Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi » dans
I'énonciation poétique et mystique de Halladj

Recherche originale

Marzieh ATHARI NIKAZM!

Professeure-assistante, Université Shahid Beheshti, Téhéran, Iran.

(Date de réception : 24/07/2021 ; Date d’approbation : 17/12/2021)
Résumé
Dans cet article, nous avons analysé les particularités énonciatives du
discours d'un mystique persan nommé Halladj. Nous avons montré la
dualité de l'instance énongante chez ce dernier. Ces versets sont en
effet des proses poétiques et nous voyons des propositions trés bizarres
(Shath) Je suis Vérite par lesquelles le sens déborde. C’est toujours la
question de la transcendance. Dans son énonciation, il y a un 7oi qu’il
essaie de mettre en scene. Nous avons répondu a des questions
suivantes : comment 1’énonciation nous aide a comprendre le
mysticisme chez le poete ? Comment peut-on expliquer la relation
communicationnelle et I’intersubjectivité entre deux sujets Je et Tu ?
Notre hypothéese est que le sujet est une intersubjectivité et il est le
résultat d’une relation entre un Je et un 7u. L objectif est de montrer
que I'énonciation, la vision du monde et la philosophie sont
étroitement liées et dans ses poémes apparait un systeme "Moi" qui
s'affine dans une structure dynamique et qui engage une dualité¢ de
l'instance Je/Tu.

Mots-clés : énonciation, mysticisme, Je, Tu, Halladj.

Introduction

Hosayn Hallaj est un mystique d'origine persane, issu d'une
famille convertie depuis deux générations a l'Islam. Il est né dans
le Fars vers 244 de 1'hégire (858-59), a Tir, une bourgade de la

! E-mail : m_atharinikazm@sbu.ac.ir
Recherches en langue frangaise, vol 2, n° 4, automne-hiver 2021, pp. 5-27.



6 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

région de Bayda. Halldj a congu le prénom de Hossayn, qui est
celui du troisieme Imam shiite, mort martyr a Kerbala (61
H/680). Son surnom de "Hallaj" lui vient du métier qu'exergait
son pere, "cardeur de coton". Par métaphore, ses disciples
l'appellent le "Cadreur des pensées secretes" (Hallaj al-asrar).,
parce qu'il avait le don de voyance. C'est la firdsa, ou
physiognomonie, que le soufisme attribue aux hommes de Dieu.
Le surnom de Hallgj al-asrar résume bien la vocation de shaykh
qui entreprit de dévoiler les "secrets de 1'union divine" (asrar al-
tawhid) a ses contemporains. (Ruspoli, 2005 : 20)

Hall4j est bouleversé quand il part a la Mecque (901-902), on
le qualifie muhayyar (ébloui), il est ivre de Dieu. Il balbutie les
paradoxes inspirés par l'union mystique, il parle dans et par
'Esprit, qui révele l'origine de la théophanie primordiale. Il a
connu l'essence de la gnose divine (ma'rifd). Il prononce son
énoncé célebre "and al-Hagg" (Je suis Dieu). (Ruspoli, 2005 :
32).

Il a écrit beaucoup de poeémes qu'on a rassemblé dans un
recueil "diwan". Le diwdn de Hallaj demeure unique en son genre
par la richesse introspective des abimes du cceur dont il sonde les
"secrets", placés sous le regard d'un Etre transcendantal, dans un
¢lan toujours renouvelé par les vagues de la passion. C'est une
sorte de théophanie. Il emploie beaucoup de métaphores par
lesquelles il fait la réalité¢ de son expérience intérieure, jusqu'au
bout de son itinéraire. Comme affirme S. Ruspoli, « la "passion"
du Bien-Aimé l'accapare, elle le submerge et il s'y abandonney.
(Ruspoli, 2005 : 33)

En ce qui concerne notre étude sur l'univers poétique de
Halladj, des questions se posent : comment 1’énonciation nous
aide a comprendre le mysticisme chez le poete ? Comment peut-
on expliquer la relation communicationnelle et I’intersubjectivité
entre deux sujets Je et Tu ?



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 7

Notre hypothése est que le sujet est comme une
intersubjectivité, 1l est le résultat d’une relation entre un Je et un
Tu. 11 est d’une collaboration entre 1’énonciateur et
I’énonciataire. Et le discours de Halladj est la mise en scéne de
la structure intersubjective de 1’énonciation. Notre objectif est
de montrer que l'énonciation, la vision du monde et la
philosophie sont étroitement liées et dans ses poemes apparait un
systéme "Moi" qui s'affine dans une structure dynamique et qui
engage une dualité de l'instance Moi/Toi. Et a travers la lecture
de Halladj se forme une "sémiotique de la vision" qui repose sur
un modele perceptif particulier et sur la théorie de la
connaissance intuitive et mystique.

Au début, nous allons parler du mysticisme en Iran pour
montrer la position philosophique des poétes mystiques et 1’état
de I’art de ce sujet, a savoir les recherches antécédentes, ensuite
on se concentre sur la question de I'énonciation du point de vue
linguistique et sémiotique et a la fin en analysant I'un des poemes
célebres de Halladj, nous allons montrer les propriétés de
I'énonciation lyrique chez ce poéte qui est liée a sa philosophie
et qui donne un effet de sens de Vérité.

1. Etat de I’art du mysticisme : une expérience philosophique
et poétique

1.1. La vision mystique

La vision mystique est I'ensemble des consciences qui se crée
pour 1’étre humain dans le monde avec tous les phénomenes,
toutes les choses et prennent du sens sans recourir a I’observation
directe, au raisonnement, c’est la compréhension sans
intermédiaire. Elle est une connaissance illuminative et intuitive.
Et celui qui comprend intuitivement est un mystique. Cette vision
est une sorte de sagesse et elle n'est pas basée sur les cing sens.



8 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Les mystiques aspirent a enlever les voiles et de trouver le secret
de ce monde.

Dans cette voie, ce qui compte est d'abord I'illumination,
ensuite la croyance a 1'Unicité, et finalement la notion du temps
n'a pas assez de sens. Le résultat de cette intuition est de voir
jusqu'au plus profond des choses. Pour les scientifiques, c'est la
partie droite du cerveau qui contribue a l'intuition et a la
connaissance de la totalité. (Farshad, 1989 : 82). Pour les
mystiques, la Réalité est a 'intérieur de nous. La connaissance
mystique ne suit pas la logique d'Aristote, mais suit une sorte de
l'expérience qui va d'un niveau a un autre.

La tradition mystique existait depuis toujours dans le monde
entier, mais il y a certaines cultures qui le développent davantage
avec leur propre point de vue. Chine, Inde et Iran ont créé un
grand systeme culturel qui s’appelle le mysticisme de 1’Orient.

Le mysticisme en Iran est inspiré des idées de Mithraisme du
culte zoroastrien. En effet, c'est I’lran Antique qui a inspiré
I’Inde. Avant I’arrivée de 1’Islam en Iran, le culte zoroastrien, le
culte "mani" ont créé un mysticisme.  Alors que la pensée
occidentale essaie de trouver les images du monde extérieur et la
situation des phénomenes et des choses, la pensée orientale pense
au domaine des images. Donc nous voyons une vision du monde
différente entre les deux.

Dans le systéme oriental, la vision et la connaissance intuitive
sont plus importantes que le raisonnement. Ils essaient
d’atteindre un hyper-savoir. Une sorte d’inspiration. Pour cela ils
n’ont pas besoin de 5 sens. D'apres un philosophe iranien, Shafii
Kadkani, le mysticisme est un regard esthétique sur la religion.
(Shafii Kadkani, 2013 : 25)

Les mystiques pensent plutot a un éthique, une sorte de morale
qui n’a pas de racine dans la religion et les prescriptions mais
s’inspire de différentes religions. C'est une nouvelle éthique qui
commence par Rabee Adviye, nommée Martyre de 1’amour



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 9

divin, Halladj, Bayazid, Kharaghani, et plus tard Hafiz. Ils
pensent a une Unité dans le monde, et non pas a la Pluralité. La
base essentielle de la pensée de ces poetes est 1'Unité de
'Existence (wahdat-e-wudjud) : 1'esprit humain est séparé de son
origine par l'individualité de son étre provisoire, aussi éprouve-t-
il la nostalgie du retour a sa source et de I'union avec elle. C'est
ainsi que les thémes de 1'exil, de 1'oubli, de la descente occupent
une grande place dans cette vision du monde. Les mystiques
donnent de I'importance a la notion de I’ Amour : Feu intérieur et
caché, complainte de la fliite de roseau (nay) lors des oratorios
spirituels. Comme dit Rami: «La religion de 1'Amour est
différente [...] Pour les amoureux, la religion et la foi, c¢'est Dieuy.
(Mathnavi, Livre II, 1770) (Chauvin, 2001 : 74) Encore «
L'Amour est le Soleil de la perfection ; la Parole divine est sa
lumicre ; les créatures pareilles a des ombres» (Mathnawt, L.VI,
983).

C'est ainsi qu'avec une tonalité platonicienne, leur discours les
¢loigne d'Aristote et les démarque des philosophes scolastiques,
dont ils eurent a subir parfois I'hostilité. Ils dénoncent
constamment les limites de la raison charnelle, et celles d'une
critique raisonnable de la raison. Ils lui opposent la "Raison
spirituelle", pure de tout mélange, pré-éternelle et incorruptible,
baignant de la Lumiere divine d'ou elle tire son inspiration,
semblable a 1"'Intellect" des métaphysiciens.

On peut parler d'une "philosophie mystique" chez les
mystiques comme Halladje. C'est une expression que Eva De
Vitray-Meyerovitch emploie pour Riimi chez qui la philosophie
s'efface derriere I'Unique, Amour-Aimé.

Pour les mystiques et les soufis, I'homme doit trouver la joie
mais une joie spirituelle et celui qui désire obtenir la joie de
l'union avec le divin doit tout d'abord percevoir intuitivement
l'unicité de 1'Existence, non avec les yeux du corps, mais avec
I';eil du coeur. Pour plonger comme une goutte d'eau dans cet



10 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

océan unique, il faut parcourir certaines étapes et posséder
certains états spirituels. Tant que I'individualité et le moi existent,
I'union est impossible. Tant que la goutte d'eau ne s'est pas
anéantie dans l'océan, elle demeure une goutte ; mais 'homme
conscient, lui, peut renoncer a son moi, sentir qu'il constitue une
petite partie de son existence ; il est comme une vague de cet
océan, et n'est pas séparé de la Réalité. Dans la voie d'une telle
recherche, ce qui importe, ce ne sont pas que les régles et les
rituels religieux, mais aussi la connaissance mystique ('irfan) et
les moyens de l'acquérir, tels que la vision, le dévoilement,
l'illumination et l'intuition. L'illumination est le prélude des
grands états mystiques comme l'extase, le ravissement, l'union
divine.

Nous devons dire que le mysticisme a pour but 'abolition du
sentiment du "moi". Cette abolition détermine la conscience de
la présence d'un "Soi transcendantal". On a appelé cette
conscience, l'intuition du divin. Les soufis et les mystiques
persans appellent cette conscience illumination. C'est la négation
complete de la volonté, la modalité de Vouloir.

D'ailleurs, la disparition de la pensée logique est automatique,
puisque sans une passivité intégrale et sans une négation
compléte de la volonté (on doit nier la modalité de vouloir) il n'y
pas d'illumination. Le moi cede la place au non-moi. Par contre,
la pensée discursive met en relief la dualité du sujet pensant et de
l'objet pensé. L'objet pensé est comme un jouet sous la pression
de la variation des opérations intellectuelles ; tandis que dans
l'illumination, la personne pensante est obnubilée ou plutdt
victime devant l'infusion ineffable de l'immanence de Dieu.

1.2. Les recherches précédentes

On a énormément parlé du mysticisme avec des approches
philosophiques, psychanalytiques, etc. Mais en ce qui concerne



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 11

I’étude sémiotique et linguistiques, les travaux ne sont pas
nombreux surtout en Iran. Nous pouvons en énumérer quelques-
unes. « Analyse sémiotique de l’extase dans les discours
littéraires » de Hamid Reza Shaiiri qui est publié¢ en 2012 dans la
Revue Recherches littéraires de 1’Université Tarbiat Moddares,
en persan, n° 36, pp. 129-146. Dans cet article, I’auteur explique
I’extase qui est en relation avec I’étre du sujet. En effet I’extase
transforme 1’état normal du sujet et le met dans un état
transcendantal. Le sujet est en débrayage total avec le temps et
I’espace. Il n’est pas présent dans la situation actuelle mais plut6t
absent et en devenir. Il ne fait aucune action, il est un sujet
passionné. Dans cette situation que nous pouvons saisir le sens.
Nous pouvons citer également « De la polyphonie rimienne a
la transcendance mystique du Sama' : Cas d’étude : Le perroquet
et le commercant », écrit par Marzieh Athari Nikazm, présenté
dans Colloque de la Bulgarie 2014 : « Nouvelle sémiotique entre
tradition et innovation », publi¢ dans les Actes de Colloque, en
2017 : 799-807. Dans cet article, en analysant I'un des poémes
(Le perroquet et le commergant), elle a montré que 1'énonciation
est en rapport avec l'idée philosophique du poéte ['Unité de
l'Existence, déja présente dans une sorte de danse mystique
Sama'. Elle a souligné que 1’un des points trés importants de ses
discours poétiques est la polyphonie. Dans certains vers, les
points de vue de I’énonciateur et des actants s’unissent pour
exprimer un méme point de vue. Ils conduisent également
I’énonciataire vers un monde ou il n’y a ni temps ni espace précis.
Ainsi se met en place une fusion énonciative pour arriver a un
méme point de vue, a une seule instance énonciative, 1'existence
de 1'Un. En effet, entre différents embrayages et débrayages
énoncifs et énonciatifs, ’auteur conclut une sorte de débrayage
qui rapproche le discours rimien au systéme sémiotique du
Samd' des Derviches. Le discours de Riimi devient ainsi le lieu
de la pratique de cette fusion, une singularité dont le but majeur



12 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

serait d’atteindre le niveau supréme de I’étre, une transcendance
mystique. En effet il y a un lien essentiel entre la danse mystique
de Sama' et la polyphonie énonciative chez Rimi et pour
comprendre le sens des poésies persanes du XI™® au XVIome
siecle, il faut parler d'une autre dimension, la dimension
mystique du discours qui pourrait se définir comme un sous-
ensemble de la dimension cognitive propre aux poetes persans et
la sémiotique dite iranienne. Un autre article de cet auteur, est
«La crise du sens et de la compréhension des discours
mystiques, Un nouveau phénomeéne dans le monde
contemporain » présenté¢ dans le colloque de Lituanie Cross-
Inter-Multi-Trans sémiotique, Kaunas a 1’occasion du centenaire
de Greimas en 2017. Cet article est publi¢ dans les Actes de
Colloque, en 2018 : 405-414. Dans cet article, 1’auteur explique
le systéme de valeur proposé par les mystiques qui est plutot
centré sur dépassement par 1’Idéal ou I’autre. Manque de sens
résulte non de I’absence du sens mais du débordement du sens
vers 1’idéalité et I’altérité. C’est un élargissement de la sphere du
Moi, les discours reconstruisent les systémes de valeurs autour
d’une altérité, la transcendance de 1’Autre. En effet c¢’est une
question existentielle. La question éthique se pose également a
propos de ’homme engagé dans 1’action pratique dés que cette
action a des effets qui dépassent son opérateur, son acte et son
objectif et qui concernent 1’ldéal, I’Autre et une utilité
généralisable.

Enfin, un autre article c’est « Sémiotique du discours de la
littérature de Résistance dans les Ghazals de Hafiz » écrit par
Ahmad Tavanayi, Masoude Rouhani, Seyyed Ali Asghar Soltani,
et publié¢ dans /a Revue Religion et Communication, 2019, n° 2,
série 56, vol. 36, pp. 121-156. Cet article explique le discours
chez Hafiz selon la théorie de Laclau et Mouffe. Les auteurs
analysent le texte, I’intertextualité et le contexte des poémes de



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 13

Hafiz pour explique le systéme du sens de la littérature de
résistance a I’époque.

1.3. Présentation du corpus

Apres cette introduction sur la philosophie orientale et le
soufisme et 1’état de I’art, nous allons travailler sur un des
poemes célebres de Halladj, qui est un grand mystique iranien. Il
faut d’abord expliquer le terme "énonciation". Apres nous allons
affirmer que sa poésie et son énonciation sont liées étroitement a
sa pensée philosophique.

Parmi les poe¢mes de Halladj, nous avons choisi "Labbayka"
du Recueil Invocation :

J'accours a toi, j'accours a toi, 6 mon secret et mon salut,
J'accours a toi, j'accours a toi, 6 mon but et mon idéal,

Je t'appelle, ou plutot tu m'appelles a toi.

Est-ce moi qui t'invoque, ou bien est-ce toi?

0] quintessence de mon étre, o fluide de mes pensées,

Toi mon enonciation, mes expressions et ma concertation.

O tout de mon tout, toi mon ouie et ma vue,

Toi ma complétude, mes jointures et mes membres.

O tout de mon tout, tout qui enveloppe le tout;

Le tout de ton tout investit entierement ma pensée.

O toi a qui est suspendu mon esprit qui s'est anéanti d'extase,
Me voici défaillant vers ['empire de mes désirs.

Je pleure sur ma détresse, résigné a étre séparé de ma patrie;
D'ailleurs mes ennemis m'encouragent a me lamenter.

Je m'approche de toi, et aussitot ma crainte s'éloigne,

Tandis que m'étreint un désir levé au fond de mes entrailles.
Mon Dieu, comment faire avec un amour qui m'accapare tant?
De ma longue maladie mes médecins se sont lassés.

1ls disent: Fais-toi donc guérir de Lui par ses soins.



14 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Je leur réponds: Compagnons, est-ce qu'on remédie au mal par
le mal?

Mon amour pour mon Dieu me consume et m'épuise,

Alors comment me plaindrais-je a mon Dieu de mon Dieu.?

Je m'efforce de le sonder et certes le ceeur le connait;

Mais il n'en peut déchiffrer que le pantomime.

Hélas, esprit de mon esprit, malheur a moi

Qui suis moi-méme a l'origine de mon tourment.

Je suis comme un homme qui se noie,

dont n'apparaissent plus que les doigts,

et qui appelle a l'aide alors qu'il est le seul en mer,

Nul ne connait le sort qui me frappe,

Sauf celui qui a logé en moi cette noire mélancolie.

Celui-la sait tres bien de quel mal je suis atteint;

De son plaisir dépendent et ma mort et ma vie.

O toi le terme de la demande et | 'objet de l'espérance,

O mon héte, toi la liesse de mon esprit, toi ma religion et ma vie,
Dis-moi seulement: Je t'ai racheté! O mon ouie, 6 ma vue,
Pourquoi dois-je endurer un tél éloignement et un tel abandon?
Meéme si tu te dérobes a mon regard par l'absence,

Toujours le coeur te guette a travers l'exil et la distance. (S.
Ruspoli, 2005, p. 114)

Nous devons expliquer que la formule Labbayka signifie
littéralement "Me voici!" C'est I'exclamation rituelle des pélerins
qui se rendent a La Mecque pour la féte du Pelerinage, lorsqu'ils
se rapprochent du territoire sacré (le Haram) de la Ka'ba. Dans
'usage des mystiques, labbayka, que le traducteur emploie ici "je
recours a toi", est un cri du cceur, une réponse empressée a l'appel
du Bien-Aimé. (Ruspoli, 2005 : 243). Pour I’analyse de ce
poeme, nous allons expliquer la théorie de 1’énonciation.

2. La position théorique



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 15

Parmi les linguistes, le travail de Michel de Certeau sur la
mystique et le mysticisme est certainement le plus décisif. Sa
position, vis a vis du mysticisme est irrévocablement sociale et
culturelle : « La perception spirituelle se déploie en effet dans
une organisation mentale, linguistique et sociale qui la précede
et la détermine. L'expérience est définie culturellement, fat-elle
mystique. Elle est soumise a la loi du langage » (Encyclopédie
Universalis, 1035/1). 1l parle de « 1’émergence d'une réalité
universelle ou absolue », Il affirme: «il n'existe aucun lieu
d'observation d'ou il serait possible d'envisager la mystique
indépendamment des traditions socioculturelles ou religieuses »
(Encyclopédie Universalis : 1036/1). De Certeau admet que «
I’ouverture du sens » n’est pas identifiable a la structure normale
de la langue. En effet, 1'analyse interne du discours mystique,
pratiquée par Michel de Certeau, fait ressortir les éléments du
processus d'énonciation mystique et ce faisant, c'est notre
hypothése, les ¢éléments mystiques du processus de I'énonciation.
En effet, le discours mystique est une véritable mise en scéne de
la construction du sujet spirituel par la langue et ses insuffisances
qui aboutissent a des versets labiaux (énoncés incompréhensibles
pour les autres). Le sujet parlant se construit en s'énongant. On
peut dire que I’énonciateur expérimente le passage de la langue
au discours. Selon Benveniste : «la conversion de la langue en
discours », c'est «la langue en tant qu'assumée par 1'"homme qui
parle et dans la condition d’intersubjectivité qui seule rend
possible la communication linguistique ». (Benveniste, 1964 :
54). Si nous considérons que I’énonciation n’est que repérable a
travers les traces que laisse le discours, ce dernier, en revanche,
n’a d’existence qu’a travers ces traces et qui fait ressortir le
langage de sa condition de possibilité a son actualisation et a son
instauration comme acte. De ce point de vue I’énonciation
propose déja une réflexion fort intéressante quant a ’acte de



16 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

parole, autrement dit a 1’acte de dire, et rend compte de la fagon
dont le sujet de 1’énonciation s’approprie la langue pour
I’organiser en discours. L’étude de Michel de Certeau (2007 : 22)
sur le discours mystique a démontré que ce type de discours
révele une mise en scéne (I’acte de discours), le discours énoncé
figurant I’énonciation elle-méme et son surgissement, puisque la
manifestation premicre du sujet de I’énonciation s’effectue par et
dans la parole. Le discours mystique est donc récit de
I’énonciation du sujet et de son parcours.

Ajoutons que I’énonciation est un aspect fondamental de
I’'usage du langage, c’est-a-dire comment le langage prévoit une
structure qui fait le lien entre la situation ou la langue est utilisée
et le contenu qu’elle peut offrir a la communication. On peut
méme dire que tout énoncé est animé par une énonciation. En
effet, I’énonciation, comme acte, est présupposé par I’énoncé qui
est logiquement antérieure dans la mesure ou toute énonciation
ne peut étre considérée comme acte et cela a travers les traces
qu’elle laisse. Nous pouvons dire : « tout énoncé présuppose
logiquement, comme condition de sa production, une instance
énonciative a laquelle on imputera sa manifestation spécifique et
cela soit est conforme aux régles langagiéres et aux valeurs
sociales ; soit y est opposée. Ainsi un discours suppose toujours
un sujet de I’énonciation "implicite" qui subsume les fonctions
de I’"énonciateur" ou de I’"énonciataire" ». (Athari Nikazm,
2015:10-11)

Aprées Benveniste, les sémioticiens comme A. J. Greimas et J.
Courtés ont défini I’énonciation par les notions d’"embrayage" et
de "débrayage". Et cela pour expliquer la position du sujet par
rapport a I’énoncé : on parle a la premiere personne ou troisieme
personne. Dans le dictionnaire de Greimas et de Courtés, nous
lisons : « le "débrayage" est une opération par laquelle I’instance
de I’énonciation disjoint et projette hors d’elle, lors de I’acte de
langage et en vue de la manifestation, certains termes liés a sa



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 17

structure de base pour constituer ainsi les éléments fondateurs de
I’énoncé-discours ». (Greimas, Courtes, 1979 : 79.)

En revanche, I’"embrayage" désigne « I’effet de retour a
I’énonciation, produit par la suspension de 1’opposition entre
certains termes des catégories de la personne et/ou de 1’espace
et/ou du temps, ainsi que la dénégation de I’instance d’énoncé »
(Greimas, Courtes, 1979 : 119). Ce qui est important encore,
c’est que Greimas souligne que le discours est le producteur de
I’effet de sens comme vérité et non pas producteur de la vérité.
Cela adhere I’énonciataire au sujet de I’énonciateur. C’est « le
paraitre du sens ». (Greimas, 1987 : 5)

Apres Greimas et Courtés, J. Fontanille explique le "brayage"
qui est une « "prise de position" étant considérée comme le
premier acte de discours, instituant un "champ de présence" ».
(Fontanille, 1999 : 94). J. Fontanille donne des définitions claires
des deux techniques « embrayage » et « débrayage » dans
I’énonciation. Selon lui (1999 : 94) :

Le débrayage est « d’orientation disjonctive. Grace a lui, le
monde du discours se détache du simple "vécu" indicible de la
présence ; le discours y perd en intensité, certes, mais y gagne en
étendue : de nouveaux espaces, de nouveaux moments peuvent
étre explorés, et d’autres actants étre mis en scéne. Le débrayage
est donc par définition pluralisant, et se présente comme un
déploiement en extension ; il pluralise I'instance de discours : le
nouvel univers de discours qui est ainsi ouvert comporte, au
moins virtuellement, une infinité d’espaces, de moments et
d’acteurs ». Et I’embrayage « est d’orientation conjonctive. Sous
son action, l’instance de discours s’efforce de retrouver la
position originelle. Elle ne peut y parvenir, car le retour a la
position originelle est un retour a 1’indicible du corps propre, au
simple pressentiment de la présence. Mais elle peut au moins en
construire le simulacre. C’est ainsi que le discours est a méme de
proposer une représentation simulée du moment (maintenant), du



18 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

lieu (ici) et des personnes de I’énonciation (Je/Tu). L’embrayage
renonce a 1’étendue, car il revient au plus prés du centre de
référence, et donne la priorit¢é a Dl’intensité; il concentre a
nouveau I’instance de discours ». (Fontanille, 1999 : 94).

De son coté, D. Bertrand explique 1’énonciation, « d’un cotg,
selon la tradition greimassienne [...qui] est présupposée mais son
sujet reste en lui-méme inaccessible, indéfiniment repoussé
derriére les simulacres qu’il projette pour se manifester. De
I’autre au contraire, selon une position illustrée notamment par
les travaux de J.-Cl. Coquet, I’énonciation est posée comme une
réalité phénoménologique centrale, a hauteur de la perception et
responsable avec elle de 1’ancrage effectif du sujet dans le monde
par le discours. » (Bertrand, 2005 : 2) Ainsi, la fonction de
discours est de « paraitre-vrai » et I’objectif du discours n’est pas
allusion au référent mais pour montrer la vraisemblance. C’est
comme la représentation des enchainements de la parole, des
événements ou des actions.

Nous essayons dans les paragraphes qui suivent, de mettre en
¢évidence I’énonciation mystique chez Halladj et d’expliquer les
roles de Je et de Tu dans un échange communicationnel abstraite.

3. Structure de I'énonciation dans le poéme de Halladj

Nous avons vu de breéves définitions propres a la
problématique de I’énonciation. Il nous semble que 1’analyse des
instances chez Halladj permet, par son dynamisme, de montrer
les théories des sémioticiens, surtout de Michel de Certeau, dans
la mesure ou s’y pose, d’une part, le caractere indicible d’une
source de parole, dont le lieu est occupé par un "Je", et d’autre
part, le caractere sensible et émotionnel, d’ une énonciation qui
cherche a s’imposer. De plus, par une vision intérieure qui est
une sorte d’énonciation embrayée, Halladj essaie de nous



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 19

montrer son état d’ame : une vision intérieure "se voir" et donc
un embrayage personnel.

Le point culminant de cette vision intérieure est qu'il voit un

"Tu", une autre instance a l'intérieur de lui-méme, un étre absent
et il essaie de le présentifier. Dans son article « I’extraction du
sens », D. Bertrand définit la prosopopée comme «la
présentification d’une absence dans et par son énonciation. Elle
consiste a "faire parler" (ou plus généralement, "a mettre en
quelque sorte en sceéne", écrit Fontanier) les absents, les morts, le
étres surnaturels, ou méme les choses inanimées ou les
abstractions ». En affirmant qu’il y a deux éléments qui attirent
particulierement 1’attention dans la prosopopée, il continue
« énonciation dans une énonciation, la prosopopée s’installe dans
une nébuleuse notionnelle dont elle intégre et assimile les
différents  constituants :  personnification, apostrophe,
dialogisme, évocation, hypotypose, hallucination ..., autant de
formes intensives de I’énonciation elle-méme. En second lieu
[...], elle est étroitement reliée au discours passionnel »
(Bertrand, 2005 : 6)
Chez Halladj, c’est notamment 1’état passionnel du sujet qui
détermine ’apparition d'un "Tu/Toi" et en particulier I’emploi du
vocatif O ou plutdt 1’apostrophe qui implique la manifestation de
cet état passionnel.

O quintessence de mon étre, 6 fluide de mes pensées,

Toi mon enonciation, mes expressions et ma concertation.

O tout de mon tout, toi mon ouie et ma vue,

Toi ma complétude, mes jointures et mes membres.

O tout de mon tout, tout qui enveloppe le tout;

Le tout de ton tout investit entierement ma pensée.

O toi a qui est suspendu mon esprit qui s'est anéanti d'extase
Me voici défaillant vers l'empire de mes désirs.

Je pleure sur ma détresse, résigné a étre séparé de ma patrie;



20 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

D'ailleurs mes ennemis m'encouragent a me lamenter. (v. 5-14)

Il découvre un monde, li¢ a lui-méme, a son "je". L’apostrophe
est construite d’un nom global "Tout". Cela évoque la présence
d’un "Tout" a Pintérieur du "Je", pour étre plus précis, c’est
I’apparition d'un Etre plus complet a I’intérieur de 1’identité
énonciative. On peut dire que 1’énoncé « O tout» dans ce poeme,
est apparemment débrayé du sujet de 1’énonciation "je", par
exemple un débrayage "énoncif"' par I’emploi du "tout" qui
évoque 'univers du "I1", dans 1’énoncé. Mais I’apostrophe n’est
pas de I’ordre de I’énoncé, il releve de 1’énonciation. Dans la
Grammaire méthodique du francais, mnous lisons que
I’apostrophe « est nécessairement liée a [’énonciation : elle
désigne la personne a qui s’adresse le locuteur. Celui-ci
sélectionne ainsi explicitement dans son discours le destinataire
de son message » (Riegel et al, 1994 : 464).

Ainsi, il est embray¢ au sujet, car I’apostrophe ou I’emploi du
vocatif O montre en effet I’apparition d’un "Je/Tu" et que selon
J. Fontanille, comme nous ’avons dit dans la définition, une
représentation simulée des personnes (Je/Tu) montre un
embrayage qui donne la priorit¢é a l’intensité et renonce a
I’étendue. C’est un embrayage actantiel. Enfin on peut dire qu’il
y a simultanément une opération de débrayage énoncif par
I’apparition de "O" vocatif et un embrayage actantiel. Et tout
d’un coup, en un second temps, pour donner plus d’intensité, le
"je" fera son apparition et il sera énoncé par I’énonciateur. "Je"
marque tres nettement I’embrayage. On peut dire que c'est un
embrayage énoncif (le sujet de I'énoncé est "je") et un embrayage
énonciatif (l'instance de 1'énonciation) qui deviennent double
(Moi et Toi). "O toi le terme de la demande et l'objet de
l’espérance/@ mon hote, toi la liesse de mon esprit, toi ma
religion et ma vie", (v. 34-35)



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 21

En effet, nous avons affaire a un dédoublement de 1'instance
embrayée et a une organisation subjective de I'énonciation. Selon
Stéphane Rispoli, la dialectique du "Moi et "Toi" « caractérise la
quéte de l'ipséité. Le Sujet divin qui interpelle 1'homme. On
remarquera le lexique du Tout (Kul//) et la partie qui est propre a
l'anthropologie de Halladj». (Ruspoli, 2005 : 248)

Selon D. Bertrand, « I’énoncé commengant par "je" n’annule
pas I’opération antérieure » mais tres précisément I’intégre. « Il
marque le retour a 1’énonciateur des formes déja débrayées qui
servent de support a sa manifestation et sans lesquelles I’activité
de langage n’est pas concevable » (Bertrand, 2000 : 58). Et en
allant plus loin dans ce sens, on reconnait deux choses
importantes : premierement « la prééminence de I’¢jection "hors
de soi" des catégories sémantiques sur I’opération inverse
d’engagement et d’implication du sujet, [et deuxiémement] la
condition de présence de ce dernier dans le discours. Cette
antécédence logique du "il" sur le "je" est essentielle » (Bertrand,
2000 : 59).

En ce qui concerne Halladj, il s’agissait d’un débrayage dit
énoncif dans un embrayage ¢énonciatif. Ainsi, quand
I’énonciateur emploie "O" (synonyme de Tu), il ne quitte pas
completement 1’inhérence a soi-méme et il représente le sujet en
rapport avec la situation de parole. Les vers cités ci-dessus sont
comme des ¢énoncés qui s’expriment dans une projection
objectivante d’une intersubjectivité. Et il accompagne le
surgissement des affects et des émotions. C’est-a-dire que nous
voyons une fracture émotionnelle du discours par I’énoncé « Je
pleure sur ma détresse, résigné a étre séparé de ma patrie,
D'ailleurs mes ennemis m'encouragent a me lamenter. » qui
marque une somatisation "pleurer" et qui révele aussi une activité
sensible d'un sujet "Je".

Ce Je est un je sémiotique. « le "je" sémiotique est un "je"
sensible, affecté, souvent sidéré, c¢’est-a-dire ému par les extases



22 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

qui I’assaillent, un "je" plutét oscillatoire qu’identitaire » (
Fontanille et Zilberberg, 1998 : 94, cité par Athari Nikazm,
2015:15-16). Le "je" sémiotique hante un espace tensif, c’est-
a-dire « un espace au cceur duquel I’intensité et la profondeur
sont associées, tandis que le sujet s’efforce, a ’instar de tout
vivant, de rendre cette niche habitable, c’est-a-dire d’ajuster et
de réguler les tensions en aménageant les morphologies qui le
contraignent » (Fontanille et Zilberberg, 1998 : 95). C’est ce que
nous voyons aussi dans ces vers. La présence du "je" montre une
descente en soi qui sera ensuite provoquée par une image
"insaisissable" et "toute-puissante" qui aboutira a une présence
inévitable de "Tu".

Nous voyons que I'énonciation renvoie a une expérience
particuliere et personnelle. Il essaie d'objectiver cette expérience
dans son discours.

4. Différentes instances de I’énonciation : Je /Tu

Comme nous l'avons déja expliqué, il y a deux instances qui
sont projetées Tu/Je. C'est a partir de "Tu" (mon secret, mon
salut, etc.) lié étroitement a Je, que non seulement I'énonciateur
mais I'énonciataire peuvent se constituer. En effet, Halladj pose
les repéres du cadre énonciatif du discours a partir du "Tu", pivot
central et de la visée réglant le rapport des personnes verbales (Je
et Tu). "Toi mon énonciation, mes expressions et ma
concertation". (v. 6)

Ce "Toi" signifie en effet la coexistence de 1'expression et de
l'impression. Une sorte de synthése des fonctions. Par ce pronom,
nous avons aussi la mise en présence d'un "Je". "Toi" est "Tout".
Dans un autre poéme intitulé Mithdlu-kafi 'ayni qui est un seul
vers, nous lisons:



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 23

Ton image est dans mon eil, ton invocation est dans ma bouche,
ton abri est dans mon cceur, alors ou serais-tu absent? (p. 113)
Cela montre la présence éternelle de cette instance.

Le Toi apostrophé, érigé en instance supréme du sens,
commande le filtre essentiel de l'univers du discours de Hallad,;.
Ce "Tu" commande "Je" qui est un sujet toujours passionnel qui
ne connait pas son destin.

Dis-moi seulement: Je t'ai racheté! O mon ouie, 6 ma vue,

Pourquoi dois-je endurer un tél éloignement et un tel
abandon? (v. 36-37)

Sujet passionnel et sensible, parfois sujet passif qui éprouve
I'amour et la passion. Il y a autant d'effets de sens qui sont de
l'ordre de patir. Je pleure de ma détresse (v. 13), Me voici
défaillant vers l'empire de mes désirs (v. 12). Je suis comme un
homme qui se noie (v. 27).

Nous voyons que le sujet passionnel est repérable dans un "Je"
qui est régi en sujet pragmatique qui cherche a voir "Tu":

Je m'approche de toi (v. 15)

Je m'efforce de le sonder et certes le coeur le connait. (v. 23)

Halladj met en scéne également la coincidence entre "Tu" et
le corps du "Je" manifesté dans ses énoncés. Les "Je" et "Tu" sont
liés par le corps.

0] quintessence de mon étre, o fluide de mes pensées,

Toi mon énonciation, mes expressions et ma concertation.
O tout de mon tout, toi mon ouie et ma vue,

Toi ma complétude, mes jointures et mes membres. (v. 5-8)

Apres cela, du point de vue de la sémiotique, on peut dire que
le sujet oscille entre 1'esprit et le corps et semble ne plus pouvoir



24 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

en finir avec 1’un des deux et laisse pour ainsi dire le vers a une
expression somatique qui est la "pleurs".
O toi a qui est suspendu mon esprit qui s'est anéanti d'extase,
Me voici défaillant vers l'empire de mes désirs.
Je pleure sur ma détresse, résigné a étre séparé de ma patrie (v.
8-10)

Ainsi, Dlintersubjectivité communicationnelle entre Je/Tu
s’exprime non seulement par la fusion du corps mais aussi par la
passion. Mon amour pour mon Dieu me consume et m'épuise/

Alors comment me plaindrais-je a mon Dieu de mon Dieu.? (v.
21-22)

Conclusion

Dans le discours de Halladj, la sémiose est assurée par une
vision mystique. Cette vision est en acte et est modalisée par
Iattention du "Je" a "Tu" (Etre transcendantal). En effet, Halladj,
en tant qu’un sujet d’énonciation, prend en charge et actualise
des effets de sens compatibles avec 1’objet de la perception
(vision mystique) en cours. Dans un de ses poemes, il dit:

Nulle pensée ne se glisse au fond de moi, excepté toi.

Et ma langue ne peut parler que de ta seule passion. (Raqibdn
minni, v. 3-4)

Le discours de Halladj a comme la plupart des discours
mystiques les mémes caractéristiques de I’énonciation. Car dans
la littérature mystique, I’énonciataire joue un role fondamental
dans le processus scriptural du discours dans son ensemble. Une
tentative de décrire et d’expliquer des actants tels que Je/Tu chez
les mystiques n’est pas une tache facile. Il est difficile de la
comprendre véritablement. Mais nous avons pu constater que
pour Halladj, le "Moi" n’est pas un sujet actif, mais un sujet
plutot passif, qui éprouve des sensations de douleur ou de plaisir



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 25

a l'égard de "Tu". Mais il y a une relation dynamique entre "Toi"
et "Moi". Le "Moi" se manifeste et s’édifie a la faveur de
fonctions différentes par rapport a "Toi". Il en est inclus.

Sujet de faire, le sujet parlant Je incarne la figure d’une
instance qui se construit dans 1’action de I’auto-vision et d'une
vision mystique. C’est un "Soi en devenir", selon I’expression de
J. Fontanille, qui se dégage progressivement d’un "7oi de
référence". En effet, le sujet est un effet de I’énonciation qui est
en relation avec le paraitre du sens. Nous voulons dire que le sujet
est indissolublement 1i¢ au discours et dans le sens que sans
discours, sans une « réalisation » dont le discours est la forme
premiere, il n'y a pas de sujet qui se forme. C’est son récit
personnel qui se forme et qui est en relation avec sa vision du
monde et sa philosophie.

Bibliographie

Athari Nikazm, Marzieh. (2015). La tension polyphonique
énonciative, Cas d’¢étude : les textes de Paul Valéry. Revue Plume
(n° 21). pp. 7-38.

Athari Nikazm. Marzieh. (2017). De la polyphonie rimienne a la
transcendance mystique du Sama' : Cas d’¢tude : Le perroquet et le
commercant. Les Actes de Colloque de la Bulgarie « Nouvelle
sémiotique entre tradition et innovation, 2014 ». pp. 799-807.

Athari Nikazm, Marzieh. (2018). La crise du sens et de la
compréhension des discours mystiques, Un nouveau phénoméne
dans le monde contemporain. Les Actes de Colloque de Lituanie
« Cross-Inter-Multi-Trans sémiotique 2017 ». pp. 405-414.

Benveniste, Emile. (1966). Problemes de linguistique générale. Paris :
Gallimard.

Bertrand, Denis. (2000). Précis de sémiotique littéraire. Paris :
Nathan.



26 Recherches en Langue Francaise, Vol.2, No. 4, automne-hiver 2021

Bertrand, Denis. (2005). L’extraction du sens. Instances énonciatives
et figuration de ’indicible ». Revue Versants, « L’interprétation
littéraire aujourd’hui ». P. Frohlicher. pp. 4-37.

Chauvin, Gérard. (2001). Soufisme BA BA. Paris : Pardes.

De Certeau, Michel (2007). La Fable Mystique (tome 1, XVI-XVII
siecle). Paris : Gallimard.

De Vitray-Meyerovitch, Eva. (2005, 1% édition 1977). Rimi et le
soufisme. Paris : Seuil.

Encyclopédia Universalis :
https://www.universalis.fr/encyclopedie/michel-de-certeau/.

Farshad, Mehdi. (1989). Le mysticisme en Iran et la vision du monde
d'un systeme. Téhéran : Bonyade Nishabour.

Fontanille, Jacques. (1998). Sémiotique du discours. Limoges :
PULIM.

Fontanille, Jacques, Zilberberg, Claude. (1998). Tension et
signification. Belgique : Mardaga.

Fontanille, Jacques. (1999). Sémiotique et littérature : Paris : PUF.

Greimas, Algirdas Julien, Courtés, Joseph. (1979). Sémiotique.
Dictionnaire raisonné de la théorie du langage. Tome 1. Paris :
Hachette.

Greimas, Algirdas Julien (1987). De [’imperfection. Périgueux :
Fanlac.

Greimas, Algirdas Julien, Fontanille, Jacques (1991). Sémiotique des
passions, Des états de choses aux états d’ame. Paris : Editions du
Seuil.

Riegel, Martin, Pellat, Jean-Christophe, Rioul, René. (1994).
Grammaire méthodique du frangais. Collection Quadrige.
Manuels. Paris : PUF.

Ruspoli, Stéphane. (2005). Le message de Halldj I'Expatrié, Recueil
du Diwan Hymnes et prieres Sentences prophétiques et
philosophiques. Paris : Cerf, Patrimoines.

Rami, Jalal ol-ddin. (1990). Mathnawi, La quéte de l'absolu, Traduit
par Eva De Vitray-Meyerovitch et Djamchid Mortazavi. Paris :
Rocher.

Shafii Kadkani, Mohhamad Reza. (2013). Le langage de la poésie
dans la prose des Soufis. Téhéran : Sokhan.



Etude sémiotique de la place du « Moi/Toi ».../ Marzich ATHARI NIKAZM. ........ 27

Shairi, Hamid Reza. (2012). Analyse sémiotique de I’extase dans les
discours littéraires. Revue Recherches littéraires. Université
Tarbiat Moddares (n° 36). pp. 129-146.

Tavanayi, Ahmad, Rouhani. Masoud, Soltani Ali Asghar. (2019).

Sémiotique du discours de la littérature de Résistance dans les Ghazals

de Hafiz. Revue Religion et Communication. Téhéran (n° 2, série 56, vol.

36). pp. 121-156.



