Echos de Mythes et d’Esotérisme dans ’GEuvre
d’Antonin Artaud
Revivification Existentielle du Mythe du Graal

Recherche originale

Sara TABATABAEI *

Maitre assistante, Université Shahid Beheshti, Téhéran, Iran

Andia ABAI™

Maitre assistante, Université Shahid Beheshti, Téhéran, Iran

(Date de réception : 22/02/2021; Date d’approbation : 09/05/2021)

Résumé

L’ceuvre d’Antonin Artaud est imprégnée d’une défiance a I’égard de
la culture occidentale. Il a besoin de se distancier de la société de son
temps et de puiser sa propre vérit¢ dans un mythe fondateur qui pourrait
récupérer le défaut de son mythe individuel et lui permettrait d’accéder a
une nouvelle forme d’expression artistique. Ainsi est-il amené a
s’intéresser au Mythe du Graal et a rechercher dans un passé lointain, les
traces d’une spiritualité éclipsée. 1l a été¢ visiblement intéressé par les
theses de René Guénon, une des figures incontestables de I’histoire
intellectuelle du XX° siecle dont les livres ont trait a la métaphysique, au
symbolisme, a I'ésotérisme et a la critique du monde moderne, chez qui il
a trouvé une explicitation métaphysique de la doctrine du Graal et une
explication cosmologique des symboles de primordialit¢ qui
I’intéressaient. Des €léments qui ont jalonné le cheminement de sa quéte
et qui vont nous servir de fil conducteur pour étudier la question de la
quéte du Graal chez Artaud, en la mettant en écho avec les idées de
Guénon, mais surtout pour comprendre comment il a contribué a son tour
a l’ordre de I’évolution de ce mythe fondateur de I’histoire de I’Occident.

Mots-clés : mythe, graal, ésotérisme, Antonin Artaud, René Guénon.

* E-mail: s_tabatabaei@sbu..ac.ir (Auteure responsable)
* E-mail: andia.abai@gmail.com
Recherches en langue frangaise, vol 2, n° 3, printemps-été 2021, pp. 201-236.




202 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

Introduction

Beaucoup voient en Artaud un fou a lier. Il était, sans aucun
doute, sujet aux troubles psychiques et a passé¢ une majeure
partie de sa vie dans des cliniques psychiatriques et maisons de
santé. Pourtant et malgré les troubles qu’a subis Artaud, il ne
faut pas enfermer le destin de ce grand artiste dans le cadre
restreint d’un individu malade et considérer ainsi son ceuvre en
tant qu’une masse de réminiscences confuses. Il n’en reste pas
moins un homme qui par sa fagon d’étre-au-monde, certes
particuliere, dirige la pensée vers une nouvelle ontologie de 1’art
et du monde. A la fois pocte, homme de théatre, acteur et
dessinateur, Antonin Artaud révolutionne littéralement les
courants de pensée de son époque. Il a toujours vécu dans des
difficultés existentielles, dans une angoisse brisante qu'il
essayait de tempérer par 1'écriture. Mais dans ses écrits, il y a
quelque chose d'un au-dela de la littérature, d'un au-dela de
quelques expressions de poetes romantiques, tourmentés par le
mal de leur époque. Le lecteur d’Artaud doit savoir qu’il va
s’engager dans une entreprise de vaste envergure, celle de
régénérer ’homme dans son rapport au monde. Son ceuvre est

imprégnée de part en part d’une défiance a 1’égard de la culture



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 203

occidentale, disjointe de la vie et constituée strictement de
discours argumentatifs, inapte a faire naitre la pensée. Artaud
aspire alors a un bouleversement radical, éprouve une soif de
pouvoir retrouver ce rapport authentique de I’homme primitif au
monde et de trouver une autre forme d’art qui soit liée a la fois a
une quéte de lui-méme. Mais comment cette quéte s’est-elle
exprimée dans différentes périodes de la vie d’Artaud et quelles
démarches symboliques a-t-elle empruntées ?

Apres avoir expérimenté une grande déception dans son
adhésion au mouvement surréaliste et avec le naufrage de son
idéal de théatre a la suite de la mise en scéne des Cenci qui n’a
pas été reconnue ni par le public, ni par la critique, ni par le
monde du théatre, Artaud se détache définitivement de la société
de son temps. Il est amené a s’intéresser a certains symboles
ésotériques, comme « Le Graal », et a rechercher au-dela de la
modernité, dans un passé plus ou moins ancien, les traces de
cette spiritualité qu’il ne voyait plus dans la vie moderne. Il se
met alors a voyager, au Mexique puis en Irlande, pour retrouver
«le point le plus avancé de toute vérité », car il a besoin de
puiser sa propre vérité dans un mythe fondateur, espérant que ce
mythe d’origine pourrait récupérer le défaut de son mythe

individuel et lui permettrait d’accéder a une nouvelle forme



204 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

d’expression artistique. Mais ces voyages ont été eux-mémes
motivés ou bien soutenus par des lectures antécédentes, comme
par exemple celle des articles de Guénon sur I'Amérique centrale
(Xavier Accart, 2005 : 387- 396). Artaud était un grand lecteur
et s’est inspiré slirement des idées de grands penseurs classiques
ou contemporains. Et dans cette période de sa vie, il a été
visiblement intéressé, a différents degrés, par les théses de René
Guénon, une des figures incontestables de I’histoire
intellectuelle du XX°¢ siécle, dont les livres ont trait
principalement a la métaphysique, au symbolisme, a 1'ésotérisme
et a la critique du monde moderne. Artaud a trouvé chez Guénon
une explicitation métaphysique de la doctrine du Graal et puis
une explicitation pareillement métaphysique et cosmologique
des symboles de primordialité qui I’intéressaient. Des ¢léments
qui ont jalonné le cheminement de sa quéte et qui vont nous
servir aussi de fil conducteur pour étudier sous un angle
comparatif la question de la quéte de Graal chez Artaud, en la
mettant en écho avec les idées de Guénon, mais surtout pour
comprendre en fin de compte, comment Artaud a contribué a son
tour a I’ordre de 1’évolution de ce mythe fondateur de I’histoire

de I’Occident.



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 205

I1. Antécédents et méthodologie de recherche

Dans le livre « C’était Antonin Artaud » de Florence De
Meéredieu (2006), il y a un chapitre consacré au périple
d’Antonin Artaud en Irlande a la poursuite du Graal mais
I’auteur par son excellent livre ne s’attarde pas sur I’importance
initiatique et spirituelle que revét cette expérience pour Artaud.
Une autre recherche fondamentale concernant I’influence de
René Guénon sur Antonin Artaud apparait dans le grand livre de
Xavier Accart : « René Guenon ou le renversement des clartés »
(2005), ou I’auteur examine 1’influence sur plusieurs décennies
de René Guénon dans la littérature frangaise. Antonin Artaud y
occupe une place significative mais se trouve néanmoins dans le
milieu d’une pléiade d’auteurs et sans qu’il y ait une analyse
détaillée des implications existentielles de cette rencontre avec
le mythe a travers son interprétation guénonienne pour lui. Notre
article se propose de nouer les fils séparés de ces différentes
¢tudes afin de mieux mettre en valeur ['unit¢ quasiment
holistique qu’a revétue pour Antonin Artaud I’expérience du
sacré dans des cultures primitives et la résurgence des mythes a
I’époque contemporaine, comme celui du Graal qui ne se réduit
pas a I’archéologie mais constitue en effet le symbole d’une

expérience existentielle toujours vivante ; et d’autre part le rdle



206 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

important que joue [Dinterprétation guénonienne dans la
structuration de la pensée d’Artaud, en donnant a ses idées de
primordialité¢, de primitivité et de symbolisme une charpente
métaphysique et philosophique cristalline. Nous avons
¢également voulu dans cette étude connecter les résurgences de
certains mythes a leurs racines beaucoup plus anciennes afin de
dévoiler un héritage de 1’ésotérisme et de la mystique
occidentale en laquelle s’enracine Artaud et mesurer a la fois les
proximités, les écarts et les réinterprétations éventuels.

Notre recherche s’inscrit pour ainsi dire dans une perspective
d’histoire critique des idées en littérature ou il s’agit, a I’aide
d’'une  méthode comparatiste et dans un horizon
multidisciplinaire, de mettre en évidence I'influence dans les
ceuvres littéraires d’idées usuellement étudiées par I’histoire des
religions, et dans notre cas il s’agira d’une histoire des idées
¢ésotériques dans la période contemporaine a laquelle appartient
de plein droit René Guénon et également une histoire critique
des mythes et leurs résurgences au XX° siecle. La présente étude
s’inscrit trés précisément au carrefour de ces deux perspectives
historiques : histoire des idées ésotériques et histoire des mythes
et leurs résurgences contemporaines en littérature a travers

I’analyse de I’ceuvre d’ Antonin Artaud. Il est aussi indispensable



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 207

de signaler que toutes les citations d’Antonin Artaud sont tirées
de son ceuvre littéraire qui ne peut aucunement, comme Artaud
y a insisté lui-méme a maintes reprises dans ses écrits, « étre

congue comme détachée de [sa] vie » (2004 : 105).

I1I. Le mythe du Graal : origine et évolution

Pour mieux cerner la portée symbolique de la quéte du
Graal chez Artaud, il faut en connaitre tout d’abord I’origine et
I’évolution au cours de I’histoire. Le « mythe du Graal »
proprement dit se construit dans et par la littérature, a partir de
Chrétien de Troyes, en exploitant certes les textes bibliques, mais
sans perpétuer une tradition propre d’un Graal qui préexisterait a
la littérature francgaise du XII® siecle (Walter, 2004 a: 11). Ce
roman met en scéne un jeune homme ¢élevé par sa mere a 1’écart
du monde. Un jour, dans la forét, il croise des chevaliers et il part
a la cour du Roi Arthur pour se faire armer chevalier. Au fil des
épreuves, son extraordinaire vaillance surpasse celle des autres
chevaliers de la Table Ronde et une fois, parvenu au chateau du
Roi Pécheur, il voit passer devant lui le mystérieux cortége du
Graal. Chez Chrétien de Troyes, il n’est pas encore question du
saint Graal mais I’apparition de cet objet au sein de cet étrange
cortege entretient une énigme qui deviendra 1’origine d’un

mythe. Centre mystérieux et inattendu du Conte du Graal, il



208 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

devient trés vite 1’objet d’une quéte fabuleuse racontée dans
plusieurs continuations ou réécritures. Le mythe du Graal et les
aventures des romans arthuriens ont envahi la littérature durant
plusieurs siécles tout au long du Moyen Age. Ces légendes se
sont prolongées ensuite. Les remaniements continuérent a la
Renaissance et au X VIII® siecle. Aujourd’hui encore, ces themes
retrouvent un tel écho qu’on pourrait y voir jusqu’a un nouveau
Cycle du Graal.

I1 existe plusieurs romans du Graal, écrits aux XII¢ et XIII®
siecle par des auteurs distincts témoignant d’intentions littéraires
différentes. Le premier « roman» du Graal, c’est-a-dire le
premier texte qui pose véritablement les bases du mythe, est
I’ceuvre de Chrétien de Troyes, romancier de la seconde moitié
du XllIe siecle. 11 s’intitule /e Conte du Graal et met en scene le
personnage de Perceval qui est confronté pour la premiere fois a
un objet mystérieux appelé graal concentrant sur lui un grand
nombre de mysteres et dont la signification ultime manque. Ce
caractere d’incomplétude entrainera plusieurs continuateurs
médiévaux a écrire des suites au roman de Chrétien. Elles sont
au nombre de quatre. Tous ces récits (en vers) se développent

selon le schéma classique des romans d’aventures et de quéte.



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 209

L’enjeu de ces romans est de retrouver le Graal et d’en connaitre
le mystere.

A une premiére série de textes qui offrent une
continuation au roman de Chrétien, il faut ajouter une deuxieme
branche de textes dont le noyau initial est une réécriture
totalement christianisée du roman de Chrétien due a Robert de
Boron et qui s’intitule /e Roman de I’Estoire dou Graal (Roman
de I’Histoire du Graal). Dans ce roman en vers, daté des années
1200, il n’est pas question du roi Arthur, ni des chevaliers de la
Table ronde puisque le récit se passe a I’époque biblique. Et le
Graal dans ce récit devient la coupe de la Cene et le réceptacle
du sang du Christ. D’un contexte purement paien, le récit évolue
progressivement vers une légende chrétienne. Le travail des
écrivains du Moyen Age a consisté pour ainsi dire & rapprocher
les symboles paiens des symboles chrétiens et a assimiler les
premiers aux seconds. « Deés lors, comprendre le « mythe du
Graal », c’est peut-étre saisir le sens d’une évolution
transformant la merveille des merveilles en miracle et en
mythe. » (Walter 2004 b :15). Du roman de Robert découle une
longue tradition qui aboutira, par une série de réécritures et

d’amplifications, a la Quéte du Saint Graal écrite en prose vers



210 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

1230. Le mythe chrétien atteint alors son apogée vers le milieu
du XIlIe siecle.

Selon Philippe Walter, le mythe du Graal n’est pas un récit
lointain figé dans sa forme et dans son contenu qui a resurgi au
Moyen Age, mais « I’histoire merveilleuse des transformations
fantasmatiques qui, grace a la littérature, s’operent autour de
I’objet «inventé» par Chrétien de Troyes et qui va assumer durant
des siecles un role de véritable catalyseur de 1’imaginaire
occidental » (2004 a :31). Le Graal n’est alors ni tout a fait paien
ni tout a fait chrétien. Il suggere des idées analogues sous des
formes plurielles, si bien que 1’on a ’impression que le Graal est
une réalité spirituelle, qui peut se manifester sous différentes
formes, selon les étres et les circonstances, tout en gardant des
ordres de signification plus ou moins analogues.

Mais au XIII® siécle le christianisme est lui-méme en
pleine mutation et devient de plus en plus intérieur et subjectif.
«La réflexion sur soi-méme et la contrition deviennent
désormais des signes indispensables de pratiques religieuses »
(Walter, 2004 b : 32). Le mythe du Graal a sans doute suivi la
méme évolution et la quéte du saint vase devient désormais de
plus en plus personnelle. La structure de ces récits fait d’ailleurs

beaucoup penser aux traditions des récits irlandais de



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 211

navigation : une errance centrale du héros, des étapes
discontinues, et en définitive, la quéte d’un merveilleux Paradis.
Au cours du temps, on s’est donc approché a une signification
trés symbolique et mystique de la quéte du Graal qui ne
représentait au départ qu’un objet de fiction romanesque. Et c’est
dans la méme lignée que se situent les débats modernes et surtout
le concept guénonien de la quéte du Graal qui ont provoqué chez

Artaud sa quéte de 1’origine et de la primordialité.

IV. La quéte du Graal : une quéte initiatique

Pour bien saisir la nature et les caractéristiques d’une
quéte initiatique, il faut bien évidemment s’interroger d’abord
sur le sens de la notion de [Pinitiation. René Guénon,
métaphysicien francais né en 1886, a créé toute une ceuvre assez
considérable de métaphysique. Il est surtout connu pour des
livres sur la critique du monde moderne et la tradition hindoue.
Mais a partir des années 1930 et plus précisément 1932, avec une
série d’articles qui par la suite vont €tre réunis en un volume tres
célebre intitulé Apercu sur l’initiation, il va développer sa theése
sur la notion de I’initiation et sur l’objectif des pratiques
initiatiques dans les organisations ésotériques. D’aprés Guénon!,
la véritable connaissance est une connaissance métaphysique qui

suppose 1’actualisation d’une intuition intellectuelle et qui ne



212 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

s’accomplit que par une transformation dans I’étre. Cette
transformation de I’étre implique une démarche rigoureuse de
nature spirituelle — intellectuelle?. Pour Guénon cette démarche
ne peut étre autre chose qu’une démarche de caractere initiatique
qui n’arien a voir avec une mystique sentimentale, subjective ou
discontinue et en tout cas en dehors de toute méthode et de tout
cadre. L’initiation est pour Guénon une démarche fort précise et
méthodique.

Guénon reconnaissait deux organisations initiatiques en
Occident : la franc-magonnerie, hériticre des compagnons du
Moyen Age et le compagnonnage qui étaient selon lui encore
vivaces et qui pouvaient donner ou transmettre une initiation en
Occident, mais i1l a surtout consacré sa vie a ¢étudier les
organisations initiatiques en Orient et s’est inspiré dans ses
théses de D’ésotérisme oriental. L’initiation est donc pour
Guénon, se rattacher tout d’abord a un ordre initiatique, a une
organisation initiatique qui favorise la réception d’une influence
spirituelle qui ouvrira la voie vers la transformation de 1’étre et
I’acquisition de la connaissance métaphysique. Cette influence
spirituelle qui marque en fait le commencement d’un long
cheminement, a un effet en quelque sorte non-conscient sur 1’étre

et a partir de cette initiation, le travail initiatique va étre dicté



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 213

selon les traditions de chaque organisation (la méditation, la
priere, etc.). L’ensemble de ces techniques forment le
cheminement initiatique. Il critique alors souvent tous ses
contemporains qui ont parfois eu des intéréts trés sincéres pour
la mystique et la spiritualit¢ mais qui n’ont pas vraiment
d’initiation et ne sont pas vraiment sur un cheminement
initiatique. A son avis, ces gens-1a ne sont vraiment pas initiés
parce qu’ils sont des gens qui au fond confondent le psychique et
le spirituel, confondent leurs élans sentimentaux avec une
démarche initiatique, et une mystique vague avec ce que devrait
étre vraiment une initiation.

La transformation intellectuelle et spirituelle de 1’étre
opérée par le cheminement initiatique va permettre de
reconquérir par la suite ce que Guénon appelle «1’état
primordial » correspondant a la tradition primordiale et a 1’état
spirituel que I’homme connaissait dans le paradis avent la chute
et avant le déclin de I’humanité. Pour Guénon la réalisation de
cet état constitue, la fin de ce qu’il appelait le petit mystere, la fin
d’une initiation de type artisanal et chevaleresque qui n’est que
le point de départ d’une initiation ou d’un périple initiatique
beaucoup plus fondamentale, soit une montée dans ce qu’il

appelait « les états supérieurs de 1’étre », c’est-a-dire dans des



214 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

¢tats qui dépassent I’individualité humaine et qui réalisent
ultimement I’identité de 1’étre et de 1’infini ou, en terme hindou,
de la personnalité et de « I’Atman » : la Réalité absolue, le Soi
absolu. Il s’agit donc d’un autre niveau dans la démarche
initiatique qui est vertical alors que le premier niveau qui mene
justement a 1’accomplissement de cette montée est plutot
horizontal.

La théorie de [I’initiation de Guénon a influencé
énormément de monde, certains se sont dressés contre cette
conception trés rigoriste mais certes Guénon a au moins eu le
mérite de définir I’initiation avec une clarté absolument inconnue
dans son temps et de renouveler le débat sur le terme de
I’initiation utilisé parfois méme a tort et a travers par les
anthropologues, les artistes, les courants occultistes et les

intellectuels de I’époque.

V. Tradition primordiale

Comme la notion de I’initiation, I’idée de la « Tradition
primordiale » est centrale dans I’ceuvre de Guenon. Dans les
années 1920 Guénon a beaucoup évoqué le théme de la Tradition
primordiale dans des articles et en 1927 apparait son fameux

ouvrage Le Roi du monde, inspiré du livre Bétes, Hommes et



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 215

Dieux de Ferdynand Ossendowski qui parlait d'un
mystérieux roi qui dirigeait les affaires spirituelles de 1'humanité
depuis une contrée souterraine, inaccessible pour les hommes
ordinaires (Agarttha). Guénon y expose, de facon bien
structurée, sa notion de la Tradition primordiale: I’'unique vérité
métaphysique qui relie intrinséquement I'ensemble des traditions
sacrées du cycle de I'humanité a une révélation originaire et
divine (Guénon, 1958: 13-14). Il faut partir de ce principe que
Guénon envisage au fond de reprendre la doctrine traditionnelle
des cycles cosmiques. « Alors que les traditions peuvent
disparaitre, la tradition primordiale est la seule qui demeure du
début a la fin de notre cycle » (Guénon, 1973 : 34). Il existe a
I’origine de I’humanité, un paradis terrestre, un age d’or, et donc
une tradition primordiale, une tradition qui est en fait un état de
connaissance universelle, un état spirituel qui est une connexion
directe avec le divin. La perte du paradis, théme que 1’on trouve
dans le monothéisme et dans presque toutes les civilisations du
monde, entraine le déclin progressif de [’humanité et avec ce
déclin, cette tradition primordiale va a la fois se cacher et se
manifester a travers différentes traditions mais qui dés lors vont
étre en concurrence. Des traditions, des religions et des courants

spirituels vont tous étre rattachés a cette tradition primordiale



216 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

mais qui vont la manifester toujours d’une facon fragmentaire et
partielle, d’ou les conflits et les concurrences entre les traditions
et les différentes religions qui ne possédent qu’une partie ou
qu’un aspect de cette tradition primordiale. (Guénon, 1977 : 22)

Selon Guénon, chaque tradition initiatique est pour ainsi
dire reli¢e a la tradition primordiale par une voie spirituelle qui
développe une technique initiatique et une intelligence
métaphysique afin de mener & une conscience universaliste,
c’est-a-dire une connaissance de I’intériorité de chaque religion,
soit une connaissance ésotérique. Pour Guénon I’ésotérisme fait
accéder idéalement a la tradition primordiale et donc a une
connaissance universelle qui annihile la différence entre les
religions et les traditions. Autrement dit 1’ésotérisme de chaque
tradition rejoint la tradition primordiale et la conscience de
I’unité originelle de toute tradition.

Ces idées n’étaient pas tellement novatrices a 1’époque.
Elles étaient fréquemment répandues dans I’occultisme du XIX®
siecle, ou encore plus loin, a la Renaissance en Europe, il y avait
tout un courant néoplatonicien qui a évoqué 1’idée d’une sagesse
pérenne, une sagesse antédiluvienne dont chaque religion ou
tradition est une sorte de réadaptation au cours du temps. Mais

Guénon a systématisé tout cela et il I’a intégré dans une



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 217

métaphysique extrémement rigoureuse. Cette Tradition
primordiale est pour Guénon le reflet cosmique du verbe divin,
une unité synthétique et originelle de toutes les traditions, unité
complexe qui comprend toutes les formes traditionnelles, une
réalité atemporelle et transcendante qui nous aide a comprendre
a la fois pourquoi il y a des différences entre les traditions et
comment chaque tradition est essentiellement dans sa dimension
¢sotérique rattachée a la tradition primordiale et originelle du
paradis terrestre.

Inscrite dans une spiritualité méthodique a I’intérieur d’un
cadre bien déterminé chrétien et chevaleresque, « la quéte du
Graal » est pour René Guénon, une quéte de nature initiatique.
Dans son article « Le Sacré-Ceeur et la Légende du Saint Graal »
publié¢ en 1925, il évoque, en relation avec la symbolique du
Graal, I’idée de Centre du monde et de paradis terrestre, dont il
souligne D’équivalence. (Guénon, 1977 : 21). Cette quéte
comporte dans son sein I’idée principale de la reconquéte d’un
¢tat spirituel qui ouvre a une connaissance primordiale,
correspondant au paradis terrestre et a 1’age d’or. Guénon donne
une explication extrémement systématique et structurant pour
arriver a cette conclusion qu’au fond chercher le Graal, c’est de

chercher quelque chose d’originel, c’est de retrouver une



218 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

connaissance spirituelle primordiale. Cette explication intégre le
Graal dans un schéma chrétien mais aussi dans un schéma qui
précede le christianisme et remonte jusqu’aux symboles de la
primordialité et du commencement du monde, vivants encore et
cachés dans les traditions des civilisations dites primitives. Des
thémes qui se répandent partout et en diverses formes dans
I’ceuvre d’Antonin Artaud. Cette tradition primordiale est le
moteur principal qui a fourni une certaine interprétation

ésotérique a la quéte personnelle d’ Artaud.

VI. L’expérience d’Artaud : revivification existentielle d’un

mythe

Comme nous avons déja signalé au début de I’article,
Artaud aspire a un bouleversement radical, a I’avénement d’un
monde ou il n’y aurait plus de « systémes a penser » offerts par
une fausse culture a la seule contemplation passive, une culture
qui déduit sans cesse « des pensées de nos actes, au lieu
d’identifier nos actes a nos pensées » (Artaud,1964 :13). Artaud
cherche alors a «en finir avec les chefs-d’ceuvre », réformer
I’idée méme de la culture, abandonner les systemes a penser
strictement verbaux et se remettre en communication directe

avec les forces et les principes authentiques de la vie. « Toutes



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 219

nos idées sur la vie sont a reprendre a une époque ou rien
n’adhere plus a la vie » dit Artaud, tandis que « I’intensité de la

vie est intacte, [...] il suffirait de la mieux diriger » (Ibid. : 14).

Au moment de l'entrée d'Artaud en littérature, émerge un
nouveau mouvement : le surréalisme. Malgré sa grande méfiance
a 1'égard de tout mouvement social, Artaud adhére en 1924 au
mouvement surréaliste, espérant trouver dans cet élan, une
chambre d'échos a ses préoccupations, ainsi qu'un lieu
d'inscription comme sujet dans un discours nouveau, qui a pour
but d'é¢tendre les possibilités d'expression de I'homme. «
Communauté dans le refus, dans l'inconfort vital et dans les
aspirations ultimes, c'est tout cela qu'Artaud espére trouver »
dans son adhésion au mouvement surréaliste, pense Durozoi
(1972 : 79). Au début de son adhésion, Artaud insiste sans
hésitation sur le but ultime du mouvement surréaliste, soit a son
avis, une révolution ne visant pas tellement a créer un
changement a l'ordre physique des choses qu'a créer un
mouvement dans les esprits. Il écrit déja dans une lettre & Max
Morise datée du 16 avril 1925 :

«Je ne vois pas, pour ma part, un autre but
immédiat, un autre sens actif a donner a notre

activité que révolutionnaire, mais révolutionnaire



220 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

bien entendu dans le chaos de [l'esprit, ou alors

separons-nous! ». (Artaud, 2004 : 156)

Il s'engage alors avec ferveur dans le mouvement, il
devient méme directeur du " Bureau de recherches surréalistes "
et participe activement a la rédaction de la trés violente
Déclaration du 27 janvier 1925. Artaud ne croyait jamais que «le
surréalisme pit s'occuper de la réalité», (Ibid.) mais tres tot il
s'apergoit de son illusion et se sépare des surréalistes qui se
conduisent vers «une forme abatardie et abjecte de réalismey: le
marxisme (Ibid. 244). L’adhésion du mouvement au parti
communiste et leur révolution matérialiste ne peut que décevoir
un Artaud qui ne céde jamais a l'extériorité¢ d'un déterminisme
historique et pour qui « la Révolution véritable est affaire d'esprit
», « affaire d'individu » (Ibid.). Le marxisme est pour lui «le
dernier fruit pourri de la mentalité occidentale» (Ibid.). La
rupture survient alors en novembre 1926 et sera annoncée
officiellement par la publication de la brochure " Au grand jour
" au début de 1927, qui déclarera I'exclusion d'Artaud en méme
temps que l'adhésion du mouvement au parti communiste
francais. A la suite de cette séparation, Artaud va repérer le vrai
chemin de sa révolution au milieu des objets et des choses

concrets au lieu du réve et du surréel. Il va se consacrer a



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 221

I’avénement de son idéal théatral, une représentation signifiante
de lui-méme en méme temps qu’un véritable lieu pensant qui
pourra insuffler un dynamisme concret dans I’absurde inertie de
la culture occidentale. Néanmoins, la mise en scéne des Cenci
qui devait apporter une expression totale capable de dire le trop
plein de sens de I’étre d’Artaud et de régénérer le rapport
symbolique de I’homme au monde, échoue et ne lui apporte pas
la reconnaissance escomptée. L’échec de ce projet initial et
continu dans lequel Artaud avait placé un enjeu d’existence,
précipite son rejet de la culture et du monde occidental duquel il
se voit plus que jamais coupé.

Le dégotit envers les lachetés de la société de son temps,
I’aspiration a une transformation compléte de 'homme et 1’idée
de la refonte de I'étre dans un rapport direct avec les forces de la
vie, encouragent finalement le départ d’Artaud pour un périple
initiatique, a la recherche d’une vérité existante et essentielle qui
serait également la quéte d’une guérison intérieure pour ce sujet
friable.

Inspiré par des theéses de Guénon et passionné par 1’idée du
retour « & des sources encore vives et non altérée» (Ibid., 680)
pour essayer de reconquérir le rapport authentique de ’homme

primitif au monde, Antonin Artaud effectue en 1936 un voyage



222 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

au Mexique. « Ce qu'Artaud recherche, ce n'est donc pas une
nouvelle civilisation, fit-elle archaique. Ce qu'il souhaite
retrouver (2 l'instar de René Guénon), c'est la civilisation
premicere, celle qui est la source et 1'origine de toutes les autres »
(De Meredieu, 2006 : 625). Il pense pouvoir la découvrir dans la
culture mexicaine. Il traverse alors la Sierra Tarahumara pour
rencontrer les Indiens qui y vivent. Le pays des Tarahumaras
expose aux yeux d’Artaud, dans ces paysages et dans les
moindres détails de la vie de ses habitants, une philosophie
transhistorique, d’un pouvoir magique, menant Artaud a croire
qu’il est « parvenu a I’un de ces points névralgiques de la terre
ou la vie a montré ses premiers effets ». Mais il va pousser encore
plus loin I’aventure mexicaine jusqu’a s’initier a la liturgie des
indiens pour atteindre aussi profondément que possible leur
esprit primitif, dans ce qu’il a de plus authentique, c’est-a-dire,
une danse exécutée apres 1’absorption de la racine d’une plante
hallucinogene, le peyotl, espérant accéder ainsi au point nodal
d’un rapport au monde qu’il souhaitait faire sien. N’oublions pas
que ce faisant Artaud risque de s’enfermer pour le reste de sa vie
dans des cliniques psychiatriques. Car la doctrine ésotérique des
Indiens Tarahumaras, se transmettant par seule tradition orale a

des adeptes qualifiés, est basée sur des pratiques initiatiques et



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 223

des significations fortes symboliques qui ne peuvent pas étre sans
danger pour un sujet déja en proie au délire et a des troubles
psychiques.

Les textes qu’Artaud consacre aux Indiens Tarahumaras
s’échelonnent sur prés de douze ans, de 1936 a 1948. Les
premiers ont été écrits au Mexique ou a Paris dés son retour, et
le dernier quelques semaines avant sa mort. Replacer ces textes
dans la chronologie de leur écriture nous permet de mieux saisir
comment Artaud a creusé au fond de son expérience du rite
indien pour dégager finalement le mystére de son efficacité
symbolique. Du texte sur « La Danse du Peyotl » (Ibid. : 769-
775), Artaud dit dans une lettre a Jean Paulhan datée du 28 mars
1937 qu’il n’y propose pas une thése mais «une chose
mystérieuse ou ce qui apparait n’est que le vétement allusif
d’autre chose d’infiniment plus important et d’absolument
important en soi » (Ibid. : 765), que ce quelque chose lui a paru
grave, essentiel et que ce mystere sera révéle a bref délai dans
son livre total sur ce Voyage. Pourtant ce n’est que dix ans plus
tard qu’Artaud publie en 1947 dans le numéro 12 de la revue
L’Arbalete, un texte rédigé d’abord sous forme de lettre au Dr.

Ferdiere intitulé « Le Rite du Peyotl chez les Tarahumaras »,



224 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

dans lequel il donne finalement la clé de cette « ouverture sur
autre chose » (Ibid.).

L’efficacité magique du rite du peyotl repose selon Artaud
en grande partie sur la vision synthétique que ’homme primitif
a du monde, une vision qui ne sépare pas 1’individualité de la
totalité, « une solidarité des liens, dit E. Sapir, qui unissent
chacune des activités, économique, sociale, religieuse, et
esthétique, a un tout signifiant dont 1’individu est loin d’étre un
¢lément passif » (1967 : 334)

L’homme se sent ainsi « vivre dans un tout », a I’encontre
des cultures occidentales, dominées par une attitude séparatrice
et pulvérisatrice qui le condamne a vivre une vie et une existence
parcellaire et fragmentaire.

« Au contraire de la culture moderne de |’Europe

qui est arrivé a une pulvérisation insensée de

formes et d’aspect, la culture éternelle du Mexique

posséede un aspect unique. » (Ibid. 721)

C’est justement pour « pénétrer dans sa totalité le
frémissement fondamental de la vie » (Ibid. 729), et comprendre
le secret de ce lien intime avec les forces cachées du cosmos, a
la base des traditions ésotériques qu’Artaud fuit le monde

moderne, « qui a perdu sa vigueur du jour ou I’Homme s’est



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 225

replié sur lui-méme et a renoncé a chercher ses forces dans la vie
diffuse de 1’Univers» (Ibid. 730) et se rend au Mexique. « Je
n’étais pas venu chez les Tarahumaras en curieux mais pour
retrouver une vérité qui échappe au monde de I’Europe » dit-il.
(Ibid. 1688)
Mais outre cette vision du monde totalitaire des Tarahumaras,
Artaud explique que ’efficacité de leur rite dépend également
d’un systeme de pratiques symboliques et initiatiques efficaces
ou bien d’une démarche initiatique au sens guénonien du terme.
Il serait bon encore de détailler ici I’influence de René
Guénon et d'autres penseurs liés au courant ésotérique, sur le
systéme imaginaire qui a nourri le voyage et la quéte d'Artaud. A
I’'instar de Guénon, il voit a la base de toute initiation, le
rattachement a une organisation initiatique qui favorise la
réception d’une influence spirituelle non-consciente ouvrant la
voie vers la transformation de I’étre et 1’acquisition de la
connaissance métaphysique souhaitée ; C’est a travers la prise du
peyotl et dans un état de transe que se matérialise (pour les
Tarahumaras et pour Artaud) le contact avec ’esprit sacré de
Ciguri, « Dieu de la Prescience du juste, de [’équilibre et du
controle de soi» (Ibid. 1684), et ainsi ’accés a une vérité

transcendantale de 1’Etre.



226 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

« Qui a bu véritablement Ciguri®, [..] sait

comment les choses sont faites et il ne peut plus
perdre la raison parce que c’est Dieu qui est dans

ses nerfs, et c’est de la qu’il les conduit » (1bid.)

Il s’agit 1a d’une identification avec cette force qui
dépasse ’homme et qui, a un moment donné, s’incarne dans son
corps et son ame pour lui révéler les secrets de I’Etre et du
monde. Autrement dit, la réappropriation du soi passe chez
I’Indien tarahumara par une confusion avec ce qui n’est pas lui,
avec les forces cachées de la nature ou bien plus précisément du
cosmique. L’initiation a travers I’expérience du peyotl et par le
contact avec Ciguri, donne a Artaud cette bizarre impression
« d’étre restitué a ce qui existe de ’autre c6té des choses » (Ibid.
1689), du coté de I'invisible, de cette absence présente derriere
les apparences, 1a ou « la conscience normale n’atteint pas mais
ou Ciguri nous permet d’atteindre » (Ibid. 1690), 1a ou le moi

peut retrouver ses véritables sources.

« Le Peyotl ramene le moi a ses sources. [...10na

vu d’ou [’on vient et qui l’on est, et on ne doute plus

de ce que l'on est. Il n’est plus d’émotion ni



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 227

d’influence extérieure qui puisse vous en

détourner. » (Ibid.)

Artaud décrit longuement 1’action thérapeutique et le mystere de
la révélation divine du Peyotl de la bouche d’un prétre

tarahumara :

« 1l y a en moi quelque chose d’affreux qui monte
et qui ne vient pas de moi, mais des ténéebres que
J’'ai en moi, la ou [’ame de [’homme ne sait plus ou
le Je commence, et ou il finit, et ce qui lui a donné
de commencer tel qu’il se voit. Et c’est ce que
Ciguri me dit. Avec lui je ne connais plus le
mensonge et je ne confonds plus ce qui vaut
vraiment dans tout homme avec ce qui ne vaut pas

mais singe [’étre du mauvais vouloir. » (Ibid.

1688)

Cette transformation intellectuelle et spirituelle de 1’étre
va permettre alors de reconquérir comme le dit Guénon « 1’état
primordial » de I’étre, correspondant a la tradition primordiale et
a I’état spirituel que I’homme connaissait dans le paradis, avant
la chute et avant le déclin de I’humanité. « Le temps est devenu

trop vieux pour I’Etre » dit le prétre tarahumara a Artaud. « Le



228 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

monde au début était tout a fait réel, il sonnait dans le coeur
humain et avec lui. Maintenant le cceur n’y est plus, I’ame non
plus » et le rite du Peyotl est pour les Tarahumaras le seul moyen
d’« atteindre a tout ce qui échappe et dont le temps et les choses
nous ¢loignent de plus en plus » (Ibid. 1688, 1689). Pour
quelqu’un comme Mircea Eliade aussi, « I’efficacité des rites
d’initiation n’est pas seulement a chercher au niveau d’une
modification du statut religieux et social de celui qui y participe,
mais au niveau d’un changement de statut existentiel, d’une
véritable mutation ontologique » (M. Eliade, 1957: 23). Selon
lui, c’est sans doute au nom d’une exigence ontologique que les
rites s’inscrivent tous d’une maniére ou d’une autre, dans de
grands thémes comme « la séparation et le retour » ou « la mort
et la résurrection symbolique » qui sont eux-mémes des
variations d’un plus grand théme, soit « la cosmogonie et la
création ». Ils cherchent surtout a satisfaire le désir du retour aux
origines, a la plénitude d’étre du temps primordial.

Mais cette identification avec Ciguri révele a Artaud un
plus grand mystere, ou comme 1’exige Guénon de tout acte
initiatique, le monte vers « les états supérieurs de 1’€tre », c’est-

a-dire vers les états qui dépassent I’individualité humaine et qui



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 229

réalisent ultimement ’identité de 1’étre et de I’infini, 13 ot « [... ]

la conscience humaine ne perd plus, mais au contraire retrouve
la perception de I’Infini » dit Artaud. (2004 : 1681)

Ce rituel d’initiation éveille en Artaud « comme le
souvenir d’'un grand Mythe » (Ibid. 758), celui du mythe du
Graal. On pourrait d’ailleurs penser que la quéte du Graal faisait,
d'une certaine maniére, partie de I'expérience mexicaine, car en
octobre 1936, alors qu'il est en terre mexicaine, il s’étonne du
symbolisme présent chez les Indiens Tarahumaras : « il me parait
étrange que le peuple primitif des Tarahumaras, dont les rites et
la pensée sont plus vieux que le Déluge, ait pu déja posséder cette
science bien avant que la Légende du Graal apparit, bien avant
que se format la Secte des Rose-Croix » (in De Meéredieu, 2006 :
621). Le voyage d'Artaud au Mexique et puis en Irlande (un pays
qui est certes christianisé, mais qui a toujours préservé ses
traditions d’origine celtiques), a pour archétype et prototype un
autre voyage mythique et initiatique qui n'est autre que la Quéte
du Graal, la quéte de la primordialit¢ qui a fourni cette
interprétation ésotérique a la quéte personnelle d’Artaud.
Comme nous I’avons déja vu dans I’historique du Graal, ce motif
ainsi que le théme de la quéte sont fortement christianisés durant

le XIIIe siecle et parallelement a un christianisme liturgique et



230 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

collectif, on voit se développer aussi au Moyen Age central une
spiritualité intime et plus subjective. La quéte du Graal prend
dans le méme mouvement un caractére plus personnel et plus
contemplatif. La quéte personnelle d’Antonin Artaud s’inscrit
dans cette interprétation intérieure de la recherche du Graal.
Antonin Artaud est allé chercher et vérifier du retour de son
voyage au Mexique, a Dublin : « l'existence du "Graal",
émeraude sacrée éclose dans le sang méme de Jésus-Christ Fils
de Dieu, a sa Descente de la Croix et apportée en Irlande par le
Roi Cormac Mac Art aprés un pathétique voyage exécuté
d’Armorique en Irlande, c'est-a-dire d'un bord a l'autre de la
vieille Celtide sacrée » (in, De Méredieu, 2006 : 619-620). Nous
avons vu également que ces problématiques viennent encore, de
la pensée ésotérique de René Guénon. Au début du XX° siecle,
un courant occultiste (les polaires) s'était développé, qui
entendait substituer a I’origine méditerranéenne classique de la
civilisation, une origine nordique. De méme René Guénon va
situer symboliquement la tradition primordiale au pole. Le
périple irlandais correspond, chez Artaud, a une semblable
volonté de déplacement de 'utopie orientale qui lui a longtemps
servi de moteur. (Ibid. : 624) Dans la pensée de Guénon, le mythe

du Graal est la réactualisation d’une connaissance initiatique,



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 231

reliée a la tradition primordiale, si bien que dans cette perspective
le Périple d’Artaud en Irlande peut se comprendre comme la
recherche d’une des grandes expressions initiatiques dans
1’Occident et qui est donc relié¢ a une connaissance de la tradition
primordiale originellement polaire. Et une fois sur le terrain, en
pleine terre d'Aran, Artaud fouille le sol et les vestiges, a la
recherche des traces d'un trés antique savoir. Sur cette terre
initiatique, et en possession de la croix et crosse de Saint Patrick
et de Jésus-Christ, il commence a succomber au délire de se
considérer comme roi et comme prétre (Ibid. : 625), va multiplier
les exhortations sur la voie publique et finir par étre expulsé
d’Irlande le 29 septembre 1937. Sur le bateau qui le conduit au
Havre, il se croit victime d’une conspiration et on doit le mettre
en camisole pour étre placé en placement d’office a I’hopital
psychiatrique du Havre. Artaud va connaitre par la suite neuf
années d’hospitalisation en milieux psychiatriques ou il va
noircir nuit et jour des cahiers entiers de lettres et de dessins, dont
I’ensemble constituera les Cahiers de Rodez (tomes XVI a XXI

des ceuvres completes), soit plusieurs milliers de pages écrites.

VII. Conclusion



232 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

Nous savons que le mythe du Graal a inspiré une grande
quantité d’ceuvres artistiques contemporaines. Que ce soit dans
un contexte arthurien comme chez Boorman (Excalibur, 1981),
Rohmer (Perceval le Gallois, 1979), Cocteau (Les chevaliers de
la Table Ronde, 1937) et Julien Gracq (Le Roi pécheur, 1948),
ou hors du monde arthurien a I’exemple des ceuvres de Pierre
Benoit (Monsalvat, 1957) et de Spielberg (Indiana Jones et la
derniere croisade, 1989), il y a eu un renouveau et un regain
d’intérét pour ce mythe, a I’origine littéraire. Les propos de René
Guenon s’inscrivent dans le cadre de ce renouveau et cette
revivification. A son tour, Antonin Artaud, tout en inspirant des
concepts de Guenon a dépassé en quelque sorte ces mouvements,
en partant a une quéte du Graal au sens littéral, symbolique et
existentiel.

Méme si Guenon et Artaud appartiennent a deux spheres
intellectuelles tres différentes, ils partagent un constat analogue
sur la critique de la civilisation moderne et au lendemain de la
Premiére Guerre mondiale, ils se déclarent tous deux «anti-
modernes» et souhaitent un retour de fait a la civilisation du
Moyen Age.

Artaud a éventuellement trouvé chez Guénon une base et

une source de production et méme si ce dernier ne 1’a pas



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 233

déterminé treés profondément - parce qu’il y avait certainement
des choses qui étaient déja en lui - mais il lui a certainement
inspiré une certaine structuration d’idées, lui a apporté un
¢éclairage sur les raisons pour lesquelles il était intéressé a ces
themes, a ces motifs et a ces symboles. En effet, le grand génie
de Guénon consiste a donner une explication a la fois
cosmologique, historique et puis métaphysique a des notions qui
existaient depuis toujours dans I’histoire de la pensée européenne
et qui intéressaient beaucoup de penseurs de son époque, y
compris Antonin Artaud. Mais ce qui fait ’originalité¢ et le
caractere tout a fait étonnant des textes qu’Artaud consacre a la
danse du Peyotl, c’est qu’il nous y parle de I’exercice rituel d’une
culture primitive basée sur une logique paienne et pourtant nous
ne pouvons pas ne pas y entendre tout le temps et de toute part
I’écho des discours les plus modernes, qui au nom de la force
régénératrice des commencements, essaient de favoriser la
plénitude créatrice de cette premicre rencontre de la conscience
avec le monde et les choses®. « L’homme ne crée vraiment grand
qu’au début ; dans quelque domaine que ce soit, seule la premicre
démarche est intégralement valable » dit C. Lévi-Strauss dans
ses Tristes Tropiques (1965, p. 369). Comment régénérer une

culture marquée par la division, envahie par les stéréotypes figés



234 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

et mortiféres, comment accéder a la pureté de cette premicre
démarche, comment renaitre et renaitre créateur de son étre par
une pratique efficace de symbolique dans ce temps de la perte de
I’étre ; voila les grandes questions ontologiques et existentielles
qui traversent I’ceuvre d’Artaud et motivent son initiation au rite
de Peyotl et sa quéte de primordialité. On peut voir ainsi
comment chez Artaud, la quéte du Graal s’est associée a des
registres politique, artistique, existentiel, psychologique et
¢sotérique, et comment tout cela est encarté, encapsulé a
I’intérieur d’une quéte tout a fait moderne, archéologique et
philosophique, de trouver dans le passé, dans un passé peu a peu
exhumé par I’archéologie moderne, les traces d’une tradition

primordiale a laquelle la modernité est lice.
Notes :

(11 En ce qui concerne le concept de I’initiation chez Guenon,
nous avons essay¢ de résumer la synthése de Patrick
Ringgenberg dans Diversité et unité des religions chez René
Guénon et Frithjof Schuon, [Préface de Jean-Pierre Brach],
Paris : L’Harmattan, 2010, p 108 a 127.

21 Guénon ne voit pas de différence entre I’intellectualité et la
spiritualité.

31 (Sur ce point cf. « Conception paienne de la personne et
guérison », in « Antonin Artaud, Le thédtre et le retour aux
sources », M. Borie, Gallimard, Paris, 1989.



Echos de Mythes et d’Esotérisme dans .../ Sara TABATABAEI & Andia ABAI 235

4] Nous pensons notamment a Husserl et ses disciples comme
Merleau-Ponty ou Derrida, mais aussi a Nietzsche et Foucault.

Bibliographie

Accart Xavier, « René Guenon ou le renversement des clartés :
Influence d'un métaphysicien sur la vie littéraire et intellectuelle
frangaise (1920-1970) », Edidit, Paris, 2005.

Artaud Antonin, « Le thédtre et son double », Gallimard, Paris, 1964.

Artaud Antonin, « (Euvres », Quarto Gallimard, Paris, 2004.

Borie M., « Antonin Artaud, Le théatre et le retour aux sources »,
Gallimard, Paris, 1989.

De Meéredieu, Florence « C’était Antonin Artaud », Fayard, Paris,
2006. D urozoi G., « Artaud, l'aliénation et la folie », Larousse, Paris,
1972.

Eliade M., « Mythes, réves et mysteres », Gallimard, Paris, 1957.
Guénon R., « La crise du monde moderne », Gallimard, Paris, 1973.
Guénon R., « Le Roi du monde », Gallimard, Paris, 1958.

Guénon R., « Symboles de la science sacrée », Gallimard, Paris, 1977.
Lévi-Strauss, C. « Tristes Tropiques », U.G.E., coll. « 10/18 », Paris,
1965.

Ringgenberg, Patrick « Diversité et unité des religions chez René
Guénon et Frithjof Schuon », [Préface de Jean-Pierre Brach], Paris :
L’Harmattan, 2010.

Sapir, E. « Anthropologie », Edition de Minuit, Paris, 1967



236 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021:

Walter, Philippe « GALAAD. Le pommier et le Graal », Imago, Paris,
2004.
Walter, Philippe « Perceval, le pécheur et le Graal », Imago, Paris,

2004



