«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie dans
la littérature francaise aux XIIle-XIVe siécles

Recherche originale

Federico GUARIGLIA"

Professeur, Université de Vérone -Ecole Pratique des Hautes Etudes/PSL —
Université de Génes, Géne, Italie.

Résumé

La contribution se concentre sur l'analyse de la survivance du matériel
mythologique dans la littérature francaise des treiziéme et quatorziéme
siécles. Pour cette analyse, trois textes ont été choisis pour représenter autant
de maniéres de comprendre la mythologie au Moyen Age, en France et en
Italie. La premicre ceuvre, le roman d'Hector et Herculés, met en évidence
la modernisation des matériaux épiques, qui se déclinent selon les canons du
roman et de la chanson de geste. Le roman d'Hector et Herculés présente in
nuce le contact entre mythologie et religion chrétienne qui est bien explicité
dans le second texte, le Huon d'Auvergne. La chanson de geste raconte les
aventures du héros éponyme, qui est envoy¢ en enfer par Charles Martel.
Son pelerinage rappelle étroitement les aventures d'Ulysse et les héros des
romans courtois. En outre, le Huon d'Auvergne associe étroitement la
conception chrétienne a la survie du matériel mythologique. Un exemple en
est donné par 1'épisode des femmes diaboliques, qui ressemblent de prés au
régne de la Sibylle des Apennins. Le dernier texte est I'Histoire Ancienne
jusqu'a César, un récit historique qui part de la Genése et raconte I'histoire
de I'humanité jusqu'a I'époque romaine. Déja dans sa structure, 1'Histoire
combine le texte sacré avec I'histoire, la mythologie avec les chroniques. De
cette fagon, les héros de la guerre de Troie peuvent a la fois invoquer leurs
dieux pour la victoire de la guerre et se dire chrétiens. A travers les trois
exemples présentés, il sera montré comment le Moyen Age a préservé la
mythologie, en essayant a chaque fois de la proposer dans une perspective
chrétienne.

Mots-clés : Huon d’Auvergne, Herculés, Hector , mythologie, histoire
ancienne, religion, littérature francaise, Moyen Age.

* E-mail: fedeguariglia@yahoo.it
Recherches en langue frangaise, vol 2, n° 3, printemps-¢été 2021, pp. 45-74.




46 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

Introduction

L’étiquette de littérature francaise du Moyen Age identifie un
ensemble de textes composés du XI¢ siécle jusqu’a la fin du XIV®
siecle ou le début du XV* siecle. Cette littérature contient un systeme
complexe de genres littéraires dont la définition est plus ou moins
rigide. Chaque genre est en effet défini par des regles précises
concernant le contenu du texte et la métrique'. Les principaux genres
de cette littérature sont : 1) la Chanson de geste, une composition
épique en vers décasyllabiques (ou alexandrins), qui relate un
événement historique ou véridique (par exemple la Chanson de
Roland) ; 2) le roman : une composition en vers octosyllabiques, qui
raconte les aventures de paladins et de chevaliers. Ce texte montre
souvent la présence d’éléments magiques ou merveilleux (par
exemple, Lancelot ; Tristan et Iseult) ; 3) I historiographie, c’est-a-
dire un ensemble de textes en prose qui adoptent une approche
historique. Cela ne signifie pas qu’il s’agit de textes historiques au sens
moderne du terme. Souvent, la mythologie et la religion sont mélées
aux données historiques ; 4) narratio brevis : il s’agit d'un ensemble
de textes en prose, qui proposent une grande variété de sujets. Par
exemple, dans le genre de la narratio brevis, on peut lire des vies de
saints chrétiens, mais aussi des traductions de fables d’Esope et de
Perse, des récits hagiographiques, des /ais (chants d'amour), etc. 5) la
poésie lyrique : généralement identifiée sous le nom de « grand chant
courtois », la poésie lyrique en langue francaise raconte
principalement I’amour d’une dame, a travers le lexique féodal.

1 L3 différence entre les genres va se réduire au XIVe siécle, quand les genres de la
chanson de geste et du roman, pour exemple, se superposent.



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 47
Bien que la littérature francaise du Moyen Age présente une riche
variété de sujets et de genres littéraires, nous pouvons relever au moins
trois éléments communs.

1) Premiérement, la langue est I’ancien francais, c’est-a-dire une
langue dérivée du latin et présentant des caractéristiques archaiques
par rapport au frangais moderne. Cette indication nous aide a limiter
géographiquement ’expansion de cette littérature. Le frangais, ou
langue d'oil telle que définie par Dante Alighieri!, était la langue du
nord de la France, tandis que dans le sud de la France, on parlait le
provengal?. Cependant, le frangais avait franchi les frontiéres de I’Etat
frangais moderne et s'était répandu au nord, en Scandinavie, en
Angleterre (sous le nom d’anglo-normand) et au sud, en Italie et dans
les royaumes d'Outremer (Palestine, Liban, etc.)’. D’un point de vue
linguistique, il n’est pas surprenant que dans la péninsule italienne, au
Moyen Age, un grand nombre de textes soient écrits en francais®. A

! Dante Alighieri, DVE, 1, X, 2: «Allegat ergo pro se lingua oil quod propter sui
Jaciliorem ac delectabiliorem vulgaritatem quicquid redactum est sive inventum ad
vulgare prosaycum, suum est: videlicet Biblia cum Troianorum Romanorumque
gestibus compilata et Arturi regis ambages pulcerrime et quamplures alie ystorie ac
doctrine» (éd. Dante Alighieri, De vulgari eloquentia. Edizione critica con
traduzione e note a cura di Bruno Panvini, Torino, Socicta Editrice Internazionale,
1996).

2 Dante Alighieri, DVE, 1, X, 3: «Vulgares eloquentes in ea [occitan] primitus poetati
sunt tamquam in perfectiori dulciorique loquela» (éd. Dante Alighieri, De vulgari
eloquentia, op. cit.).

3 Lorenzo Renzi, Il Francese come lingua letteraria e il Franco-Lombardo. L epica
carolingia nel Veneto, in Storia della cultura veneta, vol. 1, Dalle Origini al
Trecento, Vicenza, Neri Pozzi, 1976, p. 563.

4+ A propos de la littérature franco-italienne, voir Anna Maria Babbi, Scrivere in
Francese in Italia nel XIII secolo, in Ecrire dans la langue de I'autre, par ead.,
Verona, Fiorini, 2011, pp. 37-48; Marcello Barbato, «Il franco-italiano: storia e
teoria», Medioevo romanzo, 39/1 (2015), pp. 22-51; Roberto Benedetti, Appunti su
libri francesi di materia bretone in Friuli, in Liebe und Aventiure im Artusroman des



48 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

I’époque, le francais est une langue qui s'est répandue dans toute
I’Europe et le bassin méditerranéen. C'était également une langue de
communication, notamment dans le cadre des échanges commerciaux
entre I’Occident et I’Orient. C'est pour ces raisons que // Milione de

Mittelalters, par P. Schulze-Belli e M. Dallapiazza, Goppingen, Kiimmerle, 1999,
pp. 185-192; Carlo Beretta — Giovanni Palumbo, «Il franco-italiano in area padana:
questioni, problemi e appunti di metodo», Medioevo Romanzo, XxxX1x/1 (2015), pp.
52-81; Giuseppina Brunetti, Un capitolo dell’espansione del francese d’Italia:
manoscritti e testi a Bologna fra Duecento e Trecento, in Bologna nel Medioevo.
Atti del Convegno, 28-29 ottobre 2002, Bologna, Patron, 2004, pp. 125-164; Maria
Grazia Capusso, La produzione franco-italiana dei secoli XIiI e XIV: convergenze
letterarie e linguistiche, in Plurilinguismo letterario, par Renato Oniga et Sergio
Vatteroni, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2007, pp. 159-204; Gianfranco Folena,
Culture e lingue nel Veneto medievale, Padova, Editoriale Programma, 1990; Giinter
Holtus, «Plan- und Kunstsprachen auf romanischer Basis Iv. Franko-Italienisch/Le
franco-italien», Lexikon der Romanistischen Linguistik (LRL), hrsg. von Glinter
Holtus, Michael Metzeltin, Christian Schmitt, Tiibingen, Niemeyer, vol. vii, 1998,
pp. 705-756; Giinther Holtus - Peter Wunderli, Franco-italien et épopée franco-
italienne, Heidelberg, Winter, 2005; Marco Infurna, La letteratura franco-veneta, in
Lo spazio letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo volgare, par Piero Boitani, Mario
Mancini, Alberto Varvaro, vol. 3, La ricezione del testo, Roma, Salerno Editrice,
2003, pp. 405-430; Aurelio Roncaglia, La letteratura franco-veneta, in Emilio
Checchi — Natalino Sapegno, Storia della Letteratura Italiana, vol. 11, Il Trecento,
Milano, Garzanti, 1965, pp. 725-759; Cesare Segre, La letteratura franco-veneta, in
Storia della letteratura italiana, vol. 1, Dalle Origini a Dante, diretta da Enrico
Malato, Roma, Salerno, I, 1995, pp. 631- 647; Fabio Zinelli, «I codici francesi di
Genova e Pisa: elementi per la definizione di una scripta», Medioevo Romanzo,
XXXIX/1 (2015), pp. 82-127; Fabio Zinelli, Espaces franco-italiens: les
italianismes du francais médiéval, in Martin Glessgen - David A. Trotter, La
régionalité lexicale du fran¢ais au Moyen Age: volume thématique issu du colloque
de Zurich, 7-8 sept. 2015, Strasbourg, EliPhi, 2016, pp. 207-269; Fabio Zinelli,
Inside/Outside Grammar: The French of Italy between Structuralism and Trends of
Exoticism, in Medieval Francophone Literary Culture Outside France Studies in the
Moving Word, edited by Nicola Morato and Dirk Schoenaers, Turnhout, Brepols,
2018, pp. 31-72.



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 49
Marco Polo, le récit de son voyage en Chine, a été écrit en frangais.
Mais 1'Estoires de Venise de Martin da Canal est également en dialecte
vénitien, sinon en frangais'. Cependant, la langue frangaise est avant
tout une langue littéraire : sa diffusion est également liée a la diffusion
de la littérature composée en France.

2) Deuxiémement, tous les textes ne sont pas conservés dans une seule
version. Chaque ceuvre a été copiée dans différents manuscrits et dans
différentes versions en termes d’étendue du texte, de métre, de
variantes textuelles.

3) Enfin, toute cette littérature doit étre interprétée dans la perspective
d'un monde fortement influencé par la religion chrétienne. De
I’historiographie a la chanson de geste, les genres littéraires montrent
un contact direct avec la religion chrétienne.

Les textes de la littérature frangaise médiévale peuvent étre regroupés
en deux catégories : la premiere contient les ceuvres qui parlent de
religion, par exemple les vies de saints, I'hagiographie et certains
textes historiques. Dans la deuxiéme catégorie, nous pouvons inclure
tous les autres textes qui ne parlent pas de themes religieux, mais qui
ont une influence doctrinale évidente. Un seul exemple pour clarifier
cette tendance. La Chanson de Roland, le chef-d’ceuvre de la
littérature épique européenne, raconte la bataille de I'arriere-garde de
Charlemagne contre les soldats sarrasins. Dans la chanson de geste,
le paladin Roland meurt trahi par Ganelon de Mayance. Il ne s’agit pas
d'une littérature religieuse, mais des éléments du texte sont dérivés de
la Bible et des Evangiles. Charlemagne est accompagné de douze
pairs, douze chevaliers qui conseillent le roi. Leur nombre rappelle

! Voir Fabio Zinelli, Il francese di Martin da Canal, in Francofonie medievali.
Lingue e letterature gallo-romanze fuori di Francia (sec. Xii-Xv), par Anna Maria
Babbi e Chiara Concina, verona, Fiorini, pp. 1-66.



50 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

celui des apdtres du Christ. Les Sarrasins rejoignent les soldats de
Charlemagne a cause de la trahison de Ganelon de Mayance, alter ego
de Judas Iscariote, traitre du Christ. Les Sarrasins se reposent sous les
oliviers, les arbres bibliques!. Une fois encore, la mort de Roland est
dépeinte comme celle d'un martyr chrétien, qui meurt pour sauver ses
hommes et monte au ciel. En général, la bataille des Francs contre les
Sarrasins représente la bataille de la religion chrétienne contre les
musulmans, du Bien contre le Mal?, bien résumée dans la célébre
expression « Paien unt tort e chrestiens unt dreit » (‘Les paiens ont
tort, les chrétiens ont raison’, La chanson de Roland, v. 1015)>.

Dans ce monde fortement influencé par la religion chrétienne, quel est
l'espace pour parler de la mythologie ? Les mythes représentent un

' L’olivier est I'une des essences bibliques par excellence. 11 accompagne ’arrivée
du Christ a Jérusalem, il est le symbole de la fin du déluge universel. Encore, Christ
passe sa dernicre nuit dans le jardin de Gethsémané ou “jardin des oliviers”. Cet
arbre est trés fréquent dans la littérature épique dans le méme symbolisme : il est
utilisé par les rois pour décorer leur cour ou ils administrent pacifiquement leur
royaume, il est utilisé par les messagers ou les ambassadeurs pour introduire leur
message de paix, il est utilisé par les Héros pour se protéger contre les ennemis. Le
signe de la Passion du Christ et de la concorde entre Dieux et ’Homme est donc
inséré dans un contexte laique avec la méme signifiance.

2 Les musulmans sont décrits avec des caractéristiques stéréotypées et fautives : par
exemple, I’Islam, dans la chanson de geste, n’est pas une religion monothéiste. La
trinit¢ des divinités islamiques est fort surprenante : Mahomet (le Prophéte),
Balatron et Apollin. Les Sarrasins donc ne sont pas des musulmans, mais des paiens
(voir, par exemple, Margherita Lecco, «Onomastica epica nelle letterature d’oc
e d’oil: i nomi degli idoli pagani», Il nome del testo. Rivista Internazionale di
Onomastica Letteraria, XV1l (2015), pp.79-90). Sur le sujet, voir aussi Paul
Bancourt, Les Musulmans dans les chansons de geste du cycle du roi, 2 vols., Aix-
en-Provence — Marseille, Publications de I’Université de Provence, 1982.

3 Ed. La chanson de Roland, par Mario Bensi, introduction par Cesare Segre, Milan,
Bur, 1985.



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 51

systeme de valeurs alternatif a celui de la religion. Comment concilier
ce monde alternatif avec la doctrine ?

Hector et Herculés

Le premier texte s’appelle Hector et Hercule'. 11 s'agit d'un roman sur
I'enfance d'Hector de Troie, basé sur le roman de Troie. Le texte a été
composé au XIV® siecle, probablement en Italie. Les deux mille
versets racontent le duel entre Hector et le géant Hercule, pour venger
la mort de son grand-pére Laomedon?.

Nos trovons por escripture
Qe Herculés outre nature
Fu fiers, ardiz sor toz, et grans,
Sage, legiers et sorpuisans.

5 Ne combati jamés a nus
Qe briemant ne fust vanchus.
De lui tesmonient petiz et granz

Q’il sozmetoit trestoz jeianz,

"Ed. Le roman d'Hector et Hercule, chant épique en octosyllabes italo-frangais édité
d'apres le manuscrit francais 821 de la Bibliotheque nationale de Paris avec les
variantes des autres manuscrits connus, par Joseph Palermo, Genéve, Droz 1972.
Voir aussi Marco Infurna, Note sul testo del “roman d'Hector et Hercule”, in
Francofonie medievali. Lingue e letterature gallo-romanze fuori di Francia (sec.
XII-X1V), par Anna Maria Babbi, Verona, Fiorini, 2016, pp. 67-79

2 A propos du genre du texte, voir Joseph Palermo, L 'Hector et Hercule franco-
italien: chant épique ou roman courtois?, in Essor et fortune de la chanson de geste
dans I’Europe et ’Orient latin. Actes du IX° Congrés international de la Société
Rencesvals pour I’étude des épopées romanes, Padoue-Venise, 29 aoiit—4 septembre
1982, Modena, Mucchi, 1984, vol. 2, pp. 729-736.



52 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

Et ocioit ors et lions,

10 Serpans, centaures et dragons.
Ne fu au suen tans en tot le mont
Tant fiers com lui, noires ne blont,
Fors soulemant Hector, le pros,
Qi d’honor querre fu famos:

15 Le fil Prians, le noble roi,
Le miaudre home de nulle loi'.

Ce texte montre trois aspects fondamentaux pour définir le role de la
mythologie au Moyen Age. Premiérement, la mythologie n'est pas
seulement I'apanage de la littérature latine et grecque. Au contraire, au
Moyen Age, les thémes avaient déja été copiés dans la langue

! « Nous lisons qu'Hercule était trés fier, audacieux, sage, rapide et fort. Il a vaincu
tous les ennemis. Les nobles et le peuple parlent de lui, car il a soumis tous les géants
et tué des ours et des lions, des serpents, des centaures, des dragons. A cette époque,
il n'y avait pas de tel héros aux quatre coins du monde, & l'exception d'Hector, le
brave, qui était célébre pour son honneur. C'était le fils de Priam, le noble roi, le
meilleur homme du monde ».



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 53
vernaculaire!, comme le montre également la fortune de la Légende de
Troie en France et le Roman de Troie?.

La deuxiéme question concerne la liberté de réécrire le matériel
mythologique. Le combat entre Hector et Hercule est une nouveauté
dans la littérature médiévale. Il n'existe aucun texte décrivant ce duel,
mélant I'histoire de Troie et d'Hercule. Ce motif aura toutefois pas mal
de chance en Italie, puisqu’on le retrouve dans un texte du XV¢ si¢cle
en frangais, I’Aquilon de Baviérée®, et dans une version de la guerre de
Troie en dialecte florentin, le Libro de Troiam.

La troisiéme caractéristique de l'utilisation de la mythologie dans
Hector et Hercule est la modernisation. Marco Infurna a montré que
ce texte est directement lié a la chanson de geste de I’Entrée
d'Espagne*, I'épopée de Roland et Charlemagne en Espagne. A partir
d'un modéle épique, celui de la lutte entre paiens et chrétiens, 1'auteur
anonyme du roman d’Hector et Hercule a construit son récit. Il y a

! Pour la langue franco-italienne d’Hector et Hercule, voir Joseph Palermo, La
langue franco-italienne d’’Hector et Hercules”, dans Actes du X°congreés
international de linguistique et philologie romanes, organisé sous les auspices de la
Société de linguistique romane par le Centre de philologie et de littératures romanes
de la Faculté des Lettres de I’Université de Strasbourg du 23 au 28 avril 1962, éd.
Georges Straka, Paris, Klincksieck, 1965, vol. 2, pp. 687-695.

2 Pour ce sujet, il faut rappeler le travail de Marc-Réné Jung, La légende de Troie en
France au Moyen Age, Basel-Tiibingen, Francke Verlag, 1966.

3 Voir Raffacle da Verona, Aquilon de Baviére. Libro quinto, a cura di Virginio
Bertolini, Anna Maria Babbi, Povegliano, Gutenberg, 1979; Raffacle da
Verona, Aquilon de Baviere, roman franco-italien en prose (1379-1407).
Introduction, édition et commentaire par Peter Wunderli, Tiibingen, Niemeyer,
1982, Vol. I e II; Raffaele da Verona, Aquilon de Baviere, roman franco-italien en
prose (1379-1407). Introduction, édition et commentaire par Peter Wunderli,
Tiibingen, Niemeyer, 2007, Volume III.

* Voir Anonimo Padovano, L Entrée d’Espagne. Rolando da Pamplona all 'Oriente,
a cura di Marco Infurna, Roma, Carocci, 2011; L ’Entrée d’Espagne. Chanson de
geste franco-italienne publiée d’aprés le manuscrit unique de Venise par Antoine
Thomas, Paris, Firmin-Didot, 1913, 2 vol.; réédition par Marco Infurna, Firenze,
Olschki, 2007, 2 voll.



54 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

donc une tentative évidente de moderniser le modele mythologique, a
travers 'utilisation des motifs de la chanson de geste!. Dans 1’Entree
d’Espagne et 1'épopée du XIV*® si¢cle, on assiste a de longues batailles
entre les héros du christianisme et de la religion musulmane.
Contrairement aux épopées des XI-XII® siecles, la normalisation des
relations entre 1'Orient et 1'Occident apres 1'expérience traumatisante
des croisades a permis aux auteurs d'élargir I'espace consacré aux
soldats paiens. Bien siir, les paiens restent des ennemis, mais ils ne
sont plus seulement des traitres ou des hérétiques. Ils peuvent, pendant
les combats, exposer leurs croyances religieuses a leurs ennemis
chrétiens. La méme situation se produit dans Hector et Hercule, ou le
combat se termine en 190 vers, alors que le dialogue entre Hector et
Hercule blessé s'étend sur 320 vers. Le duel devient une occasion de
réfléchir a la valeur des vertus féodales, telles que I'honneur, la justice,
la loyauté chevaleresque et le destin. Le roman d'Hector et Hercule est
donc une tentative complexe de moderniser I’épopée a travers les
modeles des genres médié¢vaux et les motifs de la littérature épique et
chevaleresque.

Une autre indication de cette contamination est l'utilisation de la
religion chrétienne dans un contexte entiérement paien. Au v. 1236,
Hercule demande a Hector son nom. Hector lui révele son identité, et
le géant rappelle a Hector que le héros troyen sera toujours moins sage
et moins fort que son parent Adam.

Je ai nom Hector, niés Laumedon,

! Voir Marco Infurna, Ideali cavallereschi in Valpadana: il "Roman d'Hector et
Hercule" e "L'Entrée d'Espagne”, in Dai pochi ai molti: studi in onore di Roberto
Antonelli, Roma, Viella, 2014, pp. 931-944. Voir aussi Marco Infurna, Cultura e
valori cortesi nel franco-italiano “Roman d'Hector et Hercule”, in Narrazioni e
strategie dell'illustrazione: codici e romanzi cavallereschi nell'ltalia del nord (secc.
XIV-XVI), par Annalisa Izzo et Ilaria Molteni, Roma, Viella, 2014, pp. 25-34.



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 55

Por la giel mort ou vos tenchon.»

«Adonc es filz le roi Priam?

Por toi se doit croire d’Adam
1245 Qe fu plus biaus et le plus fort,

Le plus senez el plus acort,

Qe mais nasqist an cestui mont.

Prés lui vos estes bien segont!.
Huon d’Auvergne

Le mélange du christianisme et de la religion est la question centrale
d'un autre texte du Moyen Age franco-italien : le Huon d'Auvergne
(XIVe siécle)’.

!« “ Je suis Hector, le petit-fils de Laumedon, je te combats pour venger sa mort .
“ Es-tu donc le fils du roi Priam ? Vous devez croire en Adam, qui était plus noble
et plus fort que vous, plus sage et plus prudent que tous les hommes du monde. Vous
étes le deuxiéme apres lui ” ».

2 Pour I’édition du texte, voir Edmund Stengel, Eine weitere Textstelle aus der
franco-venezianischen Chanson de Geste von Huon d'Auvergne (nach der Berliner
und der Turiner Handschrift),in Festschrift zum 13. Allgemeinen Deutschen
Neuphilologentage in Hannover, Pfingsten 1908 herausgegeben im Auftrage des
Vereins fiir neuere Sprachen zu Hannover, éd. R. Philippsthal, Hannover-List et
Berlin, Carl Meyer, 1908, pp. 35-49; Edmund Stengel, Huons von Auvergne
Keuschheitsprobe, Episode aus der franco-venezianischen Chanson de geste
von Huon d'Auvergne nach den drei erhaltenen Fassungen, der Berliner, Turiner
und Paduaner, in Mélanges de philologie romane et d'histoire littéraire offerts a M.
Maurice Wilmotte, professeur a ['Université de Liége, a l'occasion de son
25¢ anniversaire d'enseignement, accompagné de fac-similés et d'un portrait, Paris,
Champion, 1910, t. 2, pp. 685-713; Edmund Stengel, Laut- und Formenlehre in der
Berliner franko-venezianischen Chanson de geste von Huon d’Auvergne (Erster
Teil: Reimpriifung und Lautlehre), Inaugural-Dissertation zur Erlangung der



56 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

Dans cette épopée, le héros Huon est chargé par Charles Martel de se
rendre aux Enfers pour exiger un tribut de Lucifer. Cette mission est
une tentative de Charles Martel d'inciter Huon a épouser la femme du
héros, Ynide. L'épopée de Huon est originale. Les aventures de Huon
ne sont pas seulement une épopée, mais utilisent également des motifs
issus de romans.

La deuxieéme partie des aventures du paladin consiste en un récit du
voyage du héros aux quatre coins du monde connu (de la Calabre a
Athenes, de Jérusalem a la Galice) et du monde imaginaire (cité des
dames, jardin de 1'Arche de No¢). Cette errance présente des
caractéristiques qui appartiennent au monde de 1'Odyssée et de

Doctorwiirde der Philosophischen Facultit der Koniglichen Universitéit Greifswald,
vorgelegt von Friedrich Mainone aus Koln a. Rh., Berlin, Schade, 1911; Edmund
Stengel, Karl Martels Entfiihrung in die Holle und Wilhem Capets Wahl zu seinem
Nachfolger. Stelle aus der Chanson von Huon d'Auvergne nach der Berliner Hs., in
Studi letterari e linguistici dedicati a Pio Rajna nel quarantesimo anno del suo
insegnamento, Milano, Hoepli, 1911, pp. 873-891; Huons aus Auvergne Suche nach
dem Holleneingang nach der Berliner Hs. herausgegeben von Edmund Stengel,
Festschrift der Universitdit Greifswald ausgeben zum Rektoratswechsel am 15. Mai
1912, Greifswald, Hartmann, 1912; Carla Giacon, La redazione padovana dell'Huon
d'Auvergne: studio, edizione, glossario, Tesi magistrale, Universita degli studi di
Padova, 1960-1961. Aujourd’hui, on lit le texte dans The Huon d’Auvergne Digital
Archive. Edited by Leslie Zarker Morgan & Stephen P. McCormick. Translated by
Shira Schwam  Baird. Washington & Lee U, 31 Aug. 2017,
(www.huondauvergne.org), version 1.0.0. Accessed 12 February 2021. Sur la
tradition de Huon d’Auvergne, voir Adolf Tobler, «Die Berliner Handschrift
des Huon d'Auvergne», Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin, 1 (1884), pp. 605-620; Stephen P. McCormick, The
Manuscript Tradition and Reception of the Huon d’Auvergne, a Franco-Italian
romance-epic, in The French of Italy
(https://frenchofitaly.ace.fordham.edu/?page_id=46). Sur la langue de Huon
d’Auvergne, voir Frankwalt Mohren, « “Huon d’Auvergne”/ “Ugo d’Alvernia”:
objet de la lexicographie frangaise ou italienne?», Medioevo Romanzo, IV (1977),
pp. 312-325; Giinter Holtus, Considerazioni sulla lingua dell’“Huon d’Auvergne”
(B, T, P) in Cultura dell’Italia padana e la presenza francese nei secoli XIII-XV.
(Pavia, 11-14 settembre 1994), edited by Luigina Morini, Edizioni dell’Orso, 2001,
pp- 41-54.




«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 57
I'Enéide'. En fait, Huon d’Auvergne peut étre considéré comme une
Odyssée chrétienne, dont les principales caractéristiques sont :

(a) La volonté divine. Comme Ulysse, Huon est a la merci de la
puissance divine et ne connait pas la longueur et la perniciosité de son
voyage. Si le héros grec doit se soumettre aux caprices des divinités
du mont Olympe, Huon s'en remet totalement a la foi en Dieu, qui peut
étre miséricordieux et indulgent, mais en méme temps vindicatif et
cruel.

(b) Le voyage. Le voyage de Huon est principalement aquatique. La
premiere partie de la pérégrination se déroule en mer, tandis que la
deuxiéme partie est consacrée a la navigation sur le Tigre. Cette
présence marine est manifestement un point de contact entre la
chanson d’Huon d’Auvergne et le matériel classique.

(c) Les aventures du héros. Comme Ulysse, Huon doit affronter des
épreuves au cours des étapes de son voyage. Ces aventures impliquent
souvent des étres surhumains ou des animaux fantastiques. La
différence entre 1’Odyssée et Huon d’Auvergne semble étre
l'importance différente de la ruse du héros. Si dans le cas d'Ulysse, la
ruse du protagoniste est souvent la solution, chez Huon la poursuite du
voyage est toujours lice a la Foi. Si la ruse de 'homme polytropos lui
permet d'échapper aux menaces des dieux, celle de Huon ne suffit pas
a changer le cours des événements.

(d) Le merveilleux. Dans la chanson de Huon d'Auvergne, les éléments
magiques et surnaturels, qui peuplaient également le monde d'Ulysse,
sont transformés en éléments de merveille chrétienne.

' Voir, Francine Mora-Lebrun, L ’«Enéide» médiévale et la naissance du roman,
Paris, Presses Universitaires de France, 1994.



58 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

(f) L'ennemi. Dans 1'Odyssée, 1la maison d'Ulysse est profanée par les
prétendants de Pénélope. Toujours dans Huon d'Auvergne, le héros
doit combattre un ennemi dans sa maison : c’est le roi Charles Martel
qui a envoy¢ Huon en enfer pour séduire sa femme Ynide. Comme
Pénélope, la ruse de I'épouse de Huon lui permet de survivre a la
pression de Charles Martel. Comme dans 1'Odyssée, la conclusion
s'attache a punir le traitre.

L'une des caractéristiques les plus évidentes de l'itinéraire de Huon est
la présence de la mer. La mer est un motif de 1I’Odyssée, des héros du
roman en octosyllabes, mais aussi des saints de la littérature
hagiographique. Dans la chanson de geste de Huon, il y a deux
tempétes. La premiere éclate dans les eaux de la Palestine. La seule
solution disponible est la priére.

Le pas Huon non cesse de hotrer,

E rove Deu qu'il ne laist periler.

Si de ce scampe, bien pora ramenter
Tot jor de sa vie, ausi cum cuide il ber.
(Huon d’Auvergne, B, vv. 2319-2322)!

Aprés cinq jours, Dieu autorise le débarquement du navire. Puis le
paladin loue Dieu pour sa miséricorde. Si Huon était le protagoniste
de la premicre tempéte, il n'est qu'un observateur de la seconde. Les

" Ed. The Huon d’Auvergne Digital Archive, op. cit.: « Huon ne cesse pas de prier
Dieu afin qu’il ne le laisse mourir. S’il peut se sauver, il va se rappeler ce jour pour
toute sa vie ».



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 59

ondes de la mer frappent un bateau qui coule. Seules deux femmes
survivent.

Lor vit corer une nef qui vient a tiel deslay,
Por le fortunal tamps qui le grevay,

Eng un rochier si fiert. Tiel squase fay

Que la montaigne tote en resonay.

A cette foy la nef tote debrisay;

Tot ceus dedang en la mer s'anoiay

Fors .ii. damiselle que la onde butay,
(Huon d’Auvergne, B, vv. 2704-2710)"

La tempéte est une manifestation de la puissance divine qui sauve
cyniquement deux dames qui seront cruciales pour la suite du voyage
de Huon. Cette figuration partagée entre Huon d'Auvergne,
I'hagiographie et les romans trouve ses racines dans 1'Odyssée et
I'Evangile de Marc : Jésus-Christ est dans un bateau qui I'accompagne
sur l'autre rive du lac de Tibériade, avec ses disciples. Le Messie
exhorte le peuple a avoir foi en Dieu pour survivre a la tempéte.

Survient une violente tempéte. Les vagues se jetaient sur la
barque, si bien que déja elle se remplissait.

! « Puis il a vu un navire qui nageait rapidement. A cause de la tempéte qui I'a frappé,
le navire est entré en collision avec un rocher. Il y eut un grand bruit qui fit résonner
les montagnes. A ce moment-13, le navire a été détruit par le rocher. Tous les
passagers se sont noy¢és, sauf deux demoiselles qui ont été poussées sur le rivage par
les vagues ».



60 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

Lui dormait sur le coussin a I’arriere. Les disciples le réveillent
et lui disent : «Maitre, nous sommes perdus ; cela ne te fait
rien?»

Réveillé, il menaca le vent et dit a la mer: «Silence, tais-toi!» Le
vent tomba, et il se fit un grand calme.

Jésus leur dit: «Pourquoi étes-vous si craintifs? N’avez-vous pas
encore la foi?»

(Evangile de Marc, 4, 37-40, éd. AELF)

La mythologie est donc étroitement li¢e a I'épopée et a la religion. La
tentative de réconciliation entre le christianisme et la littérature gréco-
romaine est, en revanche, I'un des principaux motifs du Moyen Age, a
partir de la doctrine scolastique de saint Thomas d'Aquin.

Dans le Huon d'Auvergne, il y a un épisode particulier qui démontre
cette tendance. Il s'agit d'un niveau plutét moderne de contamination
entre le matériel mythologique et la religion chrétienne. Au cours de
son voyage, Huon rencontre deux femmes qui chantent et dansent pres
du fleuve Tigre en Mésopotamie. Ces dames, comme la princesse des
Phéaciens dans I'Odyssée, accompagnent Huon a la cour de leur dame.
Le royaume est un endroit ou il n'y a que des femmes. Cette figuration
n'est pas dérivée de 'Odyssée, mais est une reprise du motif de la reine
Sébile. Les Sébiles, dans la mythologie grecque et romaine, étaient des
vierges capables de prédire l'avenir et le destin. L'une de ces Sébiles,
la Sébile des Apennins, vivait dans un monde exclusivement féminin,
dans les montagnes de I'Italie centrale. L'épisode de Huon apparait
ainsi comme une réécriture de ce motif. La encore, la dame du chateau
est admirée par Huon pour sa beauté, qui n'est cependant pas humaine.
La dame est décrite comme plus belle que Polyxéne, fille de Priam, et



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 61

Héleéne de Troie. Mais méme son chant ressemble a celui d'une siréne

et son apparence a celle d'une anguane'.

Semblant joiant plus d’autre chastelaine.
Se esté fust creature humaine,

Ensi belle non fu Polixene et Alaine:
Mes soe beauté fusent bien plus lontaine
Que une vielle non seroit a une aiguaine;
(Huon d’Auvergne, B, vv. 6747-6751)*

La figure de ’aiguaine correspond aux figures mythologiques des
anguane, ces dames qui habitent les bois et les foréts. Ils sont souvent
associés a 1'élément eau et leurs pieds sont en forme de chévre ou de
dos. Cette caractéristique montre l'adhésion erronée aux mondes

! A propos des Anguane, voir Mario Alinei, «Silvani” latini, “Aquane” ladine: dalla
linguistica all’antropologia», Le leggende fassane di Hugo de Rossi, 1985, pp. 49-
78; Daniela Perco, «Le Anguane: mogli, madri e lavandaie», La ricerca folklorica,
36, 1997, pp. 71-81; Carlo Ginzburg, Storia notturna. Una decifrazione del Sabba,
Torino, Einaudi, 1989. A propos des anguane dans Huon d’Auvergne, voir Sonia
Maura Barillari, «La citta delle dame: La sovranita ctonia declinata al femminile fra
I’Irlanda e i Monti Sibillini», dans eadem, L’immagine riflessa. Testi, societa,
culture, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2009, pp. 87-121; Sonia Maura Barillari,
«Le anguane: un’ipostasi trecentesca», Quaderni di Semantica, 30, 2009, pp. 291-
304 ; Paolo Rinoldi, «Le acquane nella letteratura francoitaliana: una nota
aspremontianay, L'Immagine Riflessa, 27 (2018), pp. 175-183.

2 « Elle aurait un aspect plus beau que les autres chatelaines, si elle était une femme
humaine. Elle était bien plus belle que Polixéne et Héléne. Sa beauté était comme
celle d’une aiguane par rapport a une vieille ».



62 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

humain et chrétien : comme les sirénes, elles ont un statut
intermédiaire entre les mondes humain et surnaturel.

La citation des anguane de Huon d'Auvergne semble relever de cette
interprétation. En effet, a propos de la reine, I'auteur de Huon précise
que « soe beauté [de la dame aiguane] estoit fause et vaine » (‘sa
beauté était fausse et vaine’, Huon d'Auvergne, B, v. 6752). Elle invite
Huon a passer la nuit dans son palais. Pendant la nuit, les dames
disparaissent et Huon se retire dans sa chambre pour prier, mais
lorsqu'il entend des versets maléfiques, le héros sort et s'aventure dans
le palais. Dans la salle centrale, il trouve les dames qui ont pris
l'apparence de démons. Huon fait le signe de la Croix, mettant ainsi
les démons en fuite.

Dans I'épisode des femmes-diables, le lien entre religion, épopée et
mythologie est évident. La foi est montrée comme le corrélatif de la
ruse d'Ulysse. Si dans I'épisode classique, le héros grec comprend le
danger de Circ¢ et ne se transforme pas en cochon, dans la chanson de
geste Huon s'en remet totalement a Dieu. Sans la priére, il n'aurait pas
découvert la trahison des diablotins et n'aurait pas pu résister a leurs
séductions. Comme dans les épisodes de la tempéte, Huon montre que
la Parole de Dieu peut vaincre la résistance diabolique et le chaos du
surnaturel, de la mythologie et de la magie qui, d'un point de vue
chrétien, représente un écart par rapport a la doctrine.

Histoire Ancienne jusqu’'a César

Le troisiéme exemple est I'Histoire Ancienne jusqu'a César, une ceuvre
qui raconte l'histoire de I'homme depuis la création jusqu'a 1'époque
romaine'. Le texte a été composé au XIII° siécle par Wauchier de

' Sur I’Histoire Ancienne, voir Catherine Gaullier-Bougassas, L'Histoire ancienne
jusqu'a César, ou, Histoires pour Roger, chdtelain de Lille de Wauchier de Denain;
L'Histoire de la Macédoine et d'Alexandre le Grand, Turnhout, Brepols, 2012; Mary



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 63
Denain, un auteur de l'est de la France. La diffusion du texte a été
impressionnante : un groupe important de manuscrits a été copié en
Italie, notamment a Bologne, Venise, Naples, Génes, mais il existe
également une diffusion francaise liée aux communautés
francophones des royaumes chrétiens d'outre-mer. Cette tradition est
¢galement enrichie par une vaste tradition de volgarizzamenti, ¢’ est-a-
dire les traductions du texte en italien.

I1 existe principalement deux versions du texte, une version longue et
une version abrégée!. Ces versions sont réparties en familles

Coker Joslin, The Heard Word: A Moralized History. The Genesis Section of the
"Histoire ancienne" in a Text from Saint-Jean d'Acre, Lafayette, University of
Mississipi Press, 1986; Molly Lynde-Recchia, Prose, Verse, and Truth-Telling in
the Thirteenth Century: An Essay on Form and Function in Selected Texts,
Accompanied by an Edition of the Prose "Thebes" as Found in the "Histoire
ancienne jusqu'a César", Lexington, French Forum, 2000; Yorio Otaka, L'Histoire
ancienne jusqu'a César. Edition d'apreés le manuscrit OUL 1 de la bibliothéque de
['Université Otemae (ancien Phillips 23240), 2 volls., Orléans, Paradigme, 2016;
Christophe Pavlides, L Histoire ancienne jusqu’a César (premiere rédaction): étude
de la tradition manuscrite, étude et édition partielle de la section d’histoire romaine,
Doctoral Thesis, Ecole des chartes, Paris, 1989; Anne Rochebouet, L'Histoire
ancienne jusqu'a César ou Histoires pour Roger, chatelain de Lille, de Wauchier de
Denain; L'Histoire de la Perse, de Cyrus a Assuérus, Turnhout, Brepols, 2015;
Marijke de Visser van Terwisga, Histoire ancienne jusqu'a César, Estoires Rogier.
Tome I: Assyrie, Thebes, Le Minotaure, les Amazones, Hercule, Orléans, Paradigme,
1995. On lit le texte de I’Histoire dans Simon Gaunt, The Values of French
(https://tvof-ac.uk).

A propos de la tradition du texte, voir, Craig Baker, «La version vulgate de
I’Histoire ancienne jusqu’a César», Revue belge de philologie et d’histoire, 95
(2017), pp. 745-772; Maria Teresa Rachetta, «Sull’ Histoire ancienne jusqu’a César:
le origini della versione abbreviata; il codice Wien ONB cod. 2576. Per la storia di
una tradizione», Francigena, 5 (2019), pp. 27-57; Richard Trachsler, L Histoire au
fil des siecles. Les différentes rédactions de [’Histoire ancienne jusqu’a César,
in Transcrire et/ou traduire. Variation et changement linguistique dans la tradition
manuscrite des textes médiévaux. Actes du congres international, Klagenfurt 15-16
novembre 2012, ed. by Raymund Wilhelm (Heidelberg: Winter), pp. 77-95; Simone
Ventura, «The manuscripts of the First Redaction of the the Histoire ancienne
Jjusqu’a César (13th century): Textual Variation and Linguistic Coding», Medioevo
Romanzo, 41 (2017), pp. 316-363; Luca Barbieri, «La solitude d’un manuscrit et



64 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

philologiques et en groupes iconographiques. Je ne veux pas parler de
la distribution de la tradition manuscrite de 1'Histoire ancienne, mais
je voudrais souligner que le texte est souvent accompagné d'un riche
ensemble de miniatures!. Au cours de notre article, nous lirons la
version longue du manuscrit Paris, Bibliothéque nationale de France,
20125.

Le prologue suggere que l'intention initiale était de poursuivre le récit
de Tl'histoire du texte jusqu'a nos jours, mais pour des raisons
inconnues, 1’Histoire ancienne s'arréte a Jules César. Il a été avancé
que l'auteur a peut-étre cessé d'écrire lorsqu'il a pris connaissance de
l'existence de Li Faits des Romains (composé avant juillet 1214), qui
reprend ['histoire romaine a peu pres la ou s'arréte I'Histoire ancienne
et lui est associ¢ dans certains manuscrits.

Le texte est divisé en sept ou onze sections correspondant a huit
thémes principaux : Genese, Orient, Thebes, Gréce, Amazones, Troie,
Enée et Rome. Déja dans cette schématisation, nous pouvons avoir
une idée du type d'utilisation des matériaux épiques : la section Genese
est, plus ou moins, une traduction de la premiere partie de la Bible.
Les sections intermédiaires, en revanche, sont liées au matériel
mythologique de la Grece, 1'/liade et I'Odyssée et la Thebaide.

Notamment, la section Orient I commence par I'histoire de Ninus et
Sémiramis, se poursuit par un récit des quatre empires mondiaux et
énumere les rois d'Assyrie et de Grece. Thebes propose une version
abrégée en prose du Roman de Thebes, de I'histoire d'(Edipe a la mort

I’histoire d’un texte: la deuxiéme rédaction de |’Histoire ancienne jusqu’a
César», Romania, 138 (2020), pp. 39-96.

!'Voir Doris Oltrogge, Die lllustrationszyklen zur "Histoire ancienne jusqu'a César"
(1250-1400), Frankfurt am Main, Lang, 1989.



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 65
d'Amphiaraus'. La section Grecs et Amazones rend compte du conflit
entre Athenes et Crete et les Amazones. L'article raconte également
les aventures d'Hercule et de Thésée. La section Troie raconte I'histoire
de la guerre de Troie et du cheval de bois. Il s'agit de la section la plus
copiée et éditée dans la traduction. Ils existent au moins trois versions
différentes : (a) les manuscrits de la premiere rédaction comportent
une traduction frangaise en prose du pseudo-Daretis Phrygius De
excidio Troiae historia ; (b) dans la deuxiéme rédaction, la section
originale sur Troie est remplacée par la version de Benoit de Sainte-
Maure du Roman de Troie, qui est une traduction frangaise de la
traduction latine de La guerre de Troie de Guido delle Colonne ; (¢)
certains manuscrits comportent une rédaction mixte, reprenant des
éléments des versions longue et courte?. La section Enée représente

' Sur la section Thébes, voir Aimé Petit, «Le Roman de Thébes dans 1'Histoire
ancienne jusqu'a César», Le Moyen Age, 107 (2001), pp. 113-121; Aimé Petit,
Wauchier de Denain et la matiere du Roman de Thébes dans ['Histoire ancienne
jusqu'a César', in Richesses médiévales du Nord et du Hainaut, éd. par Jean-Charles
Herbin, Valenciennes, Presses universitaires de Valenciennes, 2002, pp. 243-252;
Aimé Petit, Le traitement du personnage d'Amphiaraiis par Wauchier de Denain
dans ['Histoire ancienne jusqu'a César', dans Image et mémoire du Hainaut
médiéval, éd. par Jean-Charles Herbin, Valenciennes, Presses universitaires de
Valenciennes, 2004, pp. 183-192.

2 Sur la section de Troie, voir Luca Barbieri, De Gréce a Troie et retour : les chemins
opposés d’Hélene et Briséida dans le Roman de Troie, dans « Philologia ancilla
litteraturae », Mélanges de philologie et de littérature francaises du Moyen Age
offerts au Professeur Gilles Eckard par ses collegues et anciens éleves, éd. par Alain
Corbellari, Yan Greub and Marion Uhlig, Geneve, Droz, 2013, pp. 15-44; Luca
Barbieri, Les versions en prose duRoman de Troie: état des recherches et
perspectives, dans Pour un nouveau répertoire des mises en prose. Roman, chanson
de geste, autres genres, ¢d. par Maria Colombo Timelli, Barbara Ferrari et Anne
Schoysman, Paris, Garnier, 2014a, pp. 33-67; Luca Barbieri, Roman de Troie,
dans Nouveau Répertoire de mises en prose (XIVe-XVle siecle), éd. par Maria
Colombo Timelli, Barbara Ferrari, Anne Schoysman et Frangois Suard, Paris,
Garnier, 2104, pp. 773-848; Marc-René Jung, La Légende de Troie en France, op.
cit.; Guido Mazzoni et Alfred Jeanroy, «Un nouveau manuscrit du Roman de
Troie et de |'Histoire ancienne avant César», Romania, 27 (1989), pp. 574-581;
Anne Rochebouet, Les deux destructions de la ville de Troie: de la dérimation a la



66 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

une adaptation de I'Enéide de Virgile, précédée de trois généalogies,
dont deux relient Enée et la dynastie troyenne & la France. Enfin, la
section Rome raconte la 1égende de Romulus et Remus'.

L'objectif de ces histoires universelles est de faire remonter les
origines de la civilisation européenne actuelle a 1'époque biblique a
travers un récit continu qui passe par certains des principaux contes et
récits 1égendaires de 1'ére classique, dont Troie.

L'Histoire Ancienne représente I'un des exemples les plus significatifs
de l'utilisation de la mythologie dans la littérature médiévale en
France. Cette utilisation est de deux types. Le premier type est celui
de la structure : I’Histoire Ancienne combine religion, histoire et
mythologie dans un méme récit, sans interruption. Le deuxiéme type
est représenté par les solutions textuelles. Par exemple, au paragraphe
§5262, Paris, fils de Priam, demande a son pére des bateaux pour aller
en Grece. Il lui demande également de prier son dieu pour la réussite
de la navigation, sans préciser le nom de la divinité. Cependant, dans
le méme paragraphe, Paris raconte a son pére son aventure dans les
foréts de Grece ou il a rencontré les divinités Mercure, Minerve, Vénus

compilation dans les premiere, troisieme et cinquieme mises en prose du Roman de
Troie, dans Mettre en prose aux XIV°-XVI¢ siecles, éd. par Maria Colombo Timelli,
Barbara Ferrari et Anne Schoysman, Turnhout, Brepols, pp. 225-233; Jessica
Stoll, Imagining Troy: Fictions of translation in medieval French Literature,
Doctoral Thesis, King's College London, 2014.

! A propos de la section de Rome, voir Catherine Croizy-Naquet, Ecrire l'histoire
romaine au début du Xllle siecle: I'""Histoire ancienne jusqu'a César" et les "Faits
des Romains", Paris, Champion, 1999; Catherine Croizy-Naquet , «Ecrire I'histoire:
la choix du vers ou de la prose aux Xlle et XIII siecles», Médiévales, 39 (2000), pp.
71-85; Catherine Croizy-Naquet, L'Histoire ancienne jusqu'a César, les Faits des
Romains. Entre sermon et chronique, entre histoire et roman, dans Textes et
cultures: réception, modeles, interférences. Volume 1: Réception de I'Antiquité, éd.
par Pierre Nobel, Besangon, Presses universitaires de Franche-Comt¢), 2004, pp.
103-118.

2 Edition et division The values of French (https://tvof.ac.uk).



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 67
et lonone. L'auteur fait ainsi référence a la légende du jugement de
Paris. Au mariage de Pélée et Thétis sur I'Olympe, tous les dieux sont
invités sauf Eris, la déesse de la discorde. Pour se venger, elle leur jette
une pomme d'or avec l'inscription : "Pour les plus belles". Trois
déesses revendiquent alors le fruit, Héra, Athéna et Aphrodite. Pour
mettre fin a la dispute, Zeus ordonne a Hermes d'emmener les déesses
sur le mont Ida, laissant a Paris, un prince troyen, le soin de choisir le
vainqueur. Le jeune homme accorde finalement la pomme a Aphrodite
(déesse de lI'amour), qui lui a promis I'amour de la plus belle femme
du monde (Héleéne), ce qui a provoqué la guerre de Troie avec
'enlévement d'Hélene.

Ainsi, 'auteur du récit ne censure pas les noms des divinités paiennes,
méme si le texte est fortement influencé par la doctrine chrétienne. Ici,
le choix de I'épisode était obligatoire. Selon la tradition, elle est la
cause principale de la guerre de Troie. L'approche de Wauchier de
Denain est donc historique, bien que le mot ne puisse étre compris
dans le sens moderne.

Wauchier voulait reconstituer les raisons qui ont causé la guerre de
Troie, et il ne pouvait pas oublier la principale : le jugement de Paris.

Au §537, Achille prie son dieu Apollon pour lui demander d'aider les
armées grecques. Le dieu répond que Troie sera détruite. Ce n'est donc
pas un probleme pour Wauchier si les héros grecs demandent leurs
dieux, qui représentent probablement une préfiguration du Dieu
chrétien.

Cette assimilation est tout a fait évidente dans le § 571. Les soldats
grecs pleurent la mort d'Achille. Nous lisons dans leur oraison :



68 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

«O tu crestieins, o tu crestiene, en auient il maintes fois que tu
uois ’ome o la feme aler tot lie [et] tot aitie par semblance son
chemin [et] sa uoie- [et] dedens les -viii- iors o mains le uois tu
gesir en biere- [et] lendemain porter ala fosse: Por deu quar te
porpense coment pues tu de ce chanter ne coroler qui por toi
meismes plorer en deuroies- larme na cure de baler ne de coroler
ai[n]s ueut [et] desire com por li face a n[ost]re segnor orisons
[et] proieres [et] doint as poures besognos selonc ce com puet de
uerai cuer [et] de bon entires aumosnes!

Ici, les soldats de la guerre de Troie se disent chrétiens et prient le Dieu
chrétien. Il y a donc une superposition compléte de figures paiennes et
chrétiennes, mais Wauchier ne montre aucun signe d'hésitation.
D'autre part, la création d'une histoire qui commence dans le monde
chrétien de la Genese, jusqu'a I'Empire romain, et qui inclut également
la mythologie, démontre une assimilation compléte du matériel
classique dans la philosophie chrétienne médiévale.

Conclusion

Nous avons vu trois exemples de l'utilisation de la mythologie au
Moyen Age. Hector et Hercule démontre une utilisation érudite de la
mythologie, un remaniement du matériel grec et latin pour un nouveau
public qui parlait francgais. Pour simplifier, la fonction de la
mythologie est ludique, car elle est utilisée pour divertir. Cependant,

! « Chrétien, chrétien, tu vois souvent un homme ou une femme marcher

joyeusement sur son chemin. Apres huit jours, vous les voyez dans un cercueil, et,
le lendemain, dans la tombe. Maintenant, comment pouvez-vous chanter ou danser,
au lieu de pleurer ? Laissez les danses et les chants, et priez notre Seigneur avec des
prieres et des oraisons, et donnez des aumdnes aux pauvres ».



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 69
on peut déja trouver des formes d'union entre la mythologie et la
philosophie chrétienne. Cette fusion devient évidente dans les textes
de Huon d'Auvergne et, surtout, dans |'Histoire ancienne jusqu'a
César, ou 1'élément mythologique est bien fondu dans le contexte de
l'histoire chrétienne. La mythologie continue donc d'exercer une
grande fascination sur les auteurs médiévaux, qui doivent néanmoins
faire face a la mutation de la doctrine dominante. La fusion et la
christianisation permettent de préserver 1'héritage de la mythologie
antique. Le charme de la mythologie survit ainsi a la métamorphose
du paradigme philosophique du Moyen Age. Sa valeur didactique a
été reconnue par les auteurs chrétiens, qui ont essay¢ de voir des
messages prophétiques dans les fables classiques. En conclusion, nous
pouvons dire que le Moyen Age a compris le message de la mythologie
et sa valeur esthétique et morale.

Je voudrais conclure par deux attestations de cet environnement
culturel, qui réutilise la mythologie comme partie intégrante de
I'héritage et de la cosmogonie chrétiens. Les deux exemples sont
caractéristiques de la littérature italienne du XIV® siecle.

Dans le Canzoniere de Francesco Pétrarque, un poéte italien du XIV¢
siécle, on trouve souvent le mot Jupiter. Chez Pétrarque, le mot
désigne le Pape, mais surtout Dieu, qui prend les armes pour aider les
princes italiens’.

Enfin, dans la Divina Commedia de Dante Alighieri, un poéte italien
du XIVe siécle, l'auteur raconte sa descente a 1’enfer. Le texte est
évidemment conforme a la doctrine chrétienne. Dans 1'Enfer, Dante
affronte une multitude de héros issus de la mythologie, comme

' On lit le Canzoniere dans 1’édition Francesco Petrarca, Canzoniere, par Sabrina
Stroppa, introduction par Paolo Cherchi, Torino, Einaudi, 2011.



70 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

Achille, Ulysse, Diomede, mais aussi de monstres des poémes grecs,
comme Cerbeére, le chien a trois tétes, Pluton, Charon et Minos.

Il n'y a aucun probléme pour Dante a placer les héros de la mythologie
dans I'Enfer chrétien. Au contraire, lorsqu'il rencontre les auteurs de la
mythologie et de la littérature grecque, il veut étre considéré comme
un «sesto tra cotanto senno» (Inf. IV, v. 102, ‘sixiéme de tant de
sagesse’), c'est-a-dire un poete aussi valable que Virgile, Horace,
Ovide, Homére, Lucan!.

En Italie, nous célébrons cette année le 700° anniversaire de la mort de
Dante Alighieri, le plus important écrivain italien. Par conséquent, il
ne sera pas inapproprié¢ de conclure mon article par 1'une des citations
les plus célébres de la Divine Comédie de Dante. Dans le canto XX VI
de I'Enfer, Dante rencontre Ulysse, qui raconte aux poetes Dante et
Virgile son voyage au bout du monde. Pour convaincre sa compagnie
de le suivre, le héros grec récite le discours le plus célebre de I'ceuvre
de Dante.

Les écrivains médiévaux, tout comme les compagnons d'Ulysse,
semblent avoir écouté I’orazion picciola (Inf. XX V1, v. 122) du héros.
La mythologie n'est pas un monde oppos¢ au christianisme, mais
plutot un riche réservoir de connaissances a préserver : « fatti non foste
a viver come bruti, ma per seguir virtute e canoscenza » (Inf. XXVI,
vv. 119-120)%.

Bibliographie

' On lit la Divina Commedia, dans I’édition Giorgio Petrocchi, La Commedia
secondo [’Antica Vulgata, Milano, Mondadori, 1966.

2 « Vous n'avez pas été créés pour vivre comme des brutes, mais pour suivre la vertu
et la connaissance ».



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 71
Alighieri Dante, De vulgari eloquentia. Edizione critica con traduzione e
note a cura di Bruno Panvini, Torino, Societa Editrice Internazionale, 1996.

Alighieri Dante, La Commedia secondo ['Antica Vulgata, par Giorgio
Petrocchi, Milano, Mondadori, 1966.

Bensi Mario, La chanson de Roland, introduction par Cesare Segre, Milan,
Bur, 1985.

Mary Coker Joslin, The Heard Word: A Moralized History. The Genesis
Section of the "Histoire ancienne" in a Text from Saint-Jean d'Acre,
Lafayette, University of Mississipi Press, 1986.

Gaullier-Bougassas Catherine, L'Histoire ancienne jusqu'a César, ou,
Histoires pour Roger, chdtelain de Lille de Wauchier de Denain, L'Histoire
de la Macédoine et d'Alexandre le Grand, Turnhout, Brepols, 2012.

Gaunt Simon, Histoire Ancienne jusqu’a César, The Values of French
(https://tvof.ac.uk).

Giacon Carla, La redazione padovana dell'Huon d'Auvergne: studio,
edizione, glossario, Tesi magistrale, Universita degli studi di Padova, 1960-
1961.

Infurna Marco, Anonimo Padovano, L’ Entrée d’Espagne. Rolando da
Pamplona all’Oriente, Roma, Carocci, 2011.

Lynde-Recchia Molly, Prose, Verse, and Truth-Telling in the Thirteenth
Century: An Essay on Form and Function in Selected Texts, Accompanied
by an Edition of the Prose "Thébes" as Found in the "Histoire ancienne
Jjusqu'a César", Lexington, French Forum, 2000.

Morgan Leslie Z. — McCormick Stephen P., The Huon d’Auvergne Digital
Archive. Translated by Shira Schwam Baird. Washington & Lee U, 31 Aug.
2017, (www.huondauvergne.org), version 1.0.0. Accessed 12 February
2021.



72 Recherches en Langue Frangaise, Vol.2, No. 3, printemps-été 2021

Otaka Yorio, L'Histoire ancienne jusqu'a César. Edition d'aprés le manuscrit
OUL 1 de la bibliotheque de I'Université Otemae (ancien Phillips 23240), 2
volls., Orléans, Paradigme, 2016.

Palermo Joseph, Le roman d'Hector et Hercule, chant épique en octosyllabes
italo-frangais édité d'apres le manuscrit francais 821 de la Bibliothéque
nationale de Paris avec les variantes des autres manuscrits connus, Genéve,
Droz 1972.

Pavlidés Christophe, L Histoire ancienne jusqu’a César (premiere
rédaction): étude de la tradition manuscrite, étude et édition partielle
de la section d’histoire romaine, Doctoral Thesis, Ecole des chartes,
Paris, 1989.

Petrarca Francesco, Canzoniere, par Sabrina Stroppa, introduction par
Paolo Cherchi, Torino, Einaudi, 2011.

Raffaele da Verona, Aquilon de Baviere. Libro quinto, a cura
di Virginio Bertolini, Anna Maria Babbi, Povegliano, Gutenberg,
1979.

Raffaele da Verona, Aquilon de Baviere, roman franco-italien en prose
(1379-1407). Introduction, édition et commentaire par Peter
Wunderli, Tiibingen, Niemeyer, 1982, Vol. I e II.

Raffaele da Verona, Aquilon de Baviere, roman franco-italien en prose
(1379-1407). Introduction, édition et commentaire par Peter
Wunderli, Tiibingen, Niemeyer, 2007, Volume III.

Rochebouet Anne, L'Histoire ancienne jusqu'a César ou Histoires
pour Roger, chatelain de Lille, de Wauchier de Denain; L'Histoire de
la Perse, de Cyrus a Assuérus, Turnhout, Brepols, 2015.

Stengel Edmund, Eine weitere Textstelle aus der franco-
venezianischen Chanson de Geste von Huon d'Auvergne (nach der
Berliner und der Turiner Handschrift),in Festschrift zum 13.
Allgemeinen Deutschen Neuphilologentage in Hannover, Pfingsten
1908 herausgegeben im Aufirage des Vereins fiir neuere Sprachen zu
Hannover, éd. R. Philippsthal, Hannover-List et Berlin, Carl Meyer,
1908, pp. 35-49.

Stengel Edmund, Huons von Auvergne Keuschheitsprobe, Episode aus
der  franco-venezianischen =~ Chanson de  geste  von Huon



«Com Herculés, le fier jeiant»: la mythologie.../ Federico GUARIGLIA 73

d'Auvergne nach den drei erhaltenen Fassungen, der Berliner,
Turiner und Paduaner, in Mélanges de philologie romane et d'histoire
littéraire offerts a M. Maurice Wilmotte, professeur a l'Université de
Liege, a l'occasion de son 25°anniversaire d'enseignement,
accompagné de fac-similés et d'un portrait, Paris, Champion, 1910, t.
2, pp. 685-713.

Stengel Edmund, Laut- und Formenlehre in der Berliner franko-
venezianischen Chanson de geste von Huon d’Auvergne (Erster Teil:
Reimpriifung und Lautlehre), Inaugural-Dissertation zur Erlangung
der Doctorwiirde der Philosophischen Facultit der Koniglichen
Universitit Greifswald, vorgelegt von Friedrich Mainone aus Kdln a.
Rh., Berlin, Schade, 1911.

Stengel Edmund, Karl Martels Entfiihrung in die Holle und Wilhem
Capets Wahl zu seinem Nachfolger. Stelle aus der Chanson von Huon
d'Auvergne nach der Berliner Hs., in Studi letterari e linguistici
dedicati a Pio Rajna nel quarantesimo anno del suo insegnamento,
Milano, Hoepli, 1911, pp. 873-891.

Stengel Edmund, Huons aus Auvergne Suche nach dem
Holleneingang nach der Berliner Hs., Festschrift der Universitdt
Greifswald ausgeben zum Rektoratswechsel am 15. Mai 1912,
Greifswald, Hartmann, 1912.

Thomas Antoine, L’Entrée d’Espagne. Chanson de geste franco-
italienne publiée d’apres le manuscrit unique de Venise, Paris, Firmin-
Didot, 1913, 2 vol.; réédition par Marco Infurna, Firenze, Olschki,
2007, 2 voll.

van Terwisga Marijke de Visser, Histoire ancienne jusqu'a César,
Estoires Rogier. Tome 1: Assyrie, Thebes, Le Minotaure, les
Amazones, Hercule, Orléans, Paradigme, 1995.



