Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de
Troyes

Recherche originale

Andia ABAT"
Maitre assistant, Faculté de littérature et des Sciences humaines,
Université Shahid Beheshti

(Date de réception : 16/08/2019; Date d’approbation : 15/12/2019)

Résumé

Les concepts de Beau et de Laid occupent une place importante dans
I’art et I’iconographie religieux du Moyen Age. Ils sont en effet
I’expression visuelle de 1’opposition entre Bien et Mal. Ainsi toutes les
représentations du mal se caractérisent par une rupture de la symbolique
sacrée et ne se manifestent que par opposition au modele divin. Le
romancier champenois du XII° siecle, Chrétien de Troyes, est
manifestement sous ’influence de cette vision du monde ou tout est
correspondance, ou les différents niveaux de I’étre communiquent et
échangent leur valeur. D’un roman a I’autre, il évoque systématiquement
des personnages laids ou difformes qui incarnent le mal : laide demoiselle,
gardien des essarts ou nains. Pour autant le laid n’est pas toujours
unilatéralement I’expression du mal. Il peut renvoyer également a une idée
plus subtile. C’est ainsi que, selon une perspective différente, le laid peut
étre considéré plus beau que le beau lui-méme, car le laid plus que le beau
prouve que les formes visibles ne sont qu’un symbole de la beauté parfaite
et non point le beau véritable. Chrétien de Troyes relativise ainsi le
concept de la beauté.

Mots-clés : Beau, Chretien de Troyes, Laid, difformité, mal.

* E-mail: andia.abai@gmail.com



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 61

Introduction

Comme le dit Edmond Faral, « dans la littérature, les éloges
de la beauté sont infiniment plus fréquents que les tableaux de la
laideur. Ceux-ci pourtant ne manquent pas » (Arts poétiques,
1924 : 76). Au Moyen Age, on n’arréte pas de parler de la beauté
de tout ce qui existe. La beauté¢ du monde en tant que reflet et
projection de la beauté idéale, était une conception de dérivation
platonicienne. Parmi toutes les définitions de la beauté, il en est
une qui connut au Moyen Age une faveur particuliere ; elle
provenait de saint Augustin : « En quoi consiste la beauté¢ du
corps ? Dans la convenance des parties entre elles, accompagnée
d’une certaine douceur de coloris. » (Episturala 3, C S E L 34/1,
in Eco 1978 : 55). D’un point de vue métaphysique, est beau ce
qui est né du désir de Dieu et provoque « I’anticipation sur le
temps divin » (Vauthier, 2000 : § 44), puisque, a la fin des temps,
le monde sera transfiguré et retrouvera la beauté qu’il avait
perdue par suite de la fin du paradis. Est également beau ce qui
provoque le désir de Dieu ; est laid, donc, ce qui ¢loigne ’homme
du Créateur.

Dans les romans de Chrétien de Troyes, la beauté est premiére,
nécessaire a la manifestation de toutes les autres qualités. Le
romancier médiéval dépeint un monde généralement idyllique,
certes frappé par le mal, mais ou 1’on voit essentiellement des
chevaliers et des dames, beaux et nobles, dans une atmosphere
de courtoisie, de splendeur et de cérémoniel. Il ne faut pas oublier
que nous sommes dans une atmospheére de conte, et le principe
esthétique gouverne tous les autres principes et le portrait des
personnages fait ressortir la conformité a un certain modele
¢tabli. La fiction romanesque propose la vision d’un monde
harmonieux ou les valeurs individuelles sont faites pour
s’intégrer au systeme des valeurs collectives d’une société
aristocratique.



62 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

Cet article se donne pour objectif d’étudier la place et le sens
de la difformité dans plusieurs romans de Chrétien de Troyes :
Erec et Enide, Yvain ou le Chevalier au Lion, Lancelot ou le
Chevalier de la Charrette, Perceval ou le Conte du Graal.' Nous
allons d’abord voir que, comme ses contemporains et dans le
sillage des idées et croyances dominantes de son époque, ce
romancier a souvent vu — du moins en 1’apparence — dans la
laideur une manifestation du mal. Néanmoins, parfois et a un
niveau plus subtil, il a su mélanger les deux notions a tel point
qu’on pourrait penser que le laid garde en lui une certaine part de
beauté. Position exceptionnelle cependant, car Chrétien de
Troyes identifie essentiellement la laideur a la négativité, mais
dont les rares occurrences signalent néanmoins une vision du
monde qui sait s’affranchir du manichéisme ou des schémas :
c’est ce que nous allons voir dans un deuxiéme temps.

1. Difformité et laideur comme expression du mal

Les concepts de Beau et de Laid occupent une place
importante dans I’art, la littérature et 1’iconographie religieux du
Moyen Age. IIs sont en effet I’expression visuelle de I’opposition
entre Bien et Mal. En ce qui concerne [’iconographie
ecclésiastique, Michele Vauthier souligne a juste titre que « toute
beauté consiste dans I’identit¢ ou la proportionnalité. Toute
laideur, en conséquence, est une moindre participation au plan
divin et, moralité, il existe un laid absolu qui est celui du refus de
Dieu, celui de Satan. » (Vauthier, 2000 : § 1)

! On se référe aux textes publiés dans les (Euvres complétes de Chrétien de Troyes,
sous la direction de Daniel Poirion, aux éditions Gallimard, dans la collection
« Bibliothéque de la Pléiade ». Cette édition est bilingue et nous avons repris les
traductions dues & Peter F. Dembowski (Erec et Enide), Philippe Walter (Yvain
ou le Chevalier au Lion), Daniel Poirion (Lancelot ou le Chevalier de la
Charrette, Perceval ou le Conte du Graal).



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 63

Ainsi toutes les représentations du mal se caractérisent par une
rupture de la symbolique sacrée et ne se manifestent que par
opposition au mode¢le divin.

Pour ne citer qu’un exemple mentionnons le riche programme
iconographique de la cathédrale de Chartres. Il existe plusieurs
types de laideurs dans 1’architecture de ce monument : tout
d’abord une laideur satanique, incarnation du mal. Ensuite une
laideur qui est un signe de I’humanité déchue par rapport a 1I’idéal
d’une humanité édénique, créée a ’image de Dieu. On trouve des
monstres a ’aspect d’animaux hybrides : lion ailé, bétes a sept
tétes, etc. (Klinka 2000 : & 24). Mais, il existe un autre type de
représentation du Mal, anthropomorphe, celle du diable en
personne. Sa laideur est le symbole de sa perversion, sa noirceur,
le symbole des ténebres. A vrai dire, Satan entre en force a une
époque tardive dans la culture occidentale. Les ¢léments
disparates de 1’image démoniaque existaient depuis longtemps,
mais ce n’est qu’aux alentours du XII¢ ou du XIII® siecle qu’ils
« prennent une place décisive dans les représentations et dans les
pratiques, avant de développer un imaginaire terrible et obsédant
a la fin du Moyen Age » (Muchembled, 2000 : 20)

D’un autre co6té, comme ’affirme Jeffry Burton Russel, la
notion proprement chrétienne de diable se trouve fortement
influencée par des ¢léments folkloriques issues de pratiques et de
traditions devenues inconscientes, par contraste avec une religion
populaire chrétienne plus cohérente, plus délibérée et plus
consciente (J. B. Russel, 1984 : 62-87). Produite par ce que I’on
pourrait appeler I’imaginaire collectif d’une société, la figure du
Mal « épouse toujours étroitement les valeurs les plus actives a
I’ceuvre » (Muchembled, 2000: 34) dans cette société.
L’Occident des derniers siecles du Moyen Age est d’abord
chrétien. Mais la sphére religieuse n’est pas fermée sur elle-



64 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

méme, car elle communique avec les domaines politiques,
sociaux et culturels.

Dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes nous voyons une « beauté
qui se veut morale et d’'une morale qui se veut belle » (Poirion,
in Chrétien de Troyes, 1994 : XXXVI). Le romancier est
manifestement sous I’influence de cette vision du monde ou tout
est correspondance, ou les différents niveaux de [I’étre
communiquent et échangent leur valeur.

Toutefois, la laideur dans 1I’ceuvre du romancier présente des
significations variables, qui échappent a tout manichéisme. Dans
le Chevalier au Lion, le gardien des essarts, ¢’est-a-dire le paysan
qui gardait des taureaux sauvages sur une terre défrichée, est laid
(Chrétien de Troyes, 1994 : 346) :

Uns villeins, qui resanbloit Mor,

Leiz et hideus a desmesure,

Einsi tres leide criature

Qu’an ne porroit dire de boche

Assis s’estoit sor une ¢oche,

Une grant mague en sa main.

Je m’aprochai vers le vilain,

Si vi qu’il ot grosse la teste

Plus que roncins ne autre beste,

Chevox mechiez et front pelé,

S’ot pres de deus espanz de 1¢ Oroilles mossures et granz de 1¢
Oroilles mossues et granz

Autieux com a uns olifanz,

Les sorcix granz et le vis plat,

Talz de guete, et nes de chat,...! (Chrétien de Troyes, 1994 : 346)

'« Un paysan qui ressemblait a un Maure, démesurément laid et hideux —
décrire une telle laideur est impossible -, s’était assis sur une souche et
tenait une grande massue a la main. Je m’approchais du paysan et vis qu’il
avait la téte plus grosse qu’un roncin ou qu’une autre béte, les cheveux
ébouriffé et le front pelé, large de presque deux empans, les oreilles



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 65

Cette laideur, cependant, ne revét pas, dans ce cas un aspect
entierement négatif : car ce gardien informe Yvain de I’existence
d’une fontaine merveilleuse, auprés de laquelle le chevalier
trouvera I’aventure qu’il recherche (Chrétien de Troyes, 1994 :
358-361). Autrement dit, la laideur du gardien n’est pas le
symbole d’une négativité diabolique, mais sa figure bestiale
incarne une forme de force archaique, une connexion avec un don
de prophétie, puisqu’il intervient positivement dans la destinée
d’Yvain. Philippe Walter pense que ce paysan possede les traits
caractéristiques d’un personnage mythique essentiel dans la
culture médiévale : il s’agit de I’homme sauvage qui vit dans la
forét et le médiéviste le rapproche d’ailleurs du personnage de
Merlin (Walter, 2000 : 116-117). En revanche, dans le méme
roman, la laideur des deux tisseuses prisonnieres, qu’Yvain
délivrera, symbolise leur damnation. Le contraste entre ces
tisseuses maudites, opprimées par des diables, et Yvain,
chevalier suaveur, exprime clairement une « opposition
symbolique [...] entre les prisonnieéres condamnées a l'univers du
nombre et du quantitatif (quatre deniers, vint souz) et Yvain qui
ne connait que l'ordre de la courtoisie et du qualitatif, caractérisé
par le culte de la femme, le désintéressement et I'attachement aux
valeurs esthétiques et morales. » (Walter, 1985 : 79)

Une autre figure, non moins laide, présente une autre
signification. Dans le Conte du Graal, Chrétien décrit une la
Demoiselle a la mule, une demoiselle hideuse, qui apparait a la
cour du roi Arthur:

Onques riens si leide a devise
Ne fu neis dedanz anfer.

Einz ne veistes si noir fer
Com ele ot le col et les mains,

velues et grandes comme celle d’un éléphant, les sourcils énormes, la face
plate, des yeux de chouette, un nez de chat ... »



66 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

A D’autre leidure qu’ele ot.

Si oel estoient com dui crot,

Petit aussi come de rat,

S’ot és de sing€ ou de chat

Et oroilles d’asne ou de buef.

Si dant resamblent moél d’uef

De color, si estoient ros,

Et si ot barbe come un bos. ...! (Chrétien De Troyes, 1994 :
799)

Selon Daniel Poirion, ce personnage qui fait penser a une
mauvaise fée, et qui nous vaut un « portrait réunissant tous les
traits de laideur, marque un tournant important dans les
aventures. Elle annonce le temps des malheurs. » (Poirion, in
Chrétien de Troyes, 1994 : 1359) La, la laideur qui surgit au
milieu de la beauté manifeste directement, par contraste, une
sorte de prophétie de mauvaise augure: comme si les
événements sombres a venir s’étaient directement incarnés dans
la laideur d’un personnage. Dans le roman de Chrétien, Perceval,
apres avoir entendu le discours de la demoiselle hideuse, affirme
vouloir poursuivre la quéte, quoi qu’il lui en cotite (Chrétien de
Troyes, 1994 : 802). De fait, Chrétien passe ensuite aux
aventures de Gauvain, et ne reprend le fil de [’histoire de
Perceval que plus tard, alors que cinq années ont passé, et que
Perceval rencontre un ermite qui lui révelera des éléments
importants de son passé (Chrétien de Troyes, 1994 : 838-845).

Le cas des nains

"« ...jamais il n’y a eu de créature si totalement laide, méme au fond de

I’enfer. Ainsi jamais vous n’auriez pu voir de fer aussi noir que son cou
et ses mains ; et ce n’était rien a coté du reste en fait de laideur. Elle avait
les yeux caves, petits comme ceux d’un rat, un nez de singe ou de chat,
des oreilles d’ane ou de beeuf. Ses dents avaient une couleur rousse tirant
vers le jaune d’ceuf, et elle était barbue comme un bouc. »



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 67

Une autre créature que 1’on rencontre a maintes reprises dans
I’ceuvre de Chrétien de Troyes, et de maniere générale dans la
littérature médiévale, c’est le nain. Dans le corps du nain est
actualisé 1’étrange : « accident de la nature, il en manifeste le
chaos, la monstruosité, toutes les forces désordonnées dont on
redoute I’émergence » (Verchere, 1978 : § 5). En effet, par leur
petite taille et parfois une certaine difformité (bossu), les nains
ont été assimilés a des démons. Pourtant, selon les pays, les nains
mis en sceéne par les poetes et les romanciers, présentent de
notables différences.

Dans les traditions des peuples du nord, les nains
accompagnent souvent les fées. Mais si les fées ont une
apparence aérienne, les nains, eux, sont reliés aux grottes, aux
cavernes dans les montagnes. Ainsi venus du monde souterrain,
ils symbolisent « les forces obscures qui sont en nous et ont
facilement des apparences monstrueuses »
(Chevalier/Gheerbrant, 1982 : 657). Dans la littérature romane
les nains apparaissent ici et la avec un réle secondaire. « Dans
I’épopée, le nain prend place dans les armées paiennes et fait
partie de ces peuples mystérieux et monstrueux habitant aux
frontieres du monde civilisé » (Lecouteux, 1988 : 29) Dans la
littérature romanesque, et en ce qui concerne la matiére de
Bretagne, autrement dit I’ensemble de récits et de légendes
teintés de merveilleux et d’origine celtique auquel appartiennent
les cycles du roi Arthur et de Tristan, ces textes sont le terrain de
prédilection des nains. C’est Chrétien de Troyes qui, entre 1170
et 1181, introduit les nains dans le roman arthurien (noces d’Erec
et d’Enide). Ces nains ne jouent aucun role dans Erec si ce n’est
de rehausser le prestige du héros.

Il n’en va pas de méme en ce qui concerne le nain qui apparait
dans 1I’épisode de « la chasse au cerf blanc » (Erec et Enide) et
qui devance un chevalier pour lui ouvrir la marche. Alors que la



68 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

reine envoie sa demoiselle pour s’informer sur I’identité¢ du
chevalier, le nain qui était « fu fel et deputere » (« Perfide et de
trés mauvaise nature »), se tient au milieu du chemin et lui
interdit de passer. Comme la demoiselle ignore les paroles du
nain et continue son chemin, ce dernier n’hésite pas a la frapper
avec son fouet. Le nain refait les mémes gestes alors qu’Erec
essaie de passer. (Chrétien de Troyes, 1994 : 7-8) Ce nain
incarne, selon I’expression de Philippe Walter, I’ame damnée de
son seigneur et maitre, « lui vouant une loyauté indéfectible »
(Walter, 2014 : 287) Dans le monde du folklore celtique, le nain
est un personnage de mauvais augure. Souvent, il joue le role du
sinistre guide vers 1’Autre Monde. C’est ainsi que Peter F.
Dembowski pense que la présence du nain suggére que les
¢léments féeriques et maléfiques peuvent certainement cotoyer
le monde romanesque, mais qu’en |’occurrence Chrétien
présente le nain «sous un jour anti-courtois» (Peter F.
Dembowski, in Chrétien de Troyes, 1994 : 1076).

D’un autre c6té, ce qui frappe le plus chez le nain roman, c’est
son absence d’épaisseur, de traits mythiques. « Tout semble
indiquer que son nanisme est la seule caractéristique fantastique
digne d’intérét » (Lecouteux 32).

Le nain conducteur de char dans le Lancelot de Chrétien de
Troyes est également malintentionné et veut humilier le
chevalier. Ce nain « cuiverz de pute orine » (« une sale engeance
— le misérable ») refuse de donner des nouvelles de la reine a
Lancelot et I’encourage a monter dans la charrette, alors que
selon I’auteur, les charrettes étaient terriblement mal famées :
elles étaient utilisées, dit le romancier médiéval, comme a son
époque le pilori, pour exhiber « les gens convaincus de meurtre
ou de vol, pour ceux qui avaient perdu un combat judiciaire, pour
les brigands et voleurs de grand chemin » (Chrétien de Troyes,
1994 : 515).



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 69

En France, les nains des romans de la Table Ronde sont
souvent méchants sans explication, mais le nain roman n’est pas
un personnage vierge, c’est le fruit d’'un amalgame de traditions
celtiques et germaniques. « Un vrai nain doit étre un personnage
négatif, point difficile a dégager lorsqu’il est littérarisé »
remarque Claude Lecouteux. Si les nains jouissent d’une belle
antiquité, ils ont été, comme toutes les autres créatures de la
mythologie, soumis aux aléas du temps, ils ont forcément subi
des influences et des contaminations, et celles-ci ont pu entrainer
une modification de leur morphologie (Lecouteux, 1988 : 98).

La fonction négative du nain dans les romans de Chrétien de
Troyes en particulier et de la tradition arthurienne en général
s’inscrit dans une cosmologie du beau et du laid propre au Moyen
Age. Selon Chantal Verchere, dans la logique normative de
I’esprit médiéval, tout écart d’origine religieuse, sociale ou
magique, est traduit en termes d’anormalité physique (Verchere,
1978 : §1). La différence physique semble donc constituer la
formalisation de toute infraction au systeme de valeurs reconnu
par I’univers épique et romanesque.

En fait, au Moyen Age, comme dans I’Antiquité, toute
difformité devait étre expliquée mais les sciences médicales
d’alors ne pouvaient pas ¢lucider la plupart des malformations et
ne pouvaient qu’avoir recours a la sentence divine pour les
expliquer. Ainsi les croyances populaires et religieuses, les
légendes, les mythes, la littérature, mais aussi la sculpture,
prirent le relais des lacunes médicales de 1’époque et proposerent
parfois des illustrations et représentation effrayantes
(Guillaume/Bayard, 2010 : 47). Le nain est considéré comme
anormal parce qu’il est laid. Il existe en tant que « monstruosité,
erreur de la nature », et regoit de ce fait une aura maléfique et une
valeur péjorative. L’équivalence médiévale entre I’harmonie



70 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

physique et la perfection morale, le beau signifiant le bon, se
retrouve vérifiée (Verchere, 1978 : § 2).

L’évolution historique, et surtout la christianisation de la
société et de la culture, ont imposé sur les nains une image
négative, dont ils ne pourront jamais se défaire. « Confondus
avec les incubes, les démons et les diables, les différentes races
d’étres commodément désignées par le vocable «nain» ne
formeérent plus qu’une seule famille » (Lecouteux, 1988 : 14).

En fait, les écrivains médiévaux fractionnent I’information en
fonction de leur intention, ne retiennent que ce qui les intéresse,
et comme il nous manque la plupart du temps le rapport du
fragment au tout, beaucoup ont voulu voir dans ces motifs épars
que poncifs littéraires, enjolivements a mettre au compte de ce
gott du merveilleux qui caractérise le Moyen Age.

Ainsi, les hommes du Moyen Age voient le monde selon leurs
attentes et interprétent ses ¢léments de fagon subjective. Par
conséquent, «le monde devient le miroir des obsessions
individuelles en méme temps que 1’annonciateur des destinées de
chacun. » (Walter, 2017 : 41). Pour autant le laid n’est pas
toujours unilatéralement I’expression du mal. Il peut renvoyer
¢galement a une idée plus subtile.

2. La beauté cachée du laid

Le néo-platonisme chrétien se montre, en un sens, le
précurseur du romantisme. Selon cette pensée le laid est encore
plus beau que le beau lui-méme. Il nous délivre de la grace
passagere en nous donnant la nostalgie de I’idéal dont le laid
déchoit en y aspirant. On trouve et on loue mieux Dieu dans le
laid que dans le beau. Le laid, plus que le beau prouve que les
formes visibles ne sont qu’un symbole de la beauté parfaite et
non point le beau véritable (De Bruyne, 1998 : vol. 1, 285).



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 71

L’esthétique du beau est trop souvent statique : 1’ame en
voyant la beauté s’y repose. L’esthétique du laid est dynamique :
en contemplant la laideur, impossible de s’y arréter. Le beau
physique nous trompe puisqu’il nous donne [I’illusion de
posséder le parfait, le laid est plus véridique puisqu’il nous
contraint a désirer la Beauté infinie que rien n’arrive a concrétiser
(Ibid : 286).

Si le Moyen Age a su exalter le beau, il n’en a pas pour autant
nié I’existence du laid et « les gargouilles, incarnations de pierre
repoussantes a souhait [’attestent, qui jouissent d’une place
privilégiée sur les facades des édifices » (Raidelet Galdeano,
2000 : & 2)

Dans certains arts plastiques médiévaux, la mise en scéne du
laid et du diable, du beau et de la sainteté, offre des réflexions
philosophiques d’une grande richesse. Le vitrail par exemple, qui
se développe considérablement a I’époque méme de Chrétien de
Troyes, veut montrer un monde de lumicre, archétypique,
transfiguré, mais dans lequel les diables, démons et personnages
difformes sont ¢galement lumineux. Dans son livre, L’art
chrétien de ['image, Patrick Ringgenberg a évoqué la possible
signification de ce paradoxe esthétique. Pour lui cette
incohérence s’explique par les limites du symbolisme car le signe
est toujours relatif et insuffisant par rapport au signifié. Et le
verrier n’échappe pas aux conditions des contingences. Dans une
autre perspective, cette représentation « nivelante », qui ne
différencie pas la lumiére de la saintet¢ des ténebres du mal,
constitue un autre enseignement du vitrail :

Que le diable soit dans les verriéres aussi lumineux que
le Christ n’est donc pas uniquement imputable a une
impossibilité technique ou esthétique. [...] Cela signifie
que le mal, quelle que soit sa puissance, est condamné a
s’évanouir dans I’omniscience, qu’il est de toute éternité
banni de la Jérusalem céleste, que les maux sont un



72 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

¢lément inévitable de 1’équilibre cosmique, et enfin que
tout mal n’existe qu’en vue d’un bien. [...] Par
conséquent, un verre opaque ne pourrait symboliser le
mal, car cela signifierait que le diable est enti¢rement
réfractaire a la lumiére. Or Dieu seul est absolu, jamais le
mal. [...] Le Bien existe sans le mal, alors que le mal ne
peut exister sans le Bien: telle est la signification
lumineuse du diable dans les verric¢res. (Ringgenberg,
2005 : 115-116).

N’oublions pas non plus que dans le contexte médiéval ou les
formes idéales sont connues et clairement identifiées, et ou les
canons de beauté¢ ont été décrits de nombreuses fois dans les
ceuvres littéraires, comme dans Tristan et Yseult, Lancelot ou
Perceval, I’exces dans « le bon sens » peut étre mal pergu : « Une
beauté trop parfaite, trop extréme ne pourrait étre que I’ceuvre du
diable car objet de tentations et de viles et basses pensées. Le
fragile équilibre médiéval repose sur ce fil qui relie mesure et
démesure, ot repose beaute et laideur, anges et démons, créatures
féeriques et monstres infAmes » (Guillaume/Bayard, 2010 : 49).

Revenons, aprées ces considérations, et a la lumiére de la vision
médiévale a certains personnages des romans évoquées dans la
partie précédente.

Pour de nombreux médiévistes la laide demoiselle du Graal
(la Demoiselle Hideuse) s’impose comme une antithése
délibérée de Blanchefleur et comme une reprise caricaturale et
affreuse du personnage de la cousine du héros dont elle reprend
les revendications (Gauttebroze, 2000 : §2) A sa disgrace, a ses
traits repoussants correspond I’image de la calamité et du
malheur qui se sont abattus sur le royaume. Elle fournit, en sa
personne, une métaphore humaine du territoire dévasté.

L’arrivée de la laide demoiselle a la cour d’ Arthur est comme
une irruption qui va a ’encontre de I’évolution du récit. Perceval



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 73

vient de rejoindre la cour du roi Arthur ou il est accueilli avec
beaucoup de respect. Il est désormais un chevalier accompli dont
le milieu arthurien reconnait la valeur. Tout le monde manifeste
de la joie en son honneur et fait la féte quand le troisieéme jour ils
voient arriver la laide demoiselle (Chrétien de Troyes, 1994 :
789-799). Alors que tout est joie, courtoisie et luxe, le spectacle
inattendu de la demoiselle a la mule a un caractere scandaleux.

L’antithése est nette. On le sait bien, si la Laide Demoiselle
surgit au milieu d’une société comblée et joyeuse, en revanche
« la beauté de Blanchefleur se détache sur un arriére-plan qui est,
initialement, celui de la ruine et de la disette » (Gauttebroze,
2000 : § 11). En effet quelques pages avant, quand Perceval
arrive a Beaurepaire il découvre un spectacle de désolation, sans
pain, ni vin, ni aucune denrée a vendre. Les seigneurs qui
viennent a sa rencontre ont manifestement souffert de beaucoup
de peine et de chagrin. Mais arrive alors une jeune fille « plus
acesmeé€ et plus cointe que espreviers ne papegauz » (« plus
gracieuse, plus parée et plus élégante qu’un épervier ou un
perroquet ».) Chrétien décrit ainsi sa beauté :

Les chevox tex, s’estre poist,
Que bien cuidast qui les veist
Que il fussent tuit de fin or,
Tant estoient luisant et sor.

Le front ot blanc et haut et plain
Com se il fust ovrez de main,
Que de main d’ome I’uevre fust
De pierre ou d’ivoire ou de fust...
Por anbler san et cuer de gent
Fist Dex de li passemervoille,
N’onques puis ne fist la paroille



74 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

Ne devant feite ne I’avoit.! (Chrétien de Troyes, 1994 :
730)

Cette comparaison des deux demoiselles et le contexte dans
lequel chacune intervient nous permet de mieux comprendre
I’opposition beauté/laideur inhérente aux personnages de
Blanchefleur et de la Laide Demoiselle. L une, trés belle apparait
dans un spectacle de ruine, alors que 1’autre, hideuse intervient
dans un cadre de joie et de prospérité. « C’est un micro-schéma
de symétrie inverse que Chrétien s’est plu a développer »
(Gauttebroze, 2000 : &12). C’est 1a qu’on pourrait se demander
encore si le laid ne dissimule pas une part de beauté.

Revenons au premier roman du romancier champenois, Erec
et Enide. Le vavasseur chez qui arrive Erec est un homme pauvre
qui a perdu toutes ses terres en faisant la guerre toute sa vie. Sa
fille Enide est vétue pauvrement d’une tunique blanche. Cette
tenue peut étre considérée comme laide, si I’on se référe aux
criteres esthétiques et sociaux de I’époque qui exigent que la
dame courtoise soit somptueusement habillée et soigne son
apparence aux yeux des autres. Par contre, la jeune fille est trés
belle et Chrétien consacre de nombreux vers a la description de
sa beauté naturelle. Cette beauté sous-tend « la laideur de la
misere contrastant avec les mérites des individus qui en sont
victimes » (Houdeville, 2000 : § 22). Elle remet ainsi en cause
I’ordre social. Selon Michelle Houdeville la beauté sauvage
d’Enide et I’amour qu’elle inspire aux hommes se révéle
« dangereuse et susceptible d’€tre entachée d’une certaine

! « Ses cheveux flottaient librement et I’on aurait dit, chose incroyable, qu’ils
étaient faits d’or fin, tant leur blondeur était éclatante. Elle avait le front
blanc, haut et lisse, comme s’il avait été poli a la main, ceuvre d’un artiste
qui ’aurait sculptée dans la pierre, 1’ivoire ou le bois. ... C’est pour
dérober sens et cceur aux gens que Dieu avait fait d’elle une telle
merveille ; et depuis il n‘en a pas fait de pareille, non plus qu’il n’en avait
pas fait auparavant. »



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 75

laideur morale puisqu’elle distrait le chevalier de ce qui devrait
étre sa vocation et sa tache essentielle. » (Ibid.) En effet, aprés
leur union, Erec oublie sa vocation de chevalier et pendant
longtemps il ne participe plus aux exploits guerriers, a tel point
qu’il est objet de rumeurs et du mépris des autres. Mais au cours
de I’histoire, cette beauté perd son pouvoir néfaste et se met au
service de la prouesse chevaleresque, car Enide elle-méme
encourage son mari a partir a ’aventure et I’accompagne durant
ses exploits malgré le fait que ce dernier la traite de facon
méprisante et sans indulgence.

Au Moyen Age, la beauté est définie par des codes stricts et
bien définis, et le portrait répond a une thématique précise.
Néanmoins, Chrétien de Troyes montre que [’appréciation
esthétique peut varier d’un individu a Pautre et que les golts
peuvent étre différents. Il relativise ainsi le concept de la beauté.
« Il oppose, a la beauté naturelle et « sauvage », une beauté
socialisée » (Houdeville, 2000 : § 26).

Conclusion

Dans les romans de Chrétien de Troyes s’expriment une vision
symbolique de I'univers et des événements, propre au Moyen
Age. Comme nous venons de voir, les formes régulieres,
I’équilibre et la mesure étaient, dans ce temps, positivement
connotés et par voie de conséquence, la difformité était percue
comme une punition de Dieu, le signe du diable, ou une
malédiction. Toute société humaine se pose la question du Mal
et tente de le résoudre. Le paganisme combattu par I’Eglise vivait
surtout de ’irrationalité née de I’impuissance devant le mal et la
peur du lendemain. Mais les clercs imposent une nouvelle échelle
de valeurs intellectuelles et morales au monde paien jugé inculte
et superstitieux.



76 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

Autour de I’homme du Moyen Age, tout est signifiant. Le
monde devient ainsi un univers de signes a déchiffrer et a
interpréter. Contrairement a ’époque moderne ou I’homme
cherche a analyser objectivement les choses, I’homme du Moyen
Age est plutdt porté a les interpréter de manicre subjective et a
rattacher le visible a une réalité invisible, transcendante,
surnaturelle. La théologie a approfondi la lecture symbolique du
monde, et la littérature médiévale, au fur-et-a-mesure de son
épanouissement, a développé des interprétations de plus en plus
fines et complexes d’un univers que les hommes de ce temps
voyaient comme un immense livre dans lequel tout, bien et mal,
beau et laid, est signifiant.,

Premier romancier frangais, et 1’un des trés grands écrivains
de I’histoire littéraire de France, Chrétien de Troyes est a la fois
le miroir de son temps, et un auteur novateur et fondateur qui a
contribué, a I’intérieur des codes et des sources de son époque, a
enrichir la mani¢re de comprendre, de sentir, de signifier et de
raconter le monde.

Bibliographie

BAYARD Florence et GUILLAUME Astrid (éds.) (2010), Formes et
difformités médiévales. Hommage a Claude Lecouteux, Paris :
Presses de I'Université Paris-Sorbonne.

CHEVALIER Jean/ GHEERBRANT Alain (1989), Dictionnaire des
symboles, Paris : Robert Lafont.

CHRETIEN DE TROYES (1994), Euvres complétes, édition publiée
sous la direction de Daniel Poirion, avec la collaboration d’Anne
Berthelot, Peter F. Dembowski, Sylvie Lefevre, Karl D. Uitti et
Philippe Walter, Paris : Gallimard.

DE BRUYNE Edgar (1998), Etudes d'esthétique médiévale, Paris : A.
Michel.

ECO Umberto (1997), Art et Beauté dans l’esthétique médiévale,
traduit par Maurice Javion, Paris : Grasset.



Difformité et laideur dans I’ceuvre de Chrétien de Troyes/ Andia ABAT 77

FARAL Edmond (1924), Les arts poétiques du XII¢ et XIII° siecles,
Paris, Champion.

GAUTEBROZE Jean-Guy (2000), « La laide demoiselle du Conte du
Graal », in Le beau et le laid au Moyen Age, Senefiance 43.
http://books,openedition.org/pup/4026. Consulté le 20 juin 2017

HOUDEVILLE Michelle (2000), « Le Beau et le Laid : fonction et
signification dans Erec et Enide de Chrétien de Troyes », in Le beau
et le laid au  Moyen  Age, Senefiance 43,
http://books,openedition.org/pup/40269. Consulté le 20 juin 2017

KLINKA Emanuelle (2000), « La laideur, stigmate du mal », in Le
beau et le laid au Moyen Age, Senefiance 43,
http://books,openedition.org/pup/4030. Consulté le 22 juin 2017.

LECOUTEUX Claude (1988), Les nains et les elfes au Moyen Age,
Paris : Imago.

—(1999), Les monstres dans la pensée médiévale européenne, Paris :
Presses de I'Université de Paris-Sorbonne.

— (2016), Les monstres dans la littérature allemande du Moyen Age,
Besangon : La Volva.

MENIJOT Denis et al. (1990), Démons et merveilles au moyen dge :
actes du IV¢ Colloque international du Centre d'Etudes Médiévales
de l'Université de Nice Sophia Antipolis, Université de Nice-Sophia
Antipolis.

MUCHEMBLED Robert (2000), Une histoire du Diable, Paris : Seuil.

RAIDELET GALDEANO Jeanine (2000), « Beauté apparente et
laideur inconsciente : Reflet des errances de I’ame dans quelques
chansons de geste », in Le beau et le laid au Moyen Age, Senefiance
43. https://books.openedition.org/pup/4049?lang=fr. Consulté le 4
septembre 2019.

RINGGENBERG Patrick (2005), L’art chrétien de ['image. La
ressemblance de Dieu, Paris : Les Deux Océans.

RUSSELL Jeffrey Berton (1984), Lucifer. The Early Christian
Tradition, Ithaca-Londres, Cornelle UP.

VAUTHIER Michele (2000), «Du laid comme signe dans
I’architecture ecclésiale : du diable de la facade occidentale de
Chartres et de quelques autres laiderus au midi », in Le beau et le



78 Recherches en Langue Francaise, Vol.1, No. 1, printemps-été 2020

laid au Moyen Age, Senefiance 43.
http://books,openedition.org/pup/4056. Consulté le 2 juillet 2017.

VERCHERE Chantal (1978), « Périphérie et croisement : aspect du
nain dans la littérature médiévale », in Exclus et systemes
d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales,
Senefiance 2000. http://books,openedition.org/pup/3216. Consulté
le 29 juin 2017.

WALTER Philippe (1985), « Moires et mémoires du réel chez
Chrétien de Troyes : la complainte des tisseuses dans Yvain », in
Littérature 59, https://www.persee.fr/doc/litt_0047-
4800 1985 num 59 3 2253 Consulté le 4 septembre 2019.

n°59, 1985. Voix et figure du poeme. pp. 71-84;

— (2000), Merlin ou le savoir du monde, Paris : Imago.

— (2014), Dictionnaire de mythologie arthurienne, Paris : Imago.

— (2017), Croyances populaires au Moyen Age, Paris : J.-P. Gisserot.

Gross, Gaston. (1996). Les expressions figées en frangais. Nom
composés et autres locutions. Paris : Ophrys.

Cortier, Claude. (2009). Propositions sociodidactiques face a la
diversité des contextes. Vers une didactique convergente des
langues collatérales et de proximité : éducation bi/plurilingue et
projets interlinguistiques. Synergies Italie (n. 5), pp. 109-118.



