
-- Mysticism in Persian Literature  -------- 
Fall & Winter 2024, 3 (6), 317-348 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.80541.1121 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2

8
2

1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8

2
1

-0
7

4
3
  

 
R

ec
ei

v
ed

: 
2

6
/0

6
/2

0
2

4
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
2

5
/1

2
/2

0
2

4
  

 
 

 
 

 
 O

ri
g

in
al

 R
es

ea
rc

h
 

Ain al-Qudzat and spirituality: Elements of Spiritual Life 

in the Book "Tamahidat 

Extended Abstract 

1. Introduction 

In the contemporary context, spirituality has become a subject of 

increasing focus. However, it is essential that religious and mystical 

traditions are able to contribute to its further enrichment. This can only 

 
 Corresponding Author: ssmontazery@ut.ac.ir  

How to Cite: Montazeri, S. R., Farshad, M. M., Mohammadi, M., H. (2024). Ain 

al-Qudzat and Spirituality: Elements of Spiritual Life in the Book"Tamahidat". 

Mysticism in Persian Literature, Vol. 3, No. 6, 317 - 348. doi: 

10.22054/MSIL.2025.80541.1121 

Sayyed Saeid Reza Montazeri    

Associate Professor, Department 

of Religions & Philosophy, Farabi 

College, University of Tehran, 

Qom, Iran.  

  

Sayyed Mohammad Mehdi 

Farshad    

PhD Student in Study of Religions 

& Mysticism, University of  

Religions & Denominations, 

Qom, Iran. 
  

Mohammad Hadi Mohammadi  

PhD Student in Persian Language 

& Literature, Shiraz University, 

Fars, Iran. 

mailto:ssmontazery@ut.ac.ir
http://orcid.org/0000-0002-5610-8673
http://orcid.org/0009-0005-4539-9734
http://orcid.org/0009-0006-3869-4089


Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 318  

 

be done if their teachings align with, or at least do not contradict, the 

three fundamental premises of modernity: rationality, autonomy, and 

anthropocentrism, as well as institutional-structural individuality. The 

concept of "spirituality" is a product of modernity and is further 

bifurcated into two categories: religious spirituality and secular 

spirituality. While these two aspects may have certain trade-offs, they 

also enrich each other. When contemporary individuals encounter 

established religious institutions or mystical traditions, it is advisable 

not to dismiss them as obsolete or irrelevant. 

In the context of modernity, the concept of spirituality obtains 

significance, while traditional spirituality emanates from the official 

interpretation of religion. To enrich contemporary spirituality, it is 

imperative to gain insights into traditional spirituality and extract 

patterns of spiritual life from the perspective of mystics, subsequently 

contrasting these findings with the components of modernity. With the 

presumption that the mystical tradition of Islam can contribute to the 

enrichment of spirituality, it is advantageous to examine the pattern of 

spiritual life followed by Muslim mystics. The work "Tamhidat" by 

Ain al-Qudzat offers a comprehensive portrayal of spiritual life. The 

purpose of this article is to scrutinize the pattern of spiritual life for 

individuals in our modern era through this valuable book. 

Research Question(s)  

The spiritual life presented by Ain al-Qudzāt al-Hamedānī, the 
esteemed Muslim mystic, in his significant work "Tamhīdāt" reveals 
a specific pattern of spiritual life. The essential components of this 

model are numerous. How compatible, or at least not incompatible, is 

this model with the components of modernity? This article provides 

answers. 



319 | Montazeri, et al. | Ain al-Qudzat and spirituality: Elements of …  

 

2. Literature Review 

There has not been any previous research conducted on the model or 

pattern of spiritual life in Ain al-Qudzāt's teachings. Nevertheless, we 
often encounter studies that touch upon this topic, albeit in a close but 

not identical manner. The first research category investigates 

necessary conditions for mystical conduct. For instance, Mirbalook 

Bozorgi's list includes rationality, tolerance, love, pluralism, and unity 

of religions as essential components of Rumi's mysticism (Mirbalook 

Bozorgi, 2005: 119-151). 

Regarding Ain al-Qudzāt, it’s worth noting that Fadavi's research, 
"Ain al-Qudzət Hamedānī: Mirazdar Siyeh-Gulīmī and Zanardāri," 
addresses the issue of conduct conditions (Fadavi, 2021). Similarly, 

an article titled "Conditions and Requirements for Behavior from the 

Perspective of Hamadānā’s Justices" has introduced conditions of 
mysticism for the Hamadānā judge (Asadollahī, 2010: 73). 
The aforementioned studies have provided an outline of the conditions 

of conduct, but they have not scrutinized whether these conditions are 

acceptable or defendable for the modern man. The second category 

encompasses studies that reinterpret mysticism or Sufism in the 

demystified world of our time. For instance, the series of articles titled 

“The Blue of Infinite Sea” by Soroush Dabbagh falls into this category 
(Dabbagh, 2018). 

3. Methodology 

The research method of this article is both descriptive-comparative, 

with an initial description of the elements of spiritual life according to 

the teachings, followed by a comparison of these components with the 

three fundamental aspects of modernity. Additionally, this research 

can be classified as qualitative and library-based. 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 320  

 

4. Results 

Ain al-Qudzāt’s approach to spiritual life is founded on concepts such 
as belief in God, the meaning of life, rationality, anthropocentrism, 

anti-habit, tolerance, love, and morality. His belief in God and 

understanding of the purpose of life are rooted in rational arguments, 

which provide a profound sense of meaning to his existence. Ain al-

Qudzāt attaches significant importance to reason and logical 
reasoning, and bases numerous beliefs on rational arguments. He 

recognizes a distinction between theoretical reason and practical 

reason, acknowledging that the pursuit of truth may require sometimes 

going beyond theoretical reason. 

Ain al-Qudzāt acknowledges the importance of God and the unity with 
Him while also highly esteeming humanity. He posits that human 

beings can achieve closeness to God through determined effort and 

endeavor. Contradiction and Tolerance: Ain al-Qudzat places 

emphasis on the significance of skepticism and contradictions. Ain al-

Qudzāt underscores the significance of questioning one's previous 
beliefs and pursuing truth, allowing him to embrace the beliefs of 

others. Love and Ethics: His teachings highly value love for God and 

creation, and he contends that love for humanity leads individuals to 

embrace ethical values and render service to others. 

Ain al-Qudzāt's model of spiritual life includes many concepts in 
harmony with the tenets of modernity, such as rationality, 

individualism, and tolerance. This model corresponds to the needs and 

concerns of modern humankind. In contemporary society, numerous 

individuals are seeking a deeper understanding of life's purpose. Ain 

al-Qudzat's teachings can act as a guiding light for these individuals. 

One of its main aspects involves the emphasis on the importance of 



321 | Montazeri, et al. | Ain al-Qudzat and spirituality: Elements of …  

 

humanity and ethics, both of which are pressing issues in the modern 

age. 

Despite the fact that in a contemporary world where philosophers have 

discussed the demise of God, some elements of this model, 

specifically the belief in God, may appear to contradict modern 

rationality initially, upon closer examination, it becomes apparent that 

these components not only do not conflict with modernity, but are 

actually compatible or can be adjusted slightly to make them 

defensible in our modern world. The compatibility of theism and 

modernity hinges significantly upon how we perceive and conceive of 

God. Therefore, contemporary individuals can draw upon these 

elements to advance further in spirituality and enrich modern 

spirituality. Despite its antiquity, Ain al-Qudzat's model of spiritual 

life remains highly relevant for the modern person. This model 

illustrates to us how we can cultivate a spiritually profound life by 

harnessing the rich traditions of Sufism. 

5. Conclusion 

The spiritual life model of Ain al-Qudzāt is grounded in principles 

such as theism, the significance of life, rationality, anthropocentrism, 

and individualism, opposing habits, acceptance, love, and morality. 

This model's components align with aspects of modernity, such as 

rationality, individualism, and tolerance, thereby catering to the 

requirements and concerns of the modern man. In contemporary times, 

numerous individuals are seeking a profound understanding and 

purpose in life. 

Ain al-Qudzāt's spiritual life model not only provides guidance to 
those seeking meaning in life, but it also remains valuable for 

contemporary individuals. By leveraging the rich traditions of Sufism, 

this model teaches us how to lead spiritually enriching lives. In 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 322  

 

conclusion, despite its age, Ain al-Qudzât's spiritual life model 

remains a significant and applicable resource for modern man. 

Keywords: Spirituality; Modernity; Spiritual Life; Mysticism; Ain al-

Qudzat Hamedani; Tamhidat. 

 

 

 



 ---------پژوهی در ادبيات تخصصی عرفان   -دو فصلنامة علمی --

 348-317، 1403، پایيز و زمستان 6، شماره 3دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.80541.1121 

 

 

شی 
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت 

یاف
در

: 
06/

04 /
14

03
   

  
یخ 

تار
 

ش
یر

پذ
 :

05/
10 /

14
03

 
 

 
 

07
43

-
28

21
 

IS
SN

:
 

 
07

51
-

28
21

  
EI

SS
N

:
 

القضات و معنویت: الگوی زیست معنوی در  عین 

 تمهیدات

 رانی، ا، قم دانشگاه تهران یو فلسفه، دانشکدگان فاراب انیگروه اد اريدانش   ی منتظر درضایدسع یس

  

 فرشاد  یدمحمدمهدیس
  ، قم،و مذاهب  انیدانشگاه اد  ،(یپژوه نیدادیان و عرفان)   ی دکتر  ی دانشجو

 ران یا
  

 رانی، ا، فارسرازي، دانشگاه شزبان و ادبيات فارسی ی دکتر ی دانشجو   یمحمد یمحمدهاد 

 چکيده
یکی از مفاهیم مدرنی که هنوز اتفاق جهانی بر تعریف آن حاصل نشده، معنویت است. با این حال، گاهی آن 

فرادین( دانسته  معنویت در جهان را دینی و گاهی غیردینی )ضددین یا  برابر قرائت اند. گویا  زیست سنت در 

زیست مدرن در اند، اما معنویت در جهان رسمی از دین تعریف شده است و عرفان نامی است که بر آن نهاده 

هایی دارند که پرداختن ها و تفاوت شود. با این حال، معنویت مدرن و عرفان سنتی شباهت برابر مدرنیته تعریف می 

اند که معنویت مدرن ها سودمند است. عارفان مسلمان هر یک الگوی خاصی برای زیست معنوی ارائه داده به آن 

تر های مدرنیته )عقلانیت، آتونومی و تمایزپذیری(، فربه ها به شرط سازگاری با مؤلفه آن  های با استفاده از مؤلفه 

کند. در این مقاله را ارائه می  القضات همدانی، عارف نامدار ایرانی، یک الگوی زیست  معنوی خواهد شد. عین 

ترین اثر او، تبیین کنیم. تبیین الگوی زیست معنوی ، مهم تمهیدات های زیست معنوی را در  در پی آنیم تا مؤلفه 

محوری و رسد، خداباوری، انسان تواند الگوی زیست معنوی مدرن را تقویت کند. به نظر می در آثار عارفان می 

اخلاق  و  مدارا  و  رواداری  مؤلفه فردگرایی،  در  ورزی  معنوی  زیست  همدانی عین   تمهیدات های  اند؛ القضات 

 را به معنویت مدرن پیوند دهند و آن را بارورتر کنند.  توانند معنویت سنتی  عناصری که می 

   .تمهیداتالقضات همدانی، معنویت، مدرنیته، زیست معنوی، عرفان، عین واژگان کليدی:

 
    :نویسنده مسئولssmontazery@ut.ac.ir 

http://orcid.org/0000-0002-5610-8673
http://orcid.org/0009-0005-4539-9734
http://orcid.org/0009-0006-3869-4089


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 324

 

 مقدمه . 1
»معنویت« مفهومی نوپیدا در دنیای مدرن است که تعریف آن همچون تعریف مفاهیم دین،  

طور  ها و ادبیات علمی به استفاده از این مفهوم در رسانه عرفان، عدالت و... دشوار است.  
های علمی متعددی پیرامون معنویت برگزار ای رو به گسترش است. امروزه نشست فزاینده 

  اش در اختیار ندارند شود، اما پژوهشگران این حوزه معیارهای مشخصی برای ارزیابی می 
 (Botha, 2006: 95 با این حال، معنویت، در معنای مدرن در فهم عرفی نوعی فراروی .)

تع  ندارد. معنویت ظاهراًینیاز زندگی مادی است که شکل  قرائت رسمی  و  از قرن   یافته 
معنایی،   سیالیت  خاطر  به  همچنان  اما  شد،  انگلیسی  فرهنگ  وارد  میلادی  هفدهم 

ای  ه ه مؤلفهای متعدد و متنوع و همچنین، نداشتن  سنت تاریخی، یافتن عناصر و  کاربست 
 اش دشوار است.  قطعی 

معنویت را خصوصیت یا حالتی از بودن و یک حالت انسانی تعریف   1دانشنامة بریتانیکا 
باورهای   با  کرده که گاهی دینی، گاهی غیردینی و گاهی هم ضددین است. این حالت 

  های اخلاقی، معنای زندگی و جاودانگی پیوند دارد متافیزیکی، بایدها و نبایدها و ارزش 
 (Britannica, 2024فیلیپ شلدریک .)ای کلاسیک برای واژه   3معتقد است که عرفان  2

(. پس، شلدریک عرفان را معادل Sheldrake, 2007: 1)   بوده است   4اشاره به معنویت 
مساوی با معنویت   معنویت گرفته است؛ با این حال،  مقصودش این نیست که عرفان دقیقاً 

بن که  است  این  منظورش  بلکه  عرفان است،  بنابراین،  دارند.  مشترکی  عناصر  و  مایه 
 نها استفاده خواهد کرد تا بارورتر شود. هایی دارد که معنویت مدرن از آ ه مؤلف

تقسیم  یک  می در  تقسیم  دسته  دو  به  معنویت  کلی  و  بندی  سکولار  معنویت  شود: 
  گرایی جدید جریانی در گفتمان مدرنیتة متاخر معنویت دینی. معنویت سکولار یا معنویت 

نهادینه شده را   )پسامدرن(، و نوع جدیدی از دینداری است که مشکلات ادیان سنتی و 
ای سوای ادیان زیست سنت پدیده (. معنویت دینی در جهان 195:  1397)شاکرنژاد،    ندارد 
شده نیست؛ این نوع معنویت در برابر قرائت رسمی از ادیان سربرافراشته و از آن به  نهادینه 

 
1. Britannica 

2. Sheldrake, P. 

3. Mysticism 

4. Spirituality 



 325 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

اند. دین، عرفان و معنویت سه مفهوم از هم جداناشدنی هستند و به عنوان عرفان یاد کرده 
بده  دلیل  می   - همین  بهره  هم  از  دارند،  می بستان  خویش  غنای  بر  و  همین  برند  افزایند. 

های این مفهوم را پژوهان غربی ریشه ای معنویت ناپذیری است که باعث شده، پارهجدایی 
یهودی  دینی   سنت   بدهند در  نشان  (. McMinn & Hall, 2000: 251-253)   مسیحی 

هیاهو است و به لحاظ تاریخی،  جدایی  مفهوم دین و عرفان و معنویت در روزگار ما بی 
 (. Jacobs, 2013: 2)   گونه که باید، آزموده نشده است آن 

های تلخ  قرون باری، معنویت جدید ناظر به وضعیت انسان مدرن است. انسانی که تجربه 
های جهانی اول و دوم را از سرگذرانده و درد زدگی افراطی، جنگ وسطی، رنسانس، علم 

بودن انسان  نمی   و رنج  به هر علت و دلیلی  انسانی که  تواند در  )هستی( را چشیده است. 
کند به دامن ادیان نهادینه شده  گونه که هست یا احساس می های هستی، آن برابر هجوم درد 

 های عرفانی پناه ببرد. یا سنت 
  کند شود و نوعی توسع معنایی پیدا می با اینکه معنویت به تدریج از سنت دینی جدا می 

 (Nelson, 2009: 9خوانش ،)  هایی از آن وجود دارند که نسبت به سنت دینی و عرفانی
سنت  این  در  اگر  و  دارند  آموزه گشودگی  دفاع ها  امروزی  انسان  برای  که  بیابند  را   ای 

 کنند.  ها و شبکه مفهومی معنویت سیال هضم می کردنی و سودمند باشد، آن را در آموزه 
بر این بر سر تعریف مدرنیته  ، جامعه علاوه  پارادایم  مسلط روزگار - شناسان  به عنوان 

نرسیده   - ما  توافق  و هر یک  به  برای ه مؤلفاند  رپستاد  اند برشمرده   آن   هایی  و  ،  1)فورشت 
1400 :236 -249 .) 

  - 2فرآیند عقلانی شدن،    - 1ة اساسی دارد که عبارتند از:  مؤلفدر مجموع، مدرنیته سه  
ساختاری. به عبارت  تمایزپذیری نهادی   - 3فردی( و   2)آتونومی   کید بر خودمختاری فرد أ ت 

ای یافتند و نهادهایی مثل دین،  )خود( اهمیت ویژه   )علم( و انسان   دیگر، در مدرنیته عقل 
به شدت در تنگنا قرار گرفت؛ سیاست، علم و... از یکدیگر جدا شدند.  در مدرنیته، دین  

بینی کردند. برای نمونه، فروید معتقد بود  جوری که متفکران مدرن نابودی دین را پیش
  3مارکس همچنین،    . (Freud, 1927: 56)   اما علم توهم نیست   ، که دین توهم و پندار است 

 
1. Furseth, I. & Reostad, P.  

2. Autonomy 

3. Marx, K. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 326

 

: 1394،  1همیلتون)   طبقة کمونیستی از میان خواهد رفت معتقد بود که مذهب در جامعة بی 
این اوضاع و احوال 149 ادیان در  باشد!  ادیان  بود که عصر جدید، گورستان  بنا  (. گویا 
 .جویی و بنیادگرایی، اصلاح و سازگاری و...  های مختلفی در پیش گرفتند: ستیزه راه 

می  نظر  با  به  را  خود  که  معنویتی  یا  عرفان  دین،  که  مدرن ه مؤلفرسد  پارادایم  های 
روب  اقبال  با  معنویت    ، رو خواهد شد ه سازگار کند  و  یا عرفان  دین  از  قرائتی  اگر  به  - اما 

سه    - نحوی  این  از  یکی  باشد،  با  تضاد  در  مقبول    ظاهراً مؤلفه  چندان  مدرن  انسان  برای 
افتد. از این روست که نسبت میان »دین و مدرنیته«، »معنویت و مدرنیته« و »عرفان و  نمی 

های پژوهشگران با عنوان کلی  کند. از این منظر، برخی از نوشته مدرنیته« اهمیت پیدا می 
سنجیده  را  »مدرنیته«  با  »عرفان«  و  »دین«  میان  نسبت  مدرنیته«،  و  ادامه  »سنت  در  اند. 

   کنیم. هایی از آن را ذکر می نمونه 
ارائه کرده  الگوی زیست معنوی خاصی  از عارفان مسلمان  اگر بخواهیم  هر یک  اند. 

های  ه مؤلفبه بیان دیگر،    و   الگوی زیست معنوی   د نسبت »عرفان و مدرنیته« را بسنجیم بای 
گرایی  ، علم های مدرنیته بسنجیم. مثلاً ه مؤلف را با    نظری و عملی در نظام اندیشگی هر عارف 

عقل  کثرت و  تسامح، عشق،  و  تساهل  مخالف گرایی،  به  احترام  و  ادیان  گرایی، وحدت 
معنوی  ه مؤلف زیست  الگوی  و   مولانا های  دارند  کارکرد  مدرن  انسان  برای  که  هستند 

بزرگی،    اند پذیرفتنی  نوشته 151- 119:  1384)میربلوک  یا  تعارض (؛  ابعاد  به  دیگر  ای 
(. بنابراین، معقول و ضروری 60- 13:  1398)ضیایی،    مدرنیته و عرفان سنتی پرداخته است 

است که برای کمک به بهتر شدن  وضعیت بشر امروزی از میراث معنویت سنتی  عارفان  
 است.    القضات همدانی عینمسلمان بهره ببریم. یکی از این عارفان  

ترین  شده القضات در شناخته خواهیم نشان دهیم که میراث فکری عیندر این مقاله می 
عبارت دیگر،  تواند به معنویت مدرن عرضه کند. به «، چه عناصری را می تمهیدات اثرش، » 

های آن را ه مؤلفالقضات را نشان دهیم و سازگاری  خواهیم الگوی زیست معنوی عینمی 
 ة بنیادین مدرنیته بسنجیم.  مؤلفبا سه  

القضات )یا هر عارف دیگر(، متعلق به جهان سنت است و طبیعی است که بعضی  عین
اما   ، از اقوالش با معنویت مدرن سازگار نباشد؛ گاهی به این موارد هم اشاره خواهیم کرد 

 
1. Hamilton, B, M.  



 327 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

ورزی، عشق و فراروی  محوری، ضرورت اخلاق رسد که انسان به طور اجمالی، به نظر می 
های الگوی زیست معنوی قاضی ه مؤلفهایی هستند که  از خویش، رواداری و مدارا آموزه 

سازند. الگویی که برای انسان روزگار ما، فارغ از اینکه در کجای  جغرافیای  همدان را می 
 جهان زندگی کند، پذیرفتنی و کارآمد خواهد بود. 

با    - 1در اینجا تذکر چند نکته ضروری است:   همة آثار عرفانی متعلق به دنیای سنت 
چون و چرای همة اند. این سخن، به معنای پذیرش بی نگاهی نسبی قابل تطبیق با مدرنیته 

)خلوت( در دنیای مدرن که همه    نشینی اند نیست؛ برای مثال آموزة چله آنچه عارفان گفته 
شود، اگر نگوییم در تضاد است، پذیرفتنی نیست؛ زیرا اگر کسی  چیز با سرعت انجام می 

احتمالاً  و  افتاد  خواهد  عقب  روزمره  زندگی  از  بگزیند  خلوت  را  روز  مشکلات    چهل 
دید.   خواهد  رویش  پیش  را  آموزه   - 2اقتصادی  از  برخی  با  گاهی  آشکارا  عارفان  های 

اطاعت    ؛ 1های مدرن ضدیت دارده مؤلف معنای  به  اگر  پیر که  از  اطاعت  لزوم  مثل آموزة 
 محض تلقی شود، مصداق عبودیت است و عبودیت با خودمختاری فردی سازگار نیست.  

 پيشينة پژوهش  . 2
القضات نگاشته نشده است. مدل یا الگوی زیست معنوی عین  ة پیش از این پژوهشی دربار 

غالباً حال،  این  روب   با  این،  به  نزدیک  پژوهش  دسته  دو  می ه با  نخست،   ؛ شویم رو  دستة 
بررسی پژوهش را  عارفان  منظر  از  عرفانی  سلوک  برای  لازم  شروط  که  هستند  هایی 
مثلاً کرده  عقل   اند.  گفتیم،  پیشتر  چنانچه  بزرگی،  عشق، میربلوک  تساهل،  گرایی، 
)میربلوک   های عرفان مولانا برشمرده است ه مؤلف گرایی و وحدت ادیان را به عنوان  کثرت 

اما دربارة عین151- 119:  1384بزرگی،   فدوی(.  پژوهش   از  بخشی  با 1400)   القضات،   )
به شروط سلوک پرداخته    « گلیمی و زنارداری دار سیه القضات همدانی: میراث عینعنوان » 

 . ست ا 
 ( در 1389اسدالهی  عینمقاله   (  منظر  از  سلوک  مقدمات  و  »شروط  عنوان   با  القضات  ای 

همدانی«، اطاعت محض از پیر، همنشینی با اهل ذوق و خدمت به ایشان، دعا و ذکر، مرگ 

 
تضادهای عرفان)معنویت( سنتی و مدرنیته پژوهشی جداگانه با عنوان پیشنهادی »موانع زیست صوفیانه در روزگار ما«    .1

 طلبد.  می



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 328

 

اختیاری و یکی دیدن و یکی دانستن همة هفتاد و دو ملت را شروط عرفان قاضی همدان 
به شروط سلوک اشاره   ها صرفاً (. این پژوهش60- 49:  1389)اسداللهی،    معرفی کرده است 

 اند.  ها برای انسان مدرن سخنی نگفته دفاع بودن یا نبودن  آن   اند و از قابلکرده 
هایی هستند که عرفان یا معنویت سنتی را برای انسان مدرن در جهان  دستة دوم، پژوهش

می راززدایی  بازخوانی  ما  روزگار  مثال شدة  برای  »طرحواره   ، کنند؛  مقالات  از  سلسله  ای 
است  قسم  این  از  دباغ  قلم سروش  به  مدرن«  به طور  1397)دباغ،    عرفان  نیز  این دسته   .)

مثلاً  عارف،  یک  به  بنابراین،  عین  خاص  است.  کلی  بابت  این  از  و  نپرداخته  القضات، 
هایی  پرداختن به الگوی زیست معنوی عارفان به صورت جداگانه، ضروری است؛ پژوهش

به برشمردن  شروط زیست صوفیانه، بدون توجه به دفاع  که نه چندان کلی باشند و نه صرفاً 
 از این شروط در زندگی مدرن، اکتفا کنند.  

 روش پژوهش  . 3
های زیست  ه مؤلفای است. به این معنا که ابتدا  مقایسه   - روش پژوهش این مقاله توصیفی 

ة اساسی مدرنیته مقایسه  مؤلفها را با سه  کند و سپس، آن را توصیف می   تمهیدات معنوی در  
 ای است.  کند. بنابراین، به معنای دیگر، کیفی و کتابخانه می 

 القضات همدانی  عين. 4
هو.ق(   525- 494)   بکر محمد بن علی بن الحسن بن علی المیانجی ابوالمعالی عبدالل بن ابی 

های قرن ششم تا نهم نامی  سفانه تذکره أ از صوفیان ایرانی سده ششم هجری قمری است. مت
ترین منابع برای مطلع شدن از شرح حال او است. گویا  اند؛ بنابراین، آثار او مهم از او نبرده 

( و پس از  149و    148:  1392)همدانی،    در زندگی دچار بحران فکری و سرگشتگی شده 
می  نظر  به  است.  یافته  رهایی  سرگشتگی  این  از  عرفانی  جست سلوک  که  جوی  و رسد 

سرگشتگی  و  مهم حقیقت  دارد،  پی  در  دویدن  حقیقت  آواز  پی   که  پیوند هایی  ترین 
 القضات و انسان امروزی است.  عین
القضات است؛ زیرا آن را در پاسخ به درخواست دوستان  ترین اثر عین« مهم تمهیدات » 

دفاعیاتش  - الغریب  همچنین اگر از شکوی   . (1:  1396)همدانی،    صمیمی خود نوشته است 
آخرین اثر اوست. بنابراین،    تمهیدات پوشی کنیم،  چشم   - که در زندان بغداد نگاشته است 



 329 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

ترین دوستانش اش و آخرین ثمرات آن را برای نزدیک عرفانی  - او چکیدة سلوک فلسفی 
های الگوی زیست معنوی قاضی ه مؤلفنگاشته است. از این جهت، برای یافتن    تمهیدات در  

 بهترین منبع است.     تمهیدات همدان،  
شوند و با هم  ای معنادار می القضات در یک نظام شبکه ها و عناصر معنویت عینه مؤلف

گرایی دهند؛ برای مثال خداباوری و معناداری زندگی و عقل یک کل منسجم را تشکیل می 
اش بدون یکدیگر معنایی ندارند. او برای اثبات وجود خدا از  و... در الگوی زیست معنوی 

سپس با همین خداباوری به نحوی زندگی   .کند گیرد و استدلال می عقل و خرد کمک می 
می  معنادار  این  را  ادامه  در  برمی ه مؤلفکند.  را  سازگاری ها  میزان  و  با شماریم  را  شان 

 سنجیم.  گانة مدرنیته می های سه ه مؤلف

 خداباوری  . 4-1
های مدرن، باور به است، اما در معنویت های دینی  های معنویت ه مؤلفباور به خدا یکی از  

های شده نیست. اگر معنویت به معنای پذیرش تصور خدا در یکی از ادیان نهادینه   خدا لزوماً 
های  اند: معنویت ها دو گونه بندی کنیم، این معنویت را از جهت باور به خدا دسته   1مدرن

های های خداباور مثل معنویت  برآمده از اندیشه های خداناباور. معنویت خداباور و معنویت 
های که با استدلال عقلی به نوعی خدای نامتشخص باور دارند و معنویت   2اسپینوزا فلسفی  

وار( و نامتشخص باور  وار و ناانسان )انسان   خداناباور که به هیچ خدایی، اعم از متشخص 
نظر می  به  معنویت ندارند.  اما هستی را  رسد که  ندارند،  از خدا  بدون خدا، تصوری  های 

قوانینی وجود    ، دانند. این یعنی در هر قرائتی از معنویت محدود به قوانین مادی محض نمی 
ممکن است کسی به خدا و جهان    بخشند. مثلاً دارند که به زندگی انسان معنوی معنا می 

نتیجة عمل  باشد که در همین جهان  اما معتقد  باشد،  باور نداشته  یا    پس از مرگ  )خوب 
 یابد. بد(اش را می 

مفهوم وجودی که ه  القضات است. او خدا را »ب خداباوری یکی از عناصر معنویت عین
گیرد. بنابراین »اگر در هستی موجودی باشد به ضرورت لازم اعم از اشیاء است« در نظر می 

عبارت دیگر،    (. به 160و   159:  1392)همدانی،    هستی، قدیمی بوده باشد«  باشد که در می 

 
 شدة سنتی باور ندارند.  هایی است که به ادیان نهادینههای مدرن)سکولار( در اینجا معنویتمراد از معنویت .1

2. Spinoza, B.  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 330

 

موجود  یا    او  قدیم  موجودات،  این فرض که  با  است؛ سپس،  گرفته  را فرض  عالم  بودن  
انجامی دارند، نتیجه می  )خدا(   گیرد که موجود قدیم حادث هستند و موجودات آغاز و 

وجود دارد. قاضی همدانی پس از اثبات وجود خدا از طریق این استدلال به صفات خدا و  
 پردازد.  ها می چگونگی شناخت آن 

دهد که او برای عقلانیت و  استدلال  قاضی همدان در جهت اثبات وجود خدا نشان می 
برای عقل، حجیت معرفت  و  اعتبار  و  ارزش  قائل است. همانطور که  خردورزی  شناختی 

از    قبلاً  یکی  عقلانیت  کردیم،  بنابراین،  ه مؤلفاشاره  است.  مدرن  پارادایم  بنیادین  های 
القضات  ای که نتیجة برهان عقلی است، یکی از عناصر زیست معنوی از نظر عینخداباوری 

  های مدرن القضات به سود  خداباوری، عنصری معنوی است که معنویت است. برهان  عین
 توانند از آن استفاده کنند.  می   - خداباور دینی و غیردینی - 

از صاحب  برخی  است  بگیرند که خدای عینممکن  ایراد  را  نظران  شود  نمی القضات 
کنیم، بلکه  دفاع نمی   و ا   ، ما در این مقاله از خدای پذیرفت؛ در پاسخ باید بگوییم که اولاً 

معنوی  می   تمهیدات در    ان ش ی ا   الگوی زیست  معرفی  آنکه کنیم؛  را  و   دوم  بررسی صدق 
القضات برای اثبات وجود تصور او از خدا، کار فیلسوفان دین  کذب نتیجة استدلال عین
های خداباوران و خداناباوران برای اثبات مدعاشان به اندازة هم  است. با این همه، استدلال 

پذیر است و همین امر باعث شده که خدا یکی از رازهای هستی باشد. باری، کسی  خدشه 
ورزد. را پیش بگیرد، به وجود خدا اعتقاد می   تمهیدات خواهد الگوی زیست معنوی  که می 

عی معنویت  دیگر  عناصر  نظام نالبته  الگوی  یک  در  اگر  دیگر القضات  یا   مند  )خداباور 
 توانند به رشد معنویت کمک کنند. سکولار( قابل دفاع باشند، می 

؛ 310و  194- 192،  176:  1377)نیچه،    از »مرگ  خدا« سخن گفت   1نیچه در جهانی که  
(، دفاع کردن از آموزة خداباوری سخت است. نیچه معتقد 61- 57:  1389ک: نیچه،  .  نیز ن

اند. چه، خداباوران با اندازه، شریک بود که در مرگ خدا، خداباوران و خداناباوران، هم 
پذیرش این آموزه را برای انسان مدرن سخت کرده بودند.   تصور و درکشان از خدا احتمالاً 

اخیر در  حال، پژوهش  این  با  انسان شان می ن   2علوم شناختی دین های  ها حتی در  دهد که 

 
1. Nietzsche, F.  

2.  Cognitive Science of Religion 



 331 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

اند؛ به این معنا که ذهن انسان قوایی دارد که لاجرم به دوران مدرن هم خداباوران شهودی 
 (. 70- 10:  1402)پورمحمدی،    انجامد خداباوری و باورهای دینی دیگر در انسان می 

با توجه به فرق  میان درک آدمی از خدا و خود  واقعیت خدا )خداباوری شهودی( باید 
تواند بگوییم هر درکی از خدا که کارکرد داشته باشد، حفظ خواهد شد. انسان مدرن، می 

بی  و  نژادپرستی  تعصبات،  با  بسازد که  درد و آلام از خدا، تصویری  از  و  بستیزد  عدالتی 
به  جوری  را  آن  آنکه  یا  بکاهد،  باشدهستی  خونریزی  و  جنگ  موجب  که  گیرد   کار 

زندگی را معنادار    - تا زمانی که - القضاتی خدا  (. پس، تصویر عین68:  1387،  1آرمسترانگ) 
 کند، کارکرد دارد و مرگ در او راهی ندارد. می 

 معناداری زندگی. 4-2
شود، اشاره نکرده  القضات به معناداری زندگی، چنین که امروزه فهمیده و بحث می عین
بی   ؛ است  پاک  معنای زندگی در جهان سنت، گرچه  از  نبوده، چندان  زیرا پرسش  سابقه 

دانند و های سکولار از یک سو مرگ را پایان زندگی می معمول هم نبوده است.  معنویت 
ناگهانی  و  محدود  زندگی  فرصت  به  اشاره  با  دیگر،  برای   از سوی  معنایی  مرگ،  بودن 

می  پا  و  دست  عین135- 81:  1398،  2می )   کنند زندگی  به (.  بارها  خود  آثار  در  القضات 
خدا،  به  باور  خاطر  به  او  نزد  زندگی  معناداری  اما  است،  کرده  اشاره  زندگی  و  مرگ 

)معنی( برای   )صورت( و باطن  جو و سرک کشیدن به هستی، باور به دوگانة ظاهر و جست 
 ( و در نهایت فنا و بقا به خداست.  15- 4:  1396)همدانی،    دنیا، قرآن، پیامبر و بشریت 

او  نظر  دو   ، از  »هر که  و  است  مادر  در رحم  زندگی  این جهانی همچون  بار    زندگی 
که از خود بدر آید   را بیند و هر   یعنی هر که از عالم شکم مادر بدر آید این جهان   ؛ نزاید 

گوید زندگی معنادار است، چون انسان همچون جنینی  (. او می 10را بیند«)همان:    آن جهان 
ة  مؤلفشود. پس،  شود برای زندگی در جهان دیگر آماده می که آمادة زندگی دیگری می 

معنوی عین الگوی زیست  از  با  دوم  تنیده مؤلفالقضات  اول، خداباوری در هم  زیرا   ؛ اند ة 
به جهان پس از   باور  به مادیات و در پس آن  نبودن قوانین هستی  به خدا و محدود  باور 

ای قاضی همدان این نیست که این یگانه  کند. البته ادع مرگ زندگی انسان را معنادار می 

 
1. Armstrong, K.  

2. May, T.  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 332

 

های راه معنادار کردن زندگی است، بلکه او این راه را برگزیده است. در پارادایم مدرن راه 
های مدرنیته تضاد ندارند، اما ه مؤلفاند که با  دیگری برای معنابخشی به زندگی مطرح شده 

 گونه است.  نیز همین  تمهیدات معناداری زندگی   
می  گفته  سخن  زندگی  معناداری  از  دست وقتی  هدف  شود،  است:  مراد  معنا  سه  کم 

قاضی همدان معتقد است که جهان    . (22- 17:  1382)ملکیان،    زندگی، کارکرد و ارزش  آن 
او، این است که خداوند خود   معنا نیست. حکمت خلقت و آفرینش آدمی، بنا بر روایت بی 

(. به  142و  141:  1396)همدانی،    را در انسان ببیند و محبت خود را در قلب انسان بگذارد 
این است که خداوند محبت خود را    ، جهانی عبارت دیگر، هدف از خلقت و زندگی این

می  معنادار  را  انسان  زندگی  همین  و  بگذارد  انسان  قلب  نزد در  زندگی  پس  کند. 
ی خدادادی است و به  یعن  ؛ القضات معنادار و ارزشمند است. این معنا »آن سویی« است عین
وابسته است. با این همه، ممکن است کسی    - خداباوری -   ة اول الگوی زیست معنوی مؤلف

بگوییم   باید  پاسخ  در  است؛  متفاوت  زندگی  معنای  با  خلقت  هدف  که  کند  مخالفت 
 القضات این دو را یکی گرفته است.  عین

ة پارادایم مدرن،  مؤلفیک از سه  این نوع معناداری ممکن است به خودی خود با هیچ 
ساختاری  تمایزپذیری  و  آتونومی  نسبت عقلانیت،  حال، نهادی  این  با  باشد.  نشده  سنجی 

ها ندارد، بلکه از طریق استدلال بر وجود خدا از طریق عقل به عنوان  تضادی با آن   لزوماً 
 شود. ة پارادایم مدرنیته، مربوط می مؤلفترین  مهم 

 گرایی  عقل . 4-3
ة  مؤلفترین  های مستدل، مهم گرایی به معنای تبعیت از استدلال و لزوم باور به گزاره عقل 

مصطفی ملکیان، عقلانیت را در دو    »عقلانیت و معنویت«، پرداز تئوری  مدرنیته است. نظریه 
( که التزام به آن 288- 269:  1394)نوری و دیگران،    کند ساحت نظری و عملی معرفی می 

القضات نیز برای استدلال و عقلانیت نظری انجامد. عینبه معنویت می   - در هر دو ساحت - 
را دربارة آخرت و احوال آن    سینا ابنطوری که آرای عقلانی  ای قائل است؛ به اعتبار ویژه 

وام کرده بود، گذر    امام محمد غزالی ها را از  پذیرد و از باورهای پیشین خود که آن می 



 333 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

ابن290- 287:  1396)همدانی،    کند می  عقاید  او  رسال (.  در  صحیح    1اضحوی   ة سینا  را 
له  ئ( و قائل به تمثیلی و نمادین بودن آیات قرآن دربارة این مس 350)همان:  است    پنداشته 

باور ندارند. او در این    را معاد    یک مادی بودن  القضات، هیچ و نه عینسینا  نه ابن   . شود می 
می  چنین  اندک  باره  نه  شناختن  تمثل  و  است  تمثل  بر  آخرت  وجود  بنای   ...« گوید: 

بند    ، کاریست  ...«)همان،  بدان  بینا شدن  و  الهی دانستن  تمثلست  اسرار  مُعظَم  (.  385بلکه 
مزاجی نیست، بلکه  گذر او از باورهای پیشین و اختیار باور جدید از روی سلیقه و دمدمی 

ابن  دقیقاً  استدلال  قوت  خاطر  عقل به  بنابراین،  است.  نظری  سینا  مشترک مؤلفگرایی  ة 
 مدرنیته و عرفان قاضی همدان است.  

کند و پیشتر دیدیم که او چگونه  القضات برای باورهایش استدلال می به علاوه، عین
به معنای فیلسوف   برای اثبات وجود خدا استدلال کرد. البته پایبندی او به استدلال، لزوماً 

دست  اما  است،  نکرده  استدلال  باورهایش  همة  برای  او  یعنی  نیست؛  برای بودنش  کم 
کند. با این حال، او برای عقل ارزش قائل  ة عرفانش، خداباوری، استدلال می مؤلفترین  مهم 

)یعنی عاقلانه خود را به دیوانگی زدن( که عاشقان حقیقت را    است، اما دیوانگی  اختیاری 
(. 109)همان:    نهد دهد را ارج می از زحمت عقل ظاهربین و قضاوت دیگران رهایی می 

داند. دیوانگی  نوعی فراروی از عقل معاش می قرائن حاکی از آن است که او دیوانگی را  
صفت    شود. ظاهراً ستیزی استنباط نمی اختیاری فراروی از عقل است و هرگز از آن عقل 

چه آدمی برای این یا آن کردن، جوانب امر را    ؛ »اختیاری« نمایانگر نوعی عقلانیت است 
 سنجد.  می 

اند، اما همواره خود از عقلانیت  عارفان مسلمان در آثارشان گاهی عقل را مذمت کرده 
 گوید: اند. برای مثال مولانا در مثنوی می برده ورزی بهره و استدلال 

بووود چوووبوویوون  اسووووتوودلالوویووان   پووای 
 جج 

بوی   سووووخووت  چووبویون  بوود پووای   توموکویون 
 

 (105: 1389مولوی،  ) 

گوید: »مقصود  القضات می به نقل از عین  عفیف عسیران همین بیت نوعی استدلال است.  

باشد که ظاهر  ، شرح حالات اهل تصوف می الحقایق زبدۀ من از گفتن بعضی عبارات در  

 
 ای فلسفی به معاد پرداخته است.  سینا در رسالة اضحویه فی الامر المعاد از دریچهابن .1



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 334

 

ب  حالات  آن  فهم  و  عقل  ه  شدن  چارچوبه  در  فلاسفه، چون  و  دارد  بستگی  عقل  ماوراء 
(. این سخن نباید به معنای  67:  1396)همدانی،    کنند«ها را انکار می محصورند، وجود آن 

خواهد بگوید رسد او فقط می بلکه به نظر می   ، گریزی او فهمیده شود ستیزی و استدلال عقل 
ها و در یک کلام در محسوسات و معقولاتی که عقل  ها و شنیدنی که این جهان در دیدنی 

القضات تا این اندازه برای عقل ارزش قائل  محصور نیست؛ چه عین  ، کند معاش درک می 
می  معرفی  را عقل  قیامت  داوری  میزان   او می است که  »ای دوست دانی که  کند.  گوید: 
 قل باشد که وزن جمله بدان حاصل آید« میزان چه باشد؟ میزان عقل باشد ... این میزان، ع 

 (. 379)همان، بند 
دوئالیسم  به  باور  و  ظاهر  به  تنها  )دوگانه   عدم حصر جهان  نه  باطن،  و  انگاری( ظاهر 

مذمت  عقل نیست، بلکه فراروی از عقل است. بنابراین، اگر او به عقل فیلسوفان و باورهای  
بلکه    ، دارد ورزی را پاس نمی زند به این معنا نیست که او عقلانیت و استدلال ایشان طعنه می 

استدلال  و  اشتباه کنند  است  ممکن  فیلسوفان هم  است که  این  ارائه  مرادش  های ضعیف 
 ی غزالی ترجیح داد. أ سینا دربارة معاد را به ر دهند. همانطور که گفتیم او استدلال ابن

 محوری و فردیت انسان . 4-4
فردیت   1اومانیسم است.  شده  واقع  توجه  مورد  همواره  مدرنیته  نتایج  از  یکی  عنوان   به 

ة اساسی مدرنیته است. در تفکر  مؤلف)آتونومی( چنانچه پیشتر اشاره کردیم، یکی از سه  
معنویت «  خدا »   ، سنتی  بود.  اما در مدرنیته  محور همه چیز  بودند،  نیز خدامحور  های دینی 

شود. در این میان اگر معنویت همه چیز در خدمت انسان درآمده است و انسانی فهمیده می 
حلقة اتصال دین سنتی و معنویت مدرن در نظر گرفته شود، عارفان مسلمان   - عرفان -   سنتی 

 دارند. شوند و انسانیت را پاس می همواره به آتونومی نزدیک می 
ای دارد. او در وهلة اول، فهم را از طریق دل خود  القضات نیز به انسان نگاه ویژه عین

محوری و فردیت است. او راه دل را در برابر راه عقل  داند که باور به نوعی انسان آدمی می 
 ،(. قاضی 8و  7:  1396)همدانی،    کند داند، بلکه آن را در برابر راه نفس اماره معرفی می نمی 

 
1. Humanism  



 335 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

نگری  کند. این دورن نگری و رفتن به راه  دل را راه برتر رسیدن به حقیقت معرفی می درون 
 خود گویای فردیت است که از عناصر معنویت مدرن است. 

رسد که قاضی همدان کرامت ذاتی انسان را قبول داشته باشد،  با این حال، به نظر نمی 
بلکه در نظام اندیشگی او انسان کرامت دارد، چون خداوند او را به صورت خویش آفریده 

انسانی   واقع، کرامت   در  و  نتیجة سیر است  در  معنوی که  انسان  است. حتی    و   خدادادی 
(. نپذیرفتن کرامت 12)همان:    برابر نور حق باطل است   سلوک بسوزد و نور شود، نورش در 

 در ظاهر چندان با مدرنیته سازگار نیست، اما در   القضات، احتمالاً ذاتی انسان از سوی عین
ای کرامت دارد.  چه این کرامت  واقع چنین نیست؛ زیرا در پارادایم مدرن انسان به هر بهانه 

خدادادی باشد و چه نباشد. بنابراین، ادعای کرامت انسان از این جهت که خداوند او را به  
انسان  با  بلکه کاملاً محوری مدرنیته نه صورت خویش آفریده است  ناسازگار نیست،    تنها 

 سازگار است.   
صدا نیستند. برای مثال های او چندان در این باره هم قرائن حاکی از این است که نوشته 

)خدا( را   )انسان( و مطلوب   طالب   های تلویحی به یگانگی انسان با خدا دارد؛ مثلاً او اشاره 
طور ضمنی انسان را خدا دانستن است و اگر خدا کرامت  (. این به 16)همان:    داند یکی می 

  پیر  پیران خداست   ، ذاتی دارد، انسان نیز کرامت ذاتی خواهد داشت. همچنین در نگاه او 
به 17)همان:   نیز  این  پیر را خدا معرفی کرده است. می (،  پیر و  انسان را  توان  طور ضمنی 

 طور ضمنی.  گفت گاهی به نوعی کرامت ذاتی برای انسان قائل شده است، اما به 
گوید: »تا از  القضات از فردیت با خودپرستی متفاوت است، چنانچه می البته مراد عین

(. اما در الگوی زیست معنوی  20)همان:    خودپرستی فارغ نشوی خداپرست نتوانی بودن«
تواند خداپرست شود که خود را شناخته باشد. قاضی بارها با استناد به  کسی می   تمهیدات 

ربه »  نفسه فقد عرف  فراموش من عرف  و  لزوم شناخت خویش  بر  ت «  کید  أ نکردن خویش 

درک  (.  38)همان:    کند می  را  خود  خدابودگی   انسان  که  است  این  معرفت  این  نهایت 
تواند از (. این معرفت نفس از عناصری است که معنویت مدرن می 40و 39)همان:   کند می 

 زیرا در اندیشة عرفانی معرفت نَفس بر معرفت خدا مقدم است.   ؛ های فراوانی ببرد آن بهره 
به طوری که آدمیت و بشریت   ؛ رسد که قاضی نگاهی متناقض به انسان دارد به نظر می 
(. البته او در تمهید سوم معتقد است که آدمیان بر سه گونه  42)همان:    خواند را جرم می 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 336

 

(. مشخص نیست که مراد او از جرم خواندن بشریت 36- 28)همان:   اند فطرت آفریده شده 
ای است که برشمرده است. حال، جرم بودگی  بشریت و انسان یک از این سه گونه کدام 

می  آشکار  را  تناقض  این  خدا،  با  انسان  پنداشتن  یکی  نیز  و  احتمالاً بودن  البته  این   کند. 
عین اینکه  یکی  دارد:  علت  دو  می تناقض  تنگ  القضات جریده  عافیت  که گذرگاه  رود 

زند و دیگری اش را فریاد نمی است و به همین خاطر، کرامت ذاتی انسان و خدا بودگی 
های عادی و نومریدان، انگیزة لازم انگاری بشریت جنبة تعلیمی دارد و در انسان اینکه، جرم 

القضات برای انسان مراتبی در نظر معنا عینزیرا به یک    ؛ کند را برای سیروسلوک ایجاد می 
 آموزد که ماندن  در مراتب نازل  بشریت جرم است.  گیرد و می می 

خداوند   ؛ ماخلق الله شیئا أشبه به من آدم کند که » )ص( نقل می   او حدیثی از پیامبر اسلام 

( و معتقد است که اگر چنین  113)همان:  «  چیزی را شبیه به خودش خلق نکرد مگر آدم 
بنابراین، برخلاف معنویت  با دیگر مخلوقات فرق چندانی نداشت.  انسان  های دینی نبود، 

القضات یک گام جلوتر رفته  ها رابطة انسان و خدا، رابطة عبد و معبود است، عینکه در آن 
ترین موجود به اوست و همین امر جایگاه و در معنویتش، انسان اگر نه خود  خدا، بلکه شبیه 

شود. او اعتقاد دارد که حدیث  تر می ای برای انسان است و به اومانیسم مدرن نزدیک ویژه

 از پیامبر اسلام  «هر که مرا دید حق را دیده است   ؛( 112ن:  )هما   من رآنی فقد رأی الحق » 

 )ص( نیز اشاره به همین دارد.  
»دین«،   اول  مرحلة  در  شویم  قائل  معنویت  برای  تکاملی  سیر  یک  اگر  مجموع،  در 
معنویتی است که خدا در آن محوریت دارد و رابطة انسان و خدا در آن رابطة عبد و معبود  
انسان توجه   به خدا و  معنویت و دین است، همزمان  »عرفان« که حلقة واسط میان  است. 

خ  این  به  عرفان  در  انسان  شبیه دارد.  که  قرار  اطر  توجه  مورد  است  خدا  به  موجود  ترین 
گیرد و در نهایت، در »معنویت مدرن« و سکولار این انسان است که محور همه چیز  می 
 شود.  می 

را بپذیرد، لاجرم   تمهیدات های پیشین الگوی زیست معنوی  ه مؤلفبنابراین، اگر کسی  
معنویت   د بای  باشد.  داشته  بسیاری  اهمیت  برایش  چاره انسان  نیز  مدرن  خداباور  ای های 

انسان  نوع  شوند.  قائل  اهمیت  انسان،  هو  بما  انسان،  برای  اینکه  جز  محوری ندارند، 



 337 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

های مدرن تواند در معنویت دهد، می القضات و پاسخی که به چرایی کرامت انسان می عین
 استفاده شود.  

 ستيزی  عادت . 4-5
عینعادت  معنوی  زیست  الگوی  در  معنوی  عناصر  از  یکی  در  پرستی    تمهیدات القضات 

)همان:   دارد کند و همگان را از آن برحذر می پرستی معرفی می پرستی را بت است. او عادت 
گوید: »ای عزیز کند و می (. او بهترین مذهب را ترک عادت معرفی می 106و    43و    10

  ست«ا   کفر  ، اسلام است و هر چه مرد را از راه خدا باز دارد   ، هر چه مرد را به خدا رساند 
عادت 19)همان:   اگر  حال  حقیقت (.  سر  از  انسان  می پرستی  باشد،  در  جویی  تواند 
 شدن انسان نقش داشته باشد. معنوی 

بستن به علایق است. قاضی معتقد است که برای رسیدن پرستی دل یکی از انواع عادت 
بردارد  علایق  از  دل  باید  آدمی  معرفت  این  41)همان:    به  در  مؤلف(.  معنوی  زیست  ة 

های  های بودا شباهت دارد. بسیاری از جنبشیعنی دل برکندن از علایق به آموزه   ؛ تمهیدات 
آموزه  پایة  بر  پایة معنوی عصر جدید  بر  به طور ویژه  و  ادیان شرقی  و عملی  نظری  های 

 اند. های بودیسم شکل گرفته آموزه 
عادت بی  اگر  است  ریاضت انصافی  از  بعضی  به  فقط  را  کنیم.  ستیزی  محدود  ها 
هایی در ساحت عمل، لذت   ؛ از یک سو، تواند معانی متفاوتی داشته باشد ستیزی می عادت 

ها دست بردارد تر از آن های عمیق وجود دارند که انسان معنوی باید برای دستیابی به لذت 
ها اعتقاد  ها به آن و از سوی دیگر، در ساحت نظر، باورهایی وجود دارند که اکثر انسان 

 ها را آزموده باشند. دارند، بدون اینکه آن 
دارد عین باز  خدا  راه  از  را  مرد  چه  هر  است  معتقد  به   ؛ ست ا   کفر   ،القضات  عادت 

توانند انسان را از معنویت بازدارند. به  اند نیز می باورهایی که نسل به نسل به ما منتقل شده 
عبارت دیگر، انسان  معنوی در الگوی زیست معنوی قاضی باید در ساحت باورهای خویش  

ها را  ها را خود در ترازوی عقلانیت بگذارد و آن پرستی بردارد و آن نیز دست از عادت 
یعنی خودمحور. به    ؛ ، انسان باید خودش این کار را انجام دهد علاوه بر اینمستدل کند.  

عادت  معنا  مهم این  خودبنیاد،  عقلانیت  با  نظر  ساحت  در  و  مؤلفترین  ستیزی  مدرنیته  ة 
 نگاتنگ دارد.  ة مدرنیته، پیوند ت مؤلفآتونومی، دومین  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 338

 

می عادت  است. کسی  قرین  با شک  همواره  عادت ستیزی  تعبیر  تواند  به  و  باشد  ستیز 
تعبیر  عین قاضی همدان  اعمال خویش شک کند.  و  باورها  در  مسلمان شود که  القضات 

گوید که »اهل شک عزیزند«! اگر، همچون فدوی به صراحت نگوییم  معروفی دارد و می 
( باید بگوییم که شک  234:  1400)فدوی،   داند القضات شک را شرط سلوک می که عین

ساز فلسفة  زمینه   1دکارتی   شک   علاوه بر این، ستیزی است.  در نظام اندیشگی او لازمة عادت
عین معنوی  زیست  الگوی  امر،  همین  و  است  مدرنیته  آن  دنبال  به  و  را  مدرن  القضات 

 کند.  برانگیز و پذیرفتنی می تامل 
با  عادت  ارتباط است  با عقلانیت در  اینکه  بر  بعدی  مؤلفستیزی و شکاکیت، علاوه  ة 

یعنی رواداری و مدارا نیز پیوند دارد. در ادامة مقاله به   ؛ تمهیدات الگوی زیست معنوی در  
 آن خواهیم پرداخت.  

 رواداری و مدارا . 4-6
بخش در جهان مدرن است؛ به طوری که هر کس  رواداری و مدارا از جمله عناصر ثبات 

روادار باشد و نسبت به دیگران مداراگرانه برخورد کند.    د زند بایمی که از صلح جهانی دم  
برابر دیگری معنادار می  به دیگری اشاره  رواداری همواره در  اما آیا قاضی همدان  شود، 

بله، عین بایکرده است؟  ببیند و    د القضات معتقد است که مرید  پیر  خود را در آینة جان 
(. به عبارت دیگر، پیر همان دیگری است که مرید در ابتدا در 8: 1396)همدانی،   عکسر ب 

شود، انسان دیگری را بپذیرد و نسبت به ه باعث می مسئل کند. همین  برابر او رواداری می 
 آن گشودگی داشته باشد. 

القضات، پیر را خود  سالک ای ایراد بگیرند که عارفان و از جمله عینممکن است عده 
اند، مرید در برابر همانگونه که عارفان گفته   ؛ دانند و نسبت به او سرسپردگی کامل دارند می 

 « باید  الغسال پیر  یدی  بین  مرده   ؛ ( 496:  1422)ترمذی،    کالمیت  ای در دستان غسال بسان  

ی آن ( و این به معنا 133: 1391)دولابی،   . این آموزه در تعالیم شیعی هم سابقه دارد «باشد 
 افتد و نه لزوماً تجسد ایمان است، گشودگی و مدارا اتفاق می ست که فقط در برابر پیر که  ا 

زیرا   ؛ ، به یک معنا پیر خود  سالک است در برابر هر دیگری. در پاسخ باید بگوییم که اولاً 

 
1. Cartesian doubt 



 339 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

ورزی و هدایت سالک یابد و همین علت شفقت اوست که خویش را در جان سالک می 
اینکه شود.  می  معرفی کرده عین  دوم  ایمان را ملازم یکدیگر در سلوک  و  القضات کفر 

بنابراین، سرسپردگی به پیر به یک معنا سرسپردگی به  34و    33:  1396)همدانی،    است   .)
پیر و مرید در   ؛ خویش است  به    زیرا  به معنای دوم، گشودگی نسبت  واقع یکی هستند و 
و از دید یک   بوده   زیرا هر چه باشد در عالم  واقع پیر و مرید از هم جدای   ؛ دیگری است 

مرید را از نوع رابطة   - گر بیرونی دو شخص جدای از هم هستند. باری چه رابطة پیر نظاره 
در   - من من  من  رابطة  را  آن  چه  و  بگیریم  در    - نظر  نوعی او  آموزه  این  بگیریم،  نظر 

 نکردن اخلاقی ایشان را در پی دارد.   گشودگی نسبت به دیگران و قضاوت 
بر این اندیشة اوست، ، گفتیم که عادت علاوه  ستیزی که از عناصر زیست معنوی در 

همواره با شکاکیت پیوند دارد و این شکاکیت به طور ضمنی، نوعی گشودگی به دیگری  
نوعی  و و گفت  به  نهایت  در  دارد که  دنبال  به  را  عقاید خویش  بازنگری در  به قصد  گو 

 انجامد. رواداری و مدارا می 
همچنین قاضی همدان، دومین شرط سالک را یکی دانستن و یکی دیدن همة مذاهب 

(. یکی از پیامدهای این شرط رواداری و مدارا نسبت به اعتقادات  17)همان:    کند معرفی می 
(. وی در تمهید 18)همان:    دیگری است؛ چه »طالب را با نهندة مذهب کارست نه با مذهب«

ها  کند و هر یک از انواع آن بندی می نهم، بیان حقیقت ایمان و کفر، کفر و ایمان را دسته 
(. کسی که این مراتب کفر و ایمان را باور داشته باشد و  132-108)همان:    شمارد را برمی 

ها  ( همة انسان113)همان:   آرزو کند که »ای کاچکی من آن کفر بودمی که دین اوست!« 
ن  در  به سوی کمال  و سلوک  در سیر  پیوسته  می را  را کفر  ظر  مرحله  ایمان یک  و  گیرد 

ها با هر عقیده و مذهب و نژادی شود که انسان داند. چنین باوری باعث می مرحلة بالاتر می 
 نسبت به یکدیگر روادار باشند. 

ارزشی   مدرن  در روزگار  بودن«  ناحق  »حق  از  پاسداری  و  رواداری  است که  گفتنی 
برای انسان    تمهیدات مدنی و اخلاقی است. از این رو، رواداری در الگوی زیست معنوی  

 مدرن، پذیرفتنی است.  

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 340

 

 عشق  . 4-7
را به شرح آن    1سادس کند و تمهید اصل  کید می أ القضات بر عشق و عاشقی بسیار ت عین

دهد ( نشان می 56)همان:   اختصاص داده است. عبارت  »عشق فرض راه است همه کس را«
»اگر عشق  خالق نداری، باری، کند که داند و اضافه می که او عشق را برای همه واجب می 

واسطة آن  ه  خدا رسیدن فرض است، و لابد هر چه ب ه  )همان( و »ب   عشق مخلوق مهیا کن«
(. در نتیجه، عشق از این جهت که آدمی را به خدا 57)همان:    فرض باشد«  ، خدا رسند ه  ب 

واجب است و متعلق عشق نه فقط خداوند، بلکه همة مخلوقات هستند. به نظر    ، رساند می 
به هستی است. شفقت می  نوعی شفقت  به مخلوقات  از عشق  او  منظور  به  رسد که  ورزی 

 هستی امروزه یکی از عناصر معنویت مدرن است. 
کرد که »همة جهان و جهانیان کاشکی عاشق بودندی تا همه زنده و با قاضی آرزو می 

گیرد و نداشتن  بودن و دردمندی مساوی می   بودن را با زنده   )همان(. او عاشق   درد بودندی«
ترین راه رسیدن به خداست که انسان را  حاصلی. عشق از این جهت نزدیک عشق را با بی 
تواند با انسان (. این عشق می 58)همان:    کند فانی می   ، افتد ای که در آتش می چون پروانه 

شود  دیگرگزین  که  کند  دقیقاً   . کاری  نشود،  ناراحت  یا  و  خوشحال  چیزی  از   همچنین 
نمی همان  غمگین  و  شاد  چیزی  از  بودا  که  از  طور  یکی  نشدن  غم  و  شادی  اسیر  شود. 

 های انسان معنوی است. ویژگی 
های معنویت جدید زندگی  اینجایی و اکنونی است. انسان معنوی باید یکی از آموزه 

در لحظه زندگی کند و اسیر غم و شادی گذشته و آینده نشود. زندگی در اکنون مستلزم  
آرزو شود و هرگونه خواست و تمنا را کنار بگذارد. این مهم یکی این است که انسان بی 

از چهار اصل بودا است که معتقد بود نخواستن راه رهایی از رنج است؛ رنجی که خواستن  
آرزویی یکی از مقامات نهایی سلوک  خودی و بی آورد. بی کردن آن را پدید می   و آرزو 

است  همدان  قاضی  عملی   عرفان  در  می   عرفانی  زیست که  الگوی  عناصر  از  یکی  تواند 
خودی  »تا از این عالم  هوا رخت بی گوید:  باشد. او در این باره چنین می   تمهیدات معنوی در  

  آرزویی بصحرای الهی نیاری، ... هر که قَدَم از عالم  هوا بدر نهاد، قدم در بهشت نهاد« و بی 

 
 اصل ششم.   .1



 341 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

برایش 122)همان:   مهر معشوق  قهر و  مقام خواهد رسید که  این  به  البته سالک زمانی   .)
 ست. ا   آرزو یکسان شده باشد. بنابراین، دیگر طمع وصال یا بیم هجران و فراق ندارد و بی 

هایی دیگر،  ه مؤلفبا همة    تمهیدات ه در الگوی زیست معنوی  مؤلفعشق به عنوان هفتمین  
اخلاق  و  رواداری  تا  می از خداباوری  ویژه  طور  به  و  دارد  تنگاتنگ  ارتباط  تواند ورزی 

تواند روادار باشد که به خدا به عنوان خالق  زندگی انسان مدرن را معنادار کند. کسی می 
با  معنوی  زیست  عناصر  بنابراین،  بورزد.  عشق  زیست  محیط  و  طبیعت  انسان،  به  هستی 

 یکدیگر پیوند ناگسستنی دارند. 
است. هدف    مصطفی ملکیان های معنویت، نظریة »عقلانیت و معنویت «  یکی از نظریه 

از این نظریه تحقق زندگی آرمانی برای بشر امروزی است. زندگی آرمانی در این نظریه 
(. مراد 6- 3:  1389)ملکیان،    سه ویژگی اساسی دارد: خوبی، خوشی و ارزشمندی زندگی 

ای زندگی کند که کمترین  این است که انسان به گونه   ، او از ویژگی دوم  زندگی آرمانی 
درد و رنج را به دیگران وارد کند و در عوض بکوشد بیشترین لذت را برای دیگران به  

ای مستلزم این است که انسان معنوی در وهلة اول خودش را  ارمغان بیاورد. چنین زندگی 
القضات همدانی از که عین  دوست بدارد و در وهلة بعد دیگران را دوست بدارد. عشقی 

انجامد، کاهش  کند به چنین چیزی می آن سخن به میان آورده و آن را واجب معرفی می 
 رنج دیگران و افزایش لذت خود و دیگران. 

 ورزی اخلاق . 4-8
ة اساسی  مؤلفیک    تمهیدات ضرورت پایبندی به اصول اخلاقی در الگوی زیست معنوی   

توانیم الگوی زیست معنوی را سراغ بگیریم که نسبت به اخلاق موضعی نمی   است. تقریباً 
باشد  به   ؛ نداشته  ملکیان،  مثال  برای  مدرن.  معنویت  در  چه  و  سنتی  معنویت  در  مثابة  چه 

هست نظریه  هم  اخلاق  فیلسوف  مدرن،  معنویت  تیلور همچنین،    . پرداز  مثابة  به   1چالرز 
عمیق نظریه  فهمی  دنبال  به  مدرن،  عرفان  چ پرداز  در  زندگی  از  است ه تر  اخلاق    ارچوب 

 :Taylor, 1992)   کند ( و دربارة آرمان اصالت بحث عقلانی می 131:  1394)بوژمهرانی،  

 
1. Taylor, Ch.  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 342

 

کند و همواره کسانی که توان  القضات نیز بعضی از بدهای اخلاقی را مذمت می (. عین23
 (. 12:  1396)همدانی،    کند روانی سلوک را ندارند از ریا و تظاهر به تکلفات صوفیه منع می 

(، پس 13)همان:    « را قبول دارد بعثت لاتمم مکارم الاخلاق او صحت حدیث »   ظاهراً 

اخلاق  به  ت گویا  می أ ورزی  را کامل کید  عبدالل  بن  بعثت محمد)ص(  و علت  کردن   کند 
ریاکاری و  های اخلاقی همچون  ی داند. با اینکه او از بعضی از بد همین مکارم اخلاقی می 

می  نهی  ویژگی تظاهر  به  اما  اخلاقی کند،  می های  اشاره  هم  نهایتاً ای  که  نوعی    کند  به 
می اخلاق  حقیقت ورزی  مثال،  برای  از انجامد.  یکی  بودن  حق  طلب  در  دائم  و  جویی 
می ویژگی  معرفی  مرید  برای  قاضی  است که  اخلاقی  ویژگی 15)همان:    کند های  این   .)

گرایی  ة مدارا و رواداری که خود با نسبی مؤلفشود و با  باعث گشودگی انسان به دیگری می 
 مدرن پیوند دارد و همچنین با عقلانیت، ارتباط تنگاتنگ دارد.  

اما معتقد است که  داند و از آن منع می قاضی دروغگویی را حرام می   همجنین کند، 
(. این 45)همان:  گفتن در جایی که مال و جان مسلمانی در خطر باشد، واجب است  دروغ 

کند که  القضات شرط قبولی عبادت را طهارت معرفی می ورزی است. عیننوعی اخلاق 
)مثل وضو( و درجة دوم باطنی است و در حقیقت،   درجة اول ظاهری است  ؛ درجاتی دارد 

(. در جایی 48)همان:    بخل( است   و  )مثل حسد، کبر   پاکی درون از صفات اخلاقی مذموم
به   کند، نفع کند و آن را یکی از ارکان اسلام معرفی می که سخن از زکات می  رساندن 

اطرافیان خویش را از    د (. گویی انسان معنوی بای 53)همان:    داند صحبتان را زکات می هم 
ها را از  )ولو حضور خود( محروم نکند و به دیگران خیر برساند و آن   های خویش داشته 

 رنج رهایی دهد.  
در نهایت، با توجه به اینکه اخلاق مخرج مشترک همة ادیان و مکاتب عرفانی و معنوی  

نزد عیناست، اخلاق  عنوان شرط سلوک ضروری است. همانطور که  ورزی  به  القضات 
(. 38- 1:  1398)ملکیان،    اند باوران مدرن از ضرورت زندگی اخلاقی سخن گفته معنویت 

پاره  نظریه همچنین  از  دلایلی  ای  اخلاق  زیستن    - دینی پردازان  اخلاقی  برای  عقلانی 
در   ؛ اند برشمرده  با  دینی     ایشان  اصل  پنج  گرفتن  بودن خداوند،    -1نظر  پوشیده   - 2ناظر 

. اعتقاد  5عادلانه بودن  نظام هستی و گم نشدن اعمال،    - 3نبودن آشکار و نهان نزد خداوند،  
و   اعمال  نامة  آموزة  متناسب   - 5به  یا کیفر  دینی   پاداش  اعمال، دلایل  برای   با  )اسلامی( 



 343 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

باید گفت که دلیلی که  16:  1394،  اردکانی   )اسلامی   اند اخلاقی زیستن برشمرده  (. حال 
زیرا هم نوعی    ؛ شمارد از نوع دینی و لازمة سلوک بودن  اخلاق است القضات برمی عین

 شود و هم نتیجة عملی  باورهای دینی است.  ریاضت محسوب می 
رسد که خوب و  القضات چندان واضح نیست و به نظر می اگر چه مکتب اخلاقی عین

امر می  به آن  برحذر می ک بدی که  از آن  یا  به  دارد، کاملا  ند  این همه  با  اما  دینی است، 
اعلامیه اخلاق جهانی« به آن اشاره شده است.  » کند که در  ترین اصولی اشاره می ابتدایی 

 بنابراین، از این جهت با آن پیوند دارد و راهی به سوی اخلاق جهانی خواهد گشود. 

 گيری نتيجه بندی و . جمع 5
می  واقع  روزافزون  توجه  مورد  مدرن  مفهوم  یک  عنوان  به  از معنویت  یک  هر  شود. 

می سنت  خود  نوبة  به  عرفانی  و  دینی  بیفزایند های  آن  غَنای  بر  اینکه    ؛ توانند  شرط  به 
م آموزه  سه  با  مدرنیته ؤ هایشان  بنیادین  انسان   ؛ لفة  و  آتونومی  عقلانیت،  و یعنی  محوری 

انسان تمایزپذیری نهادی  نباشد. وقتی  یا دست  کم در تعارض  باشد و  ساختاری، سازگار 
ها را به این شود، نباید آن رو می ه های عرفانی روب شده و یا سنت روزگار ما با ادیان نهادینه 

بی  و  معنادار  دلیل که کهنه  مدرنیته  برابر  در  مدرن  معنویت  بیندازد.  دور  مصرف هستند، 
ان( در برابر قرائت رسمی از دین برآمده است. که معنویت سنتی)عرف   حالی   در   ؛ شود می 

نگاهی به معنویت سنتی داشته  تر کردن  معنویت مدرن باید همواره نیم بنابراین، برای غنی 
ها را با  ها یا الگوهای زیست معنوی از نگاه عارفان را استخراج کنیم و آن لفه ؤ باشیم و م 

 سنجی کنیم.  های مدرنیته نسبت ه مؤلف
مهم عین در  ایرانی،  نامدار  عارف  همدانی،  اثرش،  القضات  الگوی  تمهیدات ترین   ،

مهم  از  که  است  کرده  ارائه  معنوی  معناداری ه مؤلفترین  زیست  خداباوری،  آن،  های 
عقل  انسان زندگی،  عادت گرایی،  فردیت،  و  به محوری  عشق  مدارا،  و  رواداری  ستیزی، 

 هستی و ضرورت  اخلاقی زیستن هستند.  
می  نظر  گفته به  سخن  خدا  مرگ  از  فیلسوفان  که  جهانی  در  این رسد  از  بعضی  اند، 

در نگاه اول با عقلانیت مدرن تعارض داشته باشند،    - طور مشخص باور به خدا و به - ها  ه مؤلف
های مدرنیته، نه تنها تعارضی ندارند، بلکه سازگار هستند و یا با ه مؤلفها با  ه مؤلفاما  این  

کمی تعدیل در دنیای مدرن قابل دفاع خواهند شد. در واقع، سازگاری خداباوری با مدرنیته  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 344

 

تواند از  مان از خدا بستگی دارد.  بنابراین، انسان مدرن می سازی به نوع برداشت و تصویر 
 تر کند.  ها در راستای گام نهادن در معنویت استفاده کند و معنویت مدرن را غنی آن 

 تعارض منافع 
 . تعارض منافع وجود ندارد

ORCID 

Sayyed Saeid Reza 

Montazeri  http://orcid.org/0000-0002-5610-8673 

Seyed Mohammad 

Mehdi Farshad  http://orcid.org/0009-0005-4539-9734 

Mohammad Hadi 

Mohammadi  http://orcid.org/0009-0006-3869-4089 

 منابع 
 ( خدابخش  عین 1389اسداللهی،  دیدگاه  از  سلوک  مقدمات  و  »شروط  همدانی«، (،  القضات 

 . 60- 49  ، تابستان ،  6  یاپ ی پ ، 2  ةشمار   ،سال دوم   ، یفارس   ات ی زبان و ادب  ی هاپژوهش
 ( سیدحسن  اردکانی،  اسلامی«،  1394اسلامی  تبیین  زیست؟  اخلاقی  باید  »چرا  فصلنامة (، 

 . 26- 7، بهار،  27، سال هشتم، شمارة  نامة اخلاق پژوهشی پژوهشعلمی 
ابراهیم تاکنون: دین یهود مسیحیت و اسلام (،  1387آرمسترانگ، کرن )  از  ، ترجمة خداشناسی 

 ، نشر مرکز.  1محسن سپهر، تهران، چ  
 ( حسن  اصالت 1394بوژمهرانی،  اخلاق  نظریة  واکاوی  مدرن؛  عصر  در  اخلاق  نظریة  »وضع   ،)
 . 160- 129، بهار و تابستان،  8، ، سال سوم، شمارة دوم، پیاپی اخلاق وحیانی چارلز تیلور«،  

 ، تهران، نشر کرگدن. 1، چ  علوم شناختی دین (،  1402پورمحمدی، نعیمه ) 
 (،2001– 1422)   لی عثمان اسماع   ،یی حی   ی؛محمد بن عل   ،ی ب ابن عر   ی؛محمد بن عل حکیم    ،ی ترمذ 

  .ه المطبعة الکاثولیکی  ، لبنان   ،روت ی ب  ،1، ج  اء الاولی   ختم 
 ( سروش  طرحواره(،  1397دباغ،  بیکران،  دریای  مدرن آبی  عرفان  از  چ  ای  بنیاد 1،  انتشارات   ،
 سهروردی. 

 ( محمداسماعیل  محبت (،  1391دولابی،  ج  طوبای  موسسة 3،  به  محبت)وابسته  انتشارات  قم،   ،
 فرهنگی طوبای محبت(. 

http://orcid.org/0000-0002-5610-8673
http://orcid.org/0009-0005-4539-9734
http://orcid.org/0009-0006-3869-4089
http://orcid.org/0000-0002-5610-8673
http://orcid.org/0009-0005-4539-9734
http://orcid.org/0009-0006-3869-4089


 345 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

 ( نشانه گرایی جدید: مؤلفه معنویت (،  1397شاکرنژاد، احمد  اعتقادی و  لوازم  های های مفهومی، 
 ، قم، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی. گفتمانی 

)بررسی امکان یا امتناع تاسیس اندیشة علمی و عرفان و مدرنیته  (،  1398ضیایی، سیدعبدالحمید ) 
زنگانه، چ   میثم  ویراستار:  ایران(،  در  عرفانی  اندیشة  مبنای  بر  پژوهشکدة 1سیاسی  تهران،   ،

 مطالعات فرهنگی و اجتماعی. 
، تهران، نگاه 1، چ  گلیمی و زنارداری دار سیهالقضات همدانی: میراث عین (،  1400فدوی، صبا ) 
 معاصر. 

اندازهای کلاسیک و شناسی دین، چشم درآمدی بر جامعه (،  1400فورشت، اینگر؛ رپستاد، پل ) 
 ، قم، انتشارات دانشگاه ادیان و مذاهب. 2، ترجمة مجید جعفریان، چ معاصر 

، نسخة جلسه 12،  انشگاه تربیت مدرس ، د « معنای زندگی »درسگفتار    (،1382)   مصطفی،  ملکیان 
 الکترونیکی، تهران، صدانت. 

ده  درسگفتار (،  1389)   مصطفی،  ملکیان  از  بعد  معنویت  و  انصاری   ، سال« »عقلانیت  شیخ  تالار 
 ن، نسخة الکترونیکی، تهران، صدانت. حقوق و علوم سیاسی دانشگاه تهرا   ةدانشکد 

زیست؟« (،  1398)   مصطفی ،  ملکیان  اخلاقی  باید  »چرا  نسخة درسگفتار  کانادا،  ونکوور   ،
 الکترونیکی، تهران، صدانت. 

جلال  ) مولوی،  محمد  بن  محمد  معنوی (،  1389الدین  الین مثنوی  رینولد  اهتمام:  و  سعی  به   ،
 ، تهران، امیرکبیر. 17نیکلسون، چ  

 ، تهران، نشر گمان. 7، ترجمة رضا علیزاده، چ  مرگ (،  1398می، تاد ) 
نشریة عرفان اسلامی )ادیان (، »سنت و مدرنیته در عرفان مولانا«،   1384میربلوک بزرگی، فریبا ) 

 . 151- 119، زمستان،  6، سال دوم، ، ش  و عرفان( 
آل  ابراهیم؛  آل نوری،  حامد؛  ) یمین،  عبدالحمید  و 1394یمین،  مبانی  معنویت:  و  »عقلانیت   ،)

 . 288- 269، پاییز و زمستان،  2، سال چهل و هشتم، ش  مجلة ادیان و عرفان اهداف«،  
احمد، سعید کامران، حامد فولادوند، ، ترجمة جمال آل حکمت شادان(،  1377نیچه، فریدریش ) 

 ، تهران، جامی. 1چ  
کس(، ترجمة )کتابی برای همه کس و هیچ چنین گفت زرتشت  (،  1389نیچه، فریدریک ویلهلم ) 

 ، تهران، اهورا. 6حمید نیرنوری، ویراستار: مهدیه بهبهانی، چ  
، پژوهش و تصحیح: عفیف عسیران، ترجمة غلامرضا الحقایق زبده(،  1392القضات ) همدانی، عین 

 ، تهران، اساطیر. 1جمشیدنژاد اول، چ  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 346

 

عین  ) همدانی،  گیسودراز(،  1396القضات  شرح  همراه  به  و تمهیدات  تحشیه  تصحیح،  مقدمه،   ،
 ، تهران، انتشارات مولی. 1تعلیق: عفیف عسیران، چ  

 . ، تهران، ثالث 5، ترجمة محسن ثلاثی، چ  شناسی دین جامعه(،  1394همیلتون، ملکم بی ) 

References  

Armstrong, K. (2004). A History of God: the 4000 – year quest of Judaism, 

Christianity, and Islam. Translated by Mohsen Sepehr, Tehran: Nashr-e-

Markaz.[in Persian].  

Asadollahi, Kh. (2010). The conditions of conduct from the point of view of 

Ain al-Qudat Hamedani, Journal of Research in Persian Language and 

Literature, 2(11), 49-60. [in Persian]  

Boozhmehrani, H. (2015). The Condition of Moral Theory in Modern Age; 

An Analisys of Charles Taylor's Theory of Authenticity Ethics, 

Revelatory Ethics, 5(8), 131-162. [in Persian]  

Botha, P.(2006) ‘Secular spirituality as virtue ethics: Actualising the Judaeo-

Christian tradition today’, in C. Du Toit & C. Mayson (eds.), 95−126, 
Secular spirituality as a contextual critique of religion, University of 

South Africa, Pretoria.  

Britannica, T. Editors of Encyclopaedia (2024, May 15). spirituality. 

Encyclopedia Britannica.  

Dabbagh, S. (2018). The Blue of Infinite Sea, Toronto: Bonyad Sohrevardi. 

[in Persian]  

Doolabi, M, E. (2012). Toubaye Mohabbat, Vol. 3, Qom: Mobat 

Publications (affiliated with Toubaye Mohabbat Cultural Institute). [in 

Persian]  

Eslami Ardakani, S, H. (2015). Why should we live ethically? An Islamic 

explanation, Research Quarterly in Islamic Ethics A Research Journal,  

8(27), 7-26. [in Persian]  

Fadavi, S. (2021). Ain al-Qudat Hamadani: Heir to Siyeh-Gilimi and 

Zenardari, 1st ed., Tehran: Negah-e Moaser. [in Persian]  

Freud, S. (1927). The Future of an Illusion, Translation of Die Zukunft einer 

Illusion, by James Strachey, US. America, Newyork pub.   

Furseth, I. & Repstad, p. (2021). An introduction to the sociology of religion: 

classical and contemporary perspective, translated by Majid Jafarian, 

Qom: University of Religions and Denominations publication. [in 

Persian]  



 347 | همکارانو    ی منتظر   |  ... یمعنو ست یز ی : الگو تیو معنو القضات نیع

 

Hamedani, Ain al-Qudzat. (2013). zobdeh al-haqaayeq, Research and 

proofreading by Afif Osayran, Translated by Gholamreza Jamshidnejad 

Avval, Tehran: Asaatir publication. [in Persian]  

Hamedani, Ain al-Qudzat. (2017). Tamhidat, Research and proofreading by 

Afif Osayran, Tehran: Mola Publication. [in Persian] 

Hamilton B, M. (2015). The Sociology of Religion, Translated by Mohsen 

Solasi, Tehran: Sales publication. [in Persian]  

Jacobs, A, C. (2013). ‘Spirituality: history and contemporary, evaluaton’, 
Koers – Bulletn for Christan Scholarship.  

Malekian, M. (2003). Lecture Series "The Meaning of Life", Tarbiat 

Modares University, 12 sessions, Electronic version, Tehran: Sedanet. [in 

Persian]  

Malekian, M. (2010). Lecture on "Rationality and Spirituality After Ten 

Years", Sheikh Ansari Hall, Faculty of Law and Political Science, 

University of Tehran, Electronic Version, Tehran: Sedanet. [in Persian]  

Malekian, M. (2019), Lecture: 'Why Should We Live Ethically?', Vancouver, 

Canada, Electronic Edition, Tehran: Sedanet. [in Persian]  

May, T. (2019). Death, Art of Living Series, London: Acumen Publishing, 

translater by Reza Alizadeh, Tehran: Goman Publication. [in Persian]  

McMinn, M.R. & Hall, T.W. (2000). ‘Christian spirituality in a post-modern 

era’, Journal of Psychology and Theology, 28(4), 251−253.  
Mirbalook Bozorgi, F. (2005). Tradition and Modernity in Rumi's Sufism, 

Islamic Sufism Journal (Religions and Mysticism), 2(6), 119-151. [in 

Persian]  

Nelson, J, M. (2009). Psychology, Religion and Spirituality, Springer 

Science & Business Media.  

Nietzsche, F. (2010). Thus Spoke Zarathustra (A Book for Everyone and No 

One), Translated by Hamid Nirnouri, Edited by Mahdieh Behbehani, 6th 

edition, Tehran: Ahura. [in Persian]  

Nietzsche, F. (1998). The Gay Science, Translated by Jamal AleAhmad, 

Saeed Kamran, and Hamed Foladvand, 1st ed., Tehran: Jami. [in Persian]  

Nouri, E. & Aleyamin, H. & Aleyamin, A. (2015). Rationality and 

Spirituality: bases and goals, Journal of Religions and Mysticism, 48(2), 

269-288. [in Persian]  

Poormohammadi, N. (2023). The Cognitive science of Religion, Tehran: 

Kargadan Publication. [in Persian]  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 348

 

Rumi, Jalal al-Din Muhammad ibn Muhammad. (2010). Masnavi-ye 

Manavi, Edited by: Reynold Alleyne Nicholson, 17th Edition, Tehran: 

Amir Kabir. [in Persian]  

Shakernejad, A. (2018). New Spiritualism: Conceptual Components, Beliefs 

and Discourse Signs, Qom: Islamic Sciences and Culture Academy 

Publication. [in Persian]  

Sheldrake, P. (2007). A Brief History of Spirituality, Blakwell Publishing. 

Taylor, C. (1992). The Malaise of Modernity (Concord, Ontario: Anansi, 

1991), Republished as The Ethics of Authenticity (Cambridge, MA: 

Harvard University Press.  

Termidhi, Hakim Muhammad ibn Ali, Ibn Arabi, Muhammad ibn Ali, 

Yahya, Uthman Ismail. (1422-2001). Khatm al-Awliya (The Seal of the 

Saints), Vol. 1, Beirut, Lebanon: Catholic Press. [in Arabic]  

Ziyaei, S, A. (2019). Erfan va Modernite (Mysticism and Modernity: A Study 

of the Possibility or Impossibility of Establishing a Scientific and 

Political Thought Based on Mystical Thought in Iran), Edited by Meysam 

Zanganeh, 1st Edition, Tehran: Research Institute for Cultural and Social 

Studies. [in Persian]  

 
  

 
 
 
 

 
 القضاتنی(. ع1403. )منتظری، سید سعیدرضا، فرشاد، سید محمدمهدی، محمدی، محمدهادیاستناد به این مقاله:     

 .  348- 317،  3( 6، )پژوهی در ادبیاتعرفان، داتی در تمه یمعنو ستیز ی: الگو تیو معنو 

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


