
-- Mysticism in Persian Literature  -------- 
Fall & Winter 2024, 3 (6), 255-286 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.81039.1134 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2

8
2

1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8

2
1

-0
7

4
3
  

 
R

ec
ei

v
ed

: 
1

9
/0

8
/2

0
2

4
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
2

5
/1

2
/2

0
2

4
  

 
 

 
 

 
 

 O
ri

g
in

al
 R

es
ea

rc
h
 

Exploring Mystical Experiences and Interpretation: 

Insights from Steven T. Katz and Walter T. Stace 

Ebrahim Mohammadi   

PhD Graduate in Persian Language and 

Literature, Department of Persian 

Language & Literature, Mazandaran 

University, Babolsar, Iran.   

Extended Abstract 

1. Introduction 

There is no doubt that mystical experiences are attainable for mystics 

on the path of mysticism. The person of the mystic and the audience 

of the thoughts and sensory experiences of the mystics, according to 

personal perceptions, present these experiences. One of the levers that 

can be used to provide experience is "interpretation". Undoubtedly, 

"interpretation" plays a key role in introducing mystical experiences. 

Both Katz and Stace acknowledge the role that interpretation plays in 

presenting mystical thoughts and experiences. The difference that can 

 
 Corresponding Author: ebimmohi@yahoo.com  

How to Cite: Mohammadi, E. (2024). Examination of mystical experiences and 

"interpretation" from the perspective of "Steven T. Katz" and "Walter T. Stace". 

Mysticism in Persian Literature, Vol. 3, No. 6,  225 - 286. doi: 

10.22054/MSIL.2025.81039.1134 

http://orcid.org/0009-0007-0345-9713


Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 256  

 

be seen in their views is based on the fact that "Katz" considers the 

 

acquisition of mystical experience, like other types of experience, to 

be made of the cultural and social contexts that the mystic has in that 

environment. He considers all experiences to be processed through 

very complex knowledge pathways that are obtained organizationally 

for seekers and pilgrims according to their life background. But 

"Stace" believes that mystical experiences and states basically appear 

in the same way all over the world despite differences in cultures and 

living environments and various religious institutions. He considers 

attaining mystical states and experiences to be the transcendental 

experience, which can be obtained without any intermediary. Based 

on the views of "Ketz" and "Stace", this article discusses how mystical 

experiences are formed and how to report them, which are presented 

with different interpretations. 

2. Literature Review 

In his book “Mysticism and Philosophy,” Estes discusses the status of 
mystical experiences, the methods of reporting, and the language used 

to convey experiences. Regarding the relationship between 

“interpretation” and “experience,” he believes that each of these two 
is in some way complementary and proves the existence of the other, 

and one cannot be accepted without the existence of the other. 

Although they are different, they cannot be separated. “We cannot 
have a sensory experience that is completely free from any 

interpretation.” (Stace, 1401: 21). 
In his book "The Contextuality of Mystical Experiences", "Katz" has 

pointed out the direct relationship between "interpretation" and 



257 | Mohammadi | Exploring Mystical Experiences and Interpretation ... 

 

mystical experiences. To understand mysticism, it is not enough to 

 

only report after the experience, experience also carries concepts that 

always shape the mystic's experience, like the form in which the report 

occurs.  

The article “Formalistic Analysis of Mystical Language: Its 
Prerequisites and Consequences” written by Seyyed Ali Asghar 
Mirbagherifard and Masoud Algoneh Junqani in 2011 discusses the 

formality of language and its prerequisites. It believes that mystical 

language can be conveyed through artistic and literary statements. He 

considers artistic language to be the best function for the axis of 

substitution along with proximity patterns. The authors, considering 

the perspective of “Hojviri”, have assumed the expressive as a 

transition that the interpretations, when the seeker has been accepted, 

pass through the invisible side of experience without awareness and 

are manifested in the visible side in the form of a phrase. 

In his article “A Study, Comparison, and Evaluation of the 
Structuralism of Katz and Proudhon on the Nature of Mystical 

Experience,” published in 2014, Masoud Esmaili discusses the 
differences in the insights and perceptions of “essentialists” and 
“structuralists.” He believes that given the change in the acquisition 
of mystical experience in these two groups, it is clear that the 

interpretation of those experiences will also be different. 

Morteza Haidari (2015) in his article “A Study of the Legal-Mystical 

Thoughts Reflected by Alphabetic Symbolism in the Divan of Iranian 

Mystics,” after examining linguistic and phonetic systems and... 
Considers symbolic language to be the best means of expressing and 

reporting mystical secrets. He has examined mystical concepts with 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 258  

 

alphabetic symbolism in the Divan of Mystics. He considers 

 

familiarity with the language of symbolism to be inevitable. Because 

the mysterious language of mystics is full of allegorical and symbolic 

mystical expression. 

3. Methodology 

In this study, by examining the thoughts and opinions of "Kats" and 

"Stace" using authoritative books they have written in this field, it 

analyzes and compares how "interpretation" is related to the 

expression of mystical experiences and evaluates this issue from the 

perspective of the two experts. This study examines the existence of 

mystical experience, as well as the factors that form it and the ways in 

which experiences are transmitted. In a way, it has examined the 

beliefs of two schools of thought. This study can facilitate the 

audience's greater familiarity with mystical experiences and the types 

of their transmission to human society. 

4. Results 

Some points have been written about how mystical experiences are 

formed and the ways in which mystics present them. “Interpretation” 
is one of the most important foundations that can play an important 

role in conveying mystical concepts. Therefore, two important 

perspectives that arise from two different schools of thought have been 

addressed. In the meantime, by examining and presenting the 

viewpoints of two researchers (Katz and Stace) who have conducted 

research in the field of mysticism and mystical experiences, a common 

point was reached that expression, manner of expression, time of 



259 | Mohammadi | Exploring Mystical Experiences and Interpretation ... 

 

expression, place of expression, etc. are clearly involved in the  

 

perception of mystical experience. The intervention of 

“interpretation” is so great that it can transform mystical experiences 
into different types and create various mystical life flows in the 

multitude of believing seekers. 

Stace believes that whatever mystics say is nothing but their mystical 

experience. He considers the statements of mystics to be the criterion 

for the existence of mystical experience. Even though he does not 

consider feeling and interpretation to be separate, he introduces each 

of interpretation and feeling as two valid and distinct sources. He 

believes that sometimes interpretations, due to their difference from 

sensory experience - on the part of the phrase-teller - can provide a 

false interpretation. With this view, he considers "interpretation" to be 

one of the most important characteristics of the existence of mystical 

experience. 

In contrast, "Katz" believes that the way of expressing "interpretation" 

changes in different religions and sects, and it is this power of 

"interpretation" that shows the existence of mystical experiences in 

various forms. What is interpreted will certainly not be the entire 

experience received by the mystic; since the interpretations are diverse 

- according to cultural and environmental types, etc. - and what is 

introduced as mystical experience certainly does not fit into the phrase 

in all subjects. The way, in which the types of mystical experiences 

appear depends on the types of interpretations of the mystic and the 

audience (readers and listeners) of his words, otherwise the principle 

of formation and existence of mystical experience for the travelers of 

this path is the same, considering the reflections presented by the 

mystics. In other words, sensory experience, apart from the various 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 260  

 

interpretations, is an existing and unadulterated principle. The issue 

 

 that changes the identity of mystical experience is the interpretations 

presented regarding that experience, and what makes mystical 

experience variable in different groups of believers is the existence of 

interpretation, not the acquisition of experience. 

 

Keywords: Stace, Mystical experience, Interpretation. Katz, 

Mysticism. 

  

 

  

 

 

 



 ---------پژوهی در ادبيات تخصصی عرفان   -دو فصلنامة علمی --

 38-255، 1403، پایيز و زمستان 6، شماره 3دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.81039.1134 

 

 

شی 
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت 

یاف
در

: 
29/

05 /
14

02
   

  
یخ 

تار
 

ش
یر

پذ
 :

05/
10 /

14
03

 
 

 
 

07
43

-
28

21
 

IS
SN

:
 

 
07

51
-

28
21

  
EI

SS
N

:
 

 دگا  ی د  از  ر« ی »تعب و   ی عرفان  یها تاربه   ی »بررس 

س«ی است   ت.  »والتر   و  کتز«  . یت   ون ی»است   

   محمدی   ابراهیم 
آموختۀ دکتری زبان و ادبيات فارسی، دانشگاه مازندران، بابلسر، مازندران، دانش 

 ایران

 چکيده
 تجربیات،  این   نیست.   تردیدی   هیچ   است،   دستیابی  قابل   عارفان،   برای   عرفان   مسیر   در   عرفانی  تجربیات   اینکه 

 ارائه شخصی   های برداشت  به  توجه  با  عارفان حسی   های تجربه   و ها اندیشه  مخاطبان و عارف شخص    توسط  

 »تعبیر«  یقین   طور به؛  است  »تعبیر«   برد،   بهره  تجربه   ارائة   برای   آن  از   توان می  که  هاییاهرم  از   یکی  شوند. می

 ارائة  در   »تعبیر«   که   نقشی  به   دو   هر   »استیس«   و  »کتز«  دارد.   عرفانی  هایتجربه   معرفی  در  کلیدی   نقش 

 بر  شود می  مشاهده ها  آن   دیدگاه   در   که  تفاوتی  دارند.   اذعان  کند، می  بازی  عرفانی  هایتجربه   و  ها اندیشه 

 هایزمینه از  برساخته  تجربه،  دیگر   های گونه مانند  به را  عرفانی تجربة  کسب  « کتز »  که  است  استوار  امر  این 

 شدة پردازش  را  ها تجربه  همة   وی  داند.می داشته،  اختیار  در  محیط آن   در  عارف که  ای اجتماعی و  فرهنگی

 پیشینة   به   توجه   با   رهروان   و  سالکان   برای   سازمانی  طور   به   که   داند می  ای معرفتی  پیچیده   بسیار   رهگذرهای 

 عرفانی  حالات   و  تجربیات   که   دارد   باور   »استیس« این در حالی است که    . آید می  دست  به ها  آن  زندگی  

 شکل    به  گوناگون  دینی   نهادهای   و  زندگی  محیط  و  هافرهنگ   در  تفاوت   وجود   با   جهان  سراسر   در  اساساً

 هیچ  بدون   که   داند می  متعالی  تجربة   همان   را   عرفانی  تجارب   و  احوال   به   دستیابی  وی،   کند. می  بروز   یکسانی

 گیری  شکل  چگونگی بحث  به  »استیس« و »کتز«  های دیدگاه  مبنای  بر  مقاله  این  آیند. می دست به  ای واسطه 

 عرفانی  تجربة ارتباط بررسی به  شودمی  ارائه  مختلفی تعبیرات با که ها آن  گزارش نحوة  و عرفانی  تجربیات 

  است.  پرداخته   »تعبیر«   با 

  . عرفان   کتز،   ر، ی تعب   ، ی عرفان   ۀ تجرب   س،ی است   کليدی:   واژگان 

 
    :نویسنده مسئولebimmohi@yahoo.com 

http://orcid.org/0009-0007-0345-9713


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 262

 

 مقدمه  . 1
یابند که متفاوت از تجربیات عادی زندگی  عارفان در مسیر عرفان به تجربیاتی دست می 

کننده و مرید عارفان که به طور معمول، سالکانی، دنبال های دیگر است. از آنجایی  انسان 
هستند به یقین باید با شیوة راه و مشاهدات مرشد آشنا شوند. یکی از وظایف مرشد این  

زیبایی  همچنین  و  و خطرات  حوادث  از  را  مرید  که  سازد. است  آگاه  عرفان  مسیر  های 
  - با توجه به اندازة درک مخاطب خاص - بینند  شنوند و می در عالم والا می   عارفان، آنچه 

برهه  آن در  به  مسیر  از  می هایی  تجربیات  ها  بیان   از  عرفا  عرفان،  تاریخ  طول  در  نمایانند. 
کرده  خودداری  دیگر  افراد  به  به عرفانی  وجود،  این  با  اختیار  اند؛  در  را  مواردی  ناچار 

  ناممکن   مواردی   در   و   دشوار   عرفانی   های تجربه   ند. »بیان ا محرمان درگاه دوست قرار داده 
  همواره   شود،   باطنی گرفته   شهود   و   عرفانی   استخدام تجربة   به   که   هم   زبان   ترینبلیغ   است. 

  ماند؛ این در حالی است که ادبیات عرفانی می   باقی   ناگفته   عرفانی   های تجربه   از   وجوهی 
 های عرفانی تجربه   ناپذیری بیان   دهد می   نشان   امر   است. این  عرفانی  های تجربه   بیان   از   سرشار 
 (.159 –   158: 1396نیست« )اشکوری،    مطلق 

 توان به الفاظ درآورد، اما از آنجایی گاهی حالات و مفاهیم ناشناخته و ماورایی را نمی 
گیری از زبان نمادین  تواند با بهره ماند، عارف می ای از حالات در ذهن باقی می که خاطره 

یا حتی زبان حقیقی، بخشی از خاطرات  قابل بیان را توصیف کند. »عارف به هر مشکلی  و  
گوید دهانش را  کند. می خورد، خیلی طبیعی بر آن غلبه می که در راه توصیف تجربه برمی 

می دوخته  سرریز  لبانش  میان  از  کلمات  اما  احوال  اند،  یا  احوال  خاطرة  عملاً  و  کند 
می یادآورده به  توصیف  را  )استیس اش  رساست«  و  بلیغ  غالباً  توصیفاتش  و  : 1401،  1کند 

دهی و  های عرفانی معتقد و معترف شده، شیوة گزارش پذیری تجربه (. حال که به بیان 311
های گوناگون از خود  عارف، مریدان، مخاطبان  مریدان با توجه به  های تعبیر به شکل گونه 

تواند در میان پیروان و خوانندگان شرایط محیطی و اجتماعی و فرهنگی و زبانی و ... می 
ها این دیدگاه های عرفانی و تعابیر آن آثار عرفا رواج یابد. هادی وکیلی، در مورد تجربه 

  ؛ )چه ذهنی و چه زبانی( چند نظر وجود دارد   در مورد تجربه و تعبیر را مطرح کرده است: » 

 
1. Stace, W.  

مهر یاسفند: خبرگزار 17: یلیوک ی دکتر هاد یسخنران . 2  



 263 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

اما تعابیر متفاوت است و این تفاوت در تعابیر    ، های عرفانی واحد ای معتقدند که تجربه عده 
اما برخی معتقدند که به جهت همین    ، گرددتاریخ و... بر می   ، به گوناگونی زبان، فرهنگ 

هم   عرفانی  تجربه  اصل  تجربه،  صاحبان  و...  دینی  تاریخی،  فرهنگی،  زبانی،  اختلافات 
توان گواه بود که حالات عرفانی چیزی جدای  «. با این توضیح به این امر می 2متفاوت است 

گیرد. اگر با ا کراه بتوان پذیرفت های عرفانی است که در اختیار دیگران قرار می از گزاره 
که حالات عرفانی در بین عارفان  ملل مختلف به هم نزدیک است، اما در چگونگی نوع  

با توجه  - افتد  ها اتفاق می هایی که توسط آن از داشت؛ گزاره توان چنین ابر ها می تعابیر آن 
 یقیناً متفاوت خواهد بود.    - های فرهنگی، دینی، زبانی و اقلیمی به همان پیشینه 

شود که فهم   ارزیابی شایسته این واقعیت ما را به بازشناختن این موضوع رهنمون می » 
اهمیت دادن به    های عرفا بعد از وقوع تجربه نیست، بلکه مطالعه گزارش   ة عرفان، فقط مسئل 

می این   گزارش  آن  در  که  صورتی  همانند  تجربه،  خود   که  است  توسط  واقعیت  شود، 
وسیله[    به اینآورد و ]آن مفاهیم  اش می که عارف با خود به تجربه گیرد  مفاهیمی شکل می 

می تجربه  را شکل  )کتز اش  از  33:  1399،  1دهند«  یکی  خود،  »کتز«،  اینکه  به  توجه  با   .)
دارد »برساخت  باور  است،  عرفانی،  »   که   گرایان«  اندازه تجربه  تا  کلی(  ضرورتاً  به  )یا  ای 

ذهنی   شرایط  )همان:    - معلول   است«  خود  پیشین   این  12مفهومی  از  به  (.  توجه  با  رو، 
عرفان  تفاوت  مسیر  پیمودن  شرایط  بودن   متفاوت  و  اقلیمی  اجتماعی،  فرهنگی،  با - های 

ها و تعابیر برگرفته از تجربیات عرفانی در میان عارفان  یقین گزارش به    - دلایل ذکر شده 
آنجایی  از  بود.  نخواهد  یکسان  ادیان  واحد    همة  شناخت  به  نسبت  متفاوتی  باورهای  که 

های خاصی  مطلق وجود دارد، پیمودن مسیر توسط سالک بر اساس همان تفاوت به ویژگی 
دیگری سالک  در  است  ممکن  که  پرداخته  خود  معبود  خود    از  نظر  مورد  معبود  به  که 

طور که تجربه باورها  دهند، همان رسیده، مغایرت داشته باشد. »باورها تجربه را شکل می 
 (. 40 –   39دهد« )همان:  را شکل می 

همة شواهد ذکرشده بر این اصل تأکید دارد که تجربة عرفانی چیزی مجزای از تعبیر  
همان تجربه است. در این پژوهش سعی بر این امر مبتنی است که تأثیر »تعبیر« در مواجهه  

 زند. با بیان تجربیات عرفانی از دیدگاه »کتز« و »استیس« چه جایگاهی را رقم می 

 
1. Katz, S.  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 264

 

 . بيان مسئله 2
های زیادی را متوجه خود کرده، وجود چگونگی »تعبیر« در ارائة تجربة  موضوعی که بحث 

عرفانی است. اینکه نقش تعبیر در کیفیت تجربة عرفانی تأثیرگذار است، شکی نیست. با  
میان  بسیاری  تمایز  تعبیر،  با  تجربة حسی  بودن  نزدیک  نمی وجود  قائل  در شان  اما  شوند، 

های تعبیر است که گاهی به غلط و یا با کم و کاست گزارشگر، سبب حقیقت این گونه 
رو، پژوهشگر به جایگاه تعبیر در ارائة تجربیات  تحریف تجربة عرفانی شده است. از این  

نظر )کتز و استیس( در این  عرفانی پرداخته است تا جایگاه  تعبیر را از دیدگاه  دو صاحب 
 زمینه به بحث بگذارد.   

 . اهميت و ضرورتِ پژوهش3
های عرفانی بر کسی که پژوهشگر  حوزة عرفان است، پوشیده نیست. از این  اهمیت تجربه 

گزارش  به  توجه  با  عارفان  سخنان  موشکافی   و رو،  )عرفا(  خودشان  جانب  از  که  هایی 
های  رسد، احتمالاتی در پیام شنوندگان گروه یک، دو، سه و... به دست عموم مخاطبان می 
آن  واکاوی  نیازمند   که  دارد  همراه  به  کلامشان  در  مهم نهفته  از  یکی  البته  ترین هاست. 
ای است که از سمت   کار رفته راهکارهای رسیدن به مفاهیم عرفانی  عرفا، بررسی تعابیر به 

شود. بنابراین، ضرورت دارد که به بررسی  گران فرعی مطرح می گزارشگر  اصلی و روایت 
 های عرفانی، پرداخته شود.  هتر  تجربه نقش »تعبیر« نسبت به شناخت  بیشتر و ب 

 . پيشينة پژوهش 4
دهی و  های گزارش های عرفانی و شیوه به جایگاه تجربه  عرفان و فلسفه »استیس« در کتاب 

ها کاربرد دارد، پرداخته است. وی در ارتباط »تعبیر« با »تجربه«  زبانی که برای انتقال تجربه 
به   دو  این  از  است که هر یک  اثبات معتقد  و  مکمل  و نوعی  است  دیگری  کنندة وجود 

توانند  توان یکی را بدون وجود دیگری پذیرفت با وجود اینکه با هم متفاوتن، اما نمی نمی 
باشند. »نمی  باشیم«  توانیم تجربة حسی از هم جدا  به کلی فارغ از هرگونه تعبیر داشته  ای 

 (. 21: 1401)استیس،  
کتاب   در  عرفانی زمینه »کتز«  تجارب  تجربیات    مندی  با  »تعبیر«  بین  مستقیم  رابطة  به 

های بعد از تجربه اکتفا  عرفانی اشاره کرده است. وی برای شناخت عرفان فقط به گزارش 



 265 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

افتد، مفاهیمی به همراه دارد کند، تجربه نیز مانند شکلی که در آن گزارش اتفاق می نمی 
 گیرد. که همواره تجربة عارف را قالب می 

اصغر   علی  سید  نوشتة  آن«  عواقب  و  لوازم  عرفانی:  زبان  فرمالیستی  »تحلیل  مقالة 
( به فرمالیستی بودن زبان و لوازم آن پرداخته  1390میرباقری فرد و مسعود آلگونه جونقانی ) 

توان نقل کرد. این  های هنری و ادبی می است و اعتقاد دارد که زبان عرفانی را با گزاره 
به همراه الگوهای مجاورت   بهترین کارکرد برای محور جانشینی  پژوهش زبان هنری را 

پندارد. نویسندگان با توجه به دیدگاه »هجویری« معبر را مانند گذاری فرض کرده که  می 
تعابیر در زمانی که سالک مورد قبول واقع شده است، بدون آگاهی از سویة ناپیدای تجربه،  

 یابد. ة »عبارت« نمود می گون عبور کرده و در سویة پیدای آن به 
( اسماعیلی  » 1393مسعود  مقالة  در  ساخت (  ارزیابی  و  مقایسه  و   گرایی  بررسی،  کتز 

عرفانی   در   پراودفوت  تجربة  ماهیت  »ذات باب  برداشت  و  بینش  تفاوت  به  و «  گرایان« 
پردازد. ایشان معتقد است با توجه به تغییر در کسب تجربة عرفانی که  گرایان« می »ساخت 

در این دو گروه وجود دارد، پرواضح است که تفسیر از آن تجربیات نیز متفاوت خواهد  
 بود. 

شده با  عرفانی منعکس  - های حکمی ( در مقالة »بررسی اندیشه 1394حیدری ) مرتضی  
های زبانی و آوایی و ... زبان پس از بررسی نظامسمبولیسم الفبایی در دیوان عارفان ایرانی«  

می  عرفانی  رازهای  گزارش  و  بیان  ابزار  بهترین  را  با  نمادین  را  عرفانی  مفاهیم  داند. 
زبان  با  آشنایی  ایشان  است.  داده  قرار  بررسی  مورد  عارفان  دیوان  در  الفبایی  سمبولیسم 

می  گریزناپذیر  را  و  سمبولیسم  تمثیلی  بیان  از  آکنده  عارفان،  رمزآلود  زبان  زیرا  داند؛ 
                  سمبلیک عرفانی است.                                                                                                

 . روش پژوهش5
ها و نظرات »کتز« و »استیس« با استفاده از کتب معتبری در این پژوهش با بررسی اندیشه 

به شیوة تحلیل که در این زمینه نگاشته  بیان  مقایسه   - اند  با  »تعبیر«  ای به چگونگی ارتباط 
می  عرفانی  دو تجربیات  دیدگاه  به  توجه  با  را  موضوع  این  ارتباطی  جنبة  با  و  پردازد 

می صاحب  عوامل  نظر،  همچنین  و  عرفانی  تجربة  وجود  بررسی  به  پژوهش  این  سنجد. 
پردازد. به نوعی باورهای دو تفکر از دو مکتب  ها می های انتقال تجربه گیری آن و راه شکل 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 266

 

کنندة آشنایی بیشتر مخاطبان با تواند تسهیل را مورد مداقه قرار داده است. این تحقیق می 
 ها به جامعة انسانی باشد. های انتقال آن تجربیات عرفانی و گونه 

 . بحث و بررسی6
ای جز بررسی  ها متمایل به کسب تجربة عرفانی و عارفانه هستند، چاره که انسان از آنجایی 

شناخت  شرایط و عوامل آن ندارند. »نوع بشر همیشه گرایشی به تجربة عرفانی داشته  اجزا و  
(. گفتمانی که عرفا در طول تاریخ زندگی خود دارند برای بسیاری 216:  1399،  1است« )پُل

یی با این حوزه ندارند، قفلی بدون کلید است. مریدان  آشنا با این رموز  از کسانی که آشنا 
اند، رمزگشایی اسرار نهفته را به  هایی که در نوشتار عارفان دیده در بسیاری موارد با نشانه 

 اند. عهده گرفته 
کند: »اول اینکه  پُل اولیور، دربارة ماهیت عرفان دو دیدگاه در کتاب »عرفان« مطرح می       

اگرچه   بنابراین،  است.  یکسان  زیادی  حد  تا  مختلف  ادیان  از  بسیاری  در  عرفانی  تجربة 
اختلاف  تا حدی  عمل  نحوة  در  حتی  و  باشد  متفاوت  شاید  واژگان  و  هایی  اصطلاحات 

توان  شود تجربة اصلی تا حد زیادی یکسان است. دوم اینکه می وجود داشته باشد، گفته می 
به  مکتب خاص عرفانی  واقع یک  در  یا  اجتناب گفت عرفان  ناپذیری محصول یک طور 

 (.  205 –   204:  1399دین خاص و فرهنگ همراه آن است« )پُل،  
منتهای تجربة عرفانی همان »وصلت  روحانی« است که عارفان غربی در این مرحله خود        

ها  کنند. تفاوت نگاه  عارفان شرقی با غربی در این نکته است؛ غربی را خداگونه احساس می 
می  به جایگاهی دست  مرحله  این  به  به ص رف  رسیدن  دارند که عارف  این  باور  یابد که 

(، اما عارفان 325:  1401دانند« )اسپنسر،  ای پایدار می »خداگونگی را مقامی دائمی و تجربه 
و   موقتی  را  این حالت  و  ندارند  باور  یا خداگونگی  بودن  حالت عرفانی  پایدار  به  شرقی 

 (. 325:  1401ر. ک: عرفان در ادیان جهان، اسپنسر،  دانند ) گذرا می 
توان به تعابیر متفاوتی از منشاء  اصلی بَرخورد که  از همین دو نوع دیدگاه مختلف، می 

کننده و بینندة تجربه، یک مسیر را طی نخواهد کرد. تعبیر  شنوندة تجربة عرفانی با لمس
فکری،   های زمینه   معتقدند   گرایان »ذات    آن   تفسیر   در   عارف   مذهبی   و   اجتماعی   ذهنی، 

 
1. Paul, O.  



 267 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

  های گزارش   تنوع   رو، با وجود   از این  اثرگذار است؛ ها  آن   ماهیت   و   تکوین  نه   و   تجارب 
 دارد.   وجود ها  آن   میان  در   هستة مشترکی   گوناگون،   های سنت   در   عرفانی   تجارب 
  عرفانی   تجارب   میان   در   را   شده مشترک یاد    هستة   که   هستند   گروهی   گرایان، ساخت   اما 

  اقوام،   میان   در   عرفانی   تجارب  و تشتت   تنوع   و   اختلاف   به   و   کنند می   انکار   جهان   سراسر   در 
  نه   و   عرفانی   تجارب   خود   معتقدند  گرایان ساخت   .دارند   باور   گوناگون   ادیان   و   ها فرهنگ 

  عارف   اجتماعی   فکری،   ذهنی،   های زمینه   توسط    و گسترده   خاص   طور   به ها   آن   تفاسیر   فقط 
اجتماعی   مذهبی   سنت   ویژه   به  شوند«  می   داده   شکل   دارد،   قرار   آن   در   عارف   که   ای و 

(. با این توضیح، چه تضمینی وجود دارد که مخاطبان هر یک از این  46:  1393)اسماعیلی،  
آن  از  و  یافته  بدان دست  عرفانی  تجربة  بینندة  که  کنند  نقل  را  تعابیری  همان  گروه،  دو 

یقین چنین تأییدی در خزینة گفتمانی هیچ کسی قابل  رویداد، بخشی را بیان کرده است. به 
ارائه نیست. تعبیر کسی که حالت عرفانی را با تمام وجود لمس کرده با کسی که آن را  

دهد، تفاوت فراوانی دارد. برخی اعتقاد دارند که زبان بیان  شنیده و به دیگری انتقال می 
به  نعارفان  به عهدة گونة  فقط  رمز گفتمانی عرفا  قفل  است. شکستن  یا سمبولیسم  مادین 

های سمبولیسم الفبایی و اندیشة کسانی است که با این زبان، آشنایی دارند. »آشنایی با گونه 
های سمبلیک عرفانی، نیازی آشکار و  حکما و عرفای ایرانی در گزارش و دریافت سروده 

 (. 75: 1394گریزناپذیر است« )حیدری،  
کنند که  گروهی که معتقد به هنری بودن زبان عرفانی هستند بر این تصور تأکید می 

می »تجربه  نقل   ... هنری  گزارة  صورت  به  که  تغییر  ای  با  صرفاً  است  ممکن  شود، 
های محور جانشینی و الگوهای محور ترکیب تا حد یک گزارة اقناعی فراکشیده پارادایم 

)میرباقری  و آلگونه جونقانی،  شود«  این38:  1390فرد  از  به    (.  تعابیر  اختلاف  رو، گاهی 
به جای روشنی  است  ممکن  است که  زندگی  حدی  در جریان  در وجود رهروان  بخشی 

فهمی در انتقال مفاهیم با بیان  تعابیری از جنس  سلیقة شخصی،  ها به دلیل کژتابی و کج آن 
تقادی و فرهنگی و...، فردی فراموش کردن بخشی از آنچه شنیده است، تفاوت پیشینة اع 

 را به پرتگاه  گمراهی و تاریکی محض، بکشاند. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 268

 

گفتارهای عرفانی خود به اینکه خود را از درک و لذت حالات  در درس   1ویلیام جمیز
ای است که تقریباً از درک  گونه دارد: »احوال فردی من به داند، بیان می عرفانی محروم می 

می  و فقط  محرومم  این حالات  لذت  آن و  )جیمز،  توانم  نقل کنم«  دیگران  قول  از  را  ها 
(. بنابراین، نقل  شنوندة حالات عرفانی با تعبیر کسی که در این حالات ذوب  421:  1400

شود که گاهی انواع  ای ریز می شان زمین تا آسمان است. تعابیر به اندازه شده، مسیر  تعبیر ی 
ای  ای که غرق در مکشوفات و مشهودات است با لحظه گفتمان شخص  عارف در آن لحظه 

 گیرد، متفاوت است.  که از آن حالت فاصله می 
است، هرگاه شنوندة تجربیات عرفانی، بخواهد مفاهیمی را که از عارف دریافت کرده 

ای برای دار شایسته یل بسیاری امانت به شنوندة دیگری )شخص ثالث( انتقال دهد، به دلا 
این   از  بود.  نخواهد  امر  گروه این  در  مخاطبان  با رو،  بیان  یکسانی   انتظار  مختلف،  های 

ها و مفاهیم عرفانی را از مرشد و مرید و... نخواهند داشت  تعبیرات همسان در انتقال تجربه 
 ها از حالات عرفانی، متفاوت خواهد بود. و حتماً گزارش آن 

های برای پذیرفتن اختلاف دیدگاه این دو پژوهشگر در زمینة تجربیات عرفانی و شیوه       
ها و خط  فرض ها همین نکته بس که هر یک از این دو در مکتبی جداگانه با پیشانتقال آن 

های  ها تجربیات عرفانی را زاییدة پیشینه سیری جداگانه قرار دارند. دو مکتبی که یکی از آن 
می  و...  اقلیمی  دینی،  »برساخت فرهنگی،  به  که  از  داند  یکی  »کتز«  که  معروفند  گرایان« 

های  گرایان« مشهور است و »استیس« را یکی از پایه رهروان آن است و دیگری که به »ذات 
آورد. این گروه معتقدند برای کسب و دریافت تجربة عرفانی، اندیشگانی خود به شمار می 

رو، خلق تجربیات عرفانی را منوط  و فرهنگی گذشته نیست و از این  های دینی  نیازی به پایه 
 دانند. کنندة عرفانی نمی به عوامل پیشین فرد  تجربه 

 های عرفانی مندی تجربه . زمينه 7
رو، وجود کثرت دلایل، های عرفانی وجود ندارد. از این  هیچ حکمی برای اثبات رد تجربه 

تواند به اثبات یا رد تجربة عرفانی بپردازد. همچنین تجربة عرفانی را مختص گروه و  نمی 
های تشکیل  مسلک خاصی نباید دانست، بلکه هر باور دینی و آیینی به شرط داشتن زمینه 

 
1. Jamse, W.  



 269 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

می  عرفانی  یابد. تجربة  دست  بدان  عرفان،  مسیر  قوانین  اجرای  و  »طلب«  از  پس  تواند 
پیشینه زمینه  بلکه  ندارد،  دلایل  ذکر  به  نیازی  عرفانی  تجربة  تشکیل  وجود  های  بدون  ها، 

 بندد.  دلایل در جان سالک نقش می 
هایی  دنبال پاسخ به مجموعه پرسشبه  مندی تجارب عرفانی زمینه استیون کتز در کتاب       

ساختار   بحث   به  مقالاتی  نگارش  در  او  برساند.  اقناع  نقطة  به  را  خود  مخاطب  که  است 
پرسش به  نگاه  خود  از  و  پرداخته  و غرب  این  رسومات عرفانی جهان  شرق  بنیادین  های 

ادراکی    های ربه تج   دیگر   مانند    ، عرفانی   یات  تجرب همة  نظر وی،  از  حوزه، پاسخ داده است.  
 اندتأثیر پذیرفته   ، عارفان   جریان زندگی  های  به شدت از زمینه در آغاز و در نهایت و    انسان 
های  گیری تجربه های شکل که بتوان اثر  این زمینه هیچ راهی    ، شناختی معرفت   دیدگاه  و از  

 ندارد. عرفانی را بزداییم، وجود  
شود. برخی از  ها اشاره می صورت چکیده به آن کند که به  هایی را معرفی می کتز زمینه 

 توان نام برد: گیری تجربة عرفانی می هایی که برای شکل ها و زمینه پایه 
دادن به  طور خاص در شکل  های عرفانی وی به زمینة فرهنگی عارف و زمینة آموخته   - 1

 اش تأثیر دارند. تجربه 
به این معنا که  رابطة میان تجربه و زمینه   - 2 های عام و خاص آن یک رابطة علّی است؛ 

 اند. ها در خَلق و تکوین تجربه، سهیم شرایط و زمینه 
قرار می   - 3 تأثیر  انحای مختلفی تحت  به  پیشین، تجربه را  قیود  و  به عنوان  شرایط  دهند. 

را به شکل خاصی    - و از جمله ادراک عرفانی - مثال، عملکردهای کلی ذهن  انسان، ادراک  
 سازد. ممکن می 

اجتماعی خاصی است که عارف    - های مفهومی فرهنگی ها و مجموعه تأثیر چهارچوب   - 4
 دینی خویش پذیرفته است.   - در طول تعلیم عرفانی 

آلی که مقتدا واقع  های عرفانی است؛ الگوهای ایده عنصر تأثیرگذاری و محوری  اسوه   - 5
ها به طریق متعددی در تمام آموز است. این اسوه شوند و هر حرکت و سخنشان درس می 

 های عرفانی، نقشی بسزا در رساندن عارف مبتدی به مراحل بالاتر است. سنت 
هستی   - 6 عام  چهارچوب  مراد،  و  شیخ  نقش  بر  تعلیم  شناسانه علاوه  طی  عارف  که  ای 

پذیرد نیز های فلسفی و عرفانی آن را می یافتنش در جامعة دینی خود و همچنین در حلقه 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 270

 

 –  16: 1399 مقدمة مترجم )انزلی(، دهی به تجارب عرفانی دارد« ) ای در شکل نقش عمده 
18  .) 

پذیرد و کتز در ادامة بحث، وجود تجربیات عرفانی را بدون رأی اکثریت جوامع می 
کند. آنچه در گذرگاه  اینکه برای اثبات یک موضوعی نیاز به نظر  قاطبة مردم است، رد می 

افتد، فقط از دیدگاه کسانی باید مورد نظر قرار بگیرد که شناخت کافی با  عرفان اتفاق می 
چهارچوب چرخة عرفان و اتفاقات موجود  آن را داشته باشند. وجود تجربة عرفانی را در 

می  غیردینی  و  دینی  باورهای  حبس  همة  به  دین  یک  قفس  در  را  موضوع  این  و  پذیرد 
می نمی  باشد که  نظریة حداکثری  این  »اثبات«،  از  مراد  »اگر  به  سپارد.  طور عمومی  توان 

نگاه مشکلات مهم و  آ   ، مورد ادعا اقامه کرد   مستقل برای تجربه یا واقعة دلایل و براهینی  
قابل   اثبات مدعیات عرفانی » حلی در موضوع    شاید غیر  برای  میان می   «تلاش  در    . آید به 

ضمنی این    ة همچنین به عنوان نتیج   . حقیقت فراهم آوردن این نوع »اثبات« ناممکن است 
ای را براساس اثبات شده   ة رسد این استدلال صحیح باشد که هیچ قضی دیدگاه به نظر می 

نمی   ة تجرب  استنتاج  عرفانی  اطمینان می   ، بنابراین  کرد. توان  با    ة توان گفت که تجرب ظاهراً 
  گونه دفاع نهایی از ماهیت یا حقانیت هیچ موضع دینی یا فلسفی عرفانی مبنایی برای هیچ 

: 1399)کتز، « تواند باشد ویژه هیچ باور الاهیاتی یا جزمی خاصی نیست و منطقاً هم نمی به 
26 .) 

شکل  برای  »دلایل«  وجود  همچنین  می کتز  رد  را  عرفانی  تجربة  اتفاقاً  گیری  و  کند 
تواند بروز کند و نمود  نظر از وجود دلایل، می برعکس، باور دارد که تجربة عرفانی صرف 

عرفانی فارغ از    ة تجرب توان دید. » ها را در روندگان این مسیر بدون وجود هیچ دلیلی می آن 
تواند در قالب »دلایلی« درآید که ممکن است به عنوان شاهد و  نمی  ، میزان ارزشمندی آن 

تلقّ مؤیّ  دینی  مفروض  گزاره  یک  برای  ایندی  از  شوند.  تجرب   ی  نهایی  تحلیل  در   ة رو، 
ربطی به اثبات درستی یا نادرستی دین به طور کلی یا   ، دینی  ة تر تجرب عرفانی یا به طور عام 

های جدی که بر ارزش تجارب  محدودیت  با وجود ندارد.  ، یک دین خاص به طور خاص 
معنا نیست که تجارب عرفانی رخ    به ایناین سخن    ، عرفانی از لحاظ توجیه باورها نهادیم 

بیان این   تواند درست باشد؛ مقصودمان صرفاً نمی   ، دهند یا آنچه مورد ادعایشان است نمی 
برای  دلیلی  که  است  دربار   نکته  مس ة  قضاوت  تجارب    یعنی   ؛ له ئاین  درستی  دادن  نشان 



 271 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

تواند وجود داشته باشد. علاوه بر نمی ،  باشند   ها در واقع درست هم عرفانی، حتی اگر آن 
گری تجارب عرفانی محتاج توضیح بیشتری است؛ هر چند هیچ  انکار توجیه   ، توضیح فوق 
عرفانی را ندارد باید شخصی را که به طور پیشین   ة ای توان اثبات صدق تجرب برهان فلسفی 

به ویژه با در نظر ؛  اندیش و گستاخ خواند جزم   ، داند معنی می مدعیات عرفانی را مهمل و بی 
های مذهبی شدید  های نابغه و یا دارای حساسیت داشتن اینکه چنین مدعیاتی از سوی انسان 

همچنین   . اندای ابراز شدهگسترده ها با تنوع در طول قرون و اعصار و در میان تمام فرهنگ 
  ة رسد که این مدعیات متنوع و متعدد را صرفاً به حالات روانی که نتیج معقول به نظر نمی 

 )همان(.  تقلیل داد   ،اند حالات درونی آگاهی انسان 

داند و اینکه »تعبیر«  وی، موضوع »تعبیر« را لازمة کنکاش و بررسی تجربیات عرفانی می       
به گونه می  باور  در یک  را  تجربة عرفانی  امر تواند وجود  این  و  تغییر دهد  متفاوتی  های 

شود.  سبب تنوع در ارائة تجربیات شده و گاهی منجر به روایات پیچیده و غیرقابل هضم می 
با بحث حاضر »  مرتبط  به دیگر موضوع  اشاره کنیم؛    ؛ باید  به طور گذرا  نیز  »تعبیر«  یعنی 

 ةکوشند آنچه را عارف دربار مقصودم اشاره به روایات متعارفی از این موضوع است که می 
البته این کار تعبیری در چندین مرحله متفاوت   . بررسی و تحقیق کنند   ، اش گفته است تجربه 

 توان به موارد زیر اشاره کرد:ها می شود از میان آن می   و به طرق گوناگونی انجام 
 عارف    خود    « اول شخص  »گزارش    - 1
 بیشتری است.  خود مدتی پس از آن که همراه با تأمل و تعمق   ة « عارف از تجرب تعبیر  »   - 2
   ( عرفانی مسیحی   ة ها از تجرب مثلاً مسیحی ) تعابیر سوم شخص از همان سنت    - 3
  هَلُمَّ   ها از مسیحیت( و مثلاً بودایی ) ها  های سایر سنت یند تعبیر توسط سوم شخص آ فر   - 4
های زیادی  زیرشاخه   به   - بسته به مورد - توانند  تعبیری می   شکال  ا ، تمام این  بر این  علاوه .  اً رّ ج 

 (  27)همان:    تقسیم شوند یا نشوند 
به شیوة   اینکه وجود تجربة عرفانی را پذیرفته است  کتز در ادامة بحث خود، پس از 

های مختلفی  کشد. »تعبیر« را به بخشهای عرفا پرداخته و لزوم »تعبیر« را پیش می گزارش 
. را بررسی و..   2، ز ن ر 1، اسمارت تقسیم کرده و تحقیقات نوابع دینی و عرفانی از قبیل: استیس

اند، ند مشخصات تجربیات عرفانی یکسان ها پرداخته که معتقد کرده و به بررسی دیدگاه  آن 

 
1. Smart, N.   
2. Zaehner R. C.  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 272

 

ها و روش  گزارشی که به  اما به دلیل وجود تعابیر متفاوت از خود  »عارفان« و »پیروان« آن 
اگرچه  های گوناگونی قرار گیرد. » تواند در قالب رسد، این تجربیات می دست مخاطب می 

جنبة  «  تعبیر » موضوع    ، با این حال ،  تجربة عرفانی اهمیت دارند «  تعبیر » تمام این مراحل در  
ما را مستقیماً به جایی    ، نهد؛ این جنبه متعارف  دیگری از تحلیل حالات عرفانی را پیش می 

می  معرفت رهنمون  توجه  مرکز  داریم  اینجا  شناختی شود که قصد  در  باشد. مقصودم  مان 
رابطه  از  مقبول  عموماً  می طرحی  ادعا  که  است  تجرب ای  میان  عارف   ة شود  نیز   یک  )و 

و  گزارش  تجربه(  این  از  دارد   ة تجرب اش  وجود  عرفا  طرح    .سایر  خود  سه  این  به  شکل 
و می  یکی خام  دو    گیرد؛  و  بیشتری ابتدایی  دقت  دارای  متفاوت  درجات  با  دیگر  شکل 

 : چنین ارائه کرد   ، تر است توان نخستین شکل را که ابتدایی می   . هستند 
حتی توصیفاتشان نمایانگر تشابهی بنیادین است که    ، اند تمام تجارب عرفانی یکسان   - الف 

 .  های فرهنگی و دینی است فراتر از تنوعات و گوناگونی 
 :توان چنین ارائه کرد می   ، تر است تر و پخته شکل دوم را که پیچیده 

یکسان   - ب  عرفانی  تجارب  محدودیت   ، اند تمام  دارای  تجاربشان  از  عرفا  گزارش  اما 
است؛   رو، فرهنگی  این  فرهنگی   از  سنت  در  موجود  نمادهای  برای    دینی   - از  خویش 

 .  برندتوصیف تجاربشان بهره می 
 . توان چنین ارائه داد ترین شکل را نیز می سومین و پیشرفته 

به دسته تمام تجارب عرفانی را می   - ج  از  های کوچک توان  انواع« تقسیم کرد که  » تری 
حتی اگر زبانی که عارفان برای توصیف    از این رو، اند؛  های فرهنگی فراتر از محدودیت 

« )کتز،  خود تجارب چنین نیستند ،  برند از لحاظ فرهنگی محدود باشد کار می تجاربشان به 
1399 :28 .) 

در ادامه، هر سه دیدگاه را مورد بررسی قرار داده و نظریات را با مدعیات خود غیرقابل  
اول به طور    ة نظری   ؛ هر یک از این سه شکل لازم است   ة ای دربار ذکر نکته داند. » قبول می 

 ة بخش اعظم این مکتوبات به واسط   . شود مطالعات عرفانی یافته می   ة کلی در مکتوبات اولی
های مربوط به جنبش تبشیری توسط مبلغان مسیحی به وجود آمد که به دنبال یافتن  فعالیت 

انسان میان  مشترکی  تنوع گسترده قدر  بودند که  زمینه هایی  در  این  ای  داشتند.  دینی  های 
ادیان و مذاهبی  اولیه   ، گرایش تقریب  از تحقیقات  این موضوع را تحت    ة دربار   ، بسیاری 



 273 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

فعالیت  در عین حال همین  داد؛  قرار  دربار تأثیر خویش  باعث شدند بحث  بودند که   ة ها 
که منشأ    تجارب عرفانی به موضوعی عمومی برای مطالعه و تحقیق بدل شود. دیدگاه دومی 

دست کم    ، شود در عین حال که کمتر جنبة تقریب ادیان و مذاهب دارد چنین استدلالی می 
ای به امور تبشیری مسیحیت گره خورده است؛ مقصودمان این دیدگاه است که  تا اندازه 

تعریف بر اساس  . دهند را تعلیم می  xحتی اگر متفاوت به نظر آیند در حقیقت  ، تمام ادیان 
های متفاوتی  تواند بدان معتقد باشد به گونه مفروض می  ة ای که تفسیرکنند باورهای جزمی 

(. »کتز« با ادعای 29« )همان:  یابد سیحیت می م را خدای    xشود. مثلاً یک مسیحی  عرضه می 
هاکسلی  قبیل  از  نظریه،  این  مدعیان   دیدگاه   وجود    1خود،  اساس  از  و  دانسته  مردود  را 

 کند.  »حکمت خالده« را انکار می 
راه  اثبات  دنبال  به  ادامه  در  ب کتز  که  تعبیر  تغییر   دارد،  های  نمود  مختلفی  اَشکال  ه 

تواند همانند نظریة اول و بنا به اما می  ، تر است نظریة دوم گرچه از اولی پیچیده پردازد. » می 
همان دلایل جزمی و تقریب ادیانی به وجود آمده باشد؛ زیرا این نظریه نیز آن امور را تأیید 

 ،اندیش در این حوزه است کسی که هوادار جنبش تقریب ادیان یا جزم  . کند و پشتیبانی می 
می  مبنای  هنوز  بر  لای تواند  در  که  کند  استدلال  چنین  دوم  همة   ة نظریة  فوق  یا  زیرین 
و این همان چیزی است که او در هر صورت به دنبالش    ها، حقیقتی واحد وجود دارد تفاوت 

های مربوط تمام گزارش   یعنی فروکاستن    ؛ باور گرایی ذات گونه از فروکاهشگردد. اینمی 
مفروضی    xبه   ذات  ابطال ،  yچون    به  به  تن  فرغالباً  هرگونه  اجرای  یا  یند آ پذیری 

له برای هواداران خوش قلب  ئدهد و این مس شناختی یا مابعدالطبیعی نمی روش   ، هرمنیوتیکی 
مثلاً اگر کسی با اشاره   . اهمیت اندکی دارد   ،اند اندیشن جزم تقریب مذاهب یا آنان که از بُ 

یک گزارش عرفانی خاص  معنای    ة دربار   ، های عرفانی های موجود میان گزارش به تفاوت 
گزارش  ذات یا  یک  با  عام  طور  به  عرفانی  کند های  پیدا  اختلاف  آن به    باور  نفهمیدن 
«  شود تلقی می   «سوء برداشتی » ها متهم خواهد شد و تمام اختلاف نظر نتیجه چنین  گزارش 

مردود  نیز  موجود  به شواهد  توجه  با  را  نظریه  این  مطالعات خود،  ادامة  در  کتز  )همان(. 
به می  نیامدن   داند و دلیل آن را نقص در گزارش تجارب عرفانی و همچنین  گزارش در 

 داند. همة تجارب عرفانی چه از جانب »عارف« و چه از طرف  پیروان آنان می 

 
1. Huxley, A.  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 274

 

تر از دو نظریة دیگر های مطرح شده، نظریة سوم را بسیار پیچیده وی به دنبال نقد نظریه       
تر است؛ زیرا قائل به تفاوت در محتوا و نیز  تر و پیچیده سوم باز هم پیشرفته   ة نظری داند. » می 

است.  عرفانی  تجارب  روایت   شکل  که  دارند  تلاش  نظریه[  این  های ]صاحبان  
پدیدارشناختی  بینافرهنگی متنوعی فراهم آورند که هم از نظر پدیدارشناختی و هم فلسفی  

)همان:  مشکوک  »سنخ 30- 29اند«  وی،  نهایت شناسی (.  در  را  »ز ن ر«  و  »استیس«  های« 
می  انعطاف«  »غیرقابل  و  می »فروکاهنده«  این روش کار، سبب  دارد  باور  و  شود که  داند 

به   دارند  که  فراوانی  تمایزهای  دلیل  به  عرفانی  تجارب  دسته گوناگونی  در  های  اجبار 
های مهمی که در  ن تفاوت گیرند و این روش را دلیل نادیده گرفت نامناسب  تعبیری قرار می 

 (. 32:  1399مندی تجارب عرفانی، استیون تی. کتز،  ر.ک: زمینه انگارد ) می   هاست، میان آن 

 تعبير  تجربه و.  8
بر این موضوع اهتمام داشته است که در شکل  به یک »سنخ کتز  شناسی« برای یک دهی 

توان به یک امر فرعی بسنده کرد. پژوهش در مورد  عرفان و تجربیات برخاسته از آن، می 
شناسانه« را در مجموعة تحقیقات عرفانی، بسیار با اهمیت  وی با وجود اینکه »رویکرد  سنخ 

نابی   ة هیچ تجرب داند.  » های درجة دوم خود می ن را از دغدغه کند، اما خودش آ معرفی می 
هیچ دلالتی    ، تر تجربه نه تجارب عرفانی و نه انواع عادی   ؛ وجود ندارد  ( ای واسطه یعنی بی ) 

بی  به بر  امر  این  بر  دلیلی  و  ندارند  بودنشان  نمی   واسطه  این  . دهند دست  تمام    به  که  معنا 
راه  از  پیتجارب  بسیار  شده   ة چید های  پردازش  ما   ، معرفتی  برای  و  یافته  حاصل   ، سازمان 

  ، در بهترین حالت   ، ناب اگر دارای تناقض درونی نباشد ة  تجرب   ة رسد اید به نظر می   . شوند می 
 (. 33:  1399« )کتز،  است   ( مصداق بی )ای پوچ  ایده 

این داند و باور دارد که » شناختی می های گفتمانی  عرفانی را معرفت کتز در ادامه، پایه 
انسان  ما  به خاطر سنخ وجودی  معرفتی  تجرب واقعیت  مورد  در  و   ة ها حتی  عالی  امور  آن 

هستند  عرفا  مقصود  که  خدا   ، نهایی  جنبة    ، مثل  است.  صادق  نیز  و...  نیروانا  وجود، 
  ، شناختی ای گریزناپذیر برای هر تحقیق معرفت مان به نظر جنبه تمام تجارب   «گی باواسطه » 

از جمله  - تجربه    ة مان دربار عرفان است که صرفنظر از اینکه تحقیق   ة از جمله تحقیق دربار 
« )همان(. تا کجا پیش رود باید به معنای واقعی کلمه مورد اعتنا قرار گیرد   - عرفانی   ة تجرب 

اعتقاد  خود،  تحقیق  ادامة  در  )معرفت   کتز  موضوع  این  که  دیگر   شناختی( دارد  نگاه  از 



 275 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

 ها قرار گرفته و اهمیت چندانی نداشته است.محققان این حوزه در دایرة غفلت اندیشة آن 
 « که  دارد  باور  شایستهمچنین  رهنمون    ة ارزیابی  موضوع  این  بازشناختن  به  واقعیت  این 

بلکه    ، های عرفا بعد از وقوع تجربه نیست زارش گ  ة مطالع   ة فقط مسئل   ، شود که فهم عرفان می 
خود    [مستلزم ]  که  است  واقعیت  این  به  دادن  آن   ، تجربه   اهمیت  در  که  صورتی  همانند 

آورد و  اش می گیرد که عارف با خود به تجربه توسط مفاهیمی شکل می  ، شود گزارش می 
 « )همان(. دهند عارف را شکل می   ة تجرب   [وسیله   به اینآن مفاهیم  ] 

کتز معتقد است یک فرد عارف با توجه به دخالت پیشینة فرهنگی و آشنایی با ساختار  
آنچه باورمندی  به آن دست می   اش،  مسیر عرفان  از هویت   در  آن را چیزی جدای  یابد، 
نمی اجتماعی  کرده،  زندگی  آن  در  که  می ای  که  دلایلی  از  یکی  گوناگونی   داند.  تواند 
تفاوت تجربه  همین  بزند،  رقم  را  عرفانی  در  های  زندگی  شرایط  و  دینی   فرهنگی،  های 
  مثلاً چنین   [مورد بحث ]باید بگوییم   ة ل ئبرای تفصیل بیشتر مس های گوناگون است. » اقلیم 

عارف  یک  که  تجربه   نیست  از  هندو  و    xای  زبان  به  را  تجربه  آن  سپس  و  باشد  داشته 
ی   ، آشنا برای خود توصیف کند   نمادهای هندویی   یعنی    هندویی دارد؛   ة ک تجرب بلکه او 

پیش  از    ة کم تا حدى، تجرب دست   ، بلکه خود   ، نیست   xاز  واسطه  بی   ة او یک تجرب   ة تجرب 
همچنین عارف مسیحی یک حقیقت     . انتظار شخص هندو از برهمن است   یافته و مورد  شکل 

بلکه او   ، کند که بعد از تجربه به سهولت نام آن را »خدا« بگذارد نامشخص را تجربه نمی 
مسیحی از خدا یا مسیح یا امثال آن   ة یافتکم تا حدی یک تجربه از پیش شکل   نیز دست 

  ، توان انتظار داشت بر اساس شواهدی که وجود دارد گونه که می همان   بر این،    علاوه   . دارد 
  « )همان(. مسیحی از خدا یکی نیستند   ة شخص هندو از برهمن با تجرب   ة تجرب 

به در ادام کتز   اثبات نظریه ة پژوهش خود  های فرضی را پردازد و ضابطه اش می دنبال 
های معین و فرهنگی که سالک در آن زندگی  فرض معتقد است که پیش  کند. معرّفی می 

او تأثیرگذار بوده است. »  اهمیت کرده حتماً در چگونگی شناخت »خدا« و نحوة معرفی 
  ، آورد هایی از آگاهی که عارف با خود به تجربه می این ملاحظات در این است که صورت 

یعنی آنچه تجربه   ؛تواند باشد ای بر آنچه تجربه می های ساختاریافته و محدودکننده ضابطه 
می   ، خواهد شد  را  اعمال  آنچه  پیشاپیش  و  زمینکنند  یک  متعین    ة در  و  تجربه  » مفروض 

است  می   «ناکردنی  خارج  عرفانی    ، بنابراین.  کنند از صحنه  ماقبل  آگاهی  نوع  مثال  برای 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 276

 

دهد که واقعیت عرفانی را در ای شکل می اش را به گونه آگاهی عرفانی   ، عارف مسیحی 
مسیح ه چ  انسان   ، ارچوب  یا یک خدای  می تثلیت  تجربه   ... آموز وار  قالب  در  نه  و    ة کند 

ناانسان  نیروانا که  است بودایی  و غیر همه چیز  )همان:  وار  را    همچنین(.  34«  نکته  این  او 
می  » متذکر  سنت شود  تجارب  در  که  کثرتی  حتی  مسیحی، که  هندویی،  عرفانی    های 

 34« )همان:  تری تقسیم شود به واحدهای کوچک   یابیم باید یهودی و بودایی می   ، اسلامی 
 –  35 .) 

نظریه  اثبات  پی   در  نمونه کتز  به اش  را  می هایی  زندگی  ثبت  پیشینة  وجود  که  رساند 
عرفان، انسان  راه  روندة  تجربیات  کسب   در  و...  اجتماعی  ساختار  و  فرهنگی  قبیل  از  ها 

است.  نمونه »   تأثیرگذار  سنت  می   ،برای  در  یگانه گرایشهندویی    توان  انگارانه،  های 
تجارب استغراقی    ة همین حال مسیحیت نیز هم گون   خداباورانه یافت و در خداانگارانه و  همه 

همچنین باید توجه دقیقی به تغییرات اجزای اصلی    . و هم گونة غیراستغراقی را در خود دارد 
دهد و نیز چگونگی  ایدئولوژیک و بسط تاریخی که در درون یک سنت خاص رخ می 

عرفانی   تجارب  بر  تغییرات  این  داشت   تأثیر  مبذول  سنت  همان  به  مربوط  مثلاً    .عُرفای 
  ، توان در طبقات اولیه عرفان مسیحی یافت به همین ترتیب تجارب عرفانی استغراقی را نمی 

شود و بر  می تجربة عرفانی یهودی مربوط به دورة تلمودی که با نام عرفان م رکَبَه شناخته  
ب   مبنای شهود  ارابة الهی  مربوط به اواخر ) ا عرفان زُهَری  حزقیل نبی پایه نهاده شده است 

سیزدهم  قرون   ( قرن  لوریایی  عرفان  شانزدهم ) وسطایی    و  قرن  به  طور    ( مربوط  به  که 
عرفانی   ة یند تمایز یافتن تجرب آ متفاوت است. فر   ، تری آکنده از عناصر غنوصی هستند کامل 

یند آ خود امری تجربی است و تنها در فر   ، جوامع دینی   ة در قالب نمادها و الگوهای نهادین
یند قبل از تجربه در حین  آاین فر  ؛ دهدخود تجربه رخ نمی   گزارش و تعبیر    ة پس از تجرب 

 (. 35« )همان:  آن و بعد از آن در کار است 
در   استیس بحث خود را گیرد. » کتز در ادامه، بحث خود را با نظری از »استیس« پی می 

در بخشی از آن به تمایز آشنا میان تجربه و تعبیر پرداخته و استدلال    کتاب »فلسفه و عرفان«
تمایزی است که باید برایش اهمیت قائل شد؛ هرچند معتقد است   ، کند که این تمایز می 

در جریان   . اهمیت داده نشده است   به آن   ، که عموماً، حتى توسط بهترین محققان موضوع 
بحث  نخست   ، این  می   ، او  ارائه  را  زیر  بسیار مثال  نظر  به  که  می   دهد   :رسد امیدوارکننده 



 277 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

تجرب  است «محض »  ة احتمالاً جدا کردن  ناممکن  نمی ،  ....  هرگز  آنکه  با  تجربة اما  توانیم 
کردن چیزی  شکی نداریم که احساس   ، ای به کلی فارغ از هرگونه تعبیر داشته باشیم حسی 

این دو با آنکه کاملاً جدا از هم    ، به عبارت دیگر   . است و تعبیر مفهومی آن چیز دیگری 
 « )همان(. از هم متمایزند   ، اما نیستند 

کند که با وجود ارتباط نزدیک این دو، بین  کتز مثالی عینی از قول »استیس« بیان می 
مشهوری هست   ، اما شک مجعول بی   ة لطیفتوان تفاوت قائل شد. » تجربة حسی و تعبیر می 

لندن گ گویند آمریکایی که می  به تصور آنکه  ذ ای در  و  افتاده  به موزة مادام توسو  ارش 
اگر   . خواسته بود با او دست بدهد   ، آدم واقعی است   ، نگهبانی که در ورودی موزه ایستاده 

باشد چنین واقعه  افتاده  اتفاق   ةگر آمریکایی تجرب این جهت بوده که سیاحت به    ای واقعاً 
ای داشته که ابتدا آن را غلط تعبیر کرده و نگهبان را انسان واقعی پنداشته و سپس  حسی 

مجسم  و  کرده  تصحیح  را  خود  که    مومی   ة تعبیر  عبارتی  اگر  است.  داده  تشخیص  را 
  حسی فرق دارد؛    ة معنایش این است که تعبیر با تجرب   ، اکنون گفتم درست و مفهوم باشد هم 

 (. 36« )همان:واحد دو تعبیر کرد   ة توان از یک تجرب نمی   ، چراکه در غیر این صورت 
پردازد و نگاه  متفاوت او را در نمونة یادشده در دیدگاه  »استیس« می کتز همچنان به  

 باشد  درست   شاید   اگرچه   اند،بوده   پیاپی   تعبیر   دو  کند. »اینبالا به شکلی دیگر تعقیب می 
  تجربة   چنین  اصولاً   و   است   نبوده   تعبیر   از   فارغ   حسی   تجربة   زمان،   از   ای برهه   هیچ   در   که 

که در ورودی موزه    «چیزی » تردیدی نیست    . ظر روانی ناممکن است ن   از   مجردی   و   محض 
چراکه نوعی رنگ داشته و به شکل و    ، صورت شیء مادی شناخته شده است به  دیده شده 

شمایل کلی آدمی بوده است و بدین ترتیب چون به آن »احساس«، مفاهیمی چند نسبت  
تعبیر« در کار بوده است. حتی اگر مسلم باشد که هرگز به  » ای از  داده شده از آغاز درجه 

توان گفت که تمایز معقولی  ای به کلی تعبیر نشده نخواهیم رسید با اطمینان خاطر می تجربه 
 (. 37« )همان:  میان تجربه و تعبیر هست 

های عرفانی نیستند، بلکه منبع کسب  تجربه را خدا  گروهی قائل به متفاوت بودن تجربه 
سخن  می  غریبی  حالت  و  یکسان  تصویری  از  عرفا  همة  خود  نسبی  معرفی  برای  و  دانند 
تفاوت می  به  با توجه  نیز  نام تجربة عرفانی شناخته شده است. گروهی  به  های  گویند که 

یافته پیشینه  بر اساس های عرفانی  آن های ملکوتی و تجربه ای که سالکان دارند،  نیز  ها را 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 278

 

فرهنگ همجواری  با  می شان  متفاوت  مختلف،  آنجایی های  از  و  دانند.  اعتقادات  که 
از    1ویلیام جیمزها نیز متنوع هستند.  های گوناگونی وجود دارد به طور یقین، تجربه اندیشه 

داند. ها را مختلف می های فردی اشخاص، تجربه جمله کسانی است که با توجه به تفاوت 
های فردی آنان متنوع ها و اندیشه ها به اندازة تعداد افراد و سلیقه کنم این تجربه »من فکر می 

های  (. در این راستا و در تأیید متفاوت بودن تجربه 452:  1400و مختلف است« )جیمز،  
آن  فرهنگی   محیط  و  افراد  پیشینة  در  تفاوت  با  اولیعرفانی  پُل  است.  همسو  هدف ها  ور 

توان استدلال کرد که  شود و معتقد است که »می یکسانی را برای همة باورها متصور نمی 
سنت  در  یکسان  هدفی  کردن  نسبتاً دنبال  امری  گوناگون،  و  متفاوت  بسیار  دینی  های 

ود دارد«  های دینی مختلف وج های بنیادین میان سنت رسد و تفاوت غیرمحتمل به نظر می 
  (. 184: 1394)پُل، 

دست آورده  ای که به کتز در ادامه، نظر »استیس« را مورد بازبینی قرار داده و در نتیجه 
این بررسی   ة با وجود آغاز بسیار امیدوارکنند از بیان دیدگاه »استیس« ناامید شده است. » 

واضح است که در درک    ، آورد استدلالی که استیس از آن به دست می   در واقع در خود  
و لوازم آن ناکام مانده   «محض »   ة ناپذیری تجرب درست اهمیت این دغدغه در باب امکان 

موضوع    ای را که شناخت اصیل  اصلاً به هیچ روی مسائل معرفتی اولیه   «استیس» زیرا    ، است 
تعبیر پس از تجربه    ة این بحث را به بحثی دربار   ، دنبال نکرده و به جای آن   ، نیازمند آن است 

کند که  له عطف توجه می ئاو بلافاصله به این مس   . کند تبدیل می   ، شود که بر تجربه بار می 
می »  قضاوت  مشکل  تجربه   کرد توان  از  عارف  توصیفی  گزارش  از  بخش  باید  کدام  اش 

تلقی شود   «تجربه شده » واقعاً   تعبیرش  به عنوان  با    «. انگاشته شود و کدام بخش  او سپس 
عرفا به این موضوع که آیا ة  های پس از تجرب گزارش   ة ذهنی بسیط و بر مبنای بحث دربار 

یعنی بررسی اینکه حالات    ؛ اول   ة ل ئمس   : پردازدهمة تجارب عرفانی یکسان هستند یا نه می 
بودایی و همچنین عارفانی    ، هندو   یهودی،   مسلمان،   ، عرفانی طبق حکایت عارفان مسیحی 

طرفدار  نیستند   که  خاصی  مذهب  است   ، معتقدات  متفاوت  یا  مشابه  دشوار    بسیار ،  چقدر 
داند عنوان مثال، عارف مسیحی تجربة خود را اتحاد با خدا می (. به 38  -   37است« )همان:  

و عارف هندو از یکی شدن نفس  جزئی یا فردی او با برهمن یا نفس  کلی و جهان، سخن  

 
1. James, W. 



 279 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

همانی معتقد است؛   داند و هندو نیز به اینگوید و مسیحی، اتحاد با خدا را نوعی تشبه می می 
ر.ک: نامند ) خدایی( می ایسم« )همه ته پژوهان  »پانتواند باشد که عرفان این همان چیزی می 

 (. 38: 1399مندی تجارب عرفانی، استیون کتز،  زمینه 
و شاهدمثال  اظهارات  این  بیان  با  با وجود  کتز  است که  موضوع  این  اثبات  پی   در  ها 

گیری یکسانی  تجربیات و حالات عرفانی، دیدگاه ادیان و صاحبان تجربه، نسبت به شکل 
 نمایی این حالات  عرفانی، بسیار متفاوت است.  و رخ 

پدیده  »متن«  هیچ  بدون  تجربة عرفانی  بنابراین، هیچ  نیست.  »متن«  بدون  در جهان  ای 
افتد. در این راستا، هیچ احساسی بدون داشتن متن  نیست و هیچ متنی بدون تعبیر اتفاق نمی 

های متفاوتی از متن، رخ  ها همیشه با احساس همراه هستند، اما برداشت کند. متنجلوه نمی 
های متفاوتی  دهد به دلیل اینکه احساس  برخاسته از متن در شرایط گوناگون به شکل می 

می  داده  احساسات شنوندگان، هر شنوندهنمایش  در  تفاوت  دلیل  به  با شود. همچنین  ای 
رو، باید بین »احساس« و »متن«  کند. از این  احساس موجود در متن با شناخت خود تعبیر می 

»استیس« میان اصالت تجربه و حالات عرفانی و همچنین    و »تعبیر« تمایز قائل شد. به قول
شود، تمایز قائل شده است. او تعبیرهای مفهومی گوناگونی که از وجود آن برداشت می 

»با آنکه هرگز نمی  تعبیر داشته  توانیم تجربة حسی معتقد است که  از هرگونه  به کلی  ای 
)استیس،   دیگر«  آن،  مفهومی  تعبیر  و  است  دیگر  چیز  احساس  که  نداریم  شکی  باشیم، 

اند، اما تعابیر متفاوتی از  ها برای همة مخاطبان در یک اقلیم، یکسان (. گاهی متن21:  1401
های گیرد و این امر بلاشک بستگی به شرایط پیشینة زندگی و گرایشها صورت می آن متن
 ها متفاوت است.  مذهبی و احساسی است که بین انسان   - دینی 

این خود  نگاه  از  را  تعبیر  و  تجربه  مرز  به  یثربی،  از  گونه  »منظور  است:  رسانده  ثبت 
ها و حالات عرفانی است و منظور از »تعبیر« انتقال  »تجربه« حاق و متن مشاهدات و دریافت 

 (. 22:  1401این تجربه است به حوزة تفکر و اندیشه« )یثربی،  
اند، اصالت ای که »استیس« و بسیاری از پژوهشگران این حوزه، بدان توجه نکرده نکته 

یقین تعابیری از آن برداشت نخواهد شد و وجودی »متن« است؛ تا متنی در کار نباشد به  
به   مخاطبان  سوی  از  احساس  غلیان  بسیار  همچنین  احساسات  دامنة  آمد.  نخواهد  جوش 

مهم  است.  است. گسترده  مخاطبان  باورهای  است،  همدم  آن  با  احساس  که  بخشی  ترین 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 280

 

نزدیکی این دو به حدی است که خود  باورها، خالق احساسات هستند و در بسیاری مواقع، 
ها به عواملی وابسته است. از قبیل  احساسات، زاییدة باورها هستند. وجود باورها در انسان

فرهنگی، اقلیمی و جغرافیایی، دینی و مذهبی، زبانی و اجتماعی و همچنین مدنیتی که در  
ها را های تاریخی متفاوت، متمایز است. »کسانی که »باک« آن یک جامعة ثابت در دوره 

شود که از  های متنوعی می شمارد شامل نمونه صاحب آگاهی کیهانی؛ یعنی عرفانی، می 
 (. 23: 1401های بسیاری دارند« )استیس،  نظر زمان و مکان و فرهنگ تفاوت 

یقین    تواند، متفاوت باشد به که برداشت تعابیر از متون  گوناگون  عادی می از آنجایی 
داشت.  خواهد  بیشتری  شکاف  تعبیر،  و  عرفانی  تجربة  بین  تمایز  این  که  بود  معتقد  باید 
»تعبیر، حسابش از تجربه جداست و الفاظ و عبارات هم به تعبیر مربوط است، طبعاً بیان و  
لفظ، یک نقش فرعی را از لحاظ اهمیت دارا خواهد بود، چون تعبیر با تجربه فاصله دارد«  

شوند،  (. ناگفته نماند که تعابیر، فقط از طریق زبان معمول، شناخته نمی 228:  1401)یثربی،  
  . 2های گوناگونی جهت ارائة حالات و تجربیات عرفانی وجود دارد بلکه زبان 

ها، سیاحت  عوالم ذهنی بسیاری در وجود فیزیکی انسان وجود دارد؛ یکی از این عالم 
ترین عالم موجود در ذهن  جان آدمیان  معرفتی  سالکان در عالم عرفان است که شاید پیچیده 

باشد که تعبیه شده است. دنیای عرفان، عالم خاصان است و همین اشاره کافی است که  
نگارنده، شکاف برداشتی از متن ارائه شده توسط عارفان را برای همة مخاطبان گسترده و  

مطرح شود و این طرح پیچیده، بداند. آنگاه که این متن از سوی عارفان با تعابیر گوناگونی  
های گوناگونی برداشت شود و  موضوعی از جانب صاحبان کلام، توسط مخاطبان به شکل 

های مختلفی  گویندگان و شنوندگان به گونه این چرخه همچنان ادامه دارد تا در احساس  
 به بیان درآید. 

یکی از دلایلی که متن اعلام شده از سوی عارف برای همة مخاطبان یکسان نیست،  
تفاوت احساسات  کلی و  تعابیر گوناگون گوینده و شنونده است. همچنین وجود  وجود 

ای طبیعی میان گویندگان و شنوندگان و به ویژه وجود احساس خاصی که در شرایط ویژه 
اینکه چه قسمت از وصف و حکایت  بنابراین، »دشواری  تعیین  برقرار است.  میان طرفین 

به عارف از تجربه  باید محققاً جزو تجربه و چه قسمتش را  عنوان تعبیر او تلقی کرد،  اش 



 281 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

: 1401تر است« )استیس،  واقع از دشواری مشابهی که در مورد تجربة حسی هست، بزرگ به 
22 .) 

های مدنظرش دربارة حالات عرفانی »آفاقی« و »انفسی« استیس پس از برشمردن ویژگی 
پذیرد. وی، پس از ذکر عباراتی از زبان  را نمی   - ناپذیری از نگاه عرفا بیان - گزینة هفتم  

»بیان - اکثر عارفان در سراسر جهان   قبیل  بیان«از  از  »فراتر  »ناگفتنی«،  این    - ناپذیری«،  به 
این   پرداخته که پس  نقل نکته  »همیشه احوال قول همه  از احوالشان است،  برخاسته  ها که 

(. نشانگر 74:  1401ر. ک: عرفان و فلسفه، والتر ت. استیس،  کنند« ) خودشان را توصیف می 
و بیانگر چه حالاتی است؟ و به قول نگارنده مقاله، این حالات گفته شده را که عارف در  

ناپذیری  سخن ایشان برای توان قرار داد که بیان گروهی می مسیر عرفان کسب کرده در چه  
 مخاطبان قابل پذیرش باشد.

گرفتند که قوة تشخیص گفتن و نگفتن حالات را  به نظر، عرفا در سردرگمی قرار می 
می  بدین داده از دست  نگاه صوفیه،  از  عرفانی  تجربة  نردبان  بخش  در  نگارنده  البته،  اند. 

است  پرداخته  لحظه 3موضوع  از  سالک  می .  »طلب«  در  جان  که  در  ای  غرق  و  سپارد 
گرداند ها، او را صاحب تجربیاتی می شود و غور در همین اندیشه های عرفانی می اندیشه 

تواند قابل بازگویی باشد، تنها در مقام »فنا«  که در هر مقام با توجه به دایرة درک وی، می 
به حالی   از وجود خود خالی است و در وجود معشوق هر لحظه  است که عارف، چون 

و  برایش سخت  معشوق،  با  بازنمایی وصف حالات  توان  به    است،  طور کلی گم  گاهی 
رسد. حتی در اتحاد نیز اگر سخنی  گردد؛ زیرا او، خو، در وجود محبوب به اتحاد می می 

بلکه آن کلام را از جانب  اصلی  شود، آن را از خود نمی از زبان عارف جاری می  داند، 
 شوند. داند که همة فرعیات در وجود آن اصل، محو می می 

آورد و این تجربه را اتحاد صوفی با  کتز برای نمونه، تجربة فنای »ابوعلی سندی« را می 
انجامد. »خلایق در معرض »حالات«  داند که در نهایت این اتحاد به بقای عارف می خدا می 

اند و ذاتش در ذات دیگری فانی  تغیرند، اما عارف »حالی« ندارد؛ زیرا بقایایش محو شده
(.  همچنین  81:  1399اند« )کتز،  های دیگری محو گشته هایش در نشانه گشته است و نشانه 

کند که او نیز تجربة فنای )عدم( خود را با  شاهد  دیگری از »باباکوهی شیرازی« نقل می 
دارد؛ »اما آنگاه که با چشم الل نگریستم، تنها الل را دیدم. صراحت در سخنانش اعلام می 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 282

 

(. 82در عدم فانی گشتم، محو شدم و عجبا!، همه حیات بودم، تنها الل را دیدم« )همان:  
ترین حقیقت زندگی  »معرفت خداوند یعنی یکی شدن با او و این یکی شدن با خداوند مهم 

کند و عارفان است. عارف در این مرحله خود را موجودی منفک از خداوند قلمداد نمی 
کند« داند که حیات او حیات خداوند است، خدایی که در او موجود است و عمل می می 

گردیم می (. پس از توضیح اجمالی در این باب به پرسش  »استیس« بر 399:  1401)اسپنسر، 
بیان  این  از  منظور  )استیس،  که گفت: »پس  ادعایی چیست؟«  او در 74:  1401ناپذیری   .)

آوردن این حالات مشهود  زبان در به    گیرد که »اشکالی در پاسخ به این پرسش، نتیجه می 
 است« )همان(. 

هایی از تجربیات و انکشافات  ناپذیری وصف حال عرفا، نمونه کتز در ادامة بحث بیان 
آورد و این موضوع را به زمرة منطق جای دارد، می عارفان که حتی از جنس  علمی و در  

و... در باب    2و هرمان یوزف  1کشد. ادعای انکشافی از قدیس فرانثیسکو خاویرچالش می 
استیس،  اند )علم که مدعی کشف شده  والتر ت.  فلسفه،   –   290:  1401ر .ک: عرفان و 

های »من کند و پس از بررسی از دیدگاه  خود، ادعایشان را از آن گفته (. مطرح می 291
»پا در هوا« می  یا  و  نمی عندی«  تعبیر  بنابراین،  بی داند.  به عبارت دیگر،  تواند  باشد.  تغییر 

و   حتمی  امری  تعبیر  در  عال تغییر  از  که  »آنگاه  است.  اثبات  بازمی قابل  وحدت  گردد م 
خواهد آنچه را از حال خویش به یاد دارد به مدد کلمات با دیگران در میان گذارد. می 

می  زبانش  به  می کلمات  اینکه  از  اما  می آید،  تناقض  دارد  سرگشته  بیند  و  حیران  گوید، 
گوید هیچ زبانی از عهدة بیان  (. »عارف در اینکه می 318 –  317:  1401شود« )استیس، می 

برنمی  او  می حال  اشتباه  را  آید،  احوالش  زبان،  همین  با  عملاً  چراکه  با  - کند،  هم  غالباً 
 (. 318کند« )همان:  بیان می   - فصاحت و بلاغت 

اش با وجود اینکه عارف، تجربیاتش را با استفاده از کلمات  کتز به دنبال تأیید نظریه 
می  برمی ارائه  حقیقی  توصیف  را  آن  و  با  دهد  تجربیات  همین  که  است  معتقد  شمارد، 

ای اتفاق بیفتد که قادر به انتقال مفاهیم نیز باشد. ایشان گیری از کلمات باید به گونه بهره 
آیند که تجربة  در در پاسخ این دیدگاه بیان کرده است که »این مفاهیم فقط وقتی پدید می 

 
1. Xavier, F.  

2. Joseph, H. 

 



 283 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

(. عارفی که  319شود و نه وقتی که در حال وقوع است« )همان:  یاد آورده می عرفانی به  
که از آن حالت بیرون آید محو در حالتی است، توانایی گزارش آن حال را ندارد تا زمانی 

ای از آنچه در اختیار دارد، بیان کند. طبیعی است که  و آن موقع قادر خواهد بود تا خاطره 
های ماندگاری در همة عارفان یکسان نخواهد بود. بنابراین، تعابیر آنها جهت انتقال  خاطره 
 تواند به یک گونه باشد.  هم نمی 

 گيریبندی و نتيجه . جمع 9
های ارائة آنها توسط  عرفا  گیری تجربیات عرفانی و شیوه نکاتی در زمینة چگونگی شکل 

تواند نقش مهمّی  هایی است که می است. »تعبیر« یکی از مهمترین پایه به نگارش درآمده 
این از  باشد.  داشته  عرفانی  مفاهیم  رساندن   دو  در  از  برخاسته  که  مهم  دیدگاه  دو  به  رو، 

شده  پرداخته  است،  متفاوت  نقطه مکتب  ارائة  و  بررسی  با  میان،  این  در  دو  است.  نظرات 
اند هایی انجام داده محقق )کتز و استیس( که در زمینة عرفان و تجربیات عرفانی پژوهش

به یک نقطة مشترک دست یافته شد که بیان، شیوة بیان، زمان بیان، مکان بیان و ... در نتیجة  
به طور   اندازه برداشت تجربة عرفانی  به  ای است که  صریح دخالت دارد. دخالت  »تعبیر« 

های زندگی  عرفانی   های متفاوتی تبدیل کند و جریان های عرفانی را به گونه تواند تجربه می 
 گوناگونی در خیل  سالکان  باورمند ایجاد کند. 
ها نیست. گویند چیزی جز تجربة عرفانی آن»استیس« باور دارد که هر چه عارفان می 

داند. وی حتی با وجود اینکه احساس  های عارفان را ملاک وجود تجربة عرفانی می گفته 
داند، اما هر یک از تعبیر و احساس را دو منبع معتبر و متمایز از  و تعبیر را جدای از هم نمی 

از  - کند. وی باور دارد که گاهی تعابیر به دلیل متفاوت بودن با تجربة حسی هم معرفی می 
ترین  امکان ارائة تعبیر غلط را دارد. با این نگاه، »تعبیر« را یکی از مهم   - پرداز سوی عبارت 

 انگارد. های وجود تجربة عرفانی می شاخصه 
در مقابل »کتز« بر این اعتقاد است که گونة بیان »تعبیر« در ادیان و مذاهب گوناگون 

می  تجربه تغییر  وجود  که  است  »تعبیر«  قدرت  همین  و  شکل کند  به  را  عرفانی  های های 
یقین همة تجربة دریافتی از جانب عارف  شود به  تعبیر می   دهد. آنچه گوناگونی نشان می 
گوناگونند   - های فرهنگی و محیطی و ... با توجه به گونه - رو که تعابیر  نخواهد بود؛ از این  

آنچه  می   و  معرفی  عرفانی  تجربة  عنوان  عبارت  به  در  موضوعات  همة  در  یقیناً  شود، 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 284

 

های تجربیات عرفانی در گرو  گونة تعبیرات شخص عارف  گنجد. چگونگی  نمود  گونه نمی 
گیری و وجود  تجربة و مخاطبان  )خوانندگان و شنوندگان ( سخنان اوست وگرنه اصل  شکل 

عبارت  های ارائه شدة عرفا، یکی است. به عرفانی برای رهروان این مسیر با توجه به بازتاب 
بی  و  موجود  اصل  یک  گوناگون  تعبیرات  از  جدای  حسی،  تجربة  است.  دیگر،  آلایش 

کند، تعبیرهای ارائه شده نسبت  موضوعی که هویت  تجربة عرفانی را دچار دگرگونی می 
سازد، های مختلف باورمند، متغیر می تجربة عرفانی را در گروه   به آن تجربه است و آنچه 

 وجود تعبیر است نه کسب  تجربه.  
شرح تجربة عرفانی فراخور دریافتی  مخاطب عام و خاص است و به همان نسبت به بیان  

پردازد. اختلافی که بر سر  نمود  تجربة عرفانی در میان محققان وجود دارد، شرح واقعه می 
با ارائة   بیان و تعبیر است که گاهی گروهی از پژوهشگران، هستی  تجربة عرفانی را  نوع 

ای که در مسیر رهگذران عرفان وجود دارد،  کنند. بنابراین، تجربة عرفانی بیان، انکار می 
گران از اساس  پردازی از آن تجربه است که گاهی بخشی از تجربه فقط شیوة بیان و عبارت 

 دانند. وجود تجربه را یا کتمان کرده و یا قابل بیان نمی 

 تعارض منافع
 تعارض منافع وجود ندارد

ORCID 

Ebrahim Mohammadi  http://orcid.org/0009-0007-0345-9713 

  منابع 
 ( سیدنی.  جهان (.  1401اسپنسر،  ادیان  در  تهران: عرفان  سوم.  چاپ  عدلی.  محمدرضا  ترجمة   .

 انتشارات هرمس. 
ت  والتر  ) استیس،  فلسفه (.  1401.  و  ترجمة  عرفان  خرمشاهی .  یازدهم   . بهاءالدین   :تهران   .چاپ 

 انتشارات سروش.  
مسعود  ) اسماعیلی،  ساخت(.  1393.  ارزیابی  و  مقایسه  پراودفوت  گرایی  بررسی،  و  درباب   کتز 

 . 76  –  46، 19، قبسات   ، ماهیت تجربة عرفانی 
 انتشارات دوستان.   : تهران   .چاپ اول   .مانی صالحی علامه ترجمة  . عرفان (.  1394. ) پُل، اولیور 

http://orcid.org/0009-0007-0345-9713
http://orcid.org/0009-0007-0345-9713


 285 | محمدی | ... دگاهیاز د ر«یو »تعب   یعرفان ی ها تجربه ی»بررس

 

ویلیام  ) جیمز،  دینی (.  1400.  تجربة  کیانی   ةترجم   .تنوع  پنجم   .حسین  تهران:  چاپ  انتشارات . 
 حکمت. 

شده با سمبولیسم الفبایی منعکس عرفانی    -های حکمی  بررسی اندیشه (. 1394. ) حیدری، مرتضی 
 . 78  –  54،  ( 65) 19،  پژوهی ادبی متن فصلنامة  ،  در دیوان عارفان ایرانی 

محمد  اشکوری،  ) فنایی  عرفا   نامةویژهباطنی،    شهود  و   عرفانی  تجربة(.  1396.  و  نشریةفلسفه   ن. 
 . 182  –  157،  ذهن 

تی  استیون  ) کتز،  عرفانی زمینه (.  1399.  تجارب  انزلی ة  ترجم   . مندی  اول   . عطا  تهران: چاپ   .
 کتاب طه. انتشارات  

ابراهیم  ) محمدی،  بر   تکیه  با  عطّار  منظوم   آثار  در  عرفانی   هایتجربه   تحلیل  و   بررسی (.  1402. 
غنی   . نامه مصیبت  الطیر، منطق   اسرارنامه،   نامه، لهی ا  احمد  راهنما:  استاد  دکتری،  پور رسالة 

 .دانشگاه مازندران ملکشاه،  
لوازم و عواقب (.  1390. ) فرد، آلگونه جونقانی، مسعود میرباقری  تحلیل فرمالیستی زبان عرفانی: 
 . 48  –  28،  17،  پژوهشی   –مجلة علمی   جستارهای ادبی   . آن 

. تهران: چاپ هشتم (.  فلسفة عرفان )تحلیلی از اصول و مبانی و مسائل عرفان (.  1401. ) یثربی، یحیی 
 بوستان کتاب. انتشارات  

References  

Esmaili, M. (2013). Examining, comparing and evaluating the 

constructivism of Katz and Proudfoot regarding the nature of mystical 

experience. Qobsat, 19, 46 -76 ). [In Persian]. 

Fanaei Ashkouri, M. (2016). Mystical Experience and Esoteric Intuition, 

Special Issue of Philosophy and Mysticism, Summer Mind, 157 -182. [In 

Persian]. 

Haidari, M. (2014). Study of mystical-judgmental ideas reflected by 

alphabetic symbolism in the court of Iranian mystics", Literary Text 

Research, 19(65), 54-78. [In Persian]. 

James, W. (2022). The diversity of religious experience. translated by: 

Hossein Kiani. fifth edition. Tehran: Hekmat Publications. [In Persian]. 

Katz, S. T. (2019). The context of mystical experiences. translated by Ata 

Anzali. first edition. Tehran: Taha book. [In Persian]. 

Mir Baghrifard, Algune Junqani, M. (2013). Formalistic Analysis of 

Mystical Language: Its Appurtenances and Consequences", Literary 

Essays of the Scientific-Research Magazine, 17, 28 -48. [In Persian]. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 286

 

Mohammadi, E. (2024). Research and analysis of mystical experiences in 

the works of Attar's poems, relying on Al-Hinameh, Asrarnameh, 

Mantegho al-Tayr, Mosibatnameh, PhD thesis, supervisor: Ahmad 

Ghanipour Malekshah, Mazandaran University. [In Persian]. 

Paul, O. (2014). Irfan. translator Mani Salehi Allameh. first edition. Tehran: 

Dostan Publishing House. [In Persian].              

Spencer, S. (2023). Mysticism in the world's religions. translated by 

Mohammad Reza Adli. third edition.Tehran: Hermes Publishing. [In 

Persian]. 

Stace, W. T. (2023). Mysticism and philosophy. translator: Baha Uddin 

Khorramshahi. 11th edition. Tehran: Soroush Publications. [In Persian].    

Yasrebi, Y. (2023). Philosophy of Mysticism (an analysis of principles and 

foundations and problems of mysticism), eighth edition. Tehran:  Bostan 

Publications. [In Persian]. 

 

 

 
  

 

 

 

 
. کتز« و  یت  ون ی »است  دگاهیاز د  ر«یو »تعب   ی عرفان  ی هاتجربه  ی»بررس(.  1403. )ابراهیممحمدی،  استناد به این مقاله:     

 .  286-255، 3( 6، )پژوهی در ادبیات عرفان . س«ی»والتر ت. است 

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


