
-- Mysticism in Persian Literature  -------- 
Fall & Winter 2024, 3 (6), 215-254 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.82872.1157 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2

8
2

1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8

2
1

-0
7

4
3
  

 
R

ec
ei

v
ed

: 
1

1
/1

1
/2

0
2

4
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
1

8
/0

2
/2

0
2

5
  

 
 

 
 

 
 

 O
ri

g
in

al
 R

es
ea

rc
h
 

Comparing the concept of the Infinite Other in the 

philosophy of Levinas with the concept of God in 

Ayn al-Qozat Hamadani's 'Tamhidat 

Extended Abstract 

1. Introduction 

Emmanuel Levinas's philosophy advocates for responsibility towards 

the Other as a means to overcome egocentrism and cultivate ethical 

living, especially in an era marked by individualistic tendencies and a 

focus on individual identity. In Levinas's philosophy, the foundation 

of ethics lies in acknowledging the Other's irreducible existence 

beyond the self, as well as the absence of reciprocity. Levinas links 

 
 Corresponding Author: mobasheri@alzahra.ac.ir 

How to Cite: Mobasheri, M., Mollaheydar Ali Moazzen, Z. (2024). Comparing the 

Concept of the Infinite Other in the Philosophy of Levinas with God in Ayn al -

Qozat Hamadani’s Tamhidat. Mysticism in Persian Literature, Vol. 3, No. 6,  215 -

254. doi: 10.22054/MSIL.2025.82872.1157 

Mahboubeh Mobasheri   
Associate Professor, Department of Persian 

Language & Literature, Alzahra University, 

Tehran, Iran.   

  

Zahra Mollaheydar Ali 

Moazzen  

PhD Sstudent in Persian Language & 

Literature, Alzahra University, Tehran, Iran. 

http://orcid.org/0000-0002-7071-037X
http://orcid.org/0009-0005-1041-595X


Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 216  

 

the ultimate alterity of the Other to the concept of Infinity, where 

thought encounters something wholly external to the thinking subject 

and possesses a profound otherness. The idea of the encounter with an 

infinite and unattainable truth, sought purely for its own sake without 

any expectation of reward, is not unique to Levinas but can also be 

found in the mystical love tradition of Iranian Sufism, particularly in 

the works of thinkers such as Ayn al-Qozat Hamadani. This thought 

has a profound connection with the Sufi concept of 'fana', the 

annihilation of self in the presence of the divine.  

This article highlights the parallels between Levinas's philosophy and 

Ayn al-Qozat's 'Tamhidat', specifically examining how both 

frameworks address the relationship with the Infinite Other, or God, 

and the responsibilities that arise from this connection. 

Research Question(s)  

This study aims to address two fundamental questions: 

• To what extent does the portrayal of God in 'Tamhidat' correlate 

with Levinas's notion of the Infinite Other? 

• What parallels and divergences exist between the mystically 

amorous relationship with God in Ayn al-Qozat's teachings and the 

Levinas-inspired ethical relations? 

2. Literature Review 

In recent years, an abundance of studies have examined the concept of 

the Other in various Persian literary texts. However, research 

employing Levinas's philosophical perspectives has been relatively 

sparse. Some significant works in this field include:"Representation 

of ‘The Other’ in Mathnavi Manavi", "Comparative Study of the 
Concept of the Other in Levinas' Philosophy and the Beloved in 



217 | Mobasheri & Mollaheydar Ali Moazzen | Comparing the concept of … 

 

Hafez's Poetry", "A Comparative Study of the ‘Phenomenon of Sleep’ 
Fear from the Viewpoint of Emmanuel Levinas and Rumi's Mystical 

Thoughts with Emphasis on Shams Ghazals", and " Exploring the 

Representation of the Thoughts of Emmanuel Levinas in the 

Philosophical Novel Mosul, Without Parichehr by Hossein 

Ghassami". 

Furthermore, various articles have examined the position of God as 

the Levinasian Other and the interplay between ethics and theology in 

Levinas’s philosophy, including the articles ‘The Place of Illeity: How 
God is Described by Emmanuel Levinas’ and ‘The Relationship 

Between Ethics and Theology from Levinas’s Philosophy 
Perspective’. However, to date, no research has delved into the 
concept of the Other as described by Levinas and its manifestation in 

Ayn al-Qozat’s ‘Tamhidat’. 

3. Methodology 

This research utilizes content analysis, drawing primarily on library-

based resources. First, the concept of the Infinite Other and the 

features of the relationship with it in Levinas’s ethical philosophy are 
scrutinized. Subsequently, the relationship between the mystic and 

God in ‘Tamhidat’ is elucidated and juxtaposed within these 
philosophical premises. 

4. Results 

At first glance, the relationship between the mystic and God may 

appear markedly different from the one between the Levinasian 

subject and the infinite 'Other.' Mystics, for instance, conceptualize 

God as absolute and unconditioned existence, just as Ayn al-Qozat 

portrays God as the source and basis of all beings. On the other hand, 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 218  

 

Levinas views God as transcending essence and substance. Despite 

these differences, the constructed image of the infinite 'Other' and God 

in Ayn al-Qozat's mystical thought share common ground in the 

following fundamental principle: 

1. Otherness: Both Levinas and Ayn al-Qozat underscore the 

otherness and infinity of God (the Other). Levinas introduces the 

Other as utterly beyond the self's grasp, necessitating that it be 

preserved in its irreducible strangeness. Similarly, Ayn al-Qozat 

perceives God as an absolute and unattainably distant existence that 

can only be approached but never truly united with, even through 

proximity and self-annihilation.  

2. Knowledge and Domination: Levinas views knowledge as a form 

of domination and violence. Even though mysticism is defined by the 

term "knowledge," this knowledge doesn't aim to comprehend God as 

part of the mystic's world; it seeks to acquire divine ethics. In this 

regard, Ayn al-Qozat uses the phrase "araftu rabbī bi-rabbī" (I knew 
my Lord through my Lord) to describe this type of understanding. 

3. Face: Both thinkers hold the perspective that the face of the Other, 

or the manifestation of the beloved, is beyond sensory perception and 

direct description; it is never fully comprehended or possessed and can 

only be witnessed through an inward and indirect experience. 

4. Name: Another aspect of the mystique surrounding the face of the 

Other pertains to the concealment of its name from the subject. In 

mysticism, the greatest name of God possesses this quality of mystery. 

5. Towards God: Levinas employs the phrase "towards God" instead 

of simply using the term "God" to convey that God cannot be fully 

attained but can be approached through a perpetual desire for the 

Infinite. In a similar vein, Ayn al-Qozat underlines the state of 

spiritual poverty (faqr), mirrored in the insatiable human need for 

God. 



219 | Mobasheri & Mollaheydar Ali Moazzen | Comparing the concept of … 

 

6. Illeity: In Levinas's philosophy, the term "illeity" encapsulates the 

God's otherness, which he interprets as the voice of conscience within 

the subject. Similarly, mysticism places special significance on the 

heart as the site where the mystic hears God’s call—referred to by Ayn 

al-Qozat as the House of God (Bayt Allah). 

7. Heteronomy: Ayn al-Qozat asserts that the seeker must prioritize 

God’s will over their own egocentric desires. In Levinas’s philosophy, 
this unselfish attitude is referred to as “heteronomy,” wherein 
responsibility towards the Other takes precedence over self-

determination. 

8. Responsibility: In Levinas's philosophy, "Responsibility" plays a 

central role, closely linked to the idea of selfless service. According 

to him, this responsibility precedes thought, will, and ability. Ayn al-

Qozat's portrayal of the eternal and unbreakable covenant with God 

resonates strongly with Levinas’s conception of responsibility. 
9. Contentment and Objecthood: Levinas contends that the subject 

becomes an object in the encounter with the Other, as their autonomy 

is challenged by the awakening of responsibility. Mystically, the 

seeker attains the state of contentment (Reza) by wholly submitting to 

God's will. 

5. Conclusion 

Despite their distinct origins, Levinas's ethical philosophy and Ayn al-

Qozat's mystically-influenced teachings on love share common 

ground in highlighting the unique relationship between the individual 

and the Other, and how this bond profoundly impacts the subject's 

identity. While Levinas delves into the profound concept of 

responsibility towards the Other from an ethical framework, Ayn al-

Qozat explores this responsibility within the context of divine love 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 220  

 

and the self-transformation of pride and ego through mystical 

practices. 

For Levinas, the encounter with the Infinite Other creates a moral 

relationship that profoundly shapes the subject's identity. In 

'Tamhidat', this relationship unfolds in two phases: First, on the Day 

of Alast, when humanity enters into a loving pact with God. Second, 

in earthly life, this bond is commemorated and fortified through 

remembrance of the original covenant. In the material world, the 

mystic, remembering the covenant of Alast, lives in a state of 

perpetual responsibility and strives for closeness to God—a journey 

that knows no end, given the insatiable yearning for the Infinite. The 

mystic's inability to fully understand God reflects a duality within 

consciousness and underscores the passivity of the subject. Through 

this dynamic, the subject's identity is shaped in relation to the Other 

without losing its independent self. Ayn al-Qozat posits that this union 

of creator and creature culminates in the acquisition of divine ethics. 

At its core, Levinas's philosophy centers on the idea of infinite and 

selflessly committed responsibility towards the Other, wherein the 

more cognizant one becomes of this duty, the more pronounced the 

sensation of inadequacy. Ayn al-Qozat, too, recognizes his own 

limitations in fulfilling this eternal duty, viewing himself as 

perpetually inadequate. The more he endeavors to transcend love, the 

more fervently he is entrapped and perplexed by it. Ultimately, it is 

love that prevails, overwhelming him completely. 

Keywords: God; the Infinite Other; Levinas; Ayn al-Qozat 

Hamadani; Tamhidat.  

 



 ---------پژوهی در ادبيات تخصصی عرفان   -دو فصلنامة علمی --

 254-215، 1403، پایيز و زمستان 6، شماره 3دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.82872.1157 

 

 

شی 
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت 

یاف
در

: 
21/

08 /
14

03
   

  
یخ 

تار
 

ش
یر

پذ
 :

30/
11 /

14
03

 
 

 
 

07
43

-
28

21
 

IS
SN

:
 

 
07

51
-

28
21

  
EI

SS
N

:
 

با   ناس ی لو   ۀ در فلسف ی نامتناه   ی گری مفهوم د ۀ س ی مقا 

 یهمدان   القضات نی ع   تمهیدات خداوند در  

   ی محبوبه مباشر 
دانشگاه الزهرا، تهران،   ات، ي دانشکده ادب   ،ی فارس   ات ي گروه زبان و ادب   ار ي دانش 

 رانی ا 
  

 مؤذن    ی درعلی زهرا ملاح
ادب   یدکتر   یدانشجو  و  زبان  ادب   ، ی فارس   اتي گروه  دانشگاه   ات، ي دانشکده 

 رانی الزهرا، تهران، ا 

 چکيده
ترین دستاورد عرفان عملی، زیست  با اخلاق است. اساس  مناسبات اخلاقی بر دیگرخواهی و مسئولیت در برابر غیر مهم

زعم امانوئل لویناس، در تعاملات با عالم  یابد. بهاست که با نفی خودمحوری و گریز از خویشتن معنا می  استوار شده 

اش زیر سؤال برود، آنجا بستری  هستی، هرجا سوژه با غیری مواجه شود که تحت سلطة »من« قرار نگیرد و خودبسندگی

رسد که لویناس غیریت او را با اصطلاح  بالد. تجربة مواجهه با غیر، در هیئت »دیگری« به اوج میاست که اخلاق می

که لویناس از این  شود  کند. با ورود تصور نامتناهی به جهان سوژه، آگاهی او دچار »شکافت« می»نامتناهی« توصیف می

می اخلاق  به  تعبیر  مواجهة چهره وضعیت  او  میبهکند.  برابر  نامتناهی  مسئولیت  با  را  »دیگری«  با  در جهان  چهره  داند. 

و کمال فروبنشاند و آن خداوند  تواند عطش کنجکاوی آدمی را به تمام  هستی، نامتناهیت  مطلقی هست که هرگز نمی

داند و رسالت خود را  است. در سنت عرفان عاشقانه، عارف بنابر پیمانی ازلی، خود را در مقابل عشق خداوند مسئول می

ورزد تا با فنای صفات نفسانی، اسباب قرب به  رو، جهد میانگارد؛ از این چشمداشتی، میورزی خالصانه به او، بیعشق

گردد؛ به ات »دیگری « نامتناهی باقی میکردن  صفات خویشتن به صفحق را فراهم آورد. در این طریق، عارف با فانی

القضات همدانی،  ، نوشتة عینتمهیداتگیرد. رسالة عبارت دیگر، هویت  حقیقی و اصیل  سوژه در این مواجهه شکل می

ای ویژه دارد. این پژوهش بر آن است تا  یکی از آثار منثور عرفانی است که در آن رابطة میان عارف و خداوند، جلوه 

 .  کند سهیمقاتحلیل محتوایی، این رابطة عاشقانه را با فلسفة اخلاق  لویناس و رابطة سوژه و »دیگری « نامتناهی روش  به

  . تمهیدات  القضات، ن ی ع   ناس، ی لو  ، ی نامتناه  یِگر ی خداوند، د   واژگان کليدی: 

 
    :نویسنده مسئولmobasheri@alzahra.ac.ir 

https://orcid.org/0000-0002-7071-037X
https://orcid.org/0009-0005-1041-595X


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 222

 

 . مقدمه1
جهان   گران، ی د یابد که بتواند به مناسبات میان خود با  کیستی و هویت آدمی وقتی معنا می 

«، 1در فلسفه، مناسبات میان فرد با جهان، با مفاهیمی نظیر »غیریت واقف شود.    و خداوند 
. »دیگری« به معنای وجود  متمایز از استشده  « تعریف  3«، »من«، »خود« و »همان 2»دیگری 

گری  غیرتام و ناپایدار آدمی بر جهان هستی  رود. در طول تاریخ، سلطه »خود« به کار می 
کمال فروننشیند و    و   تا عطش او برای شناخت »دیگری« هرگز به تمام   است شده  موجب  

 پیوسته درصدد باشد آن را در دایرة شناخت خود بگنجاند.  

»دیگری« نخستین بار در آرای افلاطون و ارسطو، و بعدتر توسط فیلسوفانی چون    مفهوم 
ها  هایی نظیر برادری  عام انسان به کار رفت که بیشتر با آموزه توماس  آگوستین و سنت سنت 

فلسفة غرب، تحت  تاریخ  در  مفهوم  این  بود.  فکری مختلف، گره خورده  تأثیر جریانات 
تغییر   معاصرشد دستخوش  فلسفة  به   ، . در  اساسی در شکل عنوان جنبه »دیگری«  گیری  ای 

شده  مطرح  اجتماعی  و  فردی  کانت   هویت  متفکرانی چون  گوناگون  منظرهای  از  ،  1که 
توان گفت اما می   ، اند و... به آن پرداخته   6، دریدا5، هایدگر4، هوسرل3یرکگور ، کی 2هگل 

اندازة   به  : 1388پردازی کرده است )علیا،  باره ایده دراین  7امانوئل لویناس کمتر فیلسوفی 
(. لویناس با نگاهی انتقادی به جریان غالب تاریخ فلسفة غرب، »دیگری« را از زیر 21- 22

تنها زیر سلطة نگاه موشکاف سوژه بیرون آورد و جایگاهی مستقل به او بخشید که دیگر نه 

نمی سوژه، دچار فروکاست و درنهایت یکسان  »من«  با  بلکه حضورش خود  انگاری  شد، 
 مقوّم فردیت و هویت »من« بود.

که  است  حالی  در  سرمنشأ    این  رعونت  و  غرور  اسلامی،  عرفان  و  اخلاق   ل ی رذا در  ی 
است که فرجام  افراط در رویگردانی از   ترین آفت در طریقت سالکان شمرده شده بزرگ 

نفی   در  صوفیه  بزرگان  از  فراوانی  حکایات  و  پندها  راستا،  این  در  دنیاست.  و  خلق 

 
1 .Immanuel kant 

2 .Georg Wilhelm Feriedrich hegel 

3 .Soren Kierkegaard 

4 . Edmund Husserl 

5.martin Heidegger   
6 . Jacques Derrida 

7 .Emmanuel Levinas 



 223 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

است ابوسعید   که آمده   اند؛ چنان آوردن به »دیگری« روایت کرده خواهی و روی خویشتن
یافتن به گشایش و بسط  حال، با مردم عادی به ابوالخیر، عارف نامی خراسان، برای دست 

ای در چشم  مرتبه  و  ( و »دیگری« آنچنان قدر 93: 1366است )میهنی،  نشسته وگو می گفت 
تو  باره از او نقل کرده او داشته که دراین اند: »آنجا که توئی  توست دوزخ« و »آنجا که 

،  1، ژان پل سارترگرایانة فیلسوف معاصر نیستی بهشت« است که تقابل آن با دیدگاه انسان 
  این (. از 52- 53: 1385است جای تأمل دارد )شفیعی کدکنی،  که دیگران را دوزخ نامیده 

  گونه که همان رو، در عرفان اسلامی، پرداختن به »دیگری« بیشتر کارکردی اخلاقی دارد؛  
انسان صبغه   لویناس  سنت  برای  اخلاقی  می ای  قائل  را    ؛ شود گرایی  آن  دستخوش  زیرا 
و »غفلت از اخلاق  از حد بر فرد  شیب  د یکه عمدتاً در تأک  ی ، نقصان بیند می  ی اخلاق  ی نقصان 

 (. 80- 79: 1388شود )علیا،  های خود« نمودار می و مسئولیت 
پایه  را  اخلاق خود  فلسفة  »من«،  مقابل  در  »دیگری«  مفهوم  قراردادن  با  ریزی لویناس 

می  وجود  به  وضعیتی  دیگران  با  فرد  مواجهة  در  او،  نظر  از  »دیگری« کرد.  که  آید 
یعنی    ؛ برد و اخلاق خودانگیختگی، آگاهی، اختیار و درمجموع هویت مرا زیر سؤال می 

)علیا،   با »دیگری« درگیر ای که سوژه را خواه (. ویژگی 99:  1388همین وضعیت  ناخواه 

 و  کند غیریت یا دیگربودگی  »دیگری« است، چراکه دست سوژه را از فراگرفت  تام می 
با چیزی  تمام کوتاه می  اندیشه در رابطه  سوژة متفکر و  خارج از  کند. لویناس، آنجا که 

  ویژگی   یت »نامتناه   ، او از نظر  گیرد.  شود از مفهوم »نامتناهی« وام می مطلقاً غیر مواجه می 
از این منظر،   (. Levinas, 1969: 49« ) متعالی است، نظر به اینکه متعالی است   ی موجود 

گونه تصور  و هیچ   مطلق با سوژه قرار دارد   ت  ی ر یدر غ خداوند »دیگری « نامتناهی است که  

 یابد.او به ساحت درون تحویل نمی 
ترین مطلوب است که نیافتنی ترین و دست در سنت عرفان اسلامی نیز خداوند متعالی 

نامتناه   ة مثاب به  فهم   ی امر  از  گنجد ی نم   آدمی   در  را  سالک  او،  به  ازلی  عشق  و  نیاز   .
دارد و اساساً عشق به محبوب قدسی  ی دور نگاه می انسان   شتن  ی و عشق به خو   محوری خود 

کند. در این رابطه، »من « انسانْ است که موجودیت و هویت عارف را تعریف و تثبیت می 
ازجمله آثار  تمهیدات  گیرد. رسالة  خداوند را در جایگاه »دیگری« برای خود در نظر می 

 
1 .Jean Paul Sartre 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 224

 

هرچند   نگریسته،  با خداوند  سالک  دوسویة  رابطة  به  عاشقانه  نگاهی  با  که  است  عرفانی 
 است. جایگاهی فراتر از مرزهای اندیشة عارف برای معشوق مجسم کرده 

 های پژوهشپرسش .  2
 است:  این پژوهش در پی پاسخ به دو پرسش زیر بنا شده 

تا چه حد به مفهوم »دیگری « نامتناهی در    تمهیدات شده از خداوند در  تصویر بازنمایی   - 

 فلسفة لویناس نزدیک است؟
هایی با  ها و تفاوت القضات چه شباهت رابطة عاشقانة انسان با خدا در تفکر عرفانی  عین  - 

 مناسبات اخلاقی  لویناسی دارد؟ 

 پيشينة پژوهش  . 3
الاذهانی در متون ادب  های متعددی دربارة »دیگری« و رابطة بینهای اخیر، پژوهشدر سال 

انجام شده  اما است   فارسی  بهره  پژوهش  ،  این زمینه  لویناس در  فلسفی  از آرای  هایی که 
 ها اشاره شده است.که در ادامه به این پژوهش  شمار است برده باشد، انگشت 

»بازنمایی دیگری در مثنوی«،  (  1399همکاران )دزفولیان راد و     ی ها ت یظرف در مقالة 
که ذیل   اند داده یی مصادیق متنوعی از »دیگری« مورد مطالعه قرار  در بازنما  ی مولو   ی مثنو 

فصل  از  به یکی  نامتناهی،  »دیگری «  با  عارف«  »من   رابطة  به  سطح  ها  بالاترین  عنوان 
   است.شده  دیگربودگی پرداخته  

و معشوق در   ناس ی در فلسفه لو   گری ی مفهوم د   ی قیتطب  یبررس در مقالة » (  1400)  قسامی 

تا میان معشوق حافظانه و   استبوده  آید، بر آن  که از عنوان مقاله برمی   «، چنان شعر حافظ 
 .دیگری  لویناسی رابطة مشابهت برقرار کند 

 دگاه ی از د   «هراسی خواب »   دةی بررسی تطبیقی پد » ( در مقالة  1400همکاران ) اسعدی و  
»دیگری« را در تفکر لویناس و مولانا،  ،  «بر غزلیات شمس  تأکید  با   مولانا و    ناس ی امانوئل لو

اند گریزی  سوژه و رهایی او از عالم حس تعریف کرده عنوان عامل هشیاری و خواب به 
 (. 105- 132: 1400)اسعدی و دیگران، 



 225 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

در رمان   ناسی امانوئل لو   ی ها شهی اند   یی بازنما   ی ها وه یش   ی بررس در مقالة » (  1401)   مرادی 
پر موصل،  »  حس   «چهر ی بدون  بررسی    امی«قسّ   نی از    نی ا   ی ها شه ی اند   یی بازنما   ی ها وه یش به 

است به شکلی   دهد که نویسندة رمان توانسته پردازد و نشان می نامبرده می  در رمان   لسوف یف 
ویژگی  با  را  »دیگری«  موضوع  در  غیرمستقیم  »غیریت«  و  تناهی«  »عدم  همچون  هایی 

 . بازنمایی کند های داستان  شخصیت 
به  که  مقالاتی  به   از  خداوند،  جایگاه  بررسی  به  خاص  لویناسی،  طور  »دیگری «  مثابة 

می پرداخته  عبدالعلی اند  مقالة  به  فاضلی توان  و  عنوان  1399)   نژاد  با  اوبودگی: (  »جایگاه 
( ب 1388)   اصغری   همچنین،   . چگونگی مطرح شدن خدا نزد امانوئل لویناس« اشاره کرد 

و الهیات    اخلاق نحوة وحدت  «،  و الهیات در فلسفة ایمانوئل لویناس   اخلاق رابطة  مقالة »   در 

 .استاین فیلسوف مورد بررسی قرار داده در اندیشة  را  
گفتنی است تاکنون پژوهشی دربارة مفهوم »دیگری« )از منظر لویناس( و مصادیق آن 

 است.   القضات انجام نگرفته عین  تمهیدات در  

 روش پژوهش.  4
است. ابتدا   انجام گرفته   ی اکتابخانه به کمک منابع  و    تحلیل محتوایی با روش    پژوهش  نی ا 

مفهوم »دیگری « نامتناهی و اوصاف رابطه با او در فلسفة اخلاقی  لویناس مورد مطالعه قرار 

ارچوب آرای وی، رابطة عارف با خداوند در ه شود تا در چ گیرد، پس از آن تلاش می می 
 . شود تبیین و مقایسه    ، تمهیدات کتاب  

 ارچوب نظریهچ .  5

 لویناس و آرای او.  1- 5
لو  لیتوانیایی یلادی م   1906- 1995)  ناس ی امانوئل  و  فرانسوی  یهودی   متفکر  را  (،  تبار 

؛ مهم متأثر است   ی از دو آبشخور فکر   طور کلی   به  او   اند. اندیشة »فیلسوف اخلاق« خوانده 
آموزه  و  غرب  وارث   فلسفة  که  لویناس  یهود.  آیین  پدهای  و   ی  دارشناس ی سنت  هوسرل 

او از طریق پدیدارشناسی و هرمنوتیک،   گسترش داد. آن را    آرای ایشان،  با نقدبود    دگری ها 

های جدیدی از آن را آشکار  تلاش کرد عمق بیشتری به فهم تجربیات انسانی بدهد و لایه 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 226

 

»این لایه  انسانی دیگر و بازسازی های تجربه مربوط می سازد.  با  با جهان  به مواجهه  شود 
 (. 14:  1393،  1« )برگوای که متصف به حساسیت و حیث عاطفی است لایه بود  لایه درون 

داند که نه منطق سنتی است و نه متافیزیکی،  لویناس اخلاق را »الهیات یا فلسفة اولی« می 
.  )همان(   بیناسوبژکتیو   ة چهره و رابط به از مواجهة چهره   است   بلکه توصیفی پدیدارشناسانه 

عنوان پدیداری انسانی تمرکز داشت. جای وضع هنجارهای اخلاقی بر خود  اخلاق به او به 
به   یا »رابطة چهره  با دیگری«  امکان اخلاق را در »رابطه  لویناس شرط  به گفتة شارحان، 

 (.69: 1388)علیا،  د  کر وجو می جست چهره«  
خوانند، آشنایی با دریافت این فیلسوف از مفاهیمی  در بیان آنچه »اخلاق « لویناس می 

 نظیر سوژه و سوبژکتیویته و »دیگری« لازم است. 

 ی با محوریت »دیگری«اخلاق   سمی و ي سوبژکت .  1- 1- 5
متعلق  ه به عین  مُدرَک )یا  آبژ سوژه به ذهن مُدر ک )یا فاعل شناسا(، و  در فلسفة مدرن،  

، سوژه  [پس هستم   شم ی اند ی م ]=   4کوگیتو دکارت با طرح قضیة  کند.  ی( دلالت می شناسای 
را مرکز شناخت و هستی قرار داد و آن را نماد خودآگاهی، خردورزی و خودآیینی معرفی  

گرایان قرار گرفت. مورد نقد تجربه  - روشنگری بود جنبش های که از پایه - کرد. این نگاه 
توانیم ما »هرگز نمی   ادعا کرد تر ارائه داد و  کانت با نظریة معرفت خود، تصویری معتدل 

در قرن بیستم،  (. 35:  1400، 2گلریتس « ) نفسه هستند فی ها را چنان ببینیم که واقعاً ه آبژاشیا یا 
بر محوریت سوژه شکل گرفت. فرویدنقدهای جدی  با نظریة »ضمیر ناخودآگاه«،    3تری 

قدرت، ایدئولوژی و  سلطة   را به چالش کشید. نظریة انتقادیْ تصور سوژة حاکم بر خویش 

جای »من   به   5ساختارهای اجتماعی را در عمل فرد برجسته کرد. هایدگر با معرفی دازاین
کرد. ساختارگرایی و پساساختارگرایی نیز با   منتقل اندیشنده«، اصالت را از سوژه به هستی  

نقد فردیت، از محوریت سوژه فاصله گرفتند؛    مقدم    از   4که فوکو چنان دانستن ساختار و 
 . »مرگ سوژه« و بارت از »مرگ مؤلف« سخن گفتند 

 
1 .Bettina Bergo 

2 .Walther Ziegler 

3 .Sigmund Freud 

4 .Michel Foucault 



 227 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

از آن    ی و نامتناه   ت یتمام در کتاب    ناس ی مورد نقد بود، لو   ته ی و یکه سوبژکت  ی در دوران 
  « یی  استعلا  ة »سوژ   ا ی   «ی کانت  ة »سوژ   ، ی دکارت   «ة شند یاو با »من  اند   ة سوژ   حال   این  با   ؛ دفاع کرد 

پنداشت. »من« را فاعل  تجربه نمی   ، ی سنت  6ی دارشناس ی برخلاف پداو  تفاوت داشت.    ی هوسرل 
د  شکل    ناس، ی لو   دگاه ی از  حساسیت  یا  احساس  بستر  در  عالم  با  سوژه  آغازین  مواجهة 

  ته ی و یو برساختن سوبژکت  م ی عنوان شرط تقو اصالت را به احساس به او  گیرد، نه اندیشه.  می 
 داد.

بر این اساس، لویناس سعی کرد به موضوعی مغفول در پدیدارشناسی بپردازد: تجربة  
گیرد و قوام رابطه با غیر یا »دیگری«. »از منظر لویناس اساساً خود بدون دیگری شکل نمی 

ام  ای انضمامی خواه در بطن سوبژکتیویته من به این است که پیشاپیش خواه در قالب تجربه 

با غیر مواجه شده باشم. بنابراین، در واقع مواجهه با دیگری نه رخدادی مؤخر که در آنی  
از آنات زندگی سوژه حادث شود، بلکه مقدم بر همة تجارب دیگر اوست و اساساً سوژه  

 (. 82:  1388نهد« )علیا،  را بنیاد می 
  ی ختگ ی خودانگ   «ی گر ی که »د   یی جا   داند؛ ی م   ی«گر ی د » اخلاق را در مواجهه با    ناس ی لو 

مواجهه که در قالب   نی . ا دهدی قرار م  د ی و آن را در معرض ترد  کشد ی »من« را به چالش م 

از    رش یپذ  استقبال  م   ی« گر ی د » و  فلسف  ة جوهر   دهد، ی رخ  در    ، 1)دیویس  اوست   ة اخلاق 
1386 :75 .) 

ویژگی شنهاد یپ   ة سوژ کل،    در  چنین  با  را  لویناس  می ی  کرد: هایی  توصیف  توان 
متجسد، منفعل، غرقه در جهان، دیگرآیین، مکلف، مسئول و پاسخگو در برابر پذیر،  آسیب 

)علیا،   این ویژگی 78:  1388دیگری  بیان  و  (.  نفی خلاقیت، عقلانیت، آزادی  منزلة  به  ها 

دهد. از بلکه از وجود نقصانی اخلاقی در سوبژکتیویتة انسانی خبر می   ، اختیار  سوژه نیست 
»انسان  لویناس،  به نظر  که  دلیل  این  به  تنها  باید شمرد  مردود  را  انسانی  گرایی  کافی  قدر 

گرایی نوینی تعریف  گرایی سنتی، انسان (. او در نقد انسان Levinas, 1974: 128نیست« ) 
بیند. لویناس پیوند میان اخلاق و  است که فرد را در مواجهه و ارتباط با »دیگری« می کرده 

 است:گونه ترسیم کرده سوبژکتیویته را این

 
1 .Colin Davis 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 228

 

زانو   »دیگری«  مقابل  در  که  آنجا  تا  دقیقاً  است،  سوبژکتیویته  اخلاقی  من  
کند. نزد من، اختیار سوژه  زند و آزادی خود را فدای فراخوان  ازلی  او می می 

به »دیگری «   ما  یا ارزش نخستین نیست. دیگرآیینی  پاسخ  والاترین ارزش 
به  یا خدا  »دیگری «    انسانی،  ما  مثابة  اختیار سوبژکتیو  بر خودآیینی   مطلق، 

پذیرم ام که مسئولم، می کنم »من«گیرد. به مجرد اینکه اذعان می پیشی می 
که اختیار من مسبوق به وظیفه در برابر »دیگری« است. اخلاقْ سوبژکتیویته  

به  نو  را  از  خودآیین،  اختیار   با  تقابل  در  دیگرآیین  مسئولیت   همین  عنوان 
 .کند تعریف می 

 (Levinas in Kearney, 2004: 78) 

( تفکیک  Autre( و »غیر« ) autreلویناس »دیگری« را به دو مفهوم  مجزای »ناهمان« ) 
کند، اما »غیر« به چیزی اشاره  »ناهمان« اشیایی است که سوژه در خود جذب می کند.  می 

نمی  از سوژه  دارد که سوژه  فراتر  اساساً  و  پدیده تواند آن را تصرف کند  او  هایی است. 
در و   دهد جنسی را در دسته »غیر« قرار می   ة فرزندی و رابط   - چون مرگ، زمان، رابطه پدر 

 (.93: 1388)علیا،    کند گوید که »مطلقاً غیر« توصیفش می ای سخن می از دیگری نهایت  

شود، حاکی از ظهور »دیگری« در مقام ماهیت مطلقی که لویناس برای »غیر« قائل می 
نو ارائه   ی ر یاما تفس   رد، یگ ی را از دکارت وام م   «ی مفهوم »نامتناه   ناسی لو »نامتناهی« است.  

نامتناه (.  76:  1369دکارت،    : ک   )ر.   دهد ی م  او،  باور  و    ی به  است  سوژه  ذهن  از  فراتر 
  ن ی . ا سازد ی وجود سوژه را ممکن م   داد؛ بلکه خودْ   ی سوژه جا   ة ش یآن را در اند   توان ی نم 

 .ماندی زمان از دسترس سوژه دور م اما هم   شود، ی آشکار م   «ی گر ی در ارتباط با »د   ی نامتناه 

تر آن در حال که تمایز ساحت »دیگری« در اندیشة لویناس نمایانده شد، اوصاف دقیق 
 شود. بخش بحث و بررسی دنبال می 

 القضات و آرای او عين   .2- 5

)   القضات نیع  از چهره مری قجری  ه   492- 525همدانی  عرفان های کم (  و  تفکر  در  نظیر 
عمر کوتاهش به درجات علمی و معنوی بالایی رسید. او در علوم    با وجود ایرانی است که  

از  با   مختلفی  داشت.  تسلط  فلسفه  و  فقه  عطش    این  جمله  نتوانستند  علوم  این  حال، 



 229 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

جویی قاضی را سیراب کنند و او را دچار پریشانی ذهنی کردند. سرانجام مطالعة حقیقت 
هایی از معرفت خانقاهی بر  آثار محمد غزالی او را از این سرگشتگی نجات داد و روزنه 

)عین گشود  با 6:  1379القضات،  دیدگانش  چندان    این  (.  استاد  زاهدانة  روش  حال، 
نبود. »هرچند هر  باطن  موردپسند شاگرد  و  به علوم ظاهر  به    ، اند دو عالم  باطن  قاضی  اما 

آمیز متعلق است و باطن محمد غزالی به تصوف خودآگاهانه و رها  تصوف  مستانه و عشق 
 (. 10: 1389ناشده از بند  زهد« )مایل هروی،  

القضات ملاقات با احمد، برادر کهتر محمد غزالی بود یکی از نقاط عطف  زندگی عین
سالگی رخ داد و موجب شد تا پسندهای عرفانی او دگرگون شود؛ به    ویک که در بیست 

   (. به تصریح خود قاضی: 7:  1379القضات،  قول خودش، راه به »فنا« ببرد )عین

روزه با احمد غزالی راه خود را بازیافت و به پیری   پس از مجالست بیست   او 
عینیّت؛   نه  و  داشت  نه حسیّت  نَفَس،  نه  و  داشت  نَفْس  نه  یافت که  دست 

به   که  پیری   ]...[ »عشق«  نام  به  او  پیری  کمال   از  شیخی  هیچ  او  پندار 
برخوردارتر نیست ]...[ او براساس همین تجربة عرفانی ساختاری به صورت  

   . دارد »پیر عشق« به دستگاه واژگان خانقاهی ارزانی می 

 (22- 23: 1389)مایل هروی،  

با احمد غزال  از ملاقات  بر سنت »عشق و   ی فکر   ة منظوم   القضات نیع   ،ی پس  خود را 

کرد. او معتقد بود که عشق،    ر یخالق و مخلوق را بر محور عشق تفس   ة بنا نهاد و رابط   « ی عاشق
 دارد.  ان ی جر  ه ی دوسو   ی ر ی انسان و خداست و در مس   ان یمذهب مشترک م 

سو با فلسفه و تعقل پیوند  القضات سرشتی دوگانه دارد که از یک نظام اندیشگانی عین

دیگر  سوی  از  و  چنان   ، خورده  است؛  عشق  پیر   راهبری  می تحت  » که  در  بینیم  وی 
ها و توجیهات عقلانی عرفان و فلسفه را به هم نزدیک ساخته و اساس هایش با تعلیل کتاب 

دو   اساس، او  این  بر (.  419:  1376،  است« )حلبی   نهاده   ف و شیوة علمی جدیدی را در تص 
. او ابتدا با کند ی م   ی عقل« معرف   اءرا با اصطلاحات »طور عقل« و »طور ور   ی ساحت شناخت

مشاءفلسف م   ة  از طر   شود ی همراه  را  اثبات صفات خدا  م   ق ی و  ممکن  بعد   داند، ی عقل  اما 
شدن    . از نظر قاضی، با پاک عقل خارج است   ة ط یاز ح   ادراک مقولاتی فراتر که    گویدمی 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 230

 

از حجاب  می دل  ظهور  انسان  باطن  در  عقل«  وراء  »طور  نور خداوند آن کند،  ها،  به  گاه 
 (.20 و   24، 26: 1379القضات،  هدایت خواهد شد )عین

نظریات   فلسفی   مانند القضات عینماهیت  حق   ،  باب  در  او  به رأی  وجود  تعالی  عنوان 
  بودن  ذات موجودات، سرانجام به تکفیر و قتل او انجامید. اتهام او قائل  حقیقی و معدوم 

که خود ادعا داشت مخالفانش معنای سخن او    حالی   در   ؛ شدن به اتحاد خالق و مخلوق بود 
وجود را به »قدیم« )خالق( و »حادث«    قاضی (.  19:  1374اند )پورجوادی،  را درک نکرده 

کند که  داند و تصریح می کند. او وجود را فقط »مشترک لفظی« می )مخلوق( تقسیم می 
 :  میان ذات خالق و مخلوقات هیچ اشتراکی نیست 

»ذات خالق علی حده خود موجودیست، و ذوات مخلوقات خود موجودی  

دیگر است و نه این ذوات از ذات او چیزی کم کند اصلاً و البته، و نه شبهتی  
 «  . از این ذوات مخلوقات در ذات او هست هیچ گونه 

 (135: 1 لد ، ج 1362القضات،  )عین

او همین بحث    بنابراین، خداوند وجودی ازلی دارد و مخلوقات از خود جز عدم نیستند.   
او خداوند است؛ ای اشراقی به آن داده در پیوند با »نور« تبیین کرده و صبغه  تمهیدات را در 

واسطة نور الهی موجود داند که به کند و موجودات را معدوم می را »نور حقیقی« معرفی می 
 (.133:  1396القضات،  )عیناند شده 

فصل است که    10، اثری عرفانی آمیخته به جوهر فلسفی و مشتمل بر  تمهیدات رسالة  
القضات به بیان تجارب روحی خود در باب فنا و وصل محبوب و شروط سالک در آن عین

عشق   درجات  و  خودشناسی  وجوب  پیر،  از  مرید  اطاعت  لزوم  حق،  به  وصول  برای 

  است شده  میان خدا و انسان    ة عاشقان ای بر رابطة  است. در این کتاب، تأکید ویژه پرداخته 
 که با آرای لویناس و رابطة سوژه با »دیگری « نامتناهی مقایسه خواهد شد.

 بحث و بررسی  . 6
قیاس  رابطة سوژة لویناسی و »دیگری « نامتناهی  با  اگر بخواهیم رابطة عارف و خداوند را  

کلی    کنیم  نگاه  می در  نظر  به  هم  از  اما  رسند متفاوت  چشمگیر ،  میانشان  اشتراک  نقاط 



 231 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

که  دانند؛ چنان متصوفه، متأثر از فلسفة اسلامی، خداوند را وجود مطلق و نامقید می  . است 
القضات،  کند )عینالقضات، وجود  حق را مصدر و مایة تمامی موجودات معرفی می عین

هستی 134:  1396 اصطلاحات  از  لویناس  دیگر،  سوی  از  نمی (.  استفاده  و شناسی  کند 
از    برساخته   تصویر  قرابت  حال،    این   خداوند در اندیشة او فراتر از ذات و جوهر است. با 

 ، جای تأمل دارد. »دیگری « نامتناهی و خداوند در اندیشة عرفانی 

 غيریت.  1- 6
بنیان فلسفة لویناس بر درک این اصل نهاده شده که »غیر مطلقاً ورای فراگرفت  ]یا فهم [ 

 ،( 11:  1386  ، دیویس) ناپذیرش محفوظ بماند«  من است و باید با تمامی غرابت  فروکاست 

می  جهد  عرفان  بردارد اما  میان  از  را  غرابت  این  تا  و  ؛  کند  »دیگری«  تقلیل  شیوة  به  نه 
 ارچوب فهم عارف.ه گنجاندن  او در چ 

شود.  در عرفان ارتباط انسان با خدا،در قالب مواجهة »من « عارف با حقیقت روایت می 
تجربة درک حقیقت و وصل در حقیقت ارتباط با »دیگری « نامتناهی است )دزفولیان راد  

(. از دیدگاه عرفا، حقیقت خداوند آشکار است، اما صفات بشری 199: 1399و همکاران، 

اختیاری    مرگ  رو، سالک باید از خویشتن بگریزد و با    این  . از است شده  ها  حجاب دیده 
خود را از مادیت فراتر بَردتا شایستة مواجهه با حضور نامتناهی شود. قاضی در توصیف این  

 گوید: مرگ می 

که این مرگ ندارد، زندگانی نیابد. آخر دانی که مرگ نه مرگ حقیقی    هر 
گویم چون تو، تو باشی و با  گویم؟ می باشد. دانی که چه می باشد، بلکه فنا 

 «  . خود باشی تو، تو نباشی؛ و چون تو، تو نباشی همه خود تو باشی 
 (149: 1396القضات،  )عین

رهایی از »من  تجربی« )خویشتن( است تا »فرامن« )بُعد ملکوتی  آدمی( تحقق   پس فنا 
: 1384کنند )پورنامداریان،  یابد که در این مرتبه، مؤمنان حقیقی هویتی یگانه با حق پیدا می 

خواهد زنجیر   (. در هستی  مادی، »خود« محبوس  خویشتن است که با گریز از آن می 142
این واقعیت که »اگو خودش است« را پاره کند. او برای رهایی خود، ناگزیر از برقراری 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 232

 

دهد، ای که برای »خود« رخ می (. در اینجا حادثه 152:  1388تماس با »دیگری« است )علیا،  
کند  تجربة دگرگونی  »همان« است که لویناس از آن تعبیر به شکافت  هویت از درون می 

آورد، سوژه »عاری از هویت«  می   (. غیریت از دل سوبژکتیویته سر بر 86:  1386)دیویس،  
گیرد. در تجربة مشابهی، »من « تجربی عارف شود و »من« در نسبت با »دیگری« شکل می می 

 ی  خداوندگر جلوه د. قاضی این حالت را  شو خیزد و به دیدار فرامن نائل می از میان برمی 
 دهد: نشان می   به بیننده تمثل  ه  ب داند که خود را  می 

القضاتم، نوری دیدم که از وی جدا شد؛ و  »  در این مقام من که عین 
متصل شدند، و صورتی  نوری دیدم که از من برآمد؛ و هر دو نور برآمدند و  

 «  . زیبا شد 

 (156: 1396القضات،  عین) 

برون  نوعی  را  سوبژکتیویته  حالت،  این  تبیین  در  می لویناس  خویش  از  نه  رفت  داند 

اتحاد قائل  نوعی  به    در رد حلول   نیز   القضات عین(.  155،  164:  1388»امتزاج« با غیر )علیا،  
 آید: پدید می عاشق و معشوق  میان    یگانگی که از    است شده  

میانه عشق را فرقی توان یافتن میان شاهد و مشهود، اما نهایت عشق آن باشد 

چون عاشق منتهی، عشق شود و چون    ، اما که فرق نتوان کردن میان ایشان
عشق شاهد و مشهود یکی شود، شاهد مشهود باشد و مشهود شاهد. تو این  

 .از نمط حلول شماری و این حلول نباشد، کمال اتحاد و یگانگی باشد 
 (66: 1396القضات،  )عین  

نزد لویناس، رابطه با »دیگری« با قسمی راز همراه است که هرگز »دیگری« را یک من  

ای مصفا و هماهنگ از جنس اشتراک یا همدلی  پندارد. »رابطه با دیگری، رابطه دیگر نمی 
اما    ، نیست که از طریق آن خودمان را به جای دیگری بگذاریم؛ ما دیگری را شبیه خودمان 

(. در عشق نیز عاشق از 66:  1386یابیم« )لویناس، به نقل از دیویس،  خارج از خودمان می 
(. 14:  1400این جهت عاشق است که رو به سوی امری بیرونی و جز خود دارد )قسامی،  



 233 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

است   را آورده   «تَخَلَّقوا بِأخلاق اللَّه » القضات برای تبیین شباهت با »دیگری«، عبارت  عین

  معبود   شی ع   همچون   بنده   شیتمام شود، ع   ی چون بندگ گوید: » و به نقل از اویس قرنی می 

  صفات   از   باشد   ز ین   را   بنده   «تَخَلَقوا»   ب ینص   از   است،   خداوند   که   باشد   را   او   هرچه   غا ی در .  شود 

 (.73: 1396  القضات، نی)ع   «او 

 شناخت و سلطه.  2- 6
انگارد، خشونت می در نهایت  پردازی را نوعی تصاحب، سلطه و  لویناس معرفت و مفهوم 

آورن   کند. معرفتْ قسمی فراچنگ چیزی که دریدا از آن با عنوان »خشونت مفهوم« یاد می 

ها را  شان به مفاهیم کلی، آن کند و با تبدیل ها را تصاحب می ها و تفاوت است که غیریت 
 (.39:  1388سازد )علیا،  »اهلی« می 

دهد و در اصطلاح راه و روشی است که عرفا برای عرفان در لغت »شناخت« معنی می 

پردازی در  گزینند. این قسم از معرفت با استدلال، آگاهی و مفهوم معرفت حق آن را برمی 
ها  قدر هم که جهد ورزد تا خداوند را در قالب مفاهیم کلی به همانی   تضاد است. سالک هر 

های تعقل   کند و بیشتر در حجاب بدل کند، اندیشة خداوند از ظرف  فکری او سرریز می 
 ماند. بشری نهفته می 

  ، معرفت صفات   و دیگر معرفت ذات،    ی ک »ی :  داند می بر سه نوع    وند را معرفت خداقاضی  

( و بر این باور است هرچند 38:  1396القضات،  « )عینمعرفت افعال و احکام خدا   گر ی د   و 
معرفت نفس بتواند به معرفت صفات و افعال و احکام حق برسد، کسی را زهره عارف با  

(. »معرفت حقیقی، آن است که سالک در بحر 38- 39نیست که ذات او را دریابد )همان:  
(. 26:  1391وحدت مستغرق گردد و تعین قطره نماند و قطره و دریا یکی شود« )لاهیجی،  

ای که عارف از آورد؛ به گونه خویشی به عارف روی می پس این حالت از معرفت، در بی 
 ماند:درک  ادراک خود عاجز می 

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 234

 

نه   معرفت  مرد را چندان معرفت خود دهد که در آن  دریغا معرفت ربّ، 
عارف را شناسد و نه معروف را ]...[ معرفت و ادراک آن باشد که همگی  

 .نه عارف را بخورد، تا عارف ادراک نتواند کرد که مُدرک است یا  
 (37: 1396القضات،  )عین  

معرفت خداوند،   بحث  در  می   هرگونه لویناس  را رد  و عرفانی  ؛  کند رویکرد عقلانی 
عنوان  نامتناهی به در نهایت  کند و  پیدا می   شناسانه درک سوژه مبنایی هستی   زعم او، چون به 

توان به لویناس وارد کرد  شود. در اینجا این نقد را می می   سوژه فهم   جهان  خود از    بخشی 
الیقین برسد؛ او نه در  که در عرفان تمام تلاش سالک نفی وجود خود است تا بتواند به حق 

خواهد با تخلق به  عنوان بخشی از جهان خود است، بلکه می   کردن  خدا به   فهم   پی قابل 

 اخلاق خدایی، خود به صورت بخشی از جهان  »دیگری« درآید:  

عَرفتُ »   . شناخت   د ی آفتاب را هم بآفتاب شا  . آفتاب را بچراغ نتوان شناخت » 

 «  . باشد  نی ا   «ی بِرَبَِّ   ی رَبَِّ 

 ( 147)همان:  

کمال  حقیقت ناتوان   و   آوردن  تمام   چنگ  فقط عقل که ابزار شهود را هم برای به  او نه 
 گوید: کند و می مانند می   چشم انسان   ة ل یوس ه  ب   د یقرص خورش   افتنی در انگارد و آن را به  می 

که سوزنده    دن ی او نتوان د   نیاما ع   : است   ده که نوازن   دن ی شعاع آفتاب توان د » 

   .«است 
 (157)همان:  

است که  بارها به عجز عارف از شناخت ذات خداوند اشاره کرده  تمهیدات قاضی در  
 توان در این عبارت جست:  لُبّ کلام او را می 

 «  . اند اند ولی نشناخته »همه عالم خدا را دانسته 
 (116)همان:  



 235 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

اما جایگاه خداوند در فلسفة لویناس شفاف نیست. به تعریف او، »خداوند مظهر ممتاز 
پذیرد و آید، مطلقاً به هستی تقلیل نمی شود که از بیرون بر اندیشه وارد می آن چیزی می 

چ  )دیویس،  ه در  نیست«  دریافتنی  سوژه  تجربة  یا  معرفت  (. 192:  1386ارچوب 
کند که منشأ تصور نامتناهی در ذهن  ناپذیری  تصور نامتناهی، این پرسش را ایجاد می سلطه 

بهره  با  بازهم  لویناس  کجاست.  می سوژه  توضیح  دکارت  سوم «  »تأمل  از  که  گیری  دهد 
. بنابراین، کوگیتو از آغاز  است شده  تصور نامتناهی در همان لحظة آفرینش، با »من« زاده  

 (. 192-193)همان:   ت اس شده  با حضور چیزی ورای قدرت خود، دچار شکاف  
در اینجا هدف لویناس از این بحث، اثبات وجود خدا نیست؛ او به موضوع  پروراندن 

ای  دادن به این نکته که در »همان« اندیشه   به قصد توجه   ؛ اندیشد»دیگری« در »همان« می 

کند به  تر از آن است که اندیشة »همان« باشد. او از این وضعیت تعبیر می هست که ژرف 
بیدار   بیدار  این  »دیگری«.  »همان« را   کردن  »همان« توسط  بزرگ جهان   شدن، آسودگی  

. (197:  1399  ، ی نژاد و فاضل   ی )عبدالعل شود  مثابة یک رابطه تلقی می   سازد و به آشفته می 
 گر »روز الست« است؛ چیز تداعی   در عرفان عاشقانه، این لحظه بیش از هر 

»آنجا« ورای زمان است  نیست؛  و معشوق   ]...[  روزی که در حقیقت روز 

: آیا الستُ برَّبکم عهد بسته و از ایشان پرسیده: »   ]...[  آدم الهی با ذریات بنی 

اند: من پروردگار شما نیستم؟« آیا من معشوق شما نیستم؟ و همه پاسخ داده 
ترتیب جان آدمی در »آنجا« با دیدن جمال معشوق  ازلی  »بلی، شهدنا« بدین

 است    عاشق شده 
 ( 1397)پورجوادی،  

گذارد، گویی این خاطرة ازلی و مسئولیت فرازمانی   سالکی که قدم در راه طلب می 

است. تجلی عشق پروردگار در روح سالک، خود را در برابر پروردگار ازنو به یاد آورده 
 سازد:  جهان خفتة او را آشفته می 

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 236

 

 ]...[  کردند ی بر تو جلوه م   «أَلَسْتُ بِرَبَّکُمْ » آر آن روز که جمال    اد ی   ز یعز   ی ا » 

 «  . دی را بد ی جان نبود که نه و   چ یه 

 (61: 1396القضات،  )عین

 چهرۀ »دیگری«.  3- 6
در   خداوند  با  عارف  و  »دیگری«  با  سوژه  رویارویی   اشتراکات   با  تمهیدات از  مواجهه   ،

با  لویناس  اوست.  غیریت  به ساحت  روزنی  و  »دیگری«  اوصاف  از  است. چهره  »چهره« 

همانی( خواهد به طریقی غیرمستقیم، مانع از دلالت شباهت )ایناستفاده از این اصطلاح می 
رابطه  قالب   در  غیر  او،  نظر  از  شود.  »من«  با  غیر  )ناهمانی(  تقابل   و یا  آغازین  ای 

 صرفاً نزد »من« حاضر است.   - چهره به یعنی رابطة چهره -   ناپذیر فروکاست 

کند و هم  آفرین است که هم بر چهرة واقعی دلالت می ای رازآمیز و مسئله چهره کلمه 
کند. چهره بر پدیداری  اجزای صورت دیگران دلالت دارد که بیش از هر جزء دیگری  نمی 

زمان منزلة »بیان« نقشی اساسی دارد، اما هم به   لویناس »چهره« در اندیشة  از بدن بیانگر است.  
با رود از دیدن و ادراک مستقیم فراتر می  به گونه حال، گاه می   این  .  ای از چهره بینیم او 

می  )دیویس،  حرف  »دیگری«ست  ظاهر   سیمای  همان  مقصودش  پنداری  که  : 1386زند 

 (.122: 1388علیا،    و   93- 94
نویسنده در بیان تجربة مواجهة عارف با خداوند از عبارات »زلف« و »خدّ   تمهیدات، در  

مانند اما به   ، پذیر سازد ها و معانی عرفانی را برای مخاطب فهم گیرد تا مقام و خال« کمک می 
 گوید: چهرة »دیگری « نامتناهی از سیمای ملموس و پدیدار نمی 

تو چه دانی ای عزیز که این شاهد کدام است؟ و زلف شاهد چیست؟ و خدّ 
ها است که چون آن  ها و معانی و خال کدام مقام است؟ مرد رونده را مقام 

و   گیری  انس  خیال  بدان  و  کنی  عرض  جسمانیت  و  صورت  عالم  در  را 

خال و زلف  یادگار کنی، جز در کسوت حروف و عبارات  شاهد و خدّ و  
   . توان گفت نمی 

 (21- 22: 1396القضات،  )عین



 237 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

برانگیز در علم کلام، رؤیت خداوند است؛ از آنجا که متصوفه همواره  از مسائل مناقشه 
خدا را با  که    اند، اکثریت بر این باورند واسطه با خداوند بوده ای بی دنبال  داشتن رابطه   به 

می   چشم  دید ظاهر  عین  ، توان  دربارة  نگاه  اما  بر  او  خردورزانة  روحیة  القضات، 
شود. او دربارة رؤیت خداوند اش چربیده است و منکر دیدار با چشم سر می ورزانه عشق 

هرکس ادعا کند که محمد  آورد که  قول می   در شب معراج حضرت رسول از عایشه نقل 
نقل    نیز   دروغ بزرگی بر خداوند بسته است.  از پیامبر ،  ده ی پروردگارش را با چشمان خود د 

 کند: می 

]...[ دیدم، بر صورت تمثل«. و    او   قت یبذات و حق  دم یشب معراج او را ند » 
می  ادامه  در  » خود  و افزاید:  گرفتن  و خبر  یافتن  تلذذ  ذات خدا،  از  دریغا 

او  ذات  که  محالست  احاطت،  و  ادراک  و  از    - تعالی   -   کیفیت  را  بیننده 
 « بینندگی بستاند. چون بیننده نماند، کرا بیند؟ 

 ( 156:  همان )   

دهد ای رخ نمی ای دلالت دارد که در آگاهی  هیچ سوژه از نظر لویناس، چهره بر تجربه 
کردن   (. تصویر 94:  1386و ناپدیداری  آن بر نامتناهیت »دیگری« دلالت دارد )دیویس،  

»دیگری«  اوست. چهرة  نامتناهیت   و  تعالی  بر  پایانی  نقطة  گویی  نیز  برای خداوند  چهره 
به  نمی   هرگز  سوژه  فراچنگ  می تمامی  موجب  امر  همین  که  و  آید  اثیری  حالتی  شود 

که  است؛ چنان   رازآلود پیدا کند. تجسم عارف از چهرة معشوق هرگز راه به جایی نبرده 
عین عاشقانة  می سفر  میسر  راه دل  از  برای رؤیت خداوند  آن القضات  انوار  شود.  گاه که 

 شود: حاصل می   سلطة جمال  معشوق بر آینة دل عارف بتابد، دیدار 

ای که چون خدای را بیند، نور وجه خدای تعالی به بیننده چنان  دریغا بنده 
نماید که نور چراغ از پس آبگینه و آبگینه در مشکوه باشد ]...[ و دلیل بر 

نظر این کلمه قول حسین منصور آنجا که گفت   إذا  کالمرآۀ  المؤمنِ  قلب 

  . فیها تجلی ربُهُ 

 (135: 1396القضات،  )عین



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 238

 

ها را به بینید و آن ها و سایر اجزای صورت »دیگری« را می از نظر لویناس، وقتی چشم 
به جانب شیئی معطوف می آورید به دیگری چنان روی می وصف درمی  شوید. کنید که 

های او  ای است که حتی متوجه رنگ چشم پس بهترین طریق مواجهه با »دیگری«، مواجهه 
 .( Levinas, 1985: 85نشوید! ) 

حال    نیع   در   ، اما شود ی خاص که ظاهر و حاضر م  ی دار یعنوان پد ز چهره به لویناس ا   
القضات دربارة کیفیت مواجهه با  . عین(123:  1388  ا، ی)عل   ید گو ی سخن م   ، ماندی م   ب ی غا 

که به کعبة دل رود   که نزد کعبة گ ل رود خود را بیند و هر   خداوند تعبیر مشابهی دارد: »هر 
بیند« )عین را  با زیارت خانة کعبه قصد خدا کند،  56:  1396القضات،  خدا  (. سالکی که 

 است.ای است که با توصیفات خود »دیگری« را به شیئی تقلیل داده مانند سوژه 

 اسم  .4- 6
 با صدای بلند خدا   خواندن اسم اعظم از  جدی منع  خاخامی  یهود،   نی قوان  نی تر از مهم  ی ک ی 

هنگام خواندن تورات و رسیدن به واژة »یهوه«، آن  معمولاً   ت ی هود ی در  ؛ به طوری که  است 
خدا  برای آن است تا    ت یممنوع   نی ا پندارد  می   ناس ی . لو کنند را با نام دیگری جایگزین می 

الهی  تأثیر آموزه او تحت   . را توصیف نکنیم  های تلمود، منطقی فلسفی برای محو اسمای 
که صحبت از امر الهی،  تواند اسمی داشته باشد چون دهد که بر اساس آن، خدا نمی ارائه می 

 (.Ben-Pazi, 2006: 124شود ) بندی محسوب می پردازی و چارچوب نوعی مفهوم 
اعظم خداوند جایگاه ویژه  اسم  اندیشگانی عرفانی،  نظام  اینکه  در  ای دارد. در مورد 

ت اختلاف نظر وجود دارد. برخی از عرفا »اللّه«  ، یک از اسماء خداوند اس اسم اعظم کدام 

دانند که به جامع جمیع اسما و صفات او دلالت دارد. لاهیجی در  را اسم اعظم خداوند می 
 گوید:شرح گلشن راز در این باره می 

اللّه، اسم ذات است به اعتبار جمیع اسما و صفات و مجموع اسما و صفات، 
ذات   از  عبارت  اسما  از  اسمی  هر  چه،  است،  مندرج  اللّه  اسم  تحت  در 

اعتبار   به  اللّه که ذات مسمّاست  به خلاف   ،]...[ اعتبار صفتی  به  مسمّاست 
 . جمیع صفات و اسم اعظم است 

 (21:  1391)لاهیجی،  



 239 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

ند که ابتدا دا ی مخلوق م حادث و را اسماء خداوند  گر ید  ، اسم »الل« از  ر یغ  القضات عین
 لد، ج 1362القضات، )عین اند ها متصف کرده به آن  بعد خدا را  و ه خدا وضع شد ر یغ  ی برا 

 کند:که از بزرگی نقل می رسد؛ چنان (. از نظر او، اما کسی به کُنه اسم »اللّه« نمی 258:  2

 «  . را بگفت خدا را نشناخت و نشناسد   «الل » »هرکه    

 (27: 1396القضات،  عین) 

 یعنی سلطه بر خداوند.   ؛ گویی دانستن اسم اعظم 

کند که از ائمة کبار روایت  او در جایی دیگر، دعایی را به خوانندة کتاب توصیه می 

» است شده   أنَّ اللَّ:  ب   ی هم  المکنونِ إ أدعوک  انسان المخزون   سمك  دعا  این  در  که  )همان(   »

دلالت  بودن،    خواند. صفت پوشیدگی و محفوظ خداوند را به آن نام  »پوشیدة محفوظ« می 
 گریزی و عدم تناهی  »دیگری« دارد.بر ابهام، فهم 

 سوی خدا، ميل به او به   .5- 6
کند؛ با این تفاوت  لویناس تصور نامتناهی در »من« را مترادف با رابطة »من« با خدا فرض می 

شود.  برقرار نمی  ، کمال نزد هم حضور دارند  و  ای که به تمام که این رابطه میان دو هستنده 
»و این دقیقاً از آن جهت است که او ]خداوند[ از جنس حد نیست، بلکه نامتناهی است«  

»خدا« بر جوهری    ة (. لویناس برای پرهیز از اشارة ضمنی  کلم 195:  1386)به نقل از دیویس،  
به جای واژة   بارها  به »   / Dieuà-، عبارت   «خدا »   / Dieuکه دارای وجودی متمایز است، 

توان  چند هرگز نمی  برد. این عبارت اشاره به این معنی دارد که هر می کار را به  «سوی خدا 
می  آن  عوض  به  شد  واصل  خداوند  واژة  به  جست.  تقرب  او  به  سوی »   / àتوان  در    «به 

Dieuà /  « به »سیر الی الل« دلالت دارد )همان(.   «به سوی خدا 
اما به دوام وصل دل   شود، می   نیهمنش   ا حق در حالت قرب ب در سنت عرفانی، سالک  

رود. لاهیجی تعریف ظریفی از قرب  می   گر ی د   هجرانی   م ی چه هر لحظه ب کند؛  خوش نمی 

( با این تعریف، ماهیت رابطه با خداوند 27:  1391دارد: »سیر قطره به جانب دریا« )لاهیجی،  
به نوعی  شود. قرب از »شدن« سخن می تر می ملموس  نه از »بودن« که در دل خود  گوید 

 گویند.صیرورت اشاره دارد. شاید از همین روی است که به سالک، »سالک إلی اللّه« می 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 240

 

حق  به  بنده  تقرب  نزدیک  در  بی   تعالی،  مکانی  حیث  از  این  شدن  لویناس  معناست. 
زیرا نامتناهی    ؛ شود گاه متوقف نمی خواند که هیچ فرازجویی  ]=استعلا[ راستین را »میل« می 

نمی  تمام را هرگز  به  )علیا،    و  توان  ازآن  خود کرد  و  پیمود  لویناس 130:  1388کمال   .)
دهندة فقدان یا غیابی باشد که  تواند نشان برد. نیاز می کار می »میل« را به تمایز از »نیاز« به 

(. در عرفان 92:  1386شود )دیویس،  پذیرد و ارضا نمی قابل رفع است، اما میل سیری نمی 
تا نیازی از خلق است؛ » چیزی و بردن نیاز به درگاه خداوند و بی نیز مقام فقر به معنی بی 

. آنجا که خداوند غنی مطلق است، بنده (20:  1396  القضات، نی)ع   ی« ش نبا   ی غن  ی نشو   ر یفق
نمی  سیراب  هرگز  که  نیازی  است،  نیاز  سیری سراسر  که  میلی  لویناس،  تعبیر  به  یا  شود؛ 

پذیرد. این میلْ ریشه در وجود عاریتی سالک و نیاز او به وجود حقیقی  خداوند دارد. نمی 

سازد و  نیازمندی و فقر انسان در برابر خداوند از سوژه ماهیتی متناهی و وابسته به غیر می 
چون خداوند نسبت به انسان و هر موجود دیگری مستغنی است، ذات متناهی  »سوژه« به  

شود و در حقیقت در برابر عدم تناهی او اظهار نیاز  سمت نامتناهیت  »دیگری« کشیده می 
 کند.می 

 اوبودگی  .6- 6
پردازی که گفتیم، او از مفهوم های لویناس است. اما چنان تقرب به ساحت  تعالی از دغدغه 

پرهیزد و دنبال برهانی برای اثبات )یا ایمان در این مقوله که ابزار فلسفه و دین است، می 
یا عدم وجود خدا نیست. او در پی شیوه  به ریشة  به( وجود  »تیشه  ای است تا بدون زدن  

مطلقیتی« که کلمة خدا بر آن دلالت دارد، سخن بگوید. دستاوردی که وی از تلاش خود  

می  کلمة  کسب  کاربرد  برای  است  توجیهی  »بیشتر  آن   خدا کند،  برای  نامی  صورت  به 
(. 194:  1386ساحتی از ادراک یا معنا که در اختیار آگاهی و منقاد آن نیست« )دیویس،  

اخلاق محقق سازد نه در قلمرو الهیات، چون از  سعی او بر این است تا خدا را در قلمرو  
تواند به خدا نائل شود؛ و این یعنی حفظ تعالی  نظر او انسان در رابطة اخلاقی است که می 

 و غیریت  خداوند به عنوان »دیگری « نامتناهی در کنه سوبژکتیویته. 
می  یکی  خدا  با  را  مطلق  غیریت  غیریت لویناس  سوای  را  خداوند  غیریت  و  انگارد 

 داند:»دیگری« می 



 241 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

عیار« یا »دیگری مطلق« نیست،  خدا صرفاً »دیگری نخستین« یا »دیگری تمام 
گونه  به  است  غیری  است،  دیگری  از  غیر  بر  بلکه  است  غیری  دیگر،  ای 

اخلاقی   وظیفة  بر  مقدم  است،  دیگری  غیریت  بر  مقدم  که  غیریتی  اساس 
با   است  ممکن  تا آن حد که  است،  متعال  غیابْ  تا حد  به همسایه،  نسبت 

   . اشتباه گرفته شود   il y a  / «هست »   وجوش  جنب 
 (196: 1386)به نقل از دیویس،  

»اوبودگی  به 7او در توصیف غیریت خدا، اصطلاح  برد؛ هرچند این شائبه  کار می « را 
نیامدنی  خداوند اشتباه گرفته شود.   وجود دارد که این »هست« یا »بودن«، با ذات فراچنگ 

او   هیئت  هدف  در  خداوند  ترسیم  »او«ست،  ضمیر  از  مشتق  که  اصطلاح  این  کاربرد  از 

شود. او »نه حضوری است نه غیابی، بلکه نشانی  شخصی است که یک نظر دیده می سوم 
ترین تفسیر از اوبودگی  (. شاید ملموس 197نهایت نزدیک و مطلقاً دور« )همان:  است بی 

نوعی وجهی    در اندیشة لویناس، ادراک و شنیدن  ندای وجدان در درون سوژه باشد که به 
 .( 203:  1399  ، ی نژاد و فاضل   ی )عبدالعل   رود از »اوبودگی« و صدای خدا به شمار می 

چهره و مرابطة غیرلفظی  سوژه/ عارف با »دیگری « نامتناهی/ خداوند، جنس مواجهة بی 

القضات است. اگر کُنه سوبژکتیویته جایی است  برخوردگاه دو نظام فکری لویناس و عین
عنوان    آید در عرفان نیز از دل به که ساحت تعالی و تصور نامتناهی در معرض دیدار می 

دهد تا عکس جمال الهی بر  ها صیقل می شود که عارف آن را با ریاضت جایگاهی یاد می 
کرّات از قلب مؤمن به »بیت الل« یاد کرده و به  تمهیدات القضات در گر شود. عینآن جلوه 

 را دل دانسته است:    تنها راه شناخت خداوند 

 و  بهشت   در   بلکه   ست، ین   آسمان   در   ست، ین   نیزم   در   - ی تعال   - ی راه خدا » 
   «. لّه در باطن تست ال  ق ی طر   ست؛ ین   عرش 

 (148: 1396  القضات، نی)ع 

 نهایت و دوری  مطلق از وجوه بارز  خداوند در نظرگاه هر دو فیلسوف است: نزدیکی  بی 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 242

 

بدان که راه خدا نه از جهت راست است و نه از جهت چپ، و ای عزیز 
نه نزدیک؛ راه خدا در دل است، و یک قدم  نه دور و  نه زیر، و  بالا و  نه 

ای که او را  نشنیده   - علیه السلام   - است: دع نفسک و تعال مگر از مصطفی 
گفت: در دل بندگان خود. »قلب المؤمن بیت  ]...[   خدا کجاست؟  پرسیدند:

 .اللّه« این باشد 
 (54- 55:  همان )   

 دیگرآیينی .  7- 6
که رضا و   ی آنست که بدان   ی ک داند: »ی القضات در طریقت حق، علم را بر دو نوع می عین

آنچه مأمور   . او در کدامست   ت یو سخط و کراه   ، ست یدر چ   ی حق تعال   ]خواست[  ارادت 
(. از نظر او، »آنکه بر راه 41ی« )همان:  باشد ترک کن  یّ نه و آنچه مَ   ی باشد در عمل آور 

)همان:   است«  کافر  و  دارد  زنار  خدا  راه  در  باشد،  خود  دیگر، 15ارادت  جایی  در  و   )
  ی پرستاز بت   ؛ د ی گو ی چه م   نیرا ب   ل یخل   م یابراه داند: » پرستی می هواپرستی را مترادف با بت 

که مبادا که مشرک  د یترس ی از آن م  . «أن نعبد الأصنام  ی و بن  ی واجنبن » که  کند ی م  ت ی شکا 

 (.43ی« )همان:  کردند از نفس و هواپرست  ی او را بر   «ن ی و ما کان من المشرک»   . شود 

حق  ارادة  و  خواست  اهمیت   بیانگر  فوق  خودمداری عبارات  جمیع   بر  و  تعالی  ها 

از عشق بینی مصلحت  به  ورزی که در آموزه های شخصی است. هدف غایی  های عرفانی 
اند، نفی خودپرستی و دیگرخواهی است که در فلسفة لویناس از آن به  آن بسیار پرداخته 

تعبیر می   »دیگر  اختیار  خودآیین  آیینی«  با  تقابل  لویناس مسئولیت  دیگرآیین را در  شود. 
 دهد.قرار می 

داند القضات، خودمحوری را تقریری از کفر و الحاد می اینکه لویناس هم، مانند عین
کند و درخور تأمل است. او در رد خودآیینی، تقابل با »به سوی خدا« را الحاد تفسیر می 

  است و از جدا زندگی   8داند که در خانه و بنفسه مفهوم الحاد را ازآن  »خود « منزوی می 

می  لذت  جهان  در  است  کردن  بسته  است،  »خود«  از  بیرون  آنچه  برابر  در  ملحد  برد. 
 . ( 193:  1399  ، ی نژاد و فاضل   ی )عبدالعل 



 243 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

برای لویناس، اخلاق ناشی از منقاد  »دیگری« بودن است. او منکر وجود خودمحوری  
ای  خودمحوری گزینه   ،داند. از نظر او مسئولیت در برابر دیگری را مقدم بر آن می   امانیست،  

کنند، اما این انتخاب خلاف  است که در عالم تجربی و انضمامی برخی آن را انتخاب می 
  پوشی از ضرورت اخلاقی  »دیگرخواهی تام سرشت اخلاقی  سوژه است که به بهای چشم 

 (. 182: 1388د )علیا،  شو تمام« محقق می   و 
شود و عارفْ در عرفان، عشق مترادف است با بر آیین  »دیگری« بودن و اخلاق تلقی می 

اخلاق  همان انسان  است.  سوژه  مدار  انتخابی   گزینة  اختیار،  و  مسئولیت  میان  که  طور 
و  ایثار  خداوند  خواست   برابر  در  هم  عارف  واکنش  است،  »دیگری«  برابر  در  مسئولیت 

 باشند: مذهب خدا  رو، محبان  خدا از خود دینی ندارند و بر   این  ازخودگذشتگی است. از 

 « . باشد  شان ی و مذهب ا   نیخدا د   ی لقا   نند یچون خدا را ب » 
 (66: 1396القضات،  )عین

به بیان دیگر، مواجهه با »دیگری«، مذهب و آیین سوژه است. در این مواجهه، سوژه  
 یابد.هویت و راه و آیینش را بازمی 

در عرفان »خودی « سالک )خودآیینی(، حجاب دیدار حق است. در این معنی، قاضی 

 کند: از بایزید نقل می 

جواب    ؟ راه به تو چگونه است   ی اله   : گفت   د یز یحالت ابو   یدر ابتدا   ی شب» 

نفسَإرفَ   : آمد الطرم    کَ ع  وصلتَ   ،ق ی ن  برخ   ، فقد  راه  از  تو  که    ز یگفت 
 «  . ی د یرس 

 (19)همان:  

»دیگری« شکل می همان  به  پاسخ  از  طور که سوبژکتیویته در  گیرد، وجود عاشق هم 
را مسلم شود که    ی در عشق قدم نهادن کس شود: » عشق به معشوق و ترک خود پرورده می 

 (.56« )همان:  عشق کند   ثار ی با خود نباشد و ترک خود بکند و خود را ا 

 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 244

 

 مسئوليت.  8- 6
زعم  از دیگر مصطلحات کلیدی  فلسفة لویناس، »مسئولیت« و »مسئولیت نامتناهی« است. به 

»د   تفاوت ی ب   ت یمسئول او،   به  نسبت  ذات   ، «ی گر ی نبودن  »ساختار  بن  ه یاول   ، ی و    ن ی اد یو 

حت  ته«ی و یسوبژکت که  ح   ی است  از  دارد.   ی آگاه   ة ط یخارج  قرار  تأمل    ت، یمسئول   نی ا   و 
سوژه خود از دل  جبران و    ا ی   ی است، بدون انتظار تلاف   «ی گری و منت به د   مزد ی »خدمت ب 

می  زاده  خدمت  باور  شود.  این  »دیرینه لویناس به  مسئولیت  این  یا  ،  تعهد«  هرگونه  از  تر 
و از »ارادة دیگرخواهانه«، »خیرخواهی طبیعی«، یا   گیرد شکل می مناسبت پیشین با دیگران 

شود که خودم  »دیگری« تا جایی به من نزدیک می شود.  می ن حتی همدلی با دیگری ناشی  

بودن  »دیگری« ندارد. کنم و این نزدیکی ربطی به شناسا را در قبال او مسئول احساس می 
بنابراین، مسئولیت مقدم بر اندیشه، تأمل، خواست و ارادة سوژه است، »فارغ از توانایی یا 

(. در حقیقت،  158- 164:  1388« )علیا،  دادن کاری مشخص برای دیگری ناتوانی در انجام 
  « پیش از » زند و اخلاق در این  »فرد پیش از آنکه شناخت پیدا کند، دست به عمل نیک می 

 (.Levinas, 1985: 11نهفته است« ) 

جویی  سوژه به »دیگری« همخوانی  چند انگیزة عاشقانة عارف، لزوماً با هدف تقرب   هر 
ناپذیری  آمیزی و تخلف بودن، تحکم القضات از ذاتی و ازلی اندازی که عینندارد، چشم 

کند با فهم لویناس از مسئولیت قرابت فراوان دارد. »هیچ امکانی میثاق با خداوند ترسیم می 
هراس  است  مسئولیتی  این  ندارد؛  وجود  نامتناهی  مسئولیت  از  نهانی«  گریز  بر برای  انگیز 

به صحنه می  »اولین کسی که قدم  )علیا،  دوش  نیست  قابل واگذاری  : 1388گذارد« پس 

القضات بر این باور است که عشق به خداوند همان امانتی است که در روز ازل، (. عین162
اندیشه  که از نادانی، آن را بی   آدم   ر باز زدند، جز همه موجودات از پذیرش بار سنگین آن س 

می  را  انسان  هویت خودیافتة  تبیین  پذیرفت.  ازلی  مسئولیت  همین  پذیرش  مبنای  بر  توان 
زمان  مادی قرار دارد. مسئولیتی   و ی  انسان آگاه  ة ط یخارج از ح کرد؛ هرچند این مسئولیت 

ای  آید، »گذشته آغاز که به خاطر نمی ای بی گوید، به گذشته که لویناس از آن سخن می 
می  حاضر  نو  از  برکه  )همان(.  است  راجع  سلوک   این  شود«  و  خداوند  به  عشق  اساس، 

 عارفانه، هم از جهت  یادآوری  عشق ازلی و ماندن بر سر پیمان نخستین با خالق است )ر. 

 (.119- 120: 1396القضات،  عین:  ک 



 245 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

 گی آبژ رضا و   .9- 6
از نظر لویناس، سوژه اساساً در حالت مفعولی است؛ »خود« به یک اعتبار، پیش از آنکه  

باشد  )علیا،  آبژ  ، سوژه  است  ارتباط 170:  1388ه  قالب  در  »دیگری«،  با  سوژه  مواجهة   .)

برد. در حقیقت، این  چهره، اساساً توهم  اختیار  محض برای سوژه را زیر سؤال می به چهره 
با فراخواندن من و برانگیختن حس مسئولیت در  مواجهه اختیار مرا از بین نمی  بلکه  برد، 

مفهوم انفعال دهد.  من، اختیار مرا بر سر دوراهی  وظیفه در قبال دیگری و طرد  او قرار می 
نم   سوژه از درون خود    ت یمسئول   را ی ز است؛    ک ی نزد  ار یبس به مسئولیت    رد، یگ ی سرچشمه 
دستور   که    ی فرمان   ا ی بلکه  اینکه  کندی م   افت ی در   ه سوژ است  از  قبل  من  حالت  این  در   .

 ای منفعل هستم. ه آبژ ای فعال باشم،  سوژه 
به   از مقامات منتهی  او  اطمینان به حسن تدبیر  و  الهی  قهر   به لطف و  در عرفان، رضا 

ارادة خداوندْ سوژة  و  برابر حضور  از تسلیم و رضا در  این حالت  یقین است.  و  حقیقت 
القضات عارف را در این مقام  آورد. عینمنفعل، دگرآیین و پاسخگوی لویناس را به یاد می 

 کند که در برابر ضربة چوگان  حق تسلیم است:  به گویی تشبیه می 

یا  زند  لطف  بچوگان  را  او  سلطان  که  باشد  کار  آنچه  با  را  گوی  »دریغا 
بچوگان قهر! گوی را با ارادت چه کار باشد! ]...[ چون بدین مقام رسد از  

الهیّت   میدان  در  آنرا  محبت  و  بچوگان عشق  وی گوی سازند که سلطان 
 « . زند 

 (97: 1396القضات،  )عین

پذیرش عشق خداوند در روز خلقت، رسالت و مسئولیت انسان است که کیستی او از  
شود. آدم را خدا خلق کرد تا خود را در آینة روح او نظاره دل این مسئولیت آفریده می 

کند. در این مسئولیت، هیچ اندیشه و اختیار و ابتکار عمل  قبلی از سوی انسان وجود ندارد. 
شود چون خداوند او را به این جهان فراخوانده است؛ عارف در پی تجدید انسان آفریده می 

که  - زداید، چون مسئولیت ازلی او  میثاق ازلی آینة دل خویش را از زنگارهای مادی می 
است  معشوق  حُسن  می این  - بازتاب  ایجاب  مصداق گونه  انسان،  خلقت  حکمت  کند. 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 246

 

فَأَحْبَبْتُ   اًیَّ کُنْتُ کَنْزاً مَخْف ] گی و انفعال سوژه است. عارفان با استناد به حدیث کَنز  مخفی  آبژ 

صفات جمال   دارکردن ی انسان را پد   نشی آفر   سبب [،  لِکَی اعُرَف أنْ أَعْرَفَ، فَخَلَقْتُ الخلَقَ  

 کند:  القضات از شیخ خود نقل می در این معنی، عین  . دانند می در وجود او    ی و جلال اله 

ابوبکر در مناجات با خدا گفت: ]...[ خداوندا در آفریدن من چه حکمت  
است؟ جواب آمد: ]...[ حکمت آنست که تا جمال خود را در آینة روح تو  
بینم، و محبت خود در دل تو افکنم. ای دوست! چون خواهد که خود را  

 .بیند، در آینة روح ما نگرد 
 (141- 142)همان:    

برد؛ یعنی  لویناس گاه انفعال و مسئولیت را تا سرحد جانشین  »دیگری« شدن پیش می 
گیرد؛ گویی انفعال و مسئولیتی نامتناهی. در این وضعیت، »دیگری« در بطن سوژه جای می 

رود و سوژه همانی« زیر سؤال می سوژه آبستن  »دیگری« است. در این حالت، اصل »این

کند. در چنین  کند و »خودْ« هویتش را جدا از »دیگری« تعریف نمی هویتی دوگانه پیدا می 
ی شاعر، »منْ دیگری است«. لویناس از این وضعیت تعبیر به  1قول آرتور رمبو وضعیتی، به  

می 9»مادری  تعبیری  همان کند.  «  به  و  فرزندش  به  خود  نهاد   بخشیدن   »مادری«،  که  طور 
نهاد و منفعل است  نهاد شدن در برابر اوست، »من« نیز در برابر »دیگری« کاملاً تهی، بی بی 
 (.155:  1388؛ علیا،  187:  1399عبدالعلی نژاد و فاضلی،  ) 

نهاد و از خود تهی  شدن از صفات بشری، در برابر خداوند بی   در عرفان سالک با فانی 
 شود:  می 

همه معروف   ، محو شده باشد   ز یو معرفت ن   ، از عارف نمانده باشد  چ یه   نجا ی ا » 
 « . باشد 

 (39: 1396القضات،  )عین

 
1 .Arthur Rimbaud 



 247 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

و ( »73:  1358دربارة این مقام، پیر هرات گوید از میدان  فنا، میدا ن بقا زاید )انصاری،  
که چون بنده فانی گشت از آنچه او را است    آن باشد   ]...[  د ی فنا آ   ن ی آن بقا که از پس ا 

(. آنجا که عارف هویت 1573:  1358ی،  بخار   ی مستمل باقی گردد به آنچه حق را است« ) 
القضات با تمثیلی  انگارد، مقام بقاء بالل گویند. در این حالت، عینخود را با معشوق یکی می 

می  به هم  تشبیه کرده که  نور  دو  به  را  پروردگار  و  )عیناشراقی، خود  القضات،  پیوندند 
1396 :156 ). 

 چشمداشتانجام وظيفه بی   .10- 6
مواجهه  بگذارم،  احترام  دیگری  به  پاداش  در عوض   من  اگر  لویناس،  نظر  اخلاقی  از  ای 

های اخلاق، تفکیک بین مسئولیت و شود. وجه تمایز نظریة او از سایر نظریه محسوب نمی 
بستان است. قرار نیست وظیفه و مسئولیت  من با مسئولیت  متقابل  دیگری در دادوستد بده 

(. به عقیدة لویناس، ارتباطات اخلاقی  راستین زمانی فضا برای  104:  1386باشد )دیویس،  
بالیدن خواهند داشت که من، بدون هرگونه چشمداشت، وظیفه و مسئولیت خود را در قبال  

 (. 178: 1388نم )به نقل از علیا،  دیگری به انجام برسا 

در طریقت حق، عارف حقیقی کسی است که در قبال طاعت و عبادت خداوند، انتظار 
ة بازرگانان و یش ،  پاداش مزد و  به خاطر    چراکه انجام اوامر الهی   ، هیچ پاداشی نداشته باشد 

 القضات:  . در نظر عیننه عاشقان است  

ابله می  اند، و بهشت شده خوانند. جهانی طالب  هر که بهشت جوید، او را 
یکی طالب عشق نیامده! از بهر آنکه بهشت، نصیب نفس و دل باشد و عشق  

نصیب جان و حقیقت. هزار کس طالب مهره باشند و یکی طالب در و جوهر  
 .نباشد 

 (64: 1396القضات،  )عین  

 گيری بندی و نتيجه. جمع 7
عرفان   با   ه فلسفبنیان  با وجود تفاوت    القضات نیع   ة عاشقان   عرفان   و   ناس ی لو   ی اخلاق فلسفة  
دارند.   با هم شباهت سوژه   ت  ی هو  ی ر یگ و نقش آن در شکل  «ی گر ی بر رابطه با »د  د یدر تأک 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 248

 

ی  حال   در   ؛ پردازد ی م   ی«گر ی د » در قبال    «ی نامتناه   ت یاخلاق به »مسئول   ة از منظر فلسف  ناس ی لو 
فنا   با   را   ت یمسئول   نی ا   القضات نیکه ع  و  به خداوند  و عشق  ارچوب  ه در چ   منی   ی غرور 

 . کند ی م   ی عرفان بررس 
از نظر لویناس، مواجهة من با »دیگری « نامتناهی به منزلة رابطة اخلاقی است و هویت  

نیز رابطة اخلاقی با خداوند در دو جایگاه   تمهیدات گیرد. در  شکل می   این مواجهه در  سوژه  
طور که همان   مواجهة اولیه در روز الست و یادآوری این میثاق در دنیا.است:    تجلی یافته 

د، یادآوری نامتناهیت  شو می   ت شکاف دچار    ، آگاهی سوژه ورود مفهوم نامتناهی به ذهنبا  
کند. این تلنگر، پاسخی به فراخوان خداوند  غفلت بیدار می خواب  خداوند نیز انسان را از  

اوست  برابر  در  مسئولیت  پذیرش  در  و  که  .  است  ارزشمند  خدمتی  لویناس،  فلسفة 

که در روز خلقتْ انسان عشق خداوند را در وجود خود پذیرفت، چشمداشت باشد، چنان بی 
 اندیشی کند و این یعنی اخلاق. آنکه مصلحت بی 

های مادی موجب غفلت انسان از اخلاق و مسئولیت  بعد از هبوط به این دنیا، حجاب 
بر همه  شود. توهم  اختیار و آگاهی و سلطة تمام  ازلی در قبال خداوند می  چیز،  و کمال 

کند. »من« برای رهایی از این دام، همچون زنجیری ستبر »من « تجربی را در خود گرفتار می 

ناگزیر از برقراری تماس با »دیگری « نامتناهی است. عارف با یادآوری میثاق الست، از نو 
می  ازلی  مسئولیت  در جایگاه   را  به خود  پیوسته  مقامات  و  منازل  در  الل  إلی    بیند. سالک 

ناپذیرش کند. این امر ریشه در وجود متناهی و عاریتی  سوژه و میل سیری سوی خدا سیر می 
س  تقرب  دارد.  نامتناهیت  هیچ به  »دیگری«  به  نمی وژه  متوقف  و گاه  پویایی  این  شود. 

به خدا نزدیک  تر ناایستایی، رفتار مشترک سوژة لویناسی و عارف است. هر قدر عارف 

از یاد می شود بر حیرت او افزوده می می  برد و در وجود  شود تا آنجا که وجود خود را 
 شود.خداوند فانی می 

مثابة شکافت  آگاهی سوبژکتیویته و تفسیری از انفعال    عجز عارف از معرفت خدا، به 
توان با مقام رضا در عرفان یکی دانست، آنجا که عارف در  سوژه است. انفعال سوژه را می 

اراده  از خود  و  است  تسلیم محض  قهر معشوق  و  لطف  نمی برابر  این ای  از  لویناس  بیند. 
می  نامتناهی«  »مسئولیت  و  دیگری«  برای  »خویشتن  به  تعبیر  این وضعیت،  حالت  در  کند. 



 249 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

دهد. گیرد، اما فردیت خود را از دست نمی شکل می   «ی گری در نسبت با »دهویت سوژه  
 کند.قاضی نیز در رد حلول، اتحاد خالق و مخلوق را تخلق به اخلاق خداوند معنا می 

افتد، اما این چهره پدیدار نیست؛ رابطه با »دیگری« و خداوند از روزن چهره اتفاق می 
نام  »دیگری« بر سوژه از دیگر وجوه  رازآلودگی چهره  از جنس تجلی است. پوشیدگی  

القضات لفظ  شود. عینشدن محدود می است؛ چون که ساحت  متعالی  »دیگری« با نامیده  
 توان رسید. داند که به کُنه آن نمی ناپذیر می »الل« را توصیف 

چشمداشت در قبال »دیگری« است؛ جان کلام  فلسفة لویناس، مسئولیت نامتناهی و بی 
القضات نیز خود  کنم. عینتر باشم، بیشتر احساس قصور می تا جایی که من هر قدر مسئول 

کوشد از عشق درگذرد، عشق که هرچه می بیند؛ چنان اش عاجز می را در انجام وظیفة ازلی 

 شود و او مغلوب.دارد. و در انتها، عشق غالب می او را شیفته و سرگردان می 

 تعارض منافع
 .تعارض منافع وجود ندارد

ORCID 

Mahboubeh Mobasheri  https://orcid.org/0000-0002-7071-037X 

Zahra Mollaheydar Ali 

Moazzen  https://orcid.org/0009-0005-1041-595X 

  منابع 
دیگران  و  یعقوب  ) اسعدی،   .1400« پد (.  تطبیقی  د خواب   دةی بررسی  از  امانوئل   دگاهی هراسی 

 .132- 105(،  1) 9،  های ادبیات تطبیقی پژوهش «.  بر غزلیات شمس  تأکید   با مولانا و   ناس ی لو 
) محمد   ، ی اصغر  لو »(.  الف1388.  سوبژکت   ناسی دفاع  ، ی فلسف   ی ها پژوهش .  ی« دکارت   ة تی و یاز 

52 (214  ،)29 -48 . 
 ،ی تأملات فلسف .  « ناس یلو   مانوئل ی در فلسفة ا   ات ی اله  اخلاق و ة  رابط »(.  ب1388. ) _________ 

1 (4 )،  27 -42. 
محمد عبدالل انصاری،   ) بن  میدان(.  1358.  چهارم. صد  چاپ  انصاری.  قاسم  اهتمام  به  تهران:   ، 

 طهوری.انتشارات  

https://orcid.org/0000-0002-7071-037X
https://orcid.org/0009-0005-1041-595X
https://orcid.org/0000-0002-7071-037X
https://orcid.org/0009-0005-1041-595X


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 250

 

بتینا  ) برگو،  لویناس(.  1393.  امانوئل  استنفورد،  فلسفة  پورخیری. چاپ دانشنامة  احسان  ترجمة   ،
 ققنوس.تهران: انتشارات    اول.

 اساطیر.تهران: انتشارات   چاپ اول.  القضاه و استادان او. عین (.  1374. ) پورجوادی، نصرالل 
نصرالل  ) پورجوادی،   .1397« عاشقان(.  بزرگ «، بخش سوم. مرکز  حافظ   ة عرفان  المعارف  دائرة 

 (: 11/ 15. ) ی، اسلام 
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%
D8%A7%D9%86-
%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-
%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---
%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-
%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E
2%80%8C-
%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF
%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-
%D8%B3%D9%88%D9%85 

 سخن.تهران: انتشارات    چاپ دوم.  در سایة آفتاب.(.  1384. ) پورنامداریان، تقی 
والتر  ) تسیگلر،  )کانت (.  1400.  مفید(،.  و  اول.  مختصر  چاپ  افشاری.  رحمان  تهران:   ترجمة 
 مهراندیش.انتشارات  

 .اساطیر تهران: انتشارات   .مبانی عرفان و احوال عارفان   . ( 1376. ) حلبی، علی اصغر 
مر   انی دزفول  دیگران   می راد،  )و  مثنو   یگر ی د   ییبازنما »(.  1399.  ادب   ی«. در  و  ، ی فارس   اتی زبان 
28 (88  ،)177 -200 . 

تهران: انتشارات  ترجمة احمد احمدی. چاپ دوم.   ،تأملات در فلسفة اولی (.  1369. ) دکارت، رنه 
 مرکز نشر دانشگاهی.

کالین  ) دیویس،  لویناس. (  1386.  اندیشة  بر  اول.   درآمدی  چاپ  علیا.  مسعود  تهران:   ترجمة 
 مؤسسه پژوهشی حکمت و فلسفة ایران.انتشارات  

محمدرضا  کدکنی،  ) شفیعی  طعم  (.  1385.  ) وقت چشیدن  ابوالخیر( .  ابوسعید  عرفانی  میراث   .از 
 سخن.تهران: انتشارات    چاپ دوم.

مطرح   ی: چگونگ ی اوبودگ   گاهی جا »(.  1399. ) احمد   دیس   ی، فاضل   و  ی،محمدمهد  ،نژاد   ی عبدالعل 
 .205- 179  ، (24) 10  ،ی . تأملات فلسف « ناس یشدن خدا نزد امانوئل لو 

 نشر نی.         تهران:   چاپ اول.  لویناس.کشف دیگری به همراه  (  1388. ) علیا، مسعود 
به اهتمام علینقی   .جلدی 3،  القضات همدانی های عین نامه(. 1362. ) القضات، عبدالل بن محمد عین 

 زوار.     انتشارات   و  منوچهریتهران: انتشارات   منزوی و عفیف عسیران. چاپ دوم. 

https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85


 251 | مباشری و ملاحیدرعلی مؤذن  | ...  ناسیلو ۀ در فلسف  ینامتناه یگریمفهوم د ۀسیمقا

 

 __________________( عسیران الحقایق زبده(.  1379.  عفیف  تصحیح  به  عربی  متن   ،. 
 مرکز نشر دانشگاهی. تهران: انتشارات    ترجمة مهدی تدین. چاپ اول.

 __________________( عفیف   تمهیدات،(.  1396.  تعلیق:  تحشیه،  تصحیح،  مقدمه، 
 مولی.         تهران: انتشارات    عسیران. چاپ سوم.

 . « و معشوق در شعر حافظ   ناس ی در فلسفه لو   گریی مفهوم د   ی ق ی تطب   ی بررس (. » 1400. ) قسامی، حسین 
 . 916  - 887(، 28. ) ، ی پژوه ار ی مطالعات شهر 

نجیب  هروی،  ) مایل  آینگی (.  1389.  )خاصیت  فارسی .  آثار  گزیده  و  آرا،  گزاره  نقدحال، 
 نشر نی.تهران: انتشارات    (. چاپ دوم.همدانی القضات عین 

 ،موصل" در رمان    ناسی امانوئل لو   ی هاشه یاند   ییبازنما   یها وهیش   ی (. بررس 1401. ) وب ی ا   ، ی مراد 
 .104- 83( (،  216. ) 1) 55  ، ی ادب   نی نو   ی. جستارهای قسام   ن ی از حس  "چهر ی بدون پر 

محمد  بن  اسماعیل  بخاری،  ) مستملی  نورالمر (.  1363.  التصوف:  لمذهب  التعرف  و   نی د ی شرح 
 اساطیر.تهران: انتشارات    چاپ اول.  .چهارم   جلد تصحیح محمد روشن.  .  ن ی المدع  حهی فض 

منور  محمدبن  ) میهنی،  ابی (.  1366.  الشیخ  مقامات  فی  و   سعید، اسرارالتوحید  تصحیح  مقدمه، 
 آگاه. تهران: انتشارات  تعلیقات: محمدرضا شفیعی کدکنی. چاپ پنجم. 

References 
Abdolalinejad, M. and Fazeli, A. (2020). “The Place of Illeity: How God is 

Described by Emmanuel Levinas”. Philosophical Meditations, 10(24), 

179-205. [in Persian] 

Ansari, Abdollah (1979). The Hundred Fields, edited by Qasem Ansari, 

Tehran: Tahouri Publications. [in Persian] 

Asadi, Y. and others (2021). “A Comparative Study of the "Phenomenon of 
Sleep" Fear from the Viewpoint of Emmanuel Levinas and Rumi's 

Mystical Thoughts with Emphasis on Shams Ghazals”.  
Comparative Literature Research, 9(1),105-132. [in Persian] 

Asghari, M. (A-2010). “Levinas's defense of Subjectivity of Descartes”. 
Philosophical Investigation, 52(214), 29-48. [in Persian] 

Asghari, M. (B-2010). “The Relationship between Ethics and Theology from 
Levinas’ Philosophy perspective”. Philosophical Meditations, 1(4), 27-

42. [in Persian] 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره   |  3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 252

 

Ayn al-Qozat, Abdollah (1983). the Letters of Ayn al-Qozat Hamadani, 

Three-Volume Edition, edited by Ali Naqi Monzavi and Afif Osayran, 

Tehran: Manouchehri and Zavvar Publications. [in Persian] 

___________________ (2000). Zobdat al-Haqa'eq, Arabic text edited by 

Afif Osayran, translated by Mehdi Tadayon, Tehran: University 

Publishing Center. Publications [in Persian] 

___________________ (2017). Tamhidat, edited by Afif Osayran, Tehran: 

Mola Publications. [in Persian] 

Ben-Pazi, H.  (2006). “The Philosophical Meaning of the Names of God”. 

Revue internationale de philosophie, 235, 115-135. 

Ben-Pazi, H.  (2006). The Philosophical Meaning of the Names of God. 

Revue internationale de philosophie, 235, 115-135. 

Bergo, B. (2014). Stanford encyclopedia of philosophy, Emmanuel Levinas, 

translated by Ehsan Pourkheiri, Tehran: Qoqnoos Publications. [in 

Persian] 

Davis, C. (2007). Levinas: an Introduction, translated by Masoud Olia, 

Tehran: Iranian Institute of Philosophy Publications. [in Persian] 

Descartes, R. (1980). Meditations on First Philosophy, translated by Ahmad 

Ahmadi, Tehran: University Publishing Cente Publicationsr. [in Persian] 

Dezfoulian Rad, M. and others (2020). “Representation of ‘The Other’ in 
Mathnavi Manavi”. Persian Language and Literature, 28(88): 177-200. 

[in Persian] 

Halabi, A. A. (1997). Principles of Mysticism and States of the Mystics, 

Tehran: Asatir Publications. [in Persian] 

https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8

%A7%D9%86-

%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-

%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---

%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-

%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E

2%80%8C-

%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF

%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-

%D8%B3%D9%88%D9%85 

https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85
https://www.cgie.org.ir/fa/news/218330/%D8%B9%D8%B1%D9%81%D8%A7%D9%86-%D8%B9%D8%A7%D8%B4%D9%82%D8%A7%D9%86%DB%80-%D8%AD%D8%A7%D9%81%D8%B8---%D8%AF%DA%A9%D8%AA%D8%B1-%D9%86%D8%B5%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87%E2%80%8C-%D9%BE%D9%88%D8%B1%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF%DB%8C---%D8%A8%D8%AE%D8%B4-%D8%B3%D9%88%D9%85

