
-- Mysticism in Persian Literature  -------- 
Fall & Winter 2024, 3 (6), 45-74 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.82078.1145 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2

8
2

1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8

2
1

-0
7

4
3
  

 
R

ec
ei

v
ed

: 
2

0
/0

9
/2

0
2

4
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
1

8
/0

2
/2

0
2

5
  

 
 

 
 

 
 

 O
ri

g
in

al
 R

es
ea

rc
h

  

Investigating the Elements of Mystical Expression: An 

Analysis of Qut al-Qulub by Abu Talib Makki 

 

Extended Abstract 

1. Introduction 

In mysticism, language is divided into the language of expressions and 

the language of gestures. Expression language, characterized by its 

explicit and understandable nature, is distinct from the language of 

gestures. In expression language, the pronoun functions as the primary 

linguistic element. Therefore, the mystic utilizes the language of 

expression, harnessing its full potential, to communicate his 

experiences and thoughts to the audience, ensuring clarity and 

expressiveness. As the mystic has undergone a transformative 

experience, the language he uses to express these experiences 

 
  Corresponding Author: a.pashaei68@gmail.com 

How to Cite: Pashaei, A., Akrami, M. J. (2024). Investigating the Elements of 

Mystical Expression: An Analysis of 'Qut al-Qulub' by Abu Talib Makki. Mysticism 

in Persian Literature, Vol. 3, No. 6, 45 - 74. doi: 10.22054/MSIL.2025.82078.1145 

Ali Pashaei   
PhD Student in Persian Language & Literature, 

Tabriz University, Tabriz, Iran.  
  

Mir.jalil Akrami  
Professor, Department of  Persian Language & 

Literature,  Tabriz University, Tabriz, Iran. 

mailto:a.pashaei68@gmail.com
mailto:m-akrami@tabrizu.ac.ir
http://orcid.org/0009-0003-2363-8430
http://orcid.org/0009-0007-7631-9842


Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 46  

 

becomes novel and innovative due to its expansive potential. Through 

this language, the mystic not only imparts wisdom and insight but also 

engages in preaching and education. Furthermore, unique mystical 

terms have emerged within this linguistic framework, reflecting the 

distinct vocabulary developed within the realm of mysticism. Sufi 

mystics employed this particular linguistic framework to 

communicate their thoughts and experiences to their audience. This 

linguistic form is referred to as the 'language of Sufi teaching.' The 

language of expression possesses the ability to bring its audience 

along, facilitating a clear expression of a specific concept or meaning 

to the listener. The expression language, also known as the common 

tongue, serves to convey thoughts and experiences in a clear and 

explicit manner. In contrast, the language of signification employs 

codes, symbols, similes, and metaphors to articulate mystical truths in 

a veiled or symbolic manner. Taste and soul are the realms of this 

particular language. Poetry, sonnets, prayers, supplications, and Sufi 

prayers fall under its domain. In contrast to the language of 

expression, which was commonly used by people, this language 

belongs to the realm of specialists and possesses a distinct character. 

Despite being encoded, this language serves to allude to the core 

principles of scientific discipline. In this study, I shall identify and 

delve into the key elements composing the mystical language, as 

evidenced in 'Qut al-Qulub' (The Fruit of Hearts) by Abu Talib Makki, 

including intricate metaphors, elegant similes, allusions, cryptic 

references, utilization of Quranic verses and hadiths, and profound 

mystical symbols that Makki employed with extraordinary skill. 
These components not only effectively portray spiritual experiences 

and inner states but also offer the reader an opportunity to delve into 

the profound depths of mystical emotions and understandings. 



47 | Pashaei & Akrami | Investigating the Elements of Mystical … 

 

2. Literature Review 

To date, the mystical language of 'Qut al-Qulub' (The Fruit of Hearts) 

by Abu Talib Makki has not been the subject of specific academic 

research. This article marks the initial effort to identify and analyze 

the key components of the mystical language found within Qut al-

Qulub. While there have been studies conducted on the theme of 

mystical language in a range of poetic and mystical works, there are 

limitations to be considered, according to Agar Hosseini and his 

colleagues. In their research titled 'Research and Analysis on the 

Characteristics of Mystical Language,' they found that despite 

mystical language's efforts to express mystical states and teachings, it 

faces certain constraints. These constraints include the mystic's 

difficulty as a theologian in expressing profound feelings, the 

audience's variable capacity to comprehend, and the resistance of 

words in accepting lofty mystical meanings. Mir Bagheri Fard and 

Niazi have concurred on the analysis and analysis of the mystical 

language used by Ain al-Qadrat in his works. When Ain al-Qadrat 

articulates intellectual and theoretical viewpoints, he does so in an 

argumentive and narrative fashion. However, when he discusses his 

mystic findings, he resorts to a language of symbols, utilizing devices 

such as metaphor, allegory, codes, and symbols in complete 

harnessing of the language's expressive potential. Turabi (2014), in 

her review of the mysticle language in Fieh Ma Fieh, asserted that 

Maulvi had adeptly demonstrated her mastery of mystical language by 

employing the science of meanings and the judicious and timely 

utilization of commands, prohibitions, and interrogative sentences in 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 48  

 

various forms. Furthermore, Maulvi's proficiency in these techniques 

showcases her remarkable versatility in mysticle expression. 

3. Methodology 

The research methodology adopted in this study is descriptive-

analytical, relying on library studies and the analysis of the discussed 

text. By scrutinizing the mentioned text, necessary data will be 

meticulously extracted, organized, and categorized. Subsequently, the 

findings will be thoroughly analyzed to generate meaningful insights. 

4. Results 

In 'Qut al-Qulub'  Abu Talib Makki, the mystical language is 

influenced by spiritual words and incorporates complex metaphors, 

elegant similes, allegorical allusions, cryptic codes, adaptations of 

Quranic verses and hadiths, and profound mystical symbols. The 

choice of these components in language is dependent on the author's 

intent, and, in this case, Makki's purpose is to convey the perception 

resulting from his mental experience and intuitive knowledge to his 

followers.  For this reason, he intentionally restricted his language to 

encompass aspects of meaning and feeling, positioning it at the level 

of understanding of his disciples, while simultaneously alluding to his 

intended purpose with subtlety. Abu Talib's skill as a preacher and 

speaker is evident in his ability to convey his complex thought process 

with eloquent and articulate speech. This aspect has resulted in Abu 

Talib Makki's tendency to employ emotional language, encompassing 

code, similes, narrations, and adaptations from the Quran and hadiths, 

aiming to boost the persuasive power and inductive quality of his 

language. Through this approach, he sought to effectively convey his 

meaning using the least amount of words. Particularly in instances 



49 | Pashaei & Akrami | Investigating the Elements of Mystical … 

 

where the topic possesses a mystical dimension and exudes an 

atmosphere of ecstasy and intuition, this linguistic complexity is 

enhanced, adding depth to the text and sometimes even edging toward 

eloquence. Additionally, Abu Talib Makki, as an accomplished orator, 

adeptly exploited oratorical techniques to further enrich the expressive 

qualities of his language. These techniques are showcased through the 

utilization of concise expressions that may be subject to the 

interpretation of the audience or those that engage the listener's 

intellect. Furthermore, the adaptation of Quranic verses and their 

interpretations, as well as the incorporation of mystical terms and 

hadiths alongside interpretations, are indeed integral components of 

the mystical language within 'Qut al-Qulub' by Abu Talib Makki. Abu 

Talib Makki skillfully incorporates Quranic verses into his phrases, 

seamlessly weaving them into his language. Depending on the 

demands of the meaning, he sometimes proceeds through Persian 

phrases, ensuring unity and coherence. At other times, he utilizes 

Quranic verses for affirmation and emphasis to reinforce previously 

conveyed ideas. 

5. Discussion  

The findings of this research reveal that Abu Talib Makki, through the 

employment of his rich and symbolic language, has effectively forged 

a deep connection between his audience and spiritual experiences. 

This connection not only fosters a stronger comprehension of mystical 

teachings but also generates an atmosphere of spiritual contemplation 

for the readers. In conclusion, this article underscores the significance 

of examining mystical language in classical Islamic texts and 

highlights its crucial role in enhancing the comprehension of mystical 

concepts and spiritual experiences. This review can serve as a valuable 

resource for researchers and individuals with an interest in mystical 



Fall & Winter 2024 | Vol. 3 | No. 6  | Mysticism in Persian Literature | 50  

 

literature, enabling them to meticulously analyze mystical texts and 

uncover novel dimensions within mystical thinking. 

Keywords: Qut al-Qulub; Mystical Language; Soulful Speech; 

Parable; Code; Retelling of a Story  

 

 



 ---------پژوهی در ادبيات تخصصی عرفان   -دو فصلنامة علمی --

 74-45، 1403، پایيز و زمستان 6، شماره 3دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2025.82078.1145 

 

 

شی 
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت 

یاف
در

: 
30/

06 /
14

03
   

  
یخ 

تار
 

ش
یر

پذ
 :

30/
11 /

14
03

 
 

 
 

07
43

-
28

21
 

IS
SN

:
 

 
07

51
-

28
21

  
EI

SS
N

:
 

القلوب قوت در   ی زبان عرفان  های مؤلفه   ی بررس

مکّیابوطالب    

 رانی ، از ی تبر  ، ز ی دانشگاه تبر،  ی فارس   ات ي زبان و ادب  یدکتر   یدانشجو   پاشائیعلی  

  

 ، ایرانتبریز   ، دانشگاه تبریز ،  استاد زبان و ادبيات فارسی  میرجلیل اکرمی

 چکيده
با این همه زبان هم در تبیین  ، اما  پذیر نیستهای عرفانی در آثار عارفان، بیرون از زبان امکانبررسی تجربه

تجربه نارساستاین  و  ناقص  عارفان  ؛  ها  همین خاطر  آثار خویش سعی کردهبه  در  به معمولاً  توسل  با  اند 

های عرفانی خود ها نماد، تمثیل ، رمز، کنایه و استعاره است، آن تجربههای هنری و ادبی که از جمله آن شکل 

شود و شامل زبان عبارت و اشارت است، تجلی دهند. این پژوهش را در قالب الفاظ که زبان عرفانی نامیده می 

یافته  است. القلوب قوتدر  مکّی های زبان عرفانی  ابوطالب کارگیری مؤلفهتحلیلی در پی  بررسی  بهه ةبه شیو

های پژوهش حاکی از آن است که ابوطالب مکّی با تکیه بر روایات پیامبر اکرم و صحابه، موفق شده است  

تا توحید صفاتی و افعالی را که نشان دهندة روحیه و سلوک عرفانی اوست، به تصویر کشد. او این امر را به  

گیری از زبان عرفانی خاص خود انجام داده است؛ اش در این حوزه و با بهرهویژه از طریق تجربیات عملی 

ها، رمزها، اقتباس از آیات قرآنی و نقل حکایت زبانی که تحت تأثیر کلام نفسی قرار دارد و شامل تمثیل

 است. 

  . تی نقلِ حکا   ل، یرمز، تمث  ، ی کلام نفس   ، ی عرفان زبان    ، القلوب قوت   واژگان کليدی: 

 

  

 
    :نویسنده مسئولa.pashaei68@gmail.com 

http://orcid.org/0009-0003-2363-8430
http://orcid.org/0009-0007-7631-9842


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 52

 

 . مقدمه1
هایی است  زبان، این نظام ساختارمند یکی از چشمگیرترین و منحصر به فردترین نوآوری 

یعنی توانایی برقراری ارتباط با   ؛ زبان   که در طول تاریخ توسط بشر پرورانیده شده است. 
نظام  این  زبان،  دیگر.  ذهن  به  ذهن  از یک  پیام  دریافت  و  ارسال  توانایی  یعنی  دیگری؛ 

  موجبات ابراز احساسات و تجارب را فراهم کرده و و این امکان را به انسان  ، 1مندروش 
متقاعد کند.  می  انجام کاری  به  و   این در حالی است که دهد که دیگری را  هر احساس 

ای نیازمند زبان  بلکه هر تجربه و اندیشه   ، توان با یک زبان واحد بیان کرد ای را نمی تجربه 
ویژه خود است. همچنانکه زبان علم متمایز از زبان صنعت است یا زبان طب با زبان فقه  

 فرق دارد.
نیازمند زبان ویژه خود هستند تا تجربه طبق همین گفته  نیز  اندیشه ها عارفان  های  ها و 

های عرفانی خود را بیان کنند. این زبان ویژه، زبان عرفانی است که در قالب الفاظ، آموزه 
 کند. های عارفان را بازآفرینی می و اندیشه 

اگر هدف عارف این بوده که  ؛ گزیندهر عارفی بسته به هدف خود نوع زبانش را برمی 
شهودی را به دیگران انتقال دهد فقط  و اداراک حاصل از تجربه ذهنی و معرفت    احساس 
کند که از کل تجربه و تداعی دریافت کرده و هایی از معنی و احساسی اکتفا می به جنبه 

دهد و به هدف و منظور خود هر چند به صورت  آن را در سطح آگاهی مخاطب قرار می 
می  اشاره  تجربه مبهم  چنین  اینکه  به  توجه  با  و کند.  نیست  عقلی  استدلال  با  سازگار  ای 

های حسی  ها با زبانی که حاصل تجربه ای کاملاً فردی است، تبیین این چنین تجربه تجربه 
های زبانی متوسل  دشوار خواهد بود. به همین خاطر عارف به تمام ظرفیت  ، و عقلانی است 

 .(60 : 1388  شود تا قدرت تأثیر و کیفیت القایی زبان خود را بالا ببرد )پورنامداریان، می 
از   منظوری  با چه هدف و  بوده  با زبان دیگر علوم  متمایز  این زبان عرفانی که  اینکه 

به  عارفان  است؟   کار سوی  نویا   گرفته شده  می   2پل  چنین جواب  و  این  رواج  با  که  دهد 
ای بودند که متمایز گسترش تصوف و استقبال عامه مردم از آن، متصوفه نیازمند زبان ویژه 

هایی مختص به خود  که با اصطلاحات، استعارات و رموز و سایر ویژگی با سایر زبان بوده  

 
1. Systematic 

2. Nwyia, P. 



 53 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

ویژه  زبان   این  است.  بوده  بیان   ، همراه  در  و  مفاهیم  انتقال  در  و  داشته  قرآن  در  ریشه 
 .(18 : 1373گرفته است ) نویا،  احساسات مورد استفاده قرار می 

علمنا  »   شود: بنابه گفته خود عارفان، زبان عرفان به زبان عبارت و زبان اشارت تقسیم می 
. (337بی تا: ) سراج طوسی، «  هذا اشاره فاذا صار عباره خفی و الایماء اشاره بحرکه جارحه 

معرفت حقیقت زیر اشارت درنیاید، زیر عبارت چگونه درآید؟ لکن اشارت رمزی است  » 
بیان دلیل  باز عبارت  بر کننده بر حقیقت،  باطن غایب است و  کننده است و ظاهرکننده و 

 «غایب دلیل قایم گردد، لکن غایب ظاهر نگردد، چون ظاهر گردد حاضر باشد نه غایب 
 .( 161: 1378)مستملی بخاری، 

ابوبکر مستملی بخاری در کتاب شرح تعرف لمذهب التصوف، زبان عبارت را در قیاس  
الضمیر است؛ یعنی عارف از داند که این زبان بیان ما فی با زبان اشارت، گویا و روشن می 

های خود را به صورت  کند تا تجربیات و اندیشه زبان عبارت با تمام امکاناتش استفاده می 
ای دست پیدا  های تازه ربه ج روشن و گویا در اختیار مخاطب قرار دهد. چون عارف به ت 

شود. عارف با این  امکاناتش نو و تازه می   ة کرده است پس زبان  بیان  این تجربه نیز به واسط 
عرفانی   ة کند. اصطلاحات ویژ زبان، عرفان و حکمت را به همراه موعظه و تربیت بیان می 

به وجود آمده  اندیشه اند هم در همین زبان  اینکه  به خاطر  به . عرفا  ها و تجربیات خود را 
اند. این زبان، زبان تعلیم صوفیانه نامیده شده  مخاطبانشان انتقال دهند از این زبان بهره برده 

کند تا معنا و مفهومی مشخص را به  زبان عبارت، مخاطب خود را با خود همراه می است.  
واسط  به  فقط  اینکه عوام  دلیل  به  بیان کند.  عبارات   ة او  و  دریافت    ، بیان  علم  از  مفهومی 

اند، زبان عبارت، زبان عوام نیز نامیده شده است. در مقابل، زبان اشارت را زبانی  کرده می 
پردازد. ذوق و داند که در قالب رمز، نماد، تمثیل و استعاره به بیان حقایق عرفانی می می 

های صوفیانه هم عرصه  قلمرو این زبان و شعر و غزل و شطحیات و ادعیه و مناجات   روح، 
این زبان است. برخلاف زبان عبارت که زبان عوام بود، این زبان، زبان خواص است. به  

هر را  علوم  دقایق  خواص،  اینکه  درمی   دلیل  اشارتی  به  باشد  پوشیده  )همان:   یابند چند 
1160 -1161 ). 

عبارت   وجود زبان  تجربیات    با  و  حقایق  بیان  از  ناتوان  و  عجز  بودن،  روشن  و  گویا 
است:  شده  توصیف  چنین  عبارت  زبان  عجز  تعرف  شرح  کتاب  در  که  است    عارفانه 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 54

 

مشاهدات باطن را دوام نیست؛ نمودن است و ربودن تا چون بنماید بربایند تا بقا یابد و در » 
زیر نمایش نیست گردد تا از آنجا که که هست پیشتر برندش و به هر دو حال وقت را با او 
بقا نیست و اگر عبارت و اشارت به آن کند که نمودند، مدت نمودن چندان بقا نیابد که  

که با او نیست.    دهد کردن و اگر ربودند و باز عبارت کرد، از چیزی خبر می عبارت تواند  
از نیست خبر دادن دروغ باشد و از این نکوتر هست. بیننده در دیدار مغلوب باشد و مغلوب  
از دیدار خبر ندارد. از چیزی که خبر ندارد، عبارت چگونه کند. بیننده را عبارت نیست و 

 .(1163: 1378  )مستملی بخاری،   «یست عبارت کننده را دیدار ن 
عبارت  زبان  که  همراه   ، گفتیم  با خود  را  مخاطبان خود  که  بوده  تعلیم صوفیانه  زبان 

کردند تا معنا و مفهومی مشخص را برای او بیان کنند. در مقابل این زبان، زبان اشارتی  می 
کند تا معانی را بدون دهد و بیشتر تلاش می است که ویژگی تعلیمی خود را از دست می 

ها القا کند. پل نویا در تفسیر قرآنی و زبان عرفانی معتقد است که دلیل  بازگو کردن آن 
و   تألیفات  در  عارفان  که  هستند  نامعلومی  مخاطبان  اشارت،  زبان  از  عارفان  استفاده 

داشتند و غیرت داشتند  یعنی عارفان علم را عزیز می   ؛ اند رو بودهه ها روب مصنفاتشان با آن 
عطا در پاسخ شخصی که از او سوال کرد  مند شود. همانگونه که ابن  ها بهرهکه غیری از آن 

کنید؟ گفت: علم نزد ما عزیز چرا به جای استفاده از زبان معتاد از الفاظ غریب استفاده می 
 .(16: 1373داند که غیر ما از آن بهره مند شوند ) نویا،  است، ما را غیرت می 

رابطة استواری که بین زبان صوفی و تجربة معنوی او برقرار است، قابل انکار نیست و  
هر عارفی باید زبان عرفانی او را بررسی کرد؛ به معنای   ، برای مشخص کردن سبک عرفانی 

پس، از  » برای راه یافتن به جهان عارف باید ساختارهای زبانی او را بررسی کرد:    ، دیگر 
راحتی  به  طریق  استواری  می   این  رابطة  زبان صوفی  و  تجربة صوفی  میان  که  توان گفت 

توان دریافت که راه یافتن به جهان عارف جز از تحلیل   وجواد دارد و هم از این طریق می 
موجود در ذهن    معانی ثانوی «»و    معانی اوّلی«»  کاوی در زوایای ساختارهای زبان او و ژرف 

ما هم برای راه یافتن به جهان    . ( 553- 552:  1392)شفیعی کدکنی،    «پذیر نیست او امکان 
باید ساختارهای زبانی این عارف را در تألیفات او بررسی کنیم. از    مکّی عرفانی ابوطالب  

فی مُعامِلَهِ المَحبُوب   القلوب قوت است. این کتاب با نام کامل    القلوب قوت جمله تألیفات او  
اِلی مَقامِ التَّوحیدِ ترین کتب صوفیه بوده که در دو جزء  از قدیمی   و وَصفِ طَریقِ المُریدِ 



 55 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

یک دورة کامل مراحل   مشتمل بر چهل و هشت فصل به زبان عربی نگاشته شده است و 
سیر عبودی سالک را با طرح مسائل بنیادین مورد بحث در تصوف اسلامی همان محاسبة  
نفس، توکل، مقامات محبت و مانند آن شرح داده و مشتمل بر احادیث، آیات قرآن، اقوال 

ترین  از جامع   توان آن را ای از تماثیل و حکایات است و بر این اساس می عرفا و مجموعه 
 کتب صوفیه دانست.  
در   عرفانی  یعنی هدف    القلوب قوت زبان  است؛  انتخاب شده  نویسنده  هدف  به  بسته 

این بوده که ادراک حاصل از تجربة ذهنی و معرفت شهودی را به مریدان   مکّی ابوطالب  
به جنبه   ؛ انتقال دهد  از به همین خاطر فقط  اکتفا کرده و آن را در   هایی  معنی و احساس 

ب  به هدف و منظور خود هر چند  صورت مبهم اشاره  ه  سطح آگاهی مریدان قرار داده و 
پیچید شخصی    ، ابوطالب   کرده است.  عباراتش دارای    و   ه واعظ و سخنور و دارای ذهنی 

به واسطة کلام نفسی  در اکثر موارد  شده که موضوع باعث  همین است.  فصاحت و بلاغت 
و مشتمل بر رمز، تمثیل، نقل  حکایت و اقتباس از قرآن و احادیث متوسل شود تا قدرت  

به ویژه   کند.   ارت ادا و مفهوم را در کمترین عبتأثیر و کیفیت القایی زبان خود را بالا برده 
عمق بیشتری    و   یابد و حال و هوای وجد و شهود می   یافته عرفانی    ة در مواردی که مطلب جنب 

 .شود نزدیک می   هم   گویی و به پیچیدگی متن اضافه و گاهی حتی به شطح  کرده پیدا  
نهایت استفاده را  های خطابی  از روش   بوده   چون خطیب   مکّی ابوطالب    علاوه بر این، 

برخی عبارات را مجمل گذاشته یا به فهم مخاطب موکول صورت که    به این  ؛ برده است 
یا خواسته  فعالیت وادار    که   کرده  به  از آیات و حل آیات .  کند ذهن مخاطب را  اقتباس 

مؤلفه  دیگر  از  احادیث  و  اصطلاحات  تعبیرات،  با  همراه  در قرآنی  عرفانی  زبان  های 
شکل که به اقتضای معنی با اتصال کامل در دنبال عبارات فارسی    به ایناست؛    القلوب قوت 

گاهی نیز با آن   گنجانده و   عباراتشدر  ی را آیات قرآن یا به عنوان تأیید و تأکید معنی  قبل 
 زده است.حرف  

 روش پژوهش.  2
ای است.  تحلیلی و مبتنی بر مطالعات کتابخانه   - روش تحقیق در پژوهش حاضر توصیفی 

برداری های لازم استخراج، فیشضمن آن سعی خواهد شد با مطالعه متن مورد بحث، داده 
 ها پرداخته شود. بندی شده و سپس به تحلیل حاصل یافته و طبقه 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 56

 

 پيشينة پژوهش.  3
دربارة موضوع حاضر، تاکنون پژوهشی صورت نگرفته است و این نوشته اولین تلاش برای 

در حول محور  موضوع    اما   ،است   القلوب قوت های زبان عرفانی در  مشخص کردن مؤلفه 
پژوهش آثار سایر شاعران و عارفان  به  هایی صورت گرفته که  زبان عرفانی در  ادامه  در 

 ها اشاره شده است. آن 
های  بررسی و تحلیل ویژگی » ای با عنوان  مقاله ( در  1384)   حسین آقا حسینی و همکاران 

های عرفانی را کوشد حالات و آموزه که زبان عرفانی هر چند می   معتقدند   «زبان عرفانی 
محدودیت  با  کند  فی  منتقل  ما  بیان  در  متکلم  عنوان  به  عارف  توانایی  عدم  چون  هایی 

مخاطبان الضمیر  درک  ناهمگون  ظرفیت  بلند   ،  معانی  پذیرش  در  واژگان  تحمل  عدم  و 
 ست.ا   رو ه عرفانی روب 

بررسی و تحلیل زبان  » ای با عنوان  مقاله ( در  1389علی اصغر میرباقری فرد و نیازی ) 
القضات آنجا که سخنش  عین  اند، بر این نتیجه رسیده   «عرفانی در آثار عین القضات همدانی 

پردازد با زبان عبارت و به شیوة استدلالی و نقلی است و  می   به بیان عقاید عقلی و نظری 
میان می  به  از مواجید عرفانی خود سخن  اشارت گونه می آنگاه که  به    ؛ یابد آورد، زبانی 

 گیرد. های زبان نظیر استعاره، تمثیل، رمز و نماد بهره می که از همة ظرفیت   طوری 
بر این باور است  « بررسی زبان عرفانی در فیه ما فیه » در یک مقالة  ( 1394)  عاطفه ترابی 

موقع جملات امر و نهی و پرسشی جا و به  که مولوی با استفاده ار علم معانی و کاربرد به 
های متفاوت علاوه بر آنکه توانایی خود را در تمام این فنون به نمایش گذاشته  صورت ه  ب 

 گر کند.خود را جلوه   از همین طریق نیز توانسته است زبان عرفانی 

 مبانی پژوهش.  4
بخش تقسیم  های عرفانی خود با آن مواجه هستند به دو  مشکلی که عارفان در بیان ادراک 

شود: اولین بخش از این مشکل مربوط به ماهیت زبان و دومین بخش مربوط به ماهیت می 
ء خارجی یا احساس درونی در ضمیر آگاه ست. وقتی تصویری از یک شی ا   ها ادراک آن 

انسان وجود داشته باشد و بخواهد آن را تعبیر کند به ناچار به زبان متوسل شده و با استفاده  
قلمرو عرفان   . کنند از الفاظی که برای بیان آن تصویر یا احساس وضع شده آن را تعبیر می 

های عقلانی بوده و زبانی که برای بیان این  و تجارب عرفانی فراتر از حد عقل و اندیشه 



 57 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

در حوزة معارف  » به همین خاطر    ؛ اندیشه وضع شده، توانایی بیان تجارب عرفانی را ندارد 
معنی   و  لفظ  میان  ارتباط  ایجاد  لفظ،  نداشتن  بر  اساسی، علاوه  تجارب عرفانی مشکل  و 
و  عقل  اصولاًحوزة  نبوده،  ما  زندگی  روزمره  مسائل  نوع  از  عرفانی  تجارب  زیرا  است، 

ها را ندارد در صورتی که زبان هم تنها از حوزة عقل و اندیشه اندیشة ما توان درک آن 
و   1ویتگنشتاین شناسان از جمله البته، گروهی از زبان  . ( 569 : 1374 ثربی، ی ) « گیرد فرمان می 
ان ش ناپذیری تجربیات عرفانی نیست. ای بیان   که ناتوانی زبان دلیل بر معتقدند   ( 1361) 2استیس 

تواند آن را بیان معتقد هستند که اگر تجربة عرفانی مشکل یا تناقضی نداشته باشد، زبان می 
به همین خاطر در بیان    ؛ توانند درک کنند دقیقاً نمی های خودشان را  کند. چون عارفان یافته 

بیند  می   کار گرفتن آن زبانی که عارف خود را ناچار از به »   شوند.آن تجربه دچار مشکل می 
دهد، ولی در عین حال  در بهترین حالتش تعبیر حقیقی و نه مجازی از تجربة او به دست می 

متناقض است. ریشة احساس گرفتاری زبانی او همین است، گرفتار است، چون مانند سایر 
اش منطقی اندیش است و موجودی نیست که فقط در  مردم در احوال و آنات غیر عرفانی 

بیشتر زندگی عالم شطح  قلمرو   - اش را در جهان  زمانی آمیز وحدت سر کند،  مکانی که 
کند و س می گذراند. او نیز مانند دیگران نفوذ و و نفاذ منطق را ح می   ، قوانین منطق است 

خواهد آنچه را از حال خویش به یاد دارد به مدد گردد، می گاه از عالم وحدت باز می آن 
بیند دارد تناقض  از اینکه می   اما آید،  کلمات با دیگران در میان گذارد. کلمات به زبانش می 

کند که لابد  شود و برای خودش این امر را چنین توجیه می گوید، حیران و سرگشته میمی 
: 1361استیس، « ) ناپدیر است اش بیان شود که تجربه اشکالی در خود زبان هست؛ معتقد می 

318-317 ) .  
اند های زبانی متوسل شده عارفان در بیان تجربیات عرفانی خود به ظرفیت   ، با این همه 

؛  های عرفانی باید اصطلاحات و ادبیات ویژة آنان را شناخت و برای شناخت و درک گفته 
کردند و اساساً رساندن ها و واژگان رازآلود بیان می عرفان مقصود خویش را با نماد اهل  » 

برای   ، پذیر نیست. از این رو های ادبی امکان ها و آرایه برخی از مطالب جز در پوشش کنایه 
های عرفانی باید اصطلاحات و ادبیات ویژة آنان را نیک شناخت.  شناخت زیر و بم گفته 

 
1. Wittgenstein 

2. Stace 
 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 58

 

در عرفان از اهمیت    ، اماهای دیگر نیز به همین گونه است این ویژگی در بسیاری از دانش
 .(20: 1389  )فعالی، است«  و ناگزیری بیشتری برخوردار  

  القلوب قوت های زبان عرفانی در  مؤلفه .  1- 4
 کلام نفسی .  1- 1- 4

از  مسأل   قبل  به  و اصطلاح   ة ورود  لغت  در  تبیین کلام  و  تعریف  به  باید  ابتدا  نفسی  کلام 
 پرداخت تا فهم موضوع را تسریع بخشد.

 .(39- 36:  1977)السیوطی،  است    کلام در لغت به معنای لفظ  دالِّ بر معنی 
)زرکشی،   اشاعره  اصطلاح جمهور  در  دو 443:  1992کلام  بر  لفظی  اشتراک  بنابر   )

 شود:  می   معنی اطلاق 
 معنی اول: لفظ  دال بر مفهوم و معنی است.   - 1
معنی دوم: مدلول و معنی الفاظ است؛ یعنی مفاهیمی که در نفس انسان یا قوه ادراکة    - 2

 او وجود دارند و الفاظ تنها تعبیری از آن مفاهیم هستند. 
متکلمان،  دیدگاه  از  و  تقسیم شده  لفظی  و  نفسی  نوع  دو  به  مذاهب    کلام  و  مکاتب 

 باشد. مختلف دارای تعاریف و تعابیر گوناگونی می 
های  همانطور که در مورد قرآن و دیگر کتاب -   کلام نفسی و لفظی   ، از نظر متکلمین
در مورد کلام انسانی و غیرانسانی از جمله: ملک و جن نیز صادق   - آسمانی مطرح است 

 کرده است:  بیان در دو مورد    است. این صدق همراه با تفاوتی است که امام غزالی آن را 
با وجود وحدت در آن، مشتمل بر تمام   ، اما کلام نفسی در ذات الهی است نه متعدد   - 1

ابن در  خبر، امر، نهی و تنبیه؛  معانی کلام است که این معانی از حیث جنس مستقلند. مانند  
؛ همانطور که علم در ما متعدد  است   کلام نفسی در انس، ملک و جن متعدد   حالی است که 
 است نه واحد.

هیچ فردی از مخلوقات، قادر نیست که کلام نفسی خود را برای دیگران تفسیر و تبیین   - 2
خداوند، قادر   اما   ، های رمز، اشاره و یا لفظ استفاده کند کند مگر اینکه از یکی از واسطه 

ها بشنواند، است علمی ضروری به کلام خود در هر یک از مخلوقاتش خلق کندیا به آن 
های دلالت از قبیل صوت یا حرف در میان نباشد و اگر در حالی که هیچ کدام از واسطه 

ای، کلام خداوند را شنید، چنین شخصی کلام خداوند هیچ رابطه   کسی بدون در میان بودن 



 59 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

الفاظ    ، را حقیقتاً استماع کرده است که این امر برای حضرت موسی اتفاق افتاد و این پیامبر 
بدون ترتیب در وجود و بدون ترکیب آن  الهی را  از اجزاءو عبارات  استماع   ها  متعاقب 

که یا نبی شنید در  ئ اگر آن را از غیر ذات الهی با رابطه و وساطت چیزی مانند ملا اما  کرد، 
را از   متنبی ر ع گذاری این شخص به شنونده مثل این است که شخصی که ش صورت نام این

گذاری گذاری کنیم که این نام نه از خود او شنیده باشد به اسم شنونده شعر نام   غیرمتنبی 
 .( 141: 2008)غزالی،    صحیح است 

الدین دوانی معتقد است که در میان امت اسلامی در رابطه با متکلم بودن ذات  جلال 
در صحت اطلاق این صفت    گونه اختلاف نظری وجود ندارد و تمام فرق اسلامی الهی هیچ 

و همچنین حدوث و    «کلام » بر ذات خداوند، اتفاق نظر دارند. اما در تفسیر و تبیین لفظ  
داند که هر  می   قدم آن اختلاف دارند و منشأ این اختلاف را هم دو قیاس متعارض منطقی 

شود و از آنجا که این دو نتیجه با هم  می   ای غیر از نتیجه قیاس دیگری کدام منتج نتیجه 
ها و کبراهای این  ا قابل جمع نبودند، علماء امت اسلامی پس از عصر صحابه با نظر به صغر 

 اند. چهار گروه تقسیم شده ها به  دو قیاس از حیث رد و پذیرفتن آن 
 صغری: کلام الل صفت خداوند است.  - قیاس اول 

 کبری: هر امری که صفت خداوند باشد، قدیم است.
 نتیجه: پس کلام الل قدیم است.    
صغری: کلام الل از اصوات و حروفی ترکیب شده است که در وجود متعاقب    - دوم قیاس  
 هستند. 

 کبری: هر چیزی که از اجزای متعاقب ترکیب شود حادث است. 
 .( 231-230:  1372نتیجه: پس کلام الل حادث است) دوانی،  

 کرامیّه   - معتزله   - حنابله   - فرق چهارگانه عبارتند از: اشاعره 
چون    ؛ شمارند می   به صحت قیاس اول هستند و صغرای قیاس دوم را مردود   اشاعره قایل   - 

معتقدند کلامی که صفت خداوند است، امری نفسی و ازلی است که از اجزا و حروف  
 .(84: 1965ترکیب نشده است) عبدالجبار،  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 60

 

ها بر کلام نفسی  لفظ کلام بر الفاظ و عبارات، تنها از حیث دال بودن آن   ، نزد اشاعره
و معنوی است و کلام حقیقتی که ازلی قدیم و قایم به ذات خداوند است، همان نفسی و 

 (. 232: 1317)گلنبوی،    معنوی است که در مقابل، معتزله به چنین صفتی معتقد نیستند 
خداوند مخلوق خداوند است و صفتی از صفات ازلی او نیست    لام معتقدند که ک   معتزله   - 

است  حادث  ابوطالب  322:  1988  ، عبدالقاهر )   و  دستة    مکّی (.  جزو  الفهرست  کتاب  در 
 :( 1366معتزله شمرده شده است ) ابن ندیم،  

همچنین به این خاطر که خدای تعالی تحت احکام قرار نمی گیرد و او بر » 
بوده   حکم  بندگان  بر  نمی آنچه  الزام  سنجیده  برایش  او  راستی  و  آورد 

با نمی  به ضد صدق وصف شود، هر چند کلمات  نیست که  و جایز  شود 
تواند هر آنچه می   زیرا کلام او قائم به اوست و او   ؛ تبدیل از او تبدیل شود 

دو   هر  در  و  راستگوست  کلامش  دو  هر  در  او  و  دهد  تغییر  بخواهد  را 
زیرا او بر آن حاکم است    ؛ حکمش عادل است و در هر دو حال حاکم است 

هاست که مکان و ملزم به هیچ حکمی نیست، چون او فراتر از علوم و عقل 
باشند و رسوم و معقولات که وسائط احکام و مقادیر می   حدود امر و نهی 

 .«  در مرتبه او بی معنی است   هستند 
 (183: 1399  دوم،   لد ، ج مکّی ) 

 تمثيل .  2- 1- 4
یا حکایتی را شامل  ای  تمثیل شیوه  پرکاربردش داستان  معانی  از  بیانی است که در یکی 

یا حتی می می  معنای دیگری در ورای خود دارد  پوشیده شود که  باشد که  تواند روایتی 
در علم بلاغت تمثیل، تصویر، » تواند شامل معنای دیگری هم باشد.  شود و می خوانده می 

می  تلقی  مجازی  یا  غیرمستقیم  ب بیان  گوینده  می ه  شودکه  چیزی  آن  اما   ، گوید وسیلة 
تمثیل نیز چون استعاره در قالب حکایت کوتاه یا    ، مقصودش چیز دیگری است. بنابراین

بلند، پیامی اخلاقی، دینی، عرفانی و یا اجتماعی و جز آن را با شرح یا مکتوم و رازآلود 
ها آن  گونه داستان نکتة مهم در اینهای تمثیلات رمزی هستند. نماید، همه از نمونه بیان می 

پرور گوینده، اشیا، حیوانات، بلکه مفاهیم انتزاعی چون عقل،  است که در پرتو ذهن خیال 



 61 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

اند. این زبان رمزی و تمثیلی عشق، حسن و حزن و... به طور مجازی شخصیت پیدا کرده 
های معنوی، عرفانی  کند و اساساً واقعیتی ورای پیام به طور مستقیم از واقعیت حکایت نمی 

در   ، ها نیست، هر چند ممکن است واقعیتی مبنای آن پیام باشد. از این رو و یا اجتماعی آن 
ها  وجوی دانة معنا بود؛ چراکه اگر به دنبال مفاد لفظی آن ها باید در جست پیمانة این قصه 

 .( 32- 31: 1389)سعیدی روشن،  «  شویم باشیم با مشکل مواجه می 
ها از حوزة تجربة  یابیم که این گزاره های دینی و متون عرفانی درمی با دقت در گزاره 

تنها متکی به    ، اند ها مورد استفاده قرار گرفته مستقیم بیرونند و واژگانی که در این گزاره 
های دینی و متون ها نهفته است. پس این گزاره معنای لفظی نیستند و معنایی در ورای آن 

هستند.  تمثیل  بر  مبتنی  دیدگاه   ة نظریّ »  عرفانی هم  پایة  بر  ،  1توماس آکویناس های  تمثیلی 
است  استوار  میلادی  قرن سیزدهم  مسیحی  باور آکویناس، گزاره   . متکلم  به  به  دینی  های 

باز می  امور،  اموری  این  از  برای حکایت  ما  و  بیرونند  از حوزة تجربة مستقیم  گردند که 
استفاده   یافته قرار می ضرورتاً واژگانی را مورد  این حوزه  نه  دهیم که در  این رو،  از  ایم. 

حقیقی می  معنای  با  مغایر  کاملاً  معنایی  به  را  واژگان  این  گرفت توان  این    ؛شان  در  زیرا 
شان گرفت،  آید و نه باید چنین واژگانی را به معنای حقیقی می   صورت، مشکل تعطیل پیش

ها را مبتنی بر آید. راه میانه این است که آن چون در این صورت، مشکل تشبیه پیش می 
 . ( 115: 1389)فولادی،  «  تمثیل بدانیم 

رفت  آلود می گیری برایم روایت شده که در راهی گل از برخی اهل عبرت » 
او در کنار جاده راه می  بود.  بالا زده  پایش  از ساق  پیراهنش را  تا و  رفت 

اینکه ناگهان پایش سر خورد و در گ ل افتاد و هر دو پایش در گل فرو رفت  
کرد! و شروع کرد به راه رفتن از وسط جاده )که پر از گل بود( و گریه می 

ای است کنی؟ گفت: این کار همچون کار بنده به او گفتند: از چه گریه می 
افتد و کند تا اینکه در یک گناه و در دو گناه می که از گناهان دوری می 

 ن.«  رود در گناها سپس فرو می 
 (45: 1399دوم،    لد ج   ، مکّی ) 

 
1. Thomas Aquinas  



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 62

 

ویژه  جایگاه  ابوطالب  تمثیل  عرفانی  زبان  در  در    مکّی ای  تأمل  اندکی  با  دارد. 
سنج هرگاه خواسته است که همگان از معانی  یابیم که این عارف نکته در می   القلوب قوت 

با توسل به تمثیل معانی عرفانی را در قالب الفاظ و عبارات   شوند مند  والای عرفانی بهره
آشنا مطرح کرده و دلیل او بر این کار این بوده است که اهل معنی معنای آن را دریابند و 

 ؛ اهل صورت هم از ظاهر آن بهره مند شوند 

ای که در آخر  غفلتش بیدار شده مثل کارگری است که کاری  بنابراین بنده » 
باید در آن روز انجام دهد، در حالی که او در غفلتی   بر عهدة اوست که 

گیرد و به انجام عملی که باید  کننده یا خوابی از یاد برنده قرار می مشغول 
شود. پس حرص او و پرداختن  داد، مگر بعد از عصر موفق نمی انجامش می 

جدی اش) به کار( و طمع و سرعتش در بقیه روز، برای اینکه آنچه در اول  
ال ندارد. از این جهت او آرزو ؤ روز از دست داد را به دست آورد جای س 

کند که آن وقت تا شب چند برابر شود یا به اول روز برگردد تا آنچه از  می 
بیدار از خواب است! و    او فوت شد را درک کند. این همان حال  توبه کار 

این برای او جز بعد از مرگ با مشاهدة خاتمه یافتن اوقات و یقین به عدم  
شود و  می  شود.آنچه ندامت کبری واقع آشکار نمی  ، درک آنچه فوت شده 

 د.«رس در آن هنگام، حسرت عظیم می 
 (475  : اول  لد ، ج 1399، مکّی ) 

 رمز.  3- 1- 4
های ادبیات عرفانی، رمزی بودن آن است. از آنجایی که واژگان توانایی یکی از ویژگی 

بلند   مفاهیم  تا  نداشتند  عرفانی را در خود جای دهند و عارف در کشف و شهود  آن را 
لحظه نمی  می داند چگونه هجوم  مدد  رمز  از  آورد  تاب  را  ناب  بدان طریق های  تا  جوید 

القای  »   گونه معنا کرد: توان رمز را اینهایش را بیان و عیان کند. پس می ای از دریافت گوشه 
معنا و مقصودی با اشاره و ایما، کلمه و سخنی که با رعایت نوعی تناسب و شباهت و یا  

 مخزونحتی بدون تناسب معنایی بعید از آن را اراده کنند و در اصطلاح معنی باطنی که  
 «.  در تحت کلام ظاهری است که غیر اهل را بدان دسترسی نیست



 63 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

از هر علامت، اشاره، کلمه، ترکیب و عبارتی است که بر معنی و مفهومی    رمز عبارت » 
می ورای   معانی یک صفت  آنچه ظاهر آن  تمامی  در  رمز،  در کلمة  دارد.  نماید، دلالت 

پوشیدگی و عدم صراحت است  از  یعنی آنچه ظاهر    ؛ مشترک وجود دارد و آن عبارت 
 دهد و دلالتیک علامت یا شیء یا کلام یا شکل یا کلمه )به اعتبار مدلول آن( نشان می 

نیست می  مفهومی است که در ورای ظاهر آن   ، کند، مقصود  معنی و  منظور  قرار بلکه  ها 
 .( 4-6:  1389)پورنامداریان، «  دارد 

، عرفا بیشتر در مکاتبات و  اللمع فی التصوف از دیدگاه سراج طوسی، نویسندة کتاب  
می  استفاده  رمز  زبان  از  است  داشته  شخصی  جنبة  که  خود  در کرده مراسلات  و  اند 

)سراج   اند عمومی داشته است از این زبان بهره نبرده مصنفاتشان که بیشتر جنبة تعلیمی و  
 . ( 338  : تا طوسی، بی 

در این کتاب    مکّی ابوطالب    رمز است.   ، القلوب قوت در    جمله واسطة مهم کلام نفسی   از 
ناپذیری روحیه و سلوک عرفانی و تجربیات عملی خود در بیان   که یک اثر تعلیمی است

 از زبان رمز بهره جسته است:  

آشکار شود و    ، ایم صلاح نیست حقیقت آنچه در کتاب به تفصیل آورده » 
از ترس انکار و به   ؛ نوشته شود   ، شایسته نیست مطالبی را که به رمز گفتیم 

خاطر کراهت از تفاوت با علم اهل معقول و معیار. مگر اینکه از کسی که  
ها آن را بخواهند  پرسیده شود و از صاحبان قوّت و دیده   ، در آن مقام است 

شود. در این صورت  می   )در این صورت( از دلی به دل دیگری منتقل   که 
کند یا خدای دانای رازها با القاء الهام آن می   شاهدی از آن، آن را تلاوت 

دهد می   ها قرار نور هدایتش در دل و آن را برای اعلام به    نماید را آشکار می 
ای که بخواهد برای احاطه به هر مقدار از علمش را که  و خداوند به هر بنده 
داناست، چون قلب را  بخواهد توفیق می  بسیار  و  بسیار گشاینده  او  و  دهد 

 .« نماید کند و چون آن را با یقین نورانی کند به الهام می بگشاید آن را دانا می 
 (185دوم:   اد ج   ، 1399، مکّی ) 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 64

 

از آنجایی که رمز معنایی ثابت و راکد ندارد و با تحولات اجتماعی و شخصیتی دچار     
می  دگرگون  و  می تغییر  پس  فرد شود  به  منحصر  و  قراردادی  رمز  معنای  که  توان گفت 

این الفاظ و  ؛ » د شو نیست، کشف معنا در اختیار خواننده است و از طریق تأویل ممکن می 
رموز بنهادند تا آن کس که معنی رمز بداند بر مقصد واقف گردد و آن کس که معنی رمز 

گویند تا به ایشان گمان نیکو برد و با خود گوید که  نداند، واقف نشود که ایشان چه می 
یابم تا چون آن لفظ در نیابد، آن لفظ را هوس خواند گویند، لکن من درنمی ایشان حق می 

ر  مومن  آنکه  از  بهتر  مهوس خواندن  را  عاقل  کافر خواندن و  بخاری، «  ا  : 1378)مستملی 
1156). 

از یزید بن میسره که از علمای شام بود چنین روایت شده که گفت: پیران  » 
نهادند. یافتند بر آن می نامند و اگر اسمی بدتر از آن می ما دنیا را خوک می 

ای خوک    از ما دور شو  : گفت می  ، آورد ها روی می چون دنیا به یکی از آن 
ایم؛ یعنی با دشمنی با تو او را ما را به تو نیازی نیست ما معبودمان را شناخته 

شناختیم و او هم در این کار با ما موافقت کرد؛ و همچنین او را به معبود 
بودن شناختیم پس قلوب ما واله او شد و همت ما به سوی او رو کرد، او را 

را با مبتلا شدن به تو شناختیم، تا ببیند  خواستیم و از غیر او پرهیز نمودیم او 
می  تو زهد  در  می که چگونه  تو حکم  علیه  او  به خاطر  و  تا  ورزیم  کنیم، 

  ی اینکه با نظر او به تو بنگریم و به خاطر رو برگرداندن او ما نیز از تو رو 
این صورت  کنیم، در غیر تابیم و با روکردن او به ما، ما نیز به او رو می برمی 

رو   تو  به  و  کرد  خواهیم  اعراض  او  از  و  نگریست  خواهیم  دنیا  ای  تو  به 
 «  کنیم و این سبب اعراض او و بیزاری او از ما خواهد شد. می 

 (273دوم:   لد ، ج 1399  ، مکّی ) 

یعنی عارف برای بیان عشق و محبت عارفانة خود و احوالی    ؛ سخن عارف رمزآمیز است 
بهره  تعبیراتی  و  لغات  از همان  برایش حاصل شده  عارفانه  و شهود  در حالت کشف  که 

کوشد حالات  شود. به این ترتیب عارف می گیرد که برای بیان عشق مجازی استفاده می می 
گیری یعنی بهره   ، خود را اگرچه مبهم و نارسا به آنان که با این احوال آشنایند، بنماید. رمز 



 65 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

معنا:   از  سرشار  و  نامحسوس  جهان  دریافت  برای  محسوس  جهان  باطن »از  معنی  الرمز 
  . (338)سراج طوسی، بی تا:    «مخزون تحت کلام ظاهر لا یظفر به الاّاهله 

نمی »  گرد  نانی  گرده  همانا  شده:  از  گفته  صنعت  و شصت  سیصد  تا  شود 
هاست، از اجسام و افلاک و بادها و شب و  آنچه بین آن آسمان و زمین و  

به  آن  در  بنی روز  معادن کار گرفته شود. همچنین خود  و  و چارپایان  آدم 
نیز در آن دخیل  از خزینه زمین  میکائیل که آب را  اول آنکه  های آن  اند. 

می  فرو  می برابرها  را حمل  آن  ابرها  سپس  که  ریزد،  بادها  با  سپس  کنند، 
فرستند و در پایان ای که ابرها را می کننده ابر و رعد و برق و دو فرشته حمل 

شود آن را هفتصد هزار  می   دهند. این نان که گرد نانوا کار نان را انجام می 
باشد و تمام  ای اصلی از اصول صنائع می اند که هر سازنده صانع طلب کرده 

ی که پس از آن  های زیاد هایی در حضور نان هستند پس نعمت ها نعمت این
 «وجود دارد چگونه است؟! 

 (273دوم:  لد ج   ، 1399، مکّی ) 

 از قرآن و حدیث  اقتباس .  4- 1- 4
اقتباس در اصطلاح عبارت است از اینکه شاعر یا نویسنده در ضمن کلام و شعر خویش  

توان گفت  شود و می آورد و با همین شیوه نشانگر مأخذ گفتار خود می آیه یا حدیثی می 
: 1369)کاشفی سبزواری،    اقتباس در حقیقت استعمال یک معنای پخته و کامل است که  
در متون عرفانی هم شاهد صنعت اقتباس هستیم و این شیوه خالی از تکلف و تصنع   . (73

 . (201:  1374)خطیبی،   صورت نقل قول و یا ترجمه و شرح همراه بوده است ه  بوده و بیشتر ب 
استفاده از آیات قرآن و احادیث نبوی در متون منثور پس از اسلام امری رایج بوده و به 

رفته است. اساس  کار می منظور حفظ کلام الهی و نبوی و همچنین آرایش و تزیین متن به 
قرآن و حدیث   و شالودة متون عرفانی استفاده از همین آیات و احادیث نبوی بوده است. 

مضامین و مفاهیم قرآن و  و    شده   ن با ذهن و ضمیر صوفیان و عارفان راستین پیشین عجی
حدیث در آن اعصار بر ذهن و زبان و زندگی صوفیان و عارفان سایه و سیطره افکنده بود. 

های هر یک از مشایخ و عرفا در آن دوران خود مجالس و محافل به تعبیر دیگر، خانقاه 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 66

 

تعلیم و تفسیر قرآن و های قرائت، ها کلاس وعظ و ارشاد و تعلیم علوم دینی بوده و در آن 
حدیث از بازار بسیار گرمی برخورداربوده است. اصولاً مدرسه و مسجد در آن اعصار در 

اند؛ یعنی از یک طرف، مساجد خود مکاتب و مراکز بسیاری موارد کارکردی یگانه داشته 
مساجد  از  برخی  در  گاه  و  بوده  سالکان  و  مریدان  هدایت  و  ارشاد  و  تربیت  و  تعلیم 

بوده کتابخانه  برای طلاب علوم دینی و عرفانی و جز آن موجود  بزرگی  از   است   های  و 
ها نمازهای جماعت و جلسات قرائت قرآن و طرف دیگر، در مکاتب و مدارس و خانقاه 

یعنی همان مشایخ و   ؛ ادعیه و اذکار برقرار بوده است. معلمان و مدرسان مکاتب و مساجد 
در   خود  نیز  شریعت  و  طریقت  حدیث پیران  و  قرآن  مفسر  و  معلم  حافظ،  موارد  بیشتر 

پرورش  بوده  مرشدانی  و  معلمان  چنین  دستگاه  و  دفتر  در  که  شاگردانی  و  مریدان  اند. 
می یافته می  مأنوس  حدیث  و  قرآن  با  جویندگی  و  جوانی  آغاز  همان  از  در اند  و  شده 

 . اند حقیقت، تربیتی قرآنی و حدیثی داشته 

گاه جنبة اقتباس و درج یا حل و تحلیل به خود   تأثیرپذیری از قرآن و حدیث اقتباس و 
گیرد؛ گاه صورتی تلمیحی و اشاری دارد؛ گاه به ترجمه یا تفسیر یا تأویل آیه یا حدیث می 

می  شیوه پرداخته  نیز  مواردی  در  و  دارد  استدلالی  و  استنادی  صورتی  گاه  و شود؛  ها 
 .( 86:  1376  )راستگو،   گیرد شگردهای دیگری به خود می 

یابیم که آیات و احادیث  اقتباس شده در این اثر با  درمی   القلوب قوت متن    در بررسی 
مطابقت و موافقت بیشتری داشته است و    مکّی مشرب و مذاق فکری و اعتقادی ابوطالب  

این عارف اصول  اصلی مکتب و مشرب عرفانی خویش را از این آیات و احادیث اخذ  
تا شرح و تفسیری نیز بر آن  کرده ، بلکه سعی کرده به ترجمة آیه یا حدیث بسنده ن  کرده و 

. در حقیقت  تر سازد بیفزاید تا معنی و مفهوم آیه یا حدیث را برای خواننده و شنونده روشن
در تلاش برای دستیابی به روح و ریشه و باطن حقیقت از رویه و پوسته و    مکّی ابوطالب  

ظاهر آیات و   . به زده است ها  و دست به تأویل و تبدیل آن   گذشته ظاهر آیات و احادیث  
همانطوری   است.   ها بوده رموز آن   ن و احادیث قناعت نکرده، بلکه به دنبال راهیابی به بط 

که در مقدمه هم گفته شد تأثیرپذیری از قرآن در زبان عرفانی ابوطالب بیشتر به روش حل  
شکل که به اقتضای معنی با اتصال کامل در دنبال عبارات    به اینآیات قرآنی بوده است.  



 67 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

گاهی   گنجانده و   عباراتشدر    ی را آیات قرآن فارسی یا به عنوان تأیید و تأکید معنی  قبل  
  زده است. نیز با آن حرف  

زیادی  در خبر آمده است: درهای بهشت همه دو لنگه دارد و از همه درهای بهشت گروه» 
آن  شوند مگر در صبر که فقط یک لنگه دارد و جز افراد شکیبا، یکی یکی در  می   وارد 

نمی  بوده وارد  بلا  و  آزمایش  اهل  دنیا  در  در مورد شوند، کسانی که  متعال  اند.« خداوند 

است:   فرموده  مخلصان  مَعْلُوم  ﴿پاداش  رِزْقُ  لَهُمْ  » 1﴾ أُولئِكَ  آن ؛  روزیبرای  و  رزق   ها 

است  پاداش    «مشخصی  مورد  در  فرمود با ص و  یُ إنَّ ﴿  :ران  الصَّ فَّ وَ ما  بِغَیرِ   نَ روُ ابِ ى  أَجرَهُم 

:  در تفسیر گفته شده است   «. کنند می   شکیبایان اجرشان را بدون حساب دریافت ؛ » 2﴾حِساب  

هایی است معنای آن این است که صبر دشوارترین و ناخوشایندترین چیز  ها غرفه برای آن 
تلخ  و  است  نفس  و سخت بر  دارد ترین  و خویشتنداری  درد  و  است  نفس  بر  چیز    ، ترین 

خیزد و منشأ تواضع و رازداری است. ادب و خوش اخلاقی در  و حلم از آن بر می   ی تنفرو 
با وجود آن خودداری از آزار مردم و تحمل ا  ها  این  ؛ یت مردم وجود دارد ذ آن است و 

ند و در آن اکراه نفس و وادار  شو تنگ می   به آن ها  همگی از عزائم امور است که اکثر سینه 
هایی است که نفس  کردنش بر شدت و سختی وجود دارد. آمده است: دیرترین اعمال آن 

به خاطر این خدای تعالی  آن  ها را برای پرهیزگاران و ر در سختی صبها را ناخوش دارد 
د  شو ها و تقوایشان محقق می است و به وسیله صبر، صدق و راستی آن  کرده صادقان شرط 

و الصابرین فی  ...﴿ : فرموده است شود. خداوند ها به وسیله صبر کامل می و اعمال نیک آن 

المتقون  الذین صدقوا وأولئك هم  الْبَأْسِ أُولَئِكَ  و در برابر » ؛  3﴾...  البأسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِینَ 

زبان سختی  و  می ها  استقامت  جنگ  هنگام  و  راست  این  ؛ ورزند ها  که  هستند  کسانی  ها 
 «. گویند وپرهیزگارند می 

بنابراین معنای صبر این است که نفس را از انجام هوی و هوس حبس کنیم و آن را از  
تلاش در راه رضای صاحبش بازداریم زیرا جهاد با نفس به اندازه بلا و آزمایش بنده است  

 
 41سورة صافات، آیة   .1

 10سورة زمر، آیة  .2

 117سورة بقره، آیة   .3



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 68

 

الهی و  انجام اطاعت  باز داشتن آن است برای  اندازه سرکشی است و صبر  به  بازداری  و 
متعالی  و  پروردگار سبحان  نزد  ادبی در  بی  باعث  از شدت طبیعتش که  نفس است   صبر 

 « . گردد و صبر نفس است در ادب نیکو در معامله با پروردگار متعال می 
 ( 74- 75دوم:   لد ج   ، 1399، مکّی ) 

با صبر آورده شده  رابطه  از آیة  همین آیاتی که در   17اند در حقیقت تفسیری است 
ابوطالب   که  صفحة    مکّی سورة ص  اول  پاراگراف  کار   آورده   74در  این  با  و   و  شرح 

بر   نیز  روشن  افزوده تفسیری  شنونده  و  خواننده  برای  را  آیه  مفهوم  و  معنی  سازد تا  .  تر 
برای دستیابی به روح و ریشه و باطن حقیقت از رویه و پوسته و  که گفته شد  همانطوری 
خواسته    در حقیقت با این کار   . زده است ها  و دست به تأویل و تبدیل آن   گذشته ظاهر آیات  

 پی ببرد.ها  رموز آن   ن و به بط است  

 نقلِ حکایت.  5- 1- 4
واقعی و ساختگی گفته  از لحاظ ادبی حکایت به نوعی از داستان ساده و و غالباً مختصر،  

از آن برای ایضاح مطالب    شود که در میان مردم، شهرت یافته و نویسندگان و شاعرانمی 
منظور زیبایی و قوت بخشیدن به کلامشان سود می  به  یا  مقاصد خود  )رزمجو،   جویند و 

1370 :179 .)  
های  بررسی پرداخت   . حکایت یکی از پرکاربردترین انواع داستانی در زبان عرفان است 

متون صوفیانه  در  به شناخت    ، گوناگون حکایت  از جهات گوناگون  است که  موضوعی 
داستان شیوه  و حکایت های  می پردازی  صوفیه کمک  چند  نویسی  که  هنگامی  زیرا  کند؛ 

ها از عناصر یک از آن   چگونگی استفاده هر   ، نویسنده یک ماجرای خاص را حکایت کنند 
آشکارتر خواهد بود و در    ، آنان بر اهمیت وجودی این عناصر داستانی و آگاهی و تسلط  

 . زوایای تاریک و بررسی نشده حکایت نویسی صوفیه را بهتر نشان خواهد داد   ، نهایت 
ریشه  عرفانی  شناخت  ادبیات  در  رمزی  تمثیل  مانند  داسوتان  انواع  کمک  های  ما  به 

توان  و می   اند چون همة این انواع در وهلة اول از حکایت برآمده   ؛ کند کمک می شایانی  
نبوی، روایات دینی، تجربه که    گفت  احادیث  های عرفانی، تمثیل و جدل  آیات قرآنی، 

 های عرفانی، در حکایت ؛ » دهند ، شش ریشة حکایت را در زبان عرفان تشکیل می سقراطی 



 69 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

شکلی  پیامی کلامی به اثری هنری تبدیل شده است. استفادة هنری از ساختار پیچیدة زبان به  
ساده و روان. البته برای درک ادبی باید ساخت زبانی و ادبی یک متن، هر دو مورد بررسی 

 (. 35: 1389  )رضوانیان، «قرار گیرند 

 - 1:  کرد به دو بخش تقسیم  توان  می تر کردن بحث  های عرفانی را برای ساده داستان 
هایی که در کتب صوفیه برای شرح هایی یا حکایت داستان   - 2  و  های رمزی  عرفانی داستان 

اصولاً هر شکل روایت داستان گونه است؛ هر چه هم  » ؛  آید ها می یا تمثیل بعضی از اندیشه 
گو باقی  ادبیات به بازتاب ذهنی واقعیت نزدیک شود، بازگویی بیانگر، روایتگر و داستان 

ها به مخاطب  های عرفانی ما در قالب قصه بیشترین آموزه   .( 171:  1378)احمدی،  :  ماند می 
اند از  عرضه شده و بزرگان فکر و ذوق و هنر ما هر چه گفتة خوب و نکتة لطیف داشته 

اند. با تأمل در متن  بیان کرده   ، اند طریق قصه که برای خواص، زیبا و برای عوام، گیرا بوده 
 نفود او در حوزة حکایت  تر وبزرگ یابیم که تأثیر شخصیتی ابوطالب  درمی   القلوب قوت 
تر است. تا آنجا  تر و گسترده تر، هنری گیری وی از قصه آگاهانه تر بوده است. بهره عمیق 

با قصه یگانه شده است. این    مکّی که دستگاه ادراکی شهودی و هنری و زبانی ابوطالب  
و خود را روایتگر بخشی از این قصة بزرگ    زاهد و عارف روشن دل جهان را قصة خدا 

 داند.می 

و »  او آمد  نزد  از علماء برای ما نقل شده است که سبزی فروشی  از یکی 
فروشم و سبزی فروش دیگری در آن محله  ای سبزی می گفت: من در محله 

فروختم؛ حالا سبزی فروشی دیگری باز شده آیا نبود. لذا سبزی زیادی می 
کند  تر می فروش تو را سبک شود؟ گفت: نه ولی کار  از روزی من کاسته می 

چه بسا ثروتمند بیکاری که مشغول سرگرمی دنیاست و ادعای زهد دارد تا  
دنیا خواهان را بفریبد و برای فزون خواهی و هوای نفسش چنین استدلال  

شود که من با فزون طلبی  کند پس می کند که زهد در دنیا از روزی کم نمی 
زق مقسوم خودم  و رفاه و نعمت دارای مقامی باشم چون من در هر حال ر 

نیز از  را می  نیز مقامی دارم و رضا و توکل  با وجود این در زهد  خورم و 
احوال من است. یا بگوید: زهد با تکاثر و زینت سازگار است و حق و باطل 

شناسد مشتبه سازد و کسی را که  و علم حقیقی را بر کسی که زهد را نمی 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 70

 

شناسد فریب دهد. شاید هم این فرد از جمله کسانی راه زهد ورزان را نمی 
با دین می  را  دنیا  دهند و علم را ا گفته خود را زینت می ی خورد  باشد که 
می  مشتبه  غافلان  خوارج برای  همانند  اینان  علی  سازند.  به  وقتی  که  اند 

به ایشان فرمود:   - الل عنه  رضی  گفتند حکمی جز حکم خدا وجود ندارد 
خواهند او که رضوان خدا بر او این کلمه حقی است که باطل را از آن می 

این سخن خواستار لغو حاکمیت    ة زیرا خوارج به بهان   ؛ گفت باد درست می 
 «خواستند. می   ائمه بودند و ترک اطاعت از امام عادل را 

 (405دوم:   لد ، ج 1399،  مکّی ) 

 گيرینتيجه بندی و  . جمع 5
انتقال هر تجربه و اندیشه است. عارف سالک نیز چون  زبان کارآمدترین ابزار بیان و لازمة  

شامل زبان عبارت و زبان  گزیند؛ دیگران برای بیان تجارب عرفانی خود زبانی خاص برمی 
به آن اصالت ،   عبارت اشارت.     زبان اصطلاحات و زبانی روشن و مبین تجاربی است که 

  القلوب قوت زبانی باطنی است که مخاطبانی خاص دارد.زبان عرفانی در  ،   اشارت   دهد. می 
این بوده که ادراک    مکّی بسته به هدف نویسنده انتخاب شده است؛ یعنی هدف ابوطالب  

حاصل از تجربة ذهنی و معرفت شهودی را به مریدان انتقال دهد به همین خاطر فقط به  
معنی و احساس اکتفا کرده و آن را در سطح آگاهی مریدان قرار داده و به    هایی از جنبه 

   هدف و منظور خود هر چند بصورت مبهم اشاره کرده است. 
پیچید شخصی    ، مکّی   ابوطالب  و سخنور و دارای ذهنی  او   عبارات   و   ه واعظ    و کلام 

است. با توجه به تقسیم کلام به دو نوع نفسی و لفظی و اشاعره   دارای فصاحت و بلاغت 
رمز و   با تأثیر از کلام نفسی و مشتمل بر تمثیل، مکّی  باید بگوییم که    مکّی بودن ابوطالب  

نقل  حکایت و اقتباس از آیات قرآن و احادیث توانسته است، قدرت  تأثیر و کیفیت القایی  
های خاص خودش  کند و نوآوری  و مفهوم را در کمترین عبارت ادا زبان خود را بالا برده 

برخی عبارات را مجمل گذاشته یا به فهم مخاطب    را در زبان عرفانی نشان دهد. او همچنین
با اقتباس از آیات و حل  . کند ذهن مخاطب را به فعالیت وادار  که  موکول کرده یا خواسته 

به اقتضای معنی با اتصال کامل در   همراه با تعبیرات، اصطلاحات و احادیث   آیات قرآنی 
  گنجانده   عباراتشدر    ی را آیات قرآن عبارات فارسی یا به عنوان تأیید و تأکید معنی  قبل  



 71 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

ترین و بلندترین معانی را در قالب تمثیلات برای بیان تجربیات عرفانی و تعلیم است. دقیق 
عرفانی اندیشه  والای  معانی  از  همگان  که  است  خواسته  گاه  هر  است.  آورده  خود  های 
  با توسل به تمثیل معانی عرفانی را در قالب الفاظ و عبارات آشنا مطرح کرده   شوند مند  بهره 

بوده است که اهل معنی معنای آن را دریابند و اهل صورت هم    آن و دلیل او بر این کار  
 از ظاهر آن بهره مند شوند.

 تعارض منافع
 تعارض منافع وجود ندارد

ORCID 
Ali Pashaei  https://orcid.org/0009-0001-9254-9652 

MirJalil Akrami   https://orcid.org/0000-0003-3265-8205 

 منابع 

  قرآن کریم 
 ( سعید(.  علی  سوررئالیسم (.  1378آدونیس)احمد  و  تهران: تصوف  عباسی.  الل  حبیب  ترجمة   .

 انتشارات روزگار.

. ترجمه و تحقیق محمدرضا تجدد به کوشش مهین جهان الفهرست   (.1366ابن الندیم، محمد. ) 
 تهران: انتشارات امیرکبیر.بگلو)تجدد(، چاپ سوم.  

 . چاپ چهارم. تهران: نشر مرکز. ساختار و تأویل متن (.  1378احمدی، بابک. ) 
تهران:   عرفان و فلسفه. (.  1388استیس، والتر ترنس. )  بهاء الدین خرمشاهی. چاپ هفتم.  ترجمة 
 انتشارات سروش.
. تهران: ساخت شکنی در شعر مولوی شعر فارسی و  ،  در سایه آفتاب (.  1388پورنامداریان، تقی. ) 
 انتشارات سخن.

. چاپ هفتم. تهران: انتشارات رمز و داستان های رمزی در ادب فارسی (.  1389. ) __________ 
 علمی و فرهنگی. 

 . تهران: انتشارات سخن.فن نثر فارسی (.  1374خطیبی، حسین. ) 
) دوّانی، جلال عضد (.  1327الدین.  قاضی  متن  بر  جلد  شرح  و 2.  شرعیه  تدقیقات  مجلس  نشر   .

 تدقیق مؤلفات اعضا سندق علی رضا افندید. 

https://orcid.org/0009-0001-9254-9652
https://orcid.org/0000-0003-3265-8205
http://orcid.org/0009-0003-2363-8430
http://orcid.org/0009-0007-7631-9842


 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 72

 

اپ اول. تهران: انتشارات چ   .تجلی قرآن و حدیث در شعر فارسی   (. 1376. ) استگو، سید محمد ر 
 . سمت 

 . مشهد: انتشارات آستان قدس.انواع ادبی و آثار آن در زبان فارسی (. 1370رزمجو، حسین. ) 
. چاپ دوم. 1. جلد  البحرالمحیط (.  1992زرکشی، بدرالدین محمد بن بهادر بن عبدالل شافعی. ) 

 اوقاف.   وزارۀ تحریر: الشیخ عبدالقادر الغانی. کویت:  

 . تصحیح نیکلسون. طبع لندن.اللمع فی التصوف سراج طوسی، عبدالل بن علی. )بی تا(.  
چاپ چهارم. تهران:   شناسی فهم آن. تحلیل زبان قرآن و روش (.  1389سعیدی روشن، محمد باقر. ) 

 انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشة اسلامی.

 . بغداد: نشرالارشاد. 1. جلد المطالع السعیدۀ فی شرح الفریدۀ (.  1977سیوطی، عبدالرحمن .) 

 ( محمدرضا.  کدکنی،  زبا1392شفیعی  سبک (.  به  درآمدی  صوفیه؛  نثر  در  شعر  نگاه ن  شناسی 
 . چاپ ششم. تهران: نشر سخن. عرفان 

 .ابن سینا  مکتبۀ   نشر  : قاهره. چاپ اول.  1لد  ج .  الفَرْق بین الف رَق  (. 1988)  بغدادی، عبدالقاهر. 

  المکتبۀ العصریۀ.. چاپ اول. بیروت: نشر 1. جلد  المستصفی (. 2008غزالی، ابوحامد. ) 

. چاپ چهارم. تهران: سازمان انتشارات عرفانی تجربة دینی و مکاشفة  (.  1389فعالی، محمدتقی. ) 
 پژوهشگاه و فرهنگ و اندیشة اسلامی. 

 . چاپ سوم. تهران: انتشارات سخن. زبان عرفان (.  1389فولادی، علیرضا. ) 
 . تهران: انتشارات سخن.های عرفانی ساختار داستانی حکایت(.  1389قدسیه، رضوانیان. ) 

 . مرکز   تهران: انتشارات .  بدایع الافکار فی صنایع الاشعار  (. 1369کاشفی سبزواری، میرزا حسین. ) 
. ترکیه: چاپخانة 1(. حاشیه بر شرح ملاجلال الدین دوانی. جلد  1317گلنبوی، شیخ اسماعیل. ) 

 عامر.  
 ( ابوبکر.  بخاری،  التصوف. تصحیح محمد روشن، چهار 1378مستملی  التعرف لمذهب  (. شرح 

 انتشارات اساطیر. جلد. چاپ دوم. تهران:  
فی مُعام لَه  المَحبُوب و وَصف  طَریق  المُرید  القلوب  قوت (.  1399مکّی، محمد بن علی ابوطالب. ) 

 ا لی مَقام  التَّوحید . چاپ دوم. قم: نشر آیت اشراق. 
 دانشگاهی. . ترجمة اسماعیل سعادت. تهران: نشر  تفسیر قرآنی و زبان عرفانی (. 1373نویا، پل. ) 

 . چاپ اول. تهران: انتشارات امیرکبیر.زبانة شمس و زبان مولوی (.  1386یثربی، یحیی. ) 

 



 73 | اکرمیو   پاشائی  |  ... القلوبقوتدر  یزبان عرفان ی ها مؤلفه یبررس

 

Reference 

Holy Quran. 

Adonis (Ahmed Ali Saeed) (1999). Sufism and surrealism. Translated by 

Habibullah Abbasi. Tehran: Rozgar Publishing House.[In Persian]  

Ibn al-Nadim, M. (1987). Alfehrest. Translated and researched by 

Mohammad Reza Tadjad, with the efforts of Mahin Jahan Baglo 

(Tadjad), third edition. Tehran: Amir Kabir Publishing House. .[In 

Persian] 

Ahmadi, Babak. (1999). Text structure and interpretation. Fourth edition, 

Tehran: Center Publishing House. [In Persian] 

Stace, W. T. (2008). Mysticism and Philosophy. translated by Bahauddin 

Khorramshahi. 7th Edition. Tehran: Soroush Publishing House. [In 

Persian] 

Pournamdarian, T. (2008). In the shadow of the sun. Persian poetry and the 

breaking of structure in Molavi's poetry. Tehran: Sokhon Publications. 

[In Persian] 

__________.(2010). Code and secret stories in Persian literature. 7th 

edition. Tehran: Scientific and Cultural Publications. [In Persian] 

Khatibi, H. (1995). Farsi Prose Art. Tehran: Sokhon Publishing House. [In 

Persian] 

Dawani, J. (1948) Commentary on the text of Qazi Azd. C. 2. Publication of 

the Assembly of Shari'ah Inspections and Inspection of the Members of 

Ali Reza Effendi Foundation. [In Arabic] 

Rastgo, M. (1997). Manifestation of Qur'an and Hadith in Persian Poetry. 

Ch. 1. Tehran: Semit Publications. [In Persian] 

Razmjo, H. (1991). Literary types and their works in Persian language. 

Mashhad: Astan Quds Publications. [In Persian] 

Zarkashi, B. (1992). Al-Bahr al-Mahait. Vol. 1. Second edition. Written by: 

Al-Sheikh Abdul Qadir Al-Ghani. Kuwait: Ministry of endowments. [In 

Arabic] 

Siraj Tousi, A. (---). Al-Lama fi al-Susuf. corrected by Nicholson. London 

edition. [In Persian] 

Saeedi Roshan, Mohammad Baqer. (2010). Analyzing the language of the 

Qur'an and the methodology of understanding it. 4th edition. Tehran: 

Research Institute of Islamic Culture and Thought Publications [In 

Persian] 



 1403پاییز و زمستان   |  6شماره    | 3سال    |پژوهی در ادبیات  تخصصی عرفان-دو فصلنامۀ علمی | 74

 

Siyuti, A. (1977). Al-Muday al-Saeedeh fi Sharh al-Farideh, vol. 1. 

Baghdad: Nashral Arshad. [In Arabic] 

Shafi'i Kodkani, M. R. (2012). The language of poetry in Sufiya's prose, an 

introduction to the stylistics of mysticism, 6th edition. Tehran: Sokhon 

Publications. [In Persian] 

Baghdadi, S. Q. (1988). Al-Farq Bin Al-Farq. Volume 1. Chapaval. Cairo: 

Ibn Sina Publications. [In Arabic] 

Ghazali, A. H. (2008). Al-Mustafi C1. First edition. Beirut: Publication of 

Al-Maktabeh Al-Asrayeh. [In Arabic] 

Fealli, M. T. (2010). Religious experience and mystical revelation, 4th 

edition. Tehran: Islamic Culture and Thought Institute Publishing 

Organization. [In Persian] 

Fuladi, A. (2010). The language of mysticism. third edition. Tehran: Sokhon 

publishing house. [In Persian] 

Qudsiyeh, R. (2010). Narrative structure of mystical stories. Tehran: 

Sokhon publishing house. [In Persian] 

Kashefi Sabzevari, M. H. (1990). Innovations in Poetry. Tehran: Center 

Publications. [In Persian] 

Glenboy, Sh. S. (1938) . A margin on the description of Mulla Jalal al-Din 

Dawani. C 1. Türkiye: Amer Printing House. [In Arabic] 

Mostamli Bukhari, A. B. (1999). The description of the introduction to 

Sufism, edited by Mohammad Roshan. Second Edition. four volumes. 

Tehran: Asatir Publications.. [In Persian] 

Makki, M. (2019). The strength of the hearts in dealing with the beloved and 

the description of the way of the murid to the position of monotheism. 

second edition. Qom: Ayat Ishraq Publishing House. [In Persian] 

Noya, P. (1994). Qur'anic interpretation and mystical language. Translated 

by Ismail Saadat. Tehran: academic publication. [In Persian] 

Yathrabi, Y. (2016). Shams language and Molvi language. First Edition. 

Tehran: Amir Kabir Publishing House. [In Persian]. 
 
 

 
مقاله:      این  به  اکرمی،  استناد  علی،  )میرجلیلپاشائی،  بررس1403.  عرفان  هایمؤلفه  ی(.  القلوب  در    یزبان    قوت 

 .  74-45، 3( 6، ) پژوهی در ادبیاتعرفان، یابوطالب مکّ

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


