
-- Mysticism in Persian Literature -------- 
Fall & Winter 2022, 1 (2), 213-238 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.66192.1035 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2
8
2
1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8
2

1
-0

7
4

3
  

 
 

R
ec

ei
v

ed
: 

2
5

/0
1

/2
0

2
2
 

 
 A

cc
ep

te
d

: 
2

1
/0

7
/2

0
2

2
  

 
 

 
 

 
 O

ri
g

in
al

 r
es

ea
rc

h
   

The Robber Lover; Mystical Analysis of a Lyric by 

Rumi Based on Stace's View  

Hossein Ali Ghobadi −  
Professor, Persian Language and Literature 

Department, Tarbiat Modares University, 

Tehran, Iran 

  

Amir Moradi  
Ph.D. in Persian language and literature, 

Tarbiat Modares University, Tehran, Iran 
  

Saeed Bozor Bigdeli  

Associate Professor, Persian Language and 

Literature Department, Tarbiat Modares 

University, Tehran, Iran 

Abstract 
Mystical experience, as a type of religious experience, has characteristics that each religious 

philosopher and mystic have listed according to their point of view. Walter Stacey is a renowned 

scholar who has recognized seven essential characteristics in the book "Mysticism and 

Philosophy" including monotheistic vision or unifying consciousness, timelessness-

impossibility, sense of objectivity or reality, sense of peace and tranquillity, sense of holiness 

and sanctity and divinity, has mentioned paradoxes, and inexpressibility for mystical 

experience. Divan-e Shams contains manifestations of Rumi's mystical experiences, including 

objective and subjective experiences. Rumi's objective experiences have manifested in the form 

of mystical fables, mystical springs, transformations, mystical epics, astounding encounters in 

his psychic experiences in which the God speaks in Rumi's language about categories such as 

pride and warning, questioning and reproach, the need to recognize oneself, and enthusiasm 

and forgiveness. Analysis and explanation of the sonnets of each category require knowledge 

of the theoretical foundations of mysticism, attention to the structure and meaning of the sonnet 

also mastery of the poet's mental system. In this research, one of Rumi's mystical legends is 

evaluated. In this narration, Rumi has used the code "robber" to express the manifestations of 

one of his objective experiences. The present study, while deciphering this poem using other 

lyric poems of Divan-e Shams, has discussed all the features considered by Stacey for mystical 

experience.  

Keywords: Divan-e Shams, Rumi, mystical experience, Stace, 
Gadamer, Code. 

                                                            
Corresponding Author: hghobadi@modares.ac.ir 

How to Cite: Ghobadi, H. A., Moradi, A., Bozorg Bigbali, S. (2022). The Robber 

Lover; Mystical analysis of a lyric by Rumi based on Stace's view. Mysticism in 

Persian Literature, Vol. 1, No. 2, 213-238.  

https://orcid.org/0000-0001-8282-5644
https://orcid.org/0000-0003-2566-8835
https://orcid.org/0000-0001-9633-7019


 ---------پژوهي در ادبیات عرفان --

 234-203، 0410، پاییز و زمستان 2، شماره 0دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.66192.1035 

 

 

شی
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت

یاف
در

: 
05/

22/
24

00
  

 
یخ

تار
 

ش
یر

پذ
 :

70/
04/

24
02

 
 

 
 

03
47

-
82

82
 

IS
SN

:
 

 
03

52
-

82
82

 
EI

SS
N

:
 

 اهدیدگ براساس مولوي از غزلی عرفانی تحليل سارق؛ عاشقِ
  استيس

 ایران تهران، مدرس، تربیت دانشگاه فارسی، ادبیات و زبان گروه استاد،  قبادی حسینعلی
  

 مرادی امیر
 تهران، ،مدرس تربیت نشگاهدا فارسی، ادبیات و زبان رشتۀ دکتری آموختۀدانش

 ایران
 انایر تهران، مدرس، تربیت دانشگاه فارسی، ادبیات و زبان گروه دانشیار، بیگدلی بزرگ سعید  

 چکیده 
 براساس پژوهانعرفان و دینی فلاسفة از یک هر که دارد مختصاتی دینی، تجربة اقسام از یکی عنوان به عرفانی تجربة
 عرفان» تابک در که است نامصاحب پژوهشگران از یکی استیز والتر. اندبرشمرده آن براي یهایویژگی خود، دیدگاه

 یا نیتعی احساس مکانی،بی -زمانیبی نگر،وحدت آگاهی یا وحدانی بینش از اعم اساسی ویژگی هفت «فلسفه و
 براي ار ناپشیريبیان نمایی ومتناقض الوهی، و دارحرمت و قدسی امري احساس صفا، و صلح و تیمّن احساس واقعیت،
 را انفسی و آفاقی تجربیات از اعم مولوي، عرفانی تجربیات از نمودهایی شمز، دیوان. است کرده بیان عرفانی تجربة
 و تحولات عرفانی، هايبهاریه عرفانی، هايوارهداستان قالب در مولوي آفاقی عرفانی تجربیات. دارد دربر

 زبان زا خداوند واقع، به که وي انفسی تجربیات در و دارد نمود شگفت مواجهات و عرفانی هايحماسه ها،دیگرشدگی
 و شوق و خویشتن بازشناسی ضرورت ملامت، و بازخواست هشدار، و تفاخر چون ماولاتی گوید،می سخن مولوي
 و ساختار به هتوج عرفان، نظري مبانی از آگاهی مستلزم دسته، هر هايغزل تبیین و تحلیل. است مشاهده قابل بخشایش
 کهرمنوتی نظري چارچوب از استفاده با که پژوهش این در. است شاعر ذهنی منظومة به اشراف همچنین و غزل معناي
 با وایتر این در مولوي که گرفته قرار بررسی مورد مولوي عرفانی هايوارهداستان از یکی پشیرفته، صورت گادامر
 از رمزگشایی ضمن حاضر، پژوهش. است کرده بیان را خویش آفاقی تجارب از یکی هاينمود ،«دزد» رمز از استفاده
 آن مورد در ار عرفانی تجربة براي استیز مدنظر هايویژگی تمامی شمز، دیوان غزلیات دیگر از استفاده با شعر این

 معرفتی یتکیف از برخورداري همچون عرفانی تجربة هايویژگی از دیگر برخی همچنین. است داده قرار تحلیل و بررسی
 پژوهش، منض است، برخوردار هاآن از مدنظر غزل و اندپرداخته هابدان استیز بجز پژوهشگرانی که نیز بودن انفعالی و

 . اندشده واکاوي و تببین

  . رمز ،گادامر است س، عرفانی، تجربة مولوی، شمس، دیوان: هاکلیدواژه

                                                            
  :نویسنده مسئولhghobadi@modares.ac.ir 

https://orcid.org/0000-0001-8282-5644
https://orcid.org/0000-0003-2566-8835
https://orcid.org/0000-0001-9633-7019


 231 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

 مقدمه
و دیوان غزلیات شمز، ضمن اینکه در مجموع منظومة  دو اثر شاخص مثنوي معنوي

 ترینهایی نیز دارند. از مهمدهند، تفاوتواحدي را در ذهن مخاطبان مولوي تشکیل می
هاي این دو، تعلیمی بودن مثنوي و غنایی بودن غزلیات )در بیشینة ابیات( است. در تفاوت

 هايها و جوششآن شورش»راین روست و بنابمثنوي، مولوي با مخاطب جویاي راه روبه
نشاند و حالت مدرسی را به خود کرد و فرو میمستانة خود را به آب آداب تأدیب می

شود. در داد... اما در دیوان کبیر چنین التزامی دیده نمیگرفت که دیگران را تعلیم میمی
ه مل عرضکنندگی کامایة ضمیر خویش را با روشنی و خیرهآنجا او خورشیدوار، درون

هاي عرفانی مولوي را (. بنا براین توضیح، نمودهاي تجربه6834)سروش، « داشته است
 جو کرد.وبیشتر باید در دیوان کبیر و به ویژه غزلیات جست

هایی از هر دو نوع تجربة عرفانی؛ یعنی آفاقی و انفسی در میان غزلیات مولوي نمونه
ت این دو نگرش را که به ترتیب عرفان شود. استیز تفاو)صوري و معنوي( دیده می

عارف آفاقی که حواس »: دهدنامد، چنین شرح مینگر مینگر و عرفان درونبرون
 ها ودریا، آسمان، خانه-گیرد، کثرت و تکثّر اعیان خارجی کار میاش را بهجسمانی
تجلی یابد و واحد یا وحدت را در آنان مرا با نگرش عارفانه دیگرگون می -هادرخت
نگر، بر عکز، بر آن است با خفه و خاموش ساختن حواس ظاهر و بیند. عارف درونمی

 وها از صفحة ضمیر به کنه ذات خویش برسد با زدودن صور حسی و تصورات و اندیشه
که  -یابدکند که در غیبت نفز و در آن سکون و سکوت، واحد حایای را درمیادعا می
نه به صورت وحدت در کثرت )چنان که در احوال  اما -اصل با آن متحد است هم از

، 6ز)استی« صورت واحدي بی هیچ گونه تعدد و تکثر بلکه به ،دهد(آفاقی دست می
6862). 

ادي تجربه جهان مها صاحبتر، تجارب آفاقی، تجاربی هستند که در آنبه زبان ساده
ه دسته از تجاربند ک کند و تجارب انفسی، آنو متکثر را به شکلی واحد مشاهده می

 یابد.تجربه، طی فرآیندي مجرد از عالم ماده، وحدت و یگانگی با خداوند را درمیصاحب
هاي هاي عرفانی، بهاریهوارهمولوي در تجربیات عرفانی آفاقی خویش از داستان

هاي عرفانی و مواجهات شگفت خویشتن سخن ها، حماسهعرفانی، تحولات و دیگرشدگی

                                                            
1. Stace, W. 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 231

 

گوید، در تجربیات انفسی خویش که به واقع، خداوند از زبان مولوي سخن میگوید و می
ماولاتی چون تفاخر و هشدار، بازخواست و ملامت، ضرورت بازشناسی خویشتن، و شوق 

 خورد.و بخشایش به چشم می
 

 . پیشینة پژوهش0
ه لها و ماالاتی نوشته شده است که از آن جمدر مورد تجربیات آفاقی مولوي، کتاب

( اشاره کرد که برخی رموز تجربیات 6834از سروش )« قمار عاشاانه»توان به کتاب می
هاي عرفانی مولوي )همچون دریا و آفتاب( را شرح داده است و به تحولات و دیگرشدگی

 مولوي پز از مواجهه با شمز نیز به طور مفصل پرداخته است. 
 براساس« سی کشف صوري در مثنويشناگونه»( در ماالة خود با عنوان 6862مدنی )

 بندي انواع کشف صوري مبتنی بربه تاسیم الحکمفصوصدیدگاه قیصري در مادمة 
  گانه پرداخته است.حواس پنج

به شرح عرفانی غزلی از « دریاي غرق در نهنگ»( در ماالة 6834-6839جمشیدیان )
 نون( اهتمام داشته است. چه دانستم که این سودا مرا زین سان کند مج: مولوي )با مطلع

ی بررسی بینامتن»( نیز در دو ماالة جداگانة خود با عناوین 6836فرد )آقاحسینی و معینی
به  «بررسی بینامتنی تصویر دریا در غزلیات شمز»و  «تصویر شکار در غزلیات شمز

ي، وهاي مولاند که از نظر واکاوي رموز غزلبررسی موردي تصاویر شکار و دریا پرداخته
 هایی با پژوهش حاضر دارند.شباهت

 . روش پژوهش2
صورت  6ماالة حاضر با توجه به عرفانی بودن موضوع با استفاده از چارچوب نظري گادامر

اي است که در آن سنت خودش را پنهان زبان واسطه»: پشیرفته است که به عایدۀ وي
ه دقیااً خود بان بیاید، بلکشود. حتی تجربه چیزي نیست که مادم بر زکند و منتال میمی

(. بر این اساس، متن و 6866، 2)پالمر« شودتجربه نیز در زبان و از طریق زبان واقع می
ه هاي زبان را کنار زده، خود را بوگومحور، گنگیخواننده باید بتوانند با نگاهی گفت
 اي که مؤلف، راوي آن است، نزدیک کنند. مفهوم اصیل مدنظر مؤلف و تجربه

                                                            
1. Gadamer, H. 

2. Palmer, R. 



 231 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

اي هوارپژوهش حاضر بر آن است که یکی از تجربیات آفاقی مولوي را که داستان
عرفان »ساس نظرات استیز در کتاب اعرفانی است با استفاده از این چارچوب نظري و بر 

« دزد»تحلیل و بررسی کند. همچنین یکی از رموز غزلیات شمز؛ یعنی عبارت « و فلسفه
 در این پژوهش واکاوي خواهد شد.

 . بحث و بررسي3
 دین و تجربة دیني .3-0

با کاربرد اصطلاحی و امروزین خود، مفاهیمی هستند که « دینی»و « تجربه»هر دو مفهوم 
اند. البته تجربة دینی چیزي نیست که قومی یا از غرب وارد فرهنگ ایرانی و اسلامی شده

ة تجربة جایی است، اما اندیشتجربة دینی فراگیر و همه» ملتی با آن بیگانه باشد. در واقع، 
 (.6877، 6)پراودفوت« دینی، چیز نو و جدیدي است

تمرکز متألهین غرب بر مفهوم تجربة دینی به دورۀ مدرنیته و حوالی قرن هجدهم 
، توجه به اصالت عال 8و هیوم 2هاي کانتپردازيگردد. در این دوره و پز از نظریهبازمی

جایگزین کردن اخلاق به جاي عااید و عال عملی  تلاش کانت براي»مطرح شده بود و 
به جاي عال نظري به عنوان مبنا و معناي دین، موجب شده بود مسیحیت به پیروي از برخی 

(. همچنین در این دوره، منطبق 6836)شیروانی، « روح تنزل یابدقوانین اخلاقی خشک و بی
یوتنی را مَثَل اعلا و الگوي مدرنیته، علم تجربی و خصوصاً مکانیک ن»بر آراي هیوم، 

ت، رفدانست و هر چیزي که به نحوي زیر بار این مدل و الگو نمیعیار معرفت میتمام
 (.6836نیا، )قائمی« گشاشتکنار می

عریف اي تتا دین را به گونه»مدافعان دین در عصر حاکمیت عال به دنبال راهی بودند 
ااد به وجود خدا آزاد شود و در عین حال بر کنند که از هرگونه نظام عایدتی، حتی اعت

(. تنها راهی که مدافعان دین 6836)شیروانی، « تر از قوانین اخلاقی مبتنی شوداي عمیقپایه
روي خود یافتند، کشاندن دین به ماولاتی تجربی بود تا این باور را به مردم بابولانند روبه

ها و «آن»و توجیه همه چیز نیست و که با وجود سیطرۀ تعال، این قوه قادر به درک 
هایی در زندگی هر شخصی وجود دارند که دین پاسخگویشان است. نهضت مدافعان زمان

                                                            
1. Proudfoot, W. 

2. Kant, E. 

3. Hume, D. 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 231

 

انگاري عال را مورد انتااد قرار با تأکید بر احساسات، عواطف و امور ذوقی، مطلق»دین 
 (.6837)فعّالی، « داد

معرفتی  اي عالی یاة دینی، تجربهتجرب»: در تعریف تجربة دینی آورده است 6شلایرماخر
نیست، بلکه احساس اتکاي مطلق و یکپارچه به مبدأ یا قدرتی متمایز از جهان است. این 

اي شهودي است که اعتبارش قائم به خود است و مستال از مفاهیم، تجربه، تجربه
ات زتصورات، اعتاادات یا اعمال است. چون این تجربه نوعی احساس است و از حدّ تمای

 توانیم آن را توصیف کنیم. این تجربه، حسی و عاطفیرود، بنابراین، نمیمفهومی فراتر می
 (.6838، 2)پترسون و دیگران« است، نه معرفتی

چنین امري »: گویدبا وجود نادهایی که بر برخی آراي شلایرماخر دارد، می 8اتو
وان به تنگاري میطریق اندیشه شود و تنها ازتنها از طریق تجربه احساس می ]تجربة دینی[

(. اتو این متکی بودن بر احساس را ویژگی 6838)اتو، « شکلی نمادین به آن اشاره کرد
با  کند این غیرعالانی بودن به معناي تضادداند و تأکید میغیرعالانی تجربة عرفانی می

امر »: ر استاً دیگعال نیست، بلکه این تجربه اصلاً با اصول عالی تباین دارد و امري مطلا
مینوي را نه از طریق تفکر و اندیشه و در هیأت مفاهیم و ماولات ذهنی، بلکه به کمک 
احساسی خاص و یگانه در وجود آدمی که در مواجهه با آن حایات مرموز و اسرارآمیز، 

 (. 6836)شیروانی، « شود باید دریافتبرانگیخته می
استن داند و معتاد است فروکمافوق طبیعی میدر ماابل، پترسون تجربة دینی را امري 

شود. وي در سبب مسخ و دگرگونی آن می -از جمله احساس-آن به هر امر دیگري 
گشراند اي است که شخص از سر میواقعه ]دینی[تجربه »: تعریف تجربة دینی آورده است

و  )پترسون «است)خواه به عنوان عامل و خواه به عنوان ناظر( و نسبت به آن آگاه و مطلع 
 (.6838دیگران، 

اص اصطلاح تجربة دینی به معناي خ»: کندنیز تجربة دینی را چنین تعریف می 4آلستون
رود که آدمی در ارتباط با حیات دینی خود کار میاي بهو دقیق آن براي هر گونه تجربه

                                                            
1. Schleiermacher, F.  
2.  Perterson, M. 

3. Otto, R. 

4. Alston, W. 



 231 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

س امتنان و دارد؛ از جمله احساس گناه یا رهایی، وجد و سرور، ترس، شوق و تمنا، احسا
 (.6838، 6)النور استامپ و دیگران« هاسپاس و مانند این

 امري است که در خدمت دین»عربی، تجربة دینی در میان آثار اسلامی و به اعتااد ابن
کند و وجد و شوري روحانی در او نسبت به است و حالت باور دینی را در فرد تاویت می

ه بیشتر عربی نه بر جنبة تجربی بودن آن، بلکید ابنکند. در تجربة دینی، تأکدین ایجاد می
بر دینی بودن آن است؛ یعنی کشف و شهود، نه تنها نباید با آنچه متون دینی مبین آنند در 

ی تر شدن مراد این متون و نیز تاویت باورهاي دینیِ مبتنتعارض باشد، بلکه باید به روشن
 (.6838)کاکایی، « بر این متون کمک رسانَد

تجربة دینی، »: بندي کردچنین جمعتوان عاریف گوناگون در این حوزه را میت
ینی هاي داي است که فاعل تجربه در توصیف پدیدارشناختی آن از حدود و واژهتجربه

(. البته باید توجه کرد که منظور از پدیدارشناختی در این 6836نیا، )قائمی« استفاده کند
ادعایی  کند و، آن را چنان که بر او ظاهر شده توصیف میتعریف آن است که فاعل تجربه

مبنی بر نحوۀ ظهور آن ندارد. همچنین باید توجه شود که تجربه در این تعریف، منظور 
 رساند.شقّ انفعالی این واژه است و کنشگري و فعالیت فاعل را نمی

 هاي آن. تجربة عرفاني و ویژگي3-2
ود نظرهایی جدي وجو حدود تجربة عرفانی اختلاف حایات این است که در مورد تعریف

گردد که تجارب عرفانی داراي هستة دارد که یکی از اختلافات به این موضوع برمی
گرایان در مشترکی با یکدیگر هستند یا خیر. بر این اساس دو دستة ساختارگرایان و ذات

مکاشفات عارف »: شوند. براساس اعتااد دستة نخستپژوهان دیده میمیان عرفان
ها خود، محصول زمانه و اي از باورها، انتظارات و ذهنیات درونی اوست که اینبرساخته

(. براساس باور دستة 6831)علیزاده و احمدي سعدي، « فرهنگ دینی و سنتی وي است
هاي هاي دینی، زمینهاند با وجود اختلاف سنتمکاشفاتی که عرفا گزارش کرده»دوم، 

 هاي مکانی و زمانی، داراي، باورها و انتظارات گوناگون عارفان و تفاوتمتنوع فرهنگی
 (4: )همان« اي مشترکندهسته

                                                            
1. Stamp, E. 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 224

 

گرایان در این باره )که امکان تعریف گششته از این بحث و با قبول ضمنی نظر ذات
به شش  6کند(، تجارب دینی، براساس دیدگاه دیویزتجارب دینی و عرفانی را فراهم می

حسی، وحیانی، احیاگر، مینوي و عرفانی قابل تاسیم هستند. وي ب تفسیري، شبهنوعِ تجار
ي هاها و حالتکه عارفان دریافت هنگامی»: هاي عرفانی آورده استدر توضیح تجربه

هاي شوند و دریافتهاي خاص رها میکنند و سپز از آن حالتخاص درونی پیدا می
هاي عرفانی به شمار تجربه ۀها از زمرزارش آندهند، گگزارش می دیگران خود را براي

 (. 6831)فعّالی، « روندمی
عربی در تعریف مکاشفه )معادل نسبی تجربة عرفانی در در میان آثار اسلامی، ابن

 ]تحقیق[اعلم انّ المکاشفه عند القوم تطلق بإزاء »: دیدگاه اسلامی( چنین آورده است
عربی، )ابن زیاده الحال و تطلق بإزاء تحقیق الإشاره الأمانه بالفهم و تطلق بإزاء تحقیق

انت به تحایق ام: شودبدان که مکاشفه نزد جماعت صوفیان بر سه معنا اطلاق می: تا(بی
 «.فهم، تحایق زیادت حال و تحایق اشاره

پژوهان مسلمان و غیرمسلمان، بنا بر تعریف بیشینة فلاسفة دینی و عارفان و عرفان
اند. در این مااله، به دلیل هایی را براي آن برشمردهة عرفانی، ویژگیخویش از تجرب

هایی که استیز در کتاب عرفان و فلسفه براي تجارب عرفانی جامعیت بیشتر، ویژگی
 برشمرده، اختیار شده است که در ادامه به مرور اجمالی هر یک پرداخته خواهد شد.

 نگر. بینش وحداني یا آگاهي وحدت3-2-0
ترین ویژگی و شاید تنها ویژگی محوري در دیدگاه استیز، مسألة وحدانی بودن یاصل

امی تم»: داندترین مؤلّفة تمامی انواع عرفان میاین تجربه است. وي وحدانی بودن را مهم
ط دهند با یکدیگر همسان و یکسانند و از این رو، فااشیاي متکثري که جهان را تشکیل می

که واحد و وحدت حایای است... وحدت یا واحد، تجربه و  دهندتشکیل یک چیز می
ت ها ممکن اسهاي گوناگون است، اگرچه در برخی طریاتمفهوم کانونی تمامی عرفان

تأکید کمتر یا بیشتري بر آن شده باشد و حتی در بعضی موارد، صراحتاً ذکر نشده باشد. 
(. در جایی 6862استیز، « )شودوحدت چیزي است که ادراک یا مستایماً دریافت می

ت عرفا از توان گفمی»: دیگر و به منظور توضیح دستة انفسی تجارب عرفانی آورده است

                                                            
1. Davies, B. 



 223 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

شوند و از آن پز من یا نفز بحت بسیط که عادتاً مکتوم یا نفز تجربی رها می« من»قید 
شود. نفز تجربی همان سیالة آگاهی است. نفز بحت بسیط، وحدتی است، پدیدار می

ا کنه تمایز همانپیوندد. این وحدت بیهاي متکثر آن سیاله را به هم میکه باریکهاست 
 (38: )همان« تجربة عرفان انفسی است

 زماني )انفسي(مکاني، بي. بي3-2-2
زمان د بیاین تجربه، بالضروره بای»: مکانی تجربة انفسی باید گفتزمانی و بیدر مورد بی

(. استیز در کتاب زمان 6861)استیز، « مکان لوازم کثرتند مکان باشد، زیرا زمان وو بی
نظام طبیعی که نظام زمانی است و نظام الهی » : و سرمدیت نیز به این موضوع اشاره دارد

طوري  کنند بهکه نظام سرمدیت است. در لمحة اشراق عرفانی، این دو نظام با هم تلاقی می
 (626: مان)ه« که آن لمحه به هر دو نظام تعلّق دارد

 . احساس عینیت یا واقعیت3-2-3
به براي این تجر»: در مورد تجربة دینی و حالت خاص آن؛ یعنی تجربة عرفانی باید گفت

فرد صاحب تجربه ارزش برهانی دارد، زیرا اصل وابستگی چیزي، دلیل منطای بر وجود 
جانبه و همه یچیز دیگري است که شیء بدان وابستگی دارد. چنان که مطلق بودن وابستگ

بودن آن، دلیل بر وجود چیزي است که محدودیتی ندارد و از هر جهت بر وجود انسان 
(. عارف در هر دو تجربة آفاقی و انفسی، آنچه را از 6836)ربانی گلپایگانی، « احاطه دارد

ال هاي مبتنی بر خیتواند آن را از سایر تجربهسر گشرانده است به وضوح باور دارد و می
 نند رؤیا و کابوس تشخیص بدهد.ما

 . تیمّن، صلح و صفا و غیره3-2-4
هر تجربة عرفانی براي فاعل آن احساساتی از جنز نشاط، خشنودي و خرسندي به همراه 

هاي ژگیاتو نیست. اتو در برشمردن وی« تسکین»شباهت با تعبیر آورد. این احساسات بیمی
د، اشاره دهی که پز از مواجهة قدسی رخ میامر مینوي، پز از عنصر هیبتناکی به سکون

چنین  یابد واین احساس لرزش و هیجان مینوي با رجوع به امر قدسی تسکین می»: کندمی
کند و از مواردي است که فهم ماهیت خاصیتی، ناش مهمی در متون مادس ما ایفا می



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 222

 

 «دید آورده استهاي زیادي براي مفسران و متألهان پکنندۀ آن، دشواريمعماوش و گیج
 (.6838)اتو، 

 دار، الوهيقدسي، حرمت ]امري[. احساس 3-2-5
ترین عنصر دینی در تجربة عرفانی است و با این ]احساس[ ویژه»: استیز معتاد است

 «ویژگی احساس تیمّن و نشاط که پیشتر گفتیم، پیوند نزدیک دارد، اما همسان نیست
هیبت » :تواند در تبیین این احساس راهگشا باشدمی(. باز رجوع به آراي اتو 6862)استیز، 
کند که امري رازآلود در برابر ذهن پدیدار شده و احساسات آدمی را به ارتعاش دلالت می

گشاري که هیچ جایی در دهد که کاربرد نخستین ماولة ارزشدرآورده است و نشان می
او زمینة مساعد روانی ما مهیا  زندگی عادي روزمره ندارد، تنها در برابر موجودي که توسط

همتاست و به شکلی خاص از هرگونه پشیر است. موجودي که در نوع خود بیشده، امکان
(. احساس مواجهه با امري قدسی و الهی، 6838)اتو، « قوۀ طبیعی، ممتاز و متفاوت است

احساسی دینی است که در اغلب موارد منجر به بروز خشوع و خشیت در صاحب تجربه 
 شود.می

 نمایي. متناقض3-2-1
فز نما بودن زبان و تعابیر عرفا، صرفاً مربوط به بیان نیست و به ناز نظرگاه استیز، متناقض
گردد. استیز با تمایز قائل شدن بین دو حوزۀ منطق و نامنطق، تجارب عرفانی بازمی

والم اط با بعضی از عمنطق ف»: داند و اشاره داردتجربیات عرفانی را مربوط به حوزۀ دوم می
کنند با همة عوالم و احوال متحاق یا محتمل انطباق دارد، نه چنان که معمولاً تصور می
یز، )است« توان به کار بردممکن. منطق را در هر عالمی که کثرت در آن موجود است، می

ت. سپارادوکز، ذاتی تجربة عرفانی ا»: (. پراودفوت در این رابطه اظهار داشته است6862
دیدگاه استیز صحیح است، اما او مفهوم پارادوکز را عینی کرده و به عنوان کیفیت 

ه، کند. فاعل تجربذاتی تجربه، نه یکی از قواعد عرفانی دانستن آن با آن برخورد می
 (.6877)پراودفوت، « بیندناپشیري یا پارادوکسی بودن را وصف متعّق تجربه میبیان



 221 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

 نا بر ادعاي عرفاناپذیري، ب. بیان3-2-7
ا یک دوراهی کنند بکسانی که تجربة دینی را نوعی احساس تلای می»: پترسون معتاد است

ناي توان آن را مبناپشیر باشد در این صورت نمیرو هستند. اگر تجربة دینی بیانروبه
 اي وجود ندارد که مبنایی براياعتاادات قرار داد؛ زیرا در این تجربه هیچ مضمون عالی

مضمون و محتواي مفهومی داشته باشد در این صورت  م کند. اما اگر تجربه،اعتاادات فراه
توان آن را مستال از تعبیرهاي مفهومی دانست یا از نادهاي عالانی ایمن پنداشت. نمی

توانند هر دو وجه را با هم مابول دانند، نمیکسانی که تجربة دینی را احساس صرف می
 (.6838: دیگران )پترسون و« بدانند

ناپشیري تجربة خاموشی ضمیر از یک سو ناشی از ماهیت این تجربه بیان»به باور ولیئی 
است که همانا تجربة نیستی و سکوت و سکون است و از سوي دیگر به ماهیت زبان 

گردد که الفاظ آن دلالت بر معانی موجود در جهان محسوس یا عالم شهادت دارند برمی
(. برخی عامل مخاطب را 6836)ولیئی، « عانی موجود در عالم غیب ناتوانندو براي بیان م

براي بیان حاایق و مفاهیم عرفانی، چهار مانع موضوع، »: دانندنیز مطلبی قابل توجه می
(. هر کدام از این عوامل به نوعی 6868)رحیمی زنگنه، « متکلم، کلام و مستمع وجود دارد.

 دهند.تأثیر قرار میناپشیري را تحت مسألة بیان
د پسنهاي عرفکتاب خود، پز از اینکه نظریه« عرفان و زبان»استیز در فصل 

 6هاي مجازي بودن زبان عرفا )نظریة دیونوسیوس)عواطف و نابینایی معنوي( و سپز نظریه
کشد کند و در ادامه به چالش میناپشیري بیان میو نظریة استعاره( را دربارۀ موضوع بیان

کند که در جاي خود قابل توجه است. به عایدۀ استیز، اي جدید را پیشنهاد میظریهو ن
 :باید صحبت دربارۀ بیان تجارب عرفانی را به مرحلة حین تجربه و پز از تجربه تاسیم کرد

ناپشیر یانناپشیر و بنابراین به کلی بدهد به کلی مفهومتجربة عرفانی هنگامی که دست می»
توانی مفهومی از هیچ چیز بیابی، تمایز نمیطور باشد. در وحدت بیهمیناست. باید هم 

چراکه اجزا و ابعاضی در آن نیست که به هیأت مفهوم درآید. مفهوم فاط هنگامی حاصل 
 : (. به تعبیر مولوي6862)استیز، « اي در کار باشدشود که کثرت یا دوگانگیمی

 

                                                            
1. Dionysius 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 221

 

 شااااودبااوي آن دلااباار چااو پاارّان ماای 
 

  شاااودهااا جااملااه حیران میآن زبااان 
 

 (6837)مولوي،  

 . تبیین و تحلیل غزلي از مولوي3-3
ی بندي کلهاي عرفانی مولوي است که از نظر دستهاز دیوان شمز از جمله غزل 369غزل 

 اي است مبتنی بر سرقت،وارهشود. این غزل، داستانتجارب عرفانی، آفاقی محسوب می
اي «لولی»کند. مولوي از راوي )عارف، مولوي( آن را بیان میاما سرقتی مطلااً متمایز که 

گوید که در عین دزدي، خواهان دستمزد است و علاوه بر سرقت، جان آدمیان سخن می
 یابد. میرد، بلکه عمري جاویدان میستانی، آدمی نه تنها نمیستاند، اما از این جانرا نیز می

 دزد عااااال لااولاایااان شااااد پاار شااااهاار
 خاارد دارد نااگااه  دبااتااواناا   کااه هاار

 گشاااات یااک لااولی پریرگاارد ماان ماای
 کارد لاولای دساااات خااود در خااون من   

 شااااد خااون ماان انااگااوروار تااا کااه ماای
 کاارد دیاادم کااو کاانااد دزدي ولاایااک  
 کاای گاامااان دارد کااه او دزدي کاانااد 
 دزد خونی بین کاه هر کز را که کشااات 
 رخاات برد و بخاات داد آنگااه چااه بخاات
 دردهاااا و دردهاااا را صااااااف کااارد

 او چون مردمک سااات وا این جهان چشااام
 باااز رشااااک حااق دهاااناام قاافاال کاارد  

 

 دساااتااماازد  بااخااواهااد هاام باادزدد هاام 
 بااباارد  باااري ماارا نااتااانسااااتاام   ماان 
 ی کاارد و مااردچااناایااناام باارد کاالااّ هاام

 خون من در دساااات آن لولی فسااارد 
 فشااااردهااا انااگااور دل را ماای سااااال

 کاارد مااا را باایاان کااه او دزدیااد کاارد 
 خاصااه شااه صااوفی شااد آمد مو سااترد  

 ز نمردخضااار و الیاااسااای شااااد و هرگ 
 ساااایاام باارد و داماان پاارزر شااااماارد   
 پاایااش او آریااد هاار جااا هساااات درد 

 آیااد جاهااان زین مرد خرد تانااگ مای  
 شااااد کلیااد و قفاال را جااایی ساااپرد  

 

 (369)دیوان شمز، غزل 

اي است نیازمند تبیین. مخاطب در همین در این غزل، رمزواره« دزد»واضح است که 
در انتهاي غزل، گشایشی دربارۀ آن  روست که با آنکه احتمالاًآغاز کار با رمزي روبه

ر خود نماید. به تعبیهاي مولوي الزامی میگیرد، اما پیگیري آن در دیگر سرودهصورت می
 : مولوي



 221 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

 بود این ماصااود  و اساات  رمز همه این
 

 همی  آیااد جهااان اناادر جاهااان  کااآن 
 

 (2367غزل : )همان

کار وي با معانی گوناگونی بهدر غزلیات مول« دزدیدن»و به طور کلی مصدر « دزد»واژۀ 
که در عامه نیز رواج دارد، ماصود مولوي از این « سارق/ سرقت»رفته است. گاهی معناي 

 : کاربرد است

 فاارصااااات یااافاات  چااو دزدي درزي
 

 را  رسااااااان جااااماااه  آرد کااام 
 

 (621غزل : )همان

 شااکرلبی هوس در شاابی هر به دلم دزد
 

 شود می چه عساسای   از روانشاب  کوي سار  در 
 

 (994غزل : )همان

 دزدي دزدي شاااااود پاانااهااان  کااجااا 
 

 سااات گاارفااتااه کااش زیاار خصااام مااال کااه 
 

 (848غزل : )همان

« نهانیپ»را نیز هم به معناي صفت مفعولی و هم به معناي کنایی « دزدیده»مولوي کلمة 
 : بارها در غزلیات شمز استفاده کرده است

 یی تو بگزیاده  هماه  وز تویی دیاده  تویی گاوش 
 

 باایااا  بااازار سااار باار تااویاای دزدیااده یااوساااف 
 

 (81غزل : )همان

 شااديمی خوبان همراز زديمی چشاامک دزدیده
[ 

 کنون  هاآن ز نشااان یک کو آمديمی زنان دسااتک 
 

 (6733غزل : )همان

در این غزل، معنایی ویژه دارد که انز با فضاي سرایش مولوي به « دزد»واضح است که 
تر آن مؤثر باشد. در غزلی دیگر از دیوان دریافت معناي دقیقتواند بر ویژه در غزلیات، می

 : شمز که براي غزل مورد بحث ما راهگشاست، مولوي چنین سروده است

 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 221

 

 مااردمااان مااتاااع و مااال باارد کاااو دیاادم دزد ماان
 کنااد افزونی دزد چاون  اماان  ساالاطاان   از خاواهاناد   
 برد دل دزدان جمله از او که ساالطان آن اساات عشااق
 بردمی دل شااحنگان از او که دزدي آن اساات عشااق
 کو دزد کاان  آماده  جمع شااابنیم ببینی خالااای   ...

 

 ماایااان  از باادزددماای چااون را دزد خااود مااا دزد ایاان 
 امان؟ خواهند کجا از پز کندمی ساالطاان  چو دزدي
 انموکشاا را ساارکشااان حق برد ساارکش آن پیش تا
 کرانبای  شااحاناگاان    تاو  بایان   دزد آن خادمات   در
 میااان در خود او دزد آن کو کااه پاارسااادماای ناایااز او

 

 (6368غزل : )همان

در چهار بیت آغازین این غزل هم هرگز نه معناي معمول خود و نه معناي « دزد»واژۀ 
دزدد و فریاد کند که دزدها را هم میکنایی دارد. مولوي در اینجا از دزدي صحبت می

شاید. منظور مولوي گهاست و در بیت سوم، خود این رمز را میهمه از دست او بر آسمان
از دزد در این غزل و در غزل مورد بررسی ما، عشق است؛ عشای که تشخص یافته است 

دزدد؟ آنچه در راه رسیدن به خداوند، اضافات آید. اما چه میو در قالب دزدي به میان می
شوند و آنچه از تفرعن با سالک باقی است. پز سالک اگر هوشیار باشد، نه محسوب می

از این دزدي نباید ناراحت باشد، بلکه اگر حتی دستمزدي هم از او طلب شد، باید با تنها 
 دل و جان بپردازد.

 شاابی جسااتاه جمعی کاه چاه دزد آماد     در نیم
 سااان زان همه بانگ با بااانگش شااد آمیختااه

 و هو معکم یعنی بااا توسااات در این جسااتن 
 

 او دزد آن و آماد  دزد گویاد هامی  دزد آن و 
 مو یاک  شاااانغلغلاه  در شباانگ  نشااود پیادا 
 جو را او طلب در هم جوییمی تو کاه  آنگاه 

 

 (2672غزل : )همان

معرفی کرده « و هو معکم»در این غزل نیز مولوي دزد مورد نظر خود را با تضمین 
به عنوان « دزد»آید که مولوي گاهی از واژۀ است. از مجموعة این سه غزل چنین برمی

که مولوي از آن بهرۀ عارفانه « دزدي»کند. وجه دیگر مینمادي براي حق تعالی استفاده 
اي هشب است. این ویژگی در بافت عارفانة غزلبرد، رخداد معمول آن در شب و نیمهمی

 :مولوي به نوعی یادآور اهمیت شب براي عارف و رخداد عرفانی )کشف و مشاهده( است
آنات  هاست و دره سوي ناشناختهها و سرانجام بها و ناشنیدهشب فرصتی به سوي نادیده»



 221 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

شب است که انسان توانایی رها شدن از عالم ناسوت به سراپردۀ عالم ملکوت را خواهد 
 : (. مولوي بارها اهمیت شب را مورد تأکید قرار داده است6836)فعّالی و دیگران، « داشت

 رحاامااتاای گاانااج چااو آیااد پاادیااد شااااب
 

 سااااعااتاای  یااک خااود حاارص از رهاانااد تااا 
 

 سوم( دفتر: 6837 )مولوي،

 حاواس  و فاهام   کشااتای  شااکسااتاه   شاااب
 

 یااأس نااه و خااوف نااه مااانااده، اماایاادي نااه 
 

 ششم( دفتر: )همان

وجوش روزانة در اندیشة مولانا، شب فرصتی مغتنم است که آدمی از حرص و جنب
یابد که به راز و نیاز بپردازد و از آنجا که فهم و حواس شود و فرصتی میخویش فارغ می
گراید، مکاشفات نیز بیشتر در این هنگام و فراتر رفتن از حواس عادي می او به تعطیلی
 پشیرد.صورت می

گیرد، تلاش دزد براي پنهان شدن وجه دیگر دزدي که مولوي از آن بهرۀ عارفانه می
کند، گونه که دزد سعی بر پنهان داشتن خویش از مردمان میبه طرق گوناگون است. همان

نده دهد و این سرقت در نهایت به سود به سرقتی از لون دیگر انجام میحق تعالی نیز با آنک
است، بر آن است که پنهان بماند و هم از این روست که در استفادۀ رمزگونه از دزد در 

زند تا هویت حایای او آشکار غزلیات عرفانی مولوي، دزد، خویش را در میان مردم جا می
ر از شده است و باقی فاط خبعارفِ راوي غزل شناخته نشود. به واقع، حق تعالی فاط براي

 یابند و فاعل آن و چند و چون خود واقعه را هرگز درنخواهند یافت.رخداد می

 هاي تجربة عرفاني در غزل. بررسي ویژگي3-3-0
پیش از این گفته شد که استیز هفت ویژگی براي تجربة عرفانی بیان کرده است. در 

از دیوان غزلیات شمز پی  369هایی را در غزل دارد این ویژگیادامه، نگارنده سعی 
هاي مورد بحث پژوهشگران در یک بگیرد. واضح است که محاق شدن تمامی ویژگی

غزل، امري دیریاب و دشوار است، اما دربارۀ غزل مدنظر این پژوهش، تلاش خواهد شد 
 گانه، رهگیري و تببین شود.هاي هفتکه تمامی ویژگی



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 221

 

 نگر. بینش وحداني یا آگاهي وحدت3-3-0-0
تعالی است. حق تعالی  در بخش قبل توضیح داده شد که دزد در این غزل، رمز و نماد حق

شود در پوشش یک سارق یا به تعبیر اي که نمود آن در غزل مولوي دیده میدر مکاشفه
. ظهور حق شود گیرد تا بتواند آمادۀ، تمامیت بنده را از او می«دزد خونی»بیت هشتم، 

تابد در جایی حضور داشته باشد که جز او ساکن است و معناي غیرت الهی هرگز برنمی
هاي مشموم در متون عرفانی نیز برخاسته از همین موضوع است. حق تعالی ابتدا دارایی« فنا»

گیرد تا جز حق ارزشمند است از او می مبتديو در نهایت تمامی آنچه در نظر سالک 
تجربه نگر و آگاهی وحدانی صاحباو باقی نماند و همین، بیانگر بینش وحدت چیزي با

توان در ابیات )مولوي( در این غزل است. نمود بارز این ویژگی تجارب عرفانی را می
وجو کرد؛ جایی که مولوي از گرفتن بالاترین دارایی هر انسان هشتم و نهم غزل جست

اي از گونة زندگی خضر و الیاس زندگی دوبارهگوید که این مرگ، )جان( او سخن می
 است.

براي  «کیفیت معرفتی»تواند مؤید ویژگی همچنین این برداشت از غزل مولوي می
ه حالات حالات عرفانی خیلی ب»پژوهان، تجربة عرفانی باشد. به عایدۀ برخی دیگر از عرفان

ه کنند، این حالات شبییاحساسی شبیهند، اما از نظر کسانی که این حالات را تجربه م
حالت دستیابی به معرفت نیز هستند. به زعم عرفا، آدمی از طریق حالات عرفانی به عمق 

یابد که با عال و استدلال میسر نیست. این حالات اشراق، مکاشفه و الهام حاایای دست می
به آدمی  یسرشار از معنا و اهمیتند و هرچند قابل بیان و توصیف نیستند، اما احساس حجیت

(. ممکن است علت نپرداختن 6866، 6)جیمز« رودبخشند که تا پایان عمر اثر از بین نمیمی
ده به واقع ش پژوهان به این ویژگی معرفتی بودن، این باشد که معرفت حاصلبرخی عرفان

 هاي یکهمین وحدت و وحدانیت است. به هر صورت، اگر معرفتی بودن را جزو ویژگی
ی بدانیم، معرفت حاصل از این غزل، لزوم گشر از هر آن چیزي که موجب تجربة عرفان

شود، حتی اگر این حجاب جان سالک باشد براي رسیدن حجاب میان عاشق و معشوق می
 به محبوب و معشوق حایای و واحد مطلق است.

                                                            
1. James, W. 



 221 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

 زمانيمکاني، بي. بي3-3-0-2
بت از زمان و وقایع براي زمانی محض رخ داده است و صحتجربة عرفانی مولوي در بی

این تجربه، صرفاً مربوط به نمود این تجربة عرفانی در عالم تکثر است، اما در بیت چهارم 
فشرد و این دزدد و همچون دانة انگوري میو پنجم، سارق )لولی( از مولوي دل او را می

شناسی آن، یباییها فشردن دل، علاوه بر بُعد زدهد. این سالامر را سالیان دراز ادامه می
زمانی تجارب عرفانی است. در واقع، تجربة عرفانی در زمانی و مکانی حامل ویژگی بی

دهد و از همین رو، در این تجارب، شبیه چیزي که خارج از زمان و مکان معمول رخ می
گیري جهان مادي دیگر هاي اندازهافتد، مایاسهاي عادي اتفاق میدر خواب براي انسان

 خویش را نخواهند داشت. کارآیی

 . احساس عینیت یا واقعیت3-3-0-3
ات و مخاطب اي با کلمکند و به گونهشاعر آنچه بر او گششته را با جزئیات کامل تبیین می

شود، کند که هرگز شکی براي شنونده در مورد صحت روایتی که بیان میبرخورد می
بهه، اي شکرده و به همین سبب، بدون ذرهشود. مولوي کاملاً آنچه را دیده باور ایجاد نمی

 اي هم ندارد که این حکایتدارد. مولوي حتی اشارهآن را به شکلی عینی و واقعی بیان می
را در خواب دیده یا در حالتی بجز صحو. حادثه براي عارف کاملاً عینی و کاملاً واقعی 

 هاي تجارب عرفانی ناب است.رخ داده است و این از ویژگی

 . تیمّن، صلح و صفا و غیره3-3-0-4
ه با وجود بخشد کتجربه میاستیز معتاد است که هر تجربة عرفانی، احساسی به صاحب

نامگشاري مشابه، هیچ سنخیتی با این احساسات در جهان مادي ندارد. احساسی که در این 
 غزل جاري است، شگفتی توأم با آرامش است؛ شگفتی از آن جهت که شاعر در ابیات

دارد شده را بیان می مختلف از جمله بیت ششم و هفتم، اعجاب خود از حوادث مشاهده
العاده بودن حوادث، نشانی و نمودي از آشفتگی و آرامش از آن جهت که با وجود خارق

 شود.در خلال ابیات دیده نمی



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 214

 

 دار، الوهيقدسي، حرمت ]امري[. احساس 3-3-0-5
توان در بیت دوازدهم و در کلمة ه از دیدگاه مولوي را میترین نشانة قدسی بودن حادثمهم

بندي مولوي است از غزل و به وجو کرد. این کلمه به نوعی جمعجست« حق»کلیدي 
کند که به عایدۀ او، تمامی آنچه دیده است و بر او گششته است، وضوح آشکار می

شد و جز به مدد وي میالعاده است که جز به اذن حق روایت نسري و خارقاي آنواقعه
 یافت.قابلیت بروز در قالب کلمات را نمی

 نمایي. متناقض3-3-0-1
هاي تجربة عرفانی در بیت آغازین غزل مورد بحث نمایی به عنوان یکی از ویژگیمتناقض

 اي آشکار دارد.و همچنین در بیت هشتم، جلوه
ت به وجود دزدي هشدار شود؛ مولوي نسبعاشاانه آغاز می -شعر با هشداري عارفانه

کند. کند، بلکه در ازاي دزدي خود دستمزدي هم طلب میدهد که نه تنها دزدي میمی
کند. آمیز است که راه را براي برداشت عرفانی از غزل هموار میدر واقع، همین بیان تناقض

زدي د قاعده بر آن است که دزد، پز از دزدي گریزان باشد، اما مولوي در بیان متناقض از
 داند.گوید که دزدي خویش را شایستة دستمزد نیز میسخن می

نماهاي رایج ادبیات عرفانی در نظرگاه مولوي دیده در بیت هشتم نیز یکی از متناقض
کشد، اما چه کشتنی؟ دزد غزل مولوي )حق تعالی( میشود؛ مرگی که زندگی است. می

ت. داوند به خضر و الیاس بخشیده اسبخشد، از آن سان که خکشتنی که زندگی جاوید می
این در واقع معناي صریح فنا در عرفان است، از بین رفتنی که باایی دائمی است و به نوعی 

دَ قُتِلُوا فِی سَبِیلِ اللَّهِ أَمُواتاً بَلْ أَحُیاءٌ عِنْ لا تَحُسَبَنَّ الَّذِینَ وَ﴿: یادآور این آیة شریفه است
 : و همچنین یادآور سنت عرفان ایرانی در قصیدۀ سنایی ﴾6رَبِّهِمُ یُرْزَقُونَ

 خواهی زنادگی  می اگر مرگ از پیش دوسااات اي بمیر
 

 ماا  زا پیش گشاات بهشااتی مردن چنین از ادریز کاه  
 

 (6838 )سنایی،
 

                                                            
 616عمران، آیة لآ. سورۀ 6



 213 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

ها نام برده شده است، دو پیامبري هستند که خضر و الیاس که در غزل مولوي از آن
به آب زندگانی، چشمة آب حیات و در نتیجه، حیاتی ناطة مشترک آن دو دست یافتن 

جاویدان است. به دلیل تشابهات فراوان میان این دو، برخی مفسران، این دو را در اصل 
 (.6862خزائلی، : اند )ر.کیک نفر دانسته

دزدد و به جاي آن بخت و این دزد رخت )اثاث دنیوي( و سیم )مال ناپایدار( را می
 کند. رسم استشده ارزشمندتر است، نصیب عارف میز اموال دزدیدهزري که به مراتب ا

گوید که اگر مشکلی وجود دارد، تنها که از دزد و قاتل فراري باشند، اما مولوي می
تجربة عشای مولانا او را بدین »گشاي آن، چنین دزدي است. به عبارت دیگر، مشکل

اي خونخوار خود را دا با چهرهوصف مهم عشق رهنمون شد که عشق لطیف آسمانی، ابت
جویان یمجویان و سها که مرد صحنة پیکار نیستند، عاب بنشینند و نامدهد تا آننشان می

از کام گرفتن از آن معشوق سیمگون، نومید شوند و سپز فاط دلیران و پاکبازان با او 
 (.6834)سروش، « سودا کنند

 ناپذیري، بنا بر ادعاي عرفا. بیان3-3-0-7

هاي عرفانی دیگر نیز از آن بهره گرفته است، اي که در بسیاري غزلمولوي به شیوه
دهد. آنچه مولوي بیان بندي غزل خویش را به موضوع خاموشی اختصاص میپایان
کند، نمود تجربة عرفانی اوست که در عالم تکثر به بیان آمده است وگرنه در حین می

جهانی، زبان سالک هرگز کارآیی ندارد تا تجربة از تجربة اصلی به دلیل غلبة شدیدي آن
سر گشراندۀ عارف را به بند کلمات بکشد. در تکمیل بحث ویژگی بینش وحدانی در این 

از خود خلاص یافتن همان فنا یا رهایی از منِ تجربی و رستن از »: توان گفتمرحله، می
ابد و از همین ماام است که یکفر و ایمان است و در همین ماام است که فرامن تحاق می

ید گوگوید در حالی که خاموش است و می. سخن میگویدنماید که سخن میمولوي می
 (.6833)پورنامداریان، « گویدخاموش است در حالی که سخن می

است.  هاي عرفانیناپشیري تجربهبندي غزل مولوي، بیانگر ویژگی بیانپز پایان
ید کند که کلسبب توقف غزل شده است و باز اشاره میمولوي اشاره دارد که رشک حق 

این سرایش هم در دست خداوند بوده است و پز از اتمام اجازه، جایی سپرده شده که 
 شاعر )عارف( تا اذن بعدي به آن دسترسی نخواهد داشت.



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 212

 

گران شود که پژوهشتجارب عرفانی را نیز یادآور می« انفعالی بودن»این مسأله، موضوع 
این  اند. براساسهاي تجربة عرفانی برشمردهی همچون ویلیام جیمز، آن را از ویژگیمطرح
توان با اعمال ارادي مادماتی نظیر متمرکز کردن وارد شدن حالات عرفانی را می» ویژگی 

عرفا  هايهاي دیگري که در دستورنامهحواس یا با انجام برخی حرکات بدنی یا به شیوه
د کندهد، احساس میاما وقتی که این حالت به عارف دست می آمده است، تسهیل کر،

« اش را از دست داده و گویی نیروي برتري او را به تسخیر خودش درآورده استاراده
 (.6866)جیمز، 

توان این به وضوح می -هاي انفسیبه ویژه در غزل-هاي عرفانی مولوي در عموم غزل
عبیر سپاري سرایش به ترا مشاهده کرد. این برون سپردن عنان غزل به کسی دیگر )خداوند(

 ض است.اختیاري محپژوهان، بیانگر انفعالی بودن تجربه و قرار داشتن شاعر در بیعرفان

 گیريبندي و نتیجهجمع
ة هاي تجرباز دیوان شمز، غزلی عرفانی از نوع آفاقی است که تمامی ویژگی 369غزل 

انی، مکبی-زمانینگر، بیدانی یا آگاهی وحدتعرفانی از نظرگاه استیز )بینش وح
دار احساس عینیت یا واقعیت، احساس تیمّن و صلح و صفا، احساس امري قدسی و حرمت

ناپشیري( را داراست. این غزل از آنجا که ضمن روایت خود نمایی، و بیانو الوهی، متناقض
را داراست، بینشی از میان رفتن عاشق براي تحاق حضور معشوق عرفانی )خداوند( 

ساخت خود، مسیري از سمت تکثر به وحدت را محور دارد؛ یعنی غزل در ژرفوحدت
 کند.طی می

تجربة عرفانی فرازمانی است و فاط به سبب اشتراکی که با زمان عادي دارد، عارف 
تواند از زمان تاریبی رخداد آن حکایت کند. برخی اتفاقات این غزل از منطق جهان می

گیرد و رخداد آن در زمانی که مایاس آن با زمان معمول همخوانی ندارد فاصله میمادي 
 زمانی تجارب عرفانی است.که این ویژگی، بیانگر ویژگی بی

عارف از آنچه بر او گششته مطمئن است و ایمانی عمیق به رخدادي که از سر گشرانده، 
ل را به شکلی کاملاً عینی و واقعی وارۀ این غزعارف، داستان -دارد. مولوي به عنوان شاعر

اي که اي است که احساس عینیت و واقعیت تجربهکند و شیوۀ بیان او به گونهروایت می
 کند.حز کرده است، به مخاطب منتال می



 211 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

پژوهان، ماهیت حایای تجربة عرفانی، احساس تلاّی شود، اگر همانند بسیاري از عرفان
یژۀ شگفتی و آرامش است که از لحن مولوي ضمن این غزل از جهتی بیانگر احساس و

شود و از جهت دیگر، احساس قدسی بودن و الوهی بودن تجربة جاري وقایع آشکار می
 شود.در بیت پایانی، تثبیت می« حق»در غزل، بویژه با کلمة 

هایی که میان زمان و مکان رخداد و روایت عارف از تجربة خویشتن به سبب تفاوت
ع حکایت دقیق اعم از موضوع، متکلم، کلام و مستمع، وجود دارد، وقتی به نین موانچهم

هاي منطای همراه است. غزل مورد بررسی در گوییرسد، غالباً با تناقضعرصة بیان می
دزدد و طالب مزد است و کسی که اي از ابیات، حاوي تناقض است؛ دزدي که میپاره
 بخش است.کشد، اما کشتن او زندگیمی
یوۀ بسیاري دارد؛ مولوي به شناپشیري تجربة عرفانی را بیان میت پایانی غزل نیز بیانبی
 شودگیرد و یادآور میهاي عرفانی خود راه خاموشی را به دستور الهی پیش میاز غزل

سرایش همین ابیات محدود هم از عهدۀ وي خارج بوده و بدون لطف الهی، همین 
 ماند.ناپشیر باقی میانهایی که سروده شد نیز بیشمّه

در خلال بررسی مشخص شد که غزل مولوي از دو ویژگی کیفیت معرفتی و انفعالی 
د نیز برخوردار انبراي تجربة عرفانی بیان کرده -بجز استیز-پژوهان بودن که برخی عرفان
پژوهان همچون ویلیام جیمز، تجربة عرفانی، نظر برخی عرفان طبقاست. اگر بنا باشد 

رفتی را به عارف یا مخاطب روایت عارف منتال کند، معرفتی که تجربة مولوي در پی مع
اري سپانتاال آن است، گشر از همة دارایی وجودي براي رسیدن به واحد مطلق است. برون

سرایش و دادن عنان کلام به خداوند نیز بیانگر انفعالی بودن غزل و قرار داشتن شاعر در 
 و بدل شدن به زبان حق است.اختیاري محض موضع بی

 بود که با توجه به« دزد»مطلب دیگري که در این غزل اهمیت داشت، پیگیري رمز 
هاي مولوي در دیوان شمز، مشخص شد که این واژه رمزي است براي خداوند سایر غزل

و هرگز معناي معمول و ناپسند خود را ندارد. خداوند به عنوان تنها خیرخواه حایای عارف 
رباید تا پز از این تخلی راه هاي ناپسند وي را میمصلح مطلق عالم از سالک، ویژگیو 

 براي تحلی به صفات پسندیده و تجلی خداوند بر دل عارف هموار شود.

 

 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 211

 

 تعارض منافع
 تعارض منافع وجود ندارد.

ORCID 
Hoseinali Ghobadi  https: //orcid.org/0000-0001-8282-5644 

Amir Moradi  https: //orcid.org/0000-0003-2566-8835 

Saeid Bozorg Bigdeli  https: //orcid.org/0000-0001-9633-7019 

 منابع
 قرآن کریم

نون ف(. بررسی بینامتنی تصویر شکار در غزلیات شمز. 6836فرد، زهرا. )آقاحسینی، حسین، معینی
 .84-66(، 8)2، ادبی

(. بررسی بینامتنی تصویر دریا در غزلیات شمز. 6836) ____________________________.
 .23-6(، 69  -8) 4، نامة زبان و ادب فارسی )گوهر گویا(پژوهش

 .دار احیاء التّراث العربی: . بیروت8-6. ج فتوحات المکیهتا(. عربی، محمد بن علی. )بیابن
 تبسو ن یتوهال هومفم یلانایرعغ لامع ۀاردرب یشژوهپ؛ یدسر قام ومهفم(. 6838اتو، ردولف. )

 ناش جهان.: همتی. تهران. ترجمة همایون ینلااع املبا ع آن
استامپ، النور و آلوین پلانتینگا و ریچارد مو و نانسی مورفی و پل ویتمن و فیلیپ کویین و مرولد 

. ترجمة مالک حسینی، دربارۀ دین(. 6838وستفال و ویلیام آلستون و ماتیاس لوتزباخمن. )
 هرمز.: فاطمه مینایی، محمدمنصور هاشمی و لیلا هوشنگی. تهران

: . ترجمة بهاءالدین خرمشاهی. چا  هشتم. تهرانعرفان و فلسفه(. 6862تیز، والتر ترنز. )اس
 انتشارات سروش.

. ترجمة احمدرضا جلیلی. جستاري در فلسفة دین: زمان و سرمدیت(، 6861) ______________.
 دانشگاه غیرانتفاعی ادیان و مشاهب.: . قم2چ 

 هرمز.: . تهران7. ترجمة محمدسعید حنایی کاشانی. چ تیکعلم هرمنو(.  6866پالمر، ریچارد ا. )
. عال و اعتااد دینی(. 6837پترسون، مایکل و ویلیام هاسکر، بروس رایشنباخ، دیوید بازینجر. )

 طرح نو.: . تهران9ترجمة احمد نراقی و ابراهیم سلطانی. چ 
 ة فرهنگی طه.مؤسس: . ترجمة عباس یزدانی. قمتجربة دینی(. 6877پراودفوت، وین. )

 

https://orcid.org/0000-0001-8282-5644
https://orcid.org/0000-0003-2566-8835
https://orcid.org/0000-0001-9633-7019
https://orcid.org/0000-0001-8282-5644
https://orcid.org/0000-0003-2566-8835
https://orcid.org/0000-0001-9633-7019


 211 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

. 4. چ شکنی در شعر مولويشعر فارسی و ساخت: در سایة آفتاب(. 6862پورنامداریان، تای. )
 سخن.: تهران

داستانی تأویل و کشف رمزهاي غزل: (. دریاي غرق در نهنگ6839-6834جمشیدیان، همایون. )
 .88-66(، 97و  91) 69، علوم انسانی دانشگاه الزهرااز مولوي. 

 حکمت.: . ترجمة حسین کیانی. تهرانتنوع تجربة دینی(. 6866یلیام. )جیمز، و
 امیرکبیر.: . تهران6. چ اعلام قرآن(. 6862خزائلی، محمّد. )

 .42-88، (21)، قبسات(. تجربة دینی و مسألة عینیت. 6836ربّانی گلپایگانی، علی. )
  (،6) 8 ،ناد ادبیاز نگاه مولوي.  هاي عرفانیناپشیري تجربه(. بیان6868رحیمی زنگنه، ابراهیم. )

67-88. 
 مؤسسة فرهنگی صراط.: . تهران7. چ قمار عاشاانة شمز و مولانا(. 6834سروش، عبدالکریم. )

. به سعی و اهتمام محمدتای دیوان حکیم سنایی غزنوي(. 6838سنایی، ابوالمجد مجدود بن آدم. )
 سنایی.: . تهران9مدرس رضوي. چ 

: . قموعربی و ردولف اتمطالعة تطبیای آراي ابن: مبانی نظري تجربة دینی(. 6836شیروانی، علی. )
 بوستان کتاب.

. چیستی مکاشفه و تجربة عرفانی از دیدگاه (6831)علیزاده، بیوک و عباس احمدي سعدي 
 .28-6(، صفحات 28)پیاپی  6، شمارۀ اندیشة دینیسینا. ابن

 دانشگاه قرآن و حدیث، مرکز آموزش الکترونیکی.: قم. کلام جدید(. 6831فعّالی، محمدتای. )
پژوهشگاه فرهنگ و : . تهران8. چ تجربة دینی و مکاشفة عرفانی(. 6837. )_____________

 . اسلامی ةاندیش
-69، (99)، نامة پارسی(. مضامین عرفانی شب در اندیشة مولانا. 6836. )_____________

624. 
 بوستان کتاب قم.: . قمجربة دینی و گوهر دینت(. 6836نیا، علیرضا. )قائمی

هاي بازشناسی آن از دیدگاه (. تجربة دینی، تجربة عرفانی و ملاک6838کاکایی، قاسم. )
 .42-6 ،(6)، انجمن معارف اسلامیعربی. ابن

مارۀ ، سال پنجم، شادبیات عرفانیشناسی کشف صوري در مثنوي. (. گونه6862مدنی، سیّدمسلم. )
 .664-676 ، صفحات3

انفر. الزمان فروز. به تصحیح بدیعکلّیات شمز تبریزي(. 6838الدین محمد. )مولوي، مولانا جلال
 علم.: . تهران9چ 

 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 211

 

. به تصحیح رینولد نیکلسون. با مادمة مثنوي معنوي(. 6837. )__________________________
 صداي معاصر.: کوب. تهرانعبدالحسین زرین
بررسی و تحلیل صور و اسباب خاموشی در متون عرفانی (. 6836قربان. )ولیئی محمدآبادي، 

 .نامة ماطع دکتري زبان و ادبیات فارسی. دانشگاه تربیت مدرس. پایانفارسی تا پایان قرن هفتم

References 
The Holy Quran 

Aghahosseini H. and MoeiniFard, Z. (2010). Barresi-e beynāmatni-e tasvir-

e “Shekār” dar Ghazaliat-e Shams. Fonun-e Adabi. Num. 3,  19-34. [In 

Persian] 

______________________________. (2010). Barresi-e beynāmatni-e 

tasvir-e “Darya” dar Ghazaliat-e Shams. Gowhar-e Gouya , Num.3 

(consecutive 15), 1-28. [In Persian] 

Alizāde, B., Ahmadi Sa’di, A. (2007). Chisti-e mokāshefe va tajrobe-e erfāni 
az didgāhe Ebn-e Sina. Andishe-e Dini, Num. 23,  1-20. [In Persian] 

Ebn-eArabi, M. (Undate). Fotuhāt Al-makkiye. Vol. 1.2.3. Beirut: Ehya Al-

toras Al-arabi. [In Arabic]. 

Faāli, M. T. (2007). Kalām-e jaded. Qom: Daneshgāh-e Qorān va Hadis, 

Markaze Amouzesh-e Electronic. [In Persian] 

__________. (2008). Tajrobe-e dini va mokashefe-e erfani. 3rd ed. Tehran: 

Pajuheshgāh-e Farhand va Andishe-e Eslami. [In Persian] 

__________.  (2010). Mazāmin-e erfani-e Shab dar andishe-e Mowlana, 

Nāme-e Pārsi, Num. 55,  95-124. [In Persian] 

Ghāeminia, A. R. (2002). Tajrobe-e dini va gowhar-e Din. Qom: Boustān-e 

Ketab. [In Persian] 

James, W. (2012). Varieties of Religious Experience. Tr. by Hossein Kiāni. 
Tehran: Hekmat. [In Persian] 

Jamshidiān, H. (2005-6). Darya-e ghargh dar nahang: Ta’vil va kashfe 
ramzhā-e ghazal-dāstani az Mowlavi, Olum-e Ensani-e Alzahra, Num. 56 

and 57,  19-33. [In Persian] 

Kākāyi, Gh. (2004). Tajrobe-e dini, Tajrobe-e erfāni va melākha-e 

bāzshenāsi-e ān az didgāh-e Ebn-e Arabi. Anjoman-e Ma’āref-e Fārsi, 
Num. 1,  9-42. [In Persian] 

Khazāeli, M. (2013). A’lām-e Qurān. 9th ed. Tehran: AmirKabir. [In 

Persian] 

 

 



 211 |قبادی و همکاران  |...  مولوی از غزلی عرفانی تحلیل سارق؛ عاشقِ

 

Madani, S. M. (2013). GuneShenāsi-e kashf-e suri dar Masnavi, Adabitt -e 

Erfāni, Num. 8,  171-194. [In Persian] 

Maulana. M. (2001). Kolliāt-e Shams-e Tabrizi. correction by Badi al-zamān 
Foruzānfar, 5th. [In Persian] 

__________. (2008).  Masnavi-e Manavi. correction by Reynold Nicholson. 

Introduction by Abd al-hossein Zarrinkoub. Tehran: Sedāye Moāser. [In 

Persian] 

Otto, R. (2001). The Idea of the Holy. Tr. by Homāyoun Hemmati. Tehran: 

Naghsh-e Jahan. [In Persian] 

Palmer, R. A. (2012). Hermeneutics, Tr. by MohammadSaeid Hanāyi 
Kāshāni, 7th ed. Tehran: Hermes. [In Persian] 

Peterson, M., Hasker, W., Reichenbach, B. (2008). Reason and Religious 

Belief: An Introduction to the Philosophy of Religion. Tr. by Ahmad 

Narāqi and Ebrāhim Soltāni, 5th ed. Tehran: Tarh-e no. [In Persian] 

Pournāmdarian, T. (2009). Dar sāye-e āftab: She’r-e farsi va sākhtshekani 
dar she’r-e Mowlavi. 4th ed. Tehran: Sokhan. [In Persian] 

Proudfoot, W. (1997). Religious Experience. Tr. by Abbās Yazdāni. Qom: 

Moassese-e Farhangi- Taha. [In Persian] 

Rabbāni Golpayegani, A. (2002). Tajrobe-e dini va mas’ale-e eyniyat, 

Ghabasāt, Num. 26,  30-42. [In Persian] 

Rahimi Zangane, E. (2003). Bayannapaziri-e Tajrobehā-e erfāni az negāh-e 

Mowlavi, Naghde Adabi, Num. 1,  17-30. [In Persian] 

Sanāyi, A. M. (2001). Divan-e Hakim Sanāyi Ghaznavi, by the effort of 

MohammadTaghi Modarres Razavi. 5th ed. Tehran: Sanāyi. [In Persian] 
Shirvāni, A. (2002). Mabāni-e nazari-e tajrobe-e dini: motāle’e-e Tatbighi-

e āra-e Ebn-e Arabi va Rudolf Otto. Qom: Bustān-e ketāb. [In Persian] 
Soroush, A. (2005). Ghomār-e Asheghane-e Shams va Mowlavi, 7th ed. 

Tehran: Serāt. [In Persian] 

Stace, W. T. (2013). Mysticis and philosophy, Tr. By BahāAl-din 

Khorramshāhi. 8th ed. Tehran: Soroush. [In Persian] 

___________. (2017). Time and Eternity. Tr. by Ahmadreza Jalili, 2nd ed. 

Qom: Daneshgāh-e Adyān va Mazāheb. [In Persian] 
Stump, Eleonore and Others. (2004/1383S.H.). Atonement and the 

Knowledge of God. Tr. by Mālek Hosseini, Fāteme Mināyi, 
Mohammadmansour Hāshemi, Leylā Houshangi. Tehran: Hermes. [In 

Persian] 

 

 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 211

 

Vali’I Mohammadabadi, Q. (2010). Barresi va tahlile-e sovar va asbābe 
khamushi dar motune erfāni-e farsi ta payane gharne haftom: PhD Thesis 

in Persian Language and Literature. Tarbiat Modares University. [In 

Persian] 

 
 

# 
 
 
 
 

                                                            
 عرفانی تحلیل سارق؛ (. عاشق6486ِقبادي، حسینعلی، مرادي، امیر، بزرگ بیگدلی، سعید. ) استناد به این مقاله:#

 . 283-268، 6(2، )پژوهی در ادبیاتعرفاناستیز،  دیدگاه اساس بر مولوي از غزلی

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative Commons 

Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


