
-- Mysticism in Persian Literature -------- 
Fall & Winter 2022, 1 (2), 127-154 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.66475.1037 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2
8
2
1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8
2

1
-0

7
4

3
  

 
 

R
ec

ei
v

ed
: 

0
7

/0
2

/2
0

2
2
 

 
A

cc
ep

te
d

: 
2
3

/0
5

/2
0

2
2

  
 

 
 

 
 

 O
ri

g
in

al
 r

es
ea

rc
h

   

An Analytical Recognition of the Shathiiat in Attar's 

Divan of Ghazals 

Shirzad Tayefi −  
Associate Professor, Persian Language and 

Literature, Allameh Tabataba'i University, 

Tehran, Iran 

  

Atefeh Shahsavand                       
MA in Persian Language and Literature, 

Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran 

Abstract 

Since the language of mysticism is mysterious and Cryptic, the mystical speech in 

specific spiritual cases is manifested as Shathiiat when expressing its observations 

and findings. Therefore, paradoxes have a close relationship with the divine 

mysteries in a way that it can reflect private thoughts of a Sufi mystic in higher 

mystical stages. In this arena, Attar Neyshabouri  is a mystical poet whose school 

has devoted a special section of his Ghazals to these Shathiiat in such a way that we 

can find the foundation of his mystical thoughts in the analysis of his Ghazals 

Shitahit. This article aims to analyz the Shathiiat in Attar Neyshabouri ’s Divan of 

Ghazals. It also tries to analyze the main verses of Attar's Divan in which the 

concept of “Shathiiat” is hidden by inductive-analytic method. Thus, the analytical 

philosophy of Attar’s views on Shathiiat based on its construing motif and the 
importance of his views in this regard can be explained and clarified to see to what 

extent and in what way the “Shathiiat” have infiltrated into Attar Neyshabouri ’s 
Divan of Ghazals and odes.  

Keywords: Attar Neyshabouri, Divan of Ghazals, Shathiiat, pantheism, 
language of mysticism. 

                                                            
Corresponding Author: sh_tayefi@yahoo.com 

How to Cite: Taefi, Sh., Shahsund, A. (2022). An Analytical Recognition of the 

Shathiiat in Attar's Divan of Ghazals. Mysticism in Persian Literature, Vol. 1, No. 2, 

127-154.  

http://orcid.org/0000-0003-0191-2717
https://orcid.org/0000-0002-7513-8077


 ---------پژوهي در ادبیات عرفان --

 054-027، 0410، پاییز و زمستان 2، شماره 0دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.66475.1037 

 

 

شی
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت

یاف
در

: 
22/

22/
24

00
  

  
یخ

تار
 

ش
یر

پذ
 :

08/
04/

24
02

 
 

 
 

03
47

-
82

82
 

IS
SN

:
 

 
03

52
-

82
82

 
EI

SS
N

:
 

  عطار غزليات دیوان در شطحيات تحليلی بازشناسی

 ایران تهران، طباطبائی، علامه دانشیار زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه  شیرزاد طایفی

  
 ایران هران،ت طباطبائی، علامه دانشگاه فارسی، و ادبیات زبان رشته ارشد کارشناس  عاطفه شاهسوند

 چکیده 
 در خود تمکاشفا و مشاهدات بیان در عرفا گفتار است، رمزگونه و تمثیلی زبانی عرفان، زبان که آنجا از 

 دارد؛ هیال اسرار با تنگاتنگی ارتباط شطحیات، رو، این از کند؛می جلوه آمیزشطح روحانی، خاص حالات
 این در. شدبا عرفانی بالاي مراتب در عارف یک شخصی تفکرات بنیان کنندۀمنعکز تواندمی چنان که
 او اتغزلی در شطحیات این از ايویژه بخش وي، مکتب در که است عارفی شاعر نیشابوري، عطار عرصه،
 باز يو غزلیات شطحیات واکاوي در را وي عرفانی هاياندیشه بنیاد توانمی که طوري به است؛ یافته راه
 به دهش سعی آن در که است نیشابوري عطار غزلیات دیوان در شطحیات مااله، این بررسی موضوع. یافت
 مورد ست،ا مستتر هاآن در «شطح» مفهوم که شاعر این دیوان از ايبرجسته شواهد تحلیلی، -استارایی روش
 اهمیت و آن سازندۀ هايمایهبن پایة بر شطح دربارۀ عطار نگاه تحلیلی فلسفة طریق، این از تا گیرد قرار بررسی
 و تغزلیا دیوان» در ايشیوه چه به و اندازه چه تا «شطحیات» که شود روشن و تبیین باره ینا در وي نظر

 است. یافته راه «نیشابوري عطار قصاید

 .  عرفان زبان وجود، وددت شطح ات، غزل ات، دیوان ن شابوری، عطار: هاکلیدواژه

  

                                                            
  :نویسنده مسئولsh_tayefi@yahoo.com 

http://orcid.org/0000-0003-0191-2717
https://orcid.org/0000-0002-7513-8077


 321 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

 مقدمه
نگاه هنري به »مندي از بهرهاي با الهام از سرچشمة ذوق فطري، ضمن عرفان در هر دوره

( توانسته است پیوند خود را با مخاطبان خاص خود تاویت 6839)شفیعی کدکنی، « الهیات
کرده، آن را ژرفا بخشد و در ازاي آن، هنر، پیوند انسان را با زیباشناسی برقرار ساخته و به 

 درک»در این میان انسان یادآور شده تا زمینة فطري این ذوق را با زیبایی فراهم آورد. 
واسطه و ناب است که نیازي به دانش و اسباب ندارد، بلکه شهود چیزي شهودي، درکی بی
اند، امور خاص (. اموري که به درک شهودي وابسته6836)نیوتن، « سواي دانش است

ریق دانش، تنها از طاختیار و بیاز مواردي است که بی« شطح»روند. در این میان شمار میبه
اي از شود و شخص عارف در اظهار کردن آن، ارادهخودآگاه بر زبان عارف جاري مینا

 خود ندارد. 
این پژوهش بر آن است که جایگاه شطحیات عرفانی را در دیوان غزلیات عطار و ناش 
این شطحیات را در تبیین شخصیت عرفانی این شاعر عارف بررسی کند و در دیدگاه کلی 

هاي برجستة شطح در دیوان غزلیات داده شود که نمودها و نمونهها پاسخ به این پرسش
عطار در چه سطحی و چگونه بازتاب یافته است. همچنین شطحیات مطرح شده در غزلیات 

 تواند به شناسایی چهرۀ عرفانی این شاعر نامدار کمک کند.عطار، چگونه می

 . پیشینة پژوهش0
ضوعاتی متشابه در عرفان در آثار شاعرانی هایی کلی در زمینة موپیش از این، پژوهش

چون سنایی، عطار و مولانا مورد بررسی قرار گرفته است، اما موارد کلی و اندک مانند 
شوند؛ وحدت وجود یا فنا و باا تنها زیرمجموعة بسیار کوچکی از شطحیات محسوب می

انجام  ار تا به حالآن هم در غزلیات عط« شطح»بنابراین، پژوهشی جداگانه با عنوان مختص 
تواند نخستین کار جدي در زمینة شطحیات عطار نشده است. از این رو، نوشتة حاضر می

 نیشابوري شمرده شود.

 . روش2
روش  ها بهفرآیند این پژوهش با استخراج مواد خام مربوط به شطح و طامات و بررسی آن

اسنادي شکل گرفته  اي وبخانهتحلیلی مبتنی بر استاراء با تکیه بر مطالعات کتا -توصیفی
 است.



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 314

 

 ها. یافته3
روري ابتدا تعریفی از شطح، ض« قصاید و غزلیات عطار»پیش از تحلیل شطحیات در دیوان 

عبارت است از بیان نکات اسرارآمیز پنهان در دل شخص عارف « شطح»رسد؛ به نظر می
کلمات  ناگزیر به صورتگونه زبانی نیست. به همین دلیل که قابل ترجمه و بیان به هیچ

شود. از آنجا که شخص عارف در زمان بروز شطح در حال مخصوصی نما بیان میمتناقض
ود که از شبرد، از این رو، چنین کلماتی از دیدگاه او، تجربة شخصی او تلای میبه سر می

بسا عرفایی چون حسین بن رسد و چهدیدگاه عامه، خلاف شریعت ظاهري به نظر می
؛ 6646اند )تهانوي، گونه شطحیات خود نهادهها( جان بر سر این 886ر حلّاج )ماتول منصو

 (.6813و پورنامداریان،  6878؛ عطار نیشابوري، 6832؛ بالی شیرازي، 6838باخرزي، 
با توجه به این تعبیر، شیخ فریدالدین عطار نیشابوري، عارف بزرگ قرن ششم و هفتم 

ود که زبان بیانی خود را با شطح درآمیخته است. از آنجا شدر زمرۀ عارفانی محسوب می
که شطحیات متضمن تجربیات روحانی یک عارف و در تعامل با ظهور اسرار الهی در 
ناخود آگاه وي است؛ بنابراین، بیانات عرفا در قالب نثر یا نظم مبین تفکر روحانی و 

رو، در دیوان عطار نیشابوري تواند باشد؛ از این شخصی شخص عارف در زمینة الهیات می
 شطحیات قابل بررسی خواهد بود.  -اي از غزلیات اودر بخش ویژه-

براساس میزان اهمیتی که عطار براي مفاهیمی چون وحدت وجود، عدم و وجود، فنا و 
باا، عشق و کفر و ایمان قائل است و با توجه به محتویات دیوان قصاید و غزلیات او و 

-ل میها تشکیزلیات وي را مفاهیم عنوان شده و نیز قلندریات و حلاجیهاینکه درونمایة غ
دهد، شطحیات دیوان عطار را به ترتیب اهمیت و اولویت در قالب عناوین وحدت وجود، 
-نفی و اثبات، کفر و ایمان )کفر و دین(، عدم و وجود، فنا و باا، عشق، قلندریات و حلاجیه

 ها قابل تاسیم و بررسی است.

 شطح وحدت وجود .3-0

یین ها تبمنظور از شطحیات وحدت وجودي، آن نوع از شطحیاتی است که محور اصلی آن
ز نظریة اي تلفیای است امسألة یکسان بودن و نبودن هستی )وجود( با خداوند و ارائة نظریه

 و برابر بودن خدا با هستی به اعتبار اینکه همة هستی پرتویی از تجلیات« همه چیز خدایی»



 313 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

و قدرت  خداوند است و نیز جدا بودن خداوند از هستی به اعتبار عیان نبودن ذات الهی
 مطلق بودن خدا. 

در دیدگاه خاص عطار در نوعی از وحدت وجود، ضمن رد مسألة حلول و اتحاد )عطار 
( جهان آفرینش، مظاهر تجلی الهی و جلوۀ جمال خداوند است؛ اجزائی 6813نیشابوري، 
 : تی اعتباري از امري واحد و حایایاز کل و کثرا

 این را مثاال هسااات بعیناه یک آفتاب  
 

 کااز عااکز او دو کون پر انوار آمااده 
 

 6(668/2و  917/68، 363/4: 6813)عطار نیشابوري، 

عطار معتاد است کثرت از وحدت به وجود آمده است؛ بنابراین، عالم در عین کثرت 
 : تواند واحد باشدمی

 دیگر رنااگ دم هر بااه بوقلمون چاو 
 

 ...یکبااار بااه رنگش همااه آن لایاکن   و 
 

 (62-863/6: )همان 

کار بردن بنابراین نظر، کثرت قابلیت تبدیل شدن به وحدت را داراست. عطار با به
 : کندبینی توحیدي خود را تبیین میهایی چون می و ساغر، جهانتمثیل

 گشاات یکی صااافی ساااغر با می چو
 

 ...میندیش سااااغر و می شاااد گم دویی 
 

 (818/7: )همان 

عطار در اثبات این اندیشه، تمامی معیارهاي ذهنی مربوط به جهان حز و عال از جمله 
 : کندمکان، زمان و جهت را نفی می

 چیااااز یک جز نیساات چیز همه چون
 

 ...روزساات یک ماه و سااال بساای پز 
 

 (46/62و  236/2، 98/64: )همان 

حایات، رمز، ابراز نمود تصویري و تنزیل مراتب والاي  زبان عرفان، زبان رمز است. در
حال و ماام یک عارف شهودي در سرریز زبان حال در بستر شعري وي است. بر این 
                                                            

 . اعداد سمت راست شمارۀ صفحه و اعداد سمت چپ شمارۀ بیت است.6



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 312

 

شود. خاستگاه شطح هر چه باشد در مرتبة ظهور اساس، زبان شطح نیز آمیخته با رمز می
، اصطلاح یا اشارت نمود براي اهل ظاهر و مراتب پایین عالانیت، ناگزیر در لفافة رمز

یابد. از دیدگاه عرفانی، محور بنیادین انواع شطح در دیوان عطار نیشابوري، عنصر می
کنندۀ هدف سلوک باطن و منتهاي تفکر عرفانی توحید و وحدت وجود است که مشخص

وي است؛ از این رو، شیخ عطار در راستاي روشنگري بنیاد اندیشة وحدت وجودي خود 
ی چون قطره، ذرّه، سایه، اختر )ستاره( و ویرانه به عنوان رمز کثرات و هستی از رمزهای

ها بهره جسته و رمزهاي دریا، آفتاب، خورشید، گنج، آینه و سیمرغ را به عدمی انسان
 کار برده است.عنوان رمز وحدت وجود به

 . رمز سیمرغ3-0-0
پرورده در زیر بال و پر  سیمرغ، رمز حایات مطلق و وحدت وجود است که هر دو جهان،

 : اش پدید نبوده، قابل درک و دریافت نیستاوست، اما خود و آشیانه

 اسااات سااایمرغ بااال و پر جهااان دو
 

 پاادیااد آشااایااانااه  را سااایمرغ نیساااات 
 

 ( 884/2، 668/7، 2-866/6، 884/6: )همان 

 . رمز دریا و قطره3-0-2
 کار برده، رمز دریا ونة اعتاادي بهترین رمزي که عطار در این زمیپز از رمز سیمرغ، مهم

ند در تواهاست که میانسان« خودي»در ماابل آن شبنم یا قطره است که نمودار کثرت و 
 (.212/8: ( و به عبارتی با آن یکی شود )همان668/2: دریاي وحدت، محو و فانی )همان

 همی آبسااات قطرۀ یک تو نابود و بود
 

 شاااد ادری با و آمد کنار به دریا ز که 
 

 (668/8: )همان 

(. در ابیاتی دیگر این 246/9: البته در عین این یگانگی، تمایز نیز وجود دارد )همان
 : شود که خدا همان جهان است، اما در عین حال از آن متمایز استمعنی تداعی می

 



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

 سااالطنت در زد جوش یااک کاال بحر
 ايقطره دریااا و دریاااساااات چون قطره

 

 ...سااایدر شاااکر صااادجهان بیکدم تااا 
 رسااایااد ابتر آن کاااماال ایان  چارا  هام 

 

 (883/1،3: )همان

(؛ به همین 888/68: پز کثرت جدا از وحدت، کثیر و حافظ تعین باقی می ماند )همان
، 2-138/6: دلیل، مادمة همرنگ شدن با دریاي باا و وحدت، فناي کثرات است )همان

272/6-68 ،886/69 ،696/4 ،986/1-7.) 

 ایه، اختر، آفتاب و خورشید. رمز ذرّه، س3-0-3
« هاي اندیشة وحدت در شعر عطار استترین درونمایهدرونمایة ذرّه از متداول»

( که مظهر تکثر و رمزي براي فردیت انسانی است )عطار نیشابوري، 6873کدکنی، )شفیعی
 : یابد( و در ماابل حایات مطلق محو شده، اضمحلال می6813

 را ذرهّ یکیک خورشااایدسااات به ره
 

 شاااااد داردعاااوي ذرّه هااار لاجااارم 
 

 (286/4، 1/ 669: )همان

( که مظهر وجود مطلق است 292/64: خورشید وجود دارد )هماندر نگاه عطار، تنها یک
 : اندهاي دیگر، وجود از او یافتهو هستی

 بااودَ آفااتاااب  یااک از روشاااااناای 
 

 پاادیااد  خااانااه  هاازار در شاااااود گاار 
 

 (888/68: )همان 

( که اگر 668/6، 467/68، 99/7، 23/64: رت و تعین بشري است )همانسایه نیز رمز کث 
 : رسداز تعین و خودي برهد در وحدت به باا می

 برسااات هساااتی ظلمت از چون ساااایه
 

 شااااد نااورالاانااور خااورشاااایااد  باار در 
 

 (68-282/6، 616/1، 132/66، 288/2: همان)
 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

 . رمز ویرانه و گنج3-0-4
ا و وحدت وجودي است که دور از دسترس است و (، با76/4: رمز وصال )همان« گنج»

 : دشومظهر آن است، ممکن می« ویرانی»دستیابی به چنین گنجی با فناي خودي که 

  رومماای خااااااااراباای خاااااااارابااات در
 

 تاس ايویرانه در است گنجی گر زآنکه 
 

 (39/6، 34/68، 98/67، 863/8،  76/9: )همان

 . رمز آینه3-0-5
ار خوبی آشکار، رمزي از وحدت وجود است که اجتماع نایضین را بهآینه نیز در دیوان عط

گرند در حالی که آینة وحدت، بدون اجزا است کند. جملة کثرات در آینة وحدت جلوهمی
 (.6874و اثري از کثرت در خود آن نیست )چناري، 

 ناامااود پاایاادا آیاانااه آن از جااملااه... 
 

 ...امدیااده نااهااان  جااملااه  از وآیاانااه  
 

 (63و  831/67، 831/63: 6813شابوري، )عطار نی 

بوده که بدون اجزاست و قابل شناخت و « وحدت مطلق»بنابراین، جوهر و ذات آینة 
 : شرح و بیان نیست

 جااوهااري چاانااان ز را کساااای لاایااک
 

 امدیااده باایااان نااه و شاااارح نااه هاایااچ 
 

 (9/ 837: )همان 

-می «همه اوست»عنی ترین نکتة اندیشة وحدت وجودي، یدر نهایت عطار به تبیین مهم
 : پردازد

  تااو هاامااه هاام و تااویاای جااملااه هاام... 
 

 ...چیساات؟ آن غیرتساات که چیساات آن 
 

 (76/62: )همان 

با اینکه  کندرسد و بیان میعطار در رویارویی سرگردانی و حیرت به نوعی دوگانگی می
ره در ت قطشود. به عبارت دیگر، فردیگاه دریا نمیقطره و دریا یکی است، اما قطره هیچ

(. 6813شود )محمدي، رود؛ در واقع، فردیت آن در دیگري محو میپیوستن به دریا از بین می



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

نجد، گبنابراین، به اثبات غامض بودن این تجربه و اینکه این مفهوم در حیطة برهان عالی نمی
 : مییابپردازد. خلاصة این نظریه را در این غزل که ابیاتی از آن بیان شده است، میمی

 شاااود کی سااالطااان مارد  گاادایای  هار 
 گار باادین برهااان کنی از من طلااب 

 ایسااات قطره عمااان دریاااي هم گرچاه 
 

 ...شاااود کی سااالیمااان آخر ايپشااااّه 
 این سااخن روشاان به برهان کی شااود... 

 ...شاااود کی عاامااان دریاااي ايقااطااره
 

 (68و  3، 272/9: 6813)عطار نیشابوري، 

داوند اي از هستی خه هر شیء یا جسمی، آینهاین نوع شطح، بیانی از این حایات است ک
است و از آنجا که درک این حایات دشوار است، بیان تجربة آن نیز دشوار است؛ چراکه 
در پرتو رسیدن به این حایات، یگانگی در عین دوگانگی و دوگانگی در عین یگانگی پدید 

 ابلی است که بینآید و در واقع این نوع شطح، حاصل برخورد وحدت با کثرت و تامی
هاي بشري و فرابشري وحدت و کثرت در برخورد جنبة جسمانی و روحانی آدمی و مصداق

 شود.در عالم روحانیت به صورت شطح وحدت وجود نمایان می

 . شطح نفي و اثبات3-2

لهیات شود که در زمینة ازمان یک خصوصیت از جمله تناقضاتی محسوب مینفی و اثبات هم
ات نفی، نفی صف«شود؛ هاي شرعی منجر به بروز شطح میها و زمینهمایها بنو در تاابل ب

 (.6837)بالی شیرازي، « بشریت و اثبات، اثبات سلطان حایات است
گیرند؛ یعنی در چنین دیدگاهی، نفی عین اثبات است و در واقع برابر با یکدیگر قرار می

 : گانة حق استنفی ما سوا و از جمله انانیت انسان، اثبات ذات ی

 ایین بر چناانکه  شاااو فرو نفی کوي باه 
 

 اسااات اثبااات عین نفی دایرۀ گرد کااه 
 

 (84/8: 6813)عطار نیشابوري، 

ثبات گیرد. این نوع ادر ماابل اثبات حایات مطلق، اثبات خودي و وجود بشري قرار می
د عت هر که خوشود؛ بنابراین، در نزد شریخوانده می« اثبات اول»در دیدگاه اهل حایات، 

را نفی کند، کافر است و در نزد اهل حایات هر که خود را اثبات کند )اثبات اول(، کافر 
 (6837و به نال از بالی شیرازي،  6878است )عطار نیشابوري، 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

 ايمااانااده  اول اثاابااات  در تااو چااون
 

 ...کنب در سااار خود ننگ از ايمانده 
 

 (6/9: 6813)عطار نیشابوري،  

 : رسدزمانی که سالک از خودي و نفز نمیرد به محو در حق و فنا نمیبنابراین تا 

 باااز زنااده نااگااردي  و نااماایااري  تااا
 

 ادبباای هسااااتاای  بااار صاااادهاازاران  
 

 (6/1: )همان 

 اء بالله( با یک جرعه می عشقفی خودي و از ره اثبات بر آمدن )بااز نظر عطار، تحاق ن
 : شودمیسر می

 عشااق می جرعه یک به و کرامات و داشاات دین
 گشااات همی سااراساایمااه  کوي بادیان   عاطاار  

 
 

 آمد بر کرامات و دین از و شاااد بیخود 
 آمااد بر اثبااات ره از و شااااد نافی  تااا

 

 (222/1: )همان

 . شطح کفر و ایمان )کفر و دین/ کفر و اسلام(3-3
ویژه شطاحان، سالک در طی طریق به سوي حق در چندین مرحله، از دیدگاه اهل حایات به

یمان ها لازمة راه است تا بتواند به اشود که در واقع این کفرها و ایمانو ایمان میگرفتار کفر 
( و چون به ایمان نهایی رسد، دیگر کفر و ایمان در دایرۀ 6836نهایی دست یابد )فولادي، 

فر یکی ک: وصال او با حق جایی ندارد. بر این اساس، کفر از دیدگاه عرفا دو گونه است
باطن. کفر ظاهر آن است که ظاهر شریعت گوید و هر کز شرع را رد یا  ظاهر و دیگر کفر

تکشیب کند، کافر است و کفر باطن هر آن چیزي است از تکثرات و تعینات و... که مانع و 
حجاب رسیدن به نهایت طریات و وصال حق است که جوهرۀ دین و اسلام حایای است 

 (.6846الاضات همدانی، )عین
مان یابد؛ دین و این، ایمان نیز بر پایة نظریات عرفا، معانی دوگانه میدین و براساس آ 

 «گاه که همه بگشارد و در حق فانی شود، حایات ایمان یافتآن»حایای که در واقع 
( و دیگر دین و ایمانی که در حصار عادات شریعت و عبادت ظاهري 6837شیرازي، )بالی

زي که از حایات حایای و درد عشق حق، صرف، نمودار توحید عددي عادتی است مجا



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

هاي تهی است؛ بنابراین، از این دیدگاه، ایمان نیز در این نوع خود در محدودۀ حجاب
 گیرد.جاي می شریعت

کار برده شده در این دو ساحت متضاد )کفر براساس این اعتااد، لغات و اصطلاحات به
یا منفی، برخلاف صورت اولیه و  و دین( از نظر کاربردي و پشیرفتن بار معنایی مثبت

غانه هاي مروند؛ بدین معنا که اصطلاحات دینی، معناي منفی و واژهکار میقراردادي خود به
یابند که در واقع با این تحول در بستر اشعار عرفانی، تبدیل به و خراباتی، معناي مثبت می

، کنند )پورنامداریانمی بینی و تفکرات خاص گوینده را الااشوند که جهانرمزهایی می
(. بدین ترتیب در نگرش عرفانی و از بُعد تأویلی، تناقض ظاهري و معنایی اشعاري که 6879

 شود.چنین اصطلاحاتی را در خود دارند، تبیین می
عطار نیز به عنوان شاعري عارف در ارتباط با کفر و دین و مفاهیم مربوط به آن در 

اادي عصر خویش و الااي آنچه در اندیشه و ناخودآگاه وي رویارویی با جامعة دینی و اعت
یافته از آراي دیگر عرفا را در دیوان غزلیات دهد، نگرش خاص و ترکیبباره رخ میدر این
ورزي و زهد عادتی و تهی از واقعیت را ناتوان شمرده و به صوفی دهد. وي دیننشان می
 : اي بیزاري جویدورزيکند از چنین شریعتزده، توصیه میعادت

 خااویشاااتاان زهااد و دیاان در عاااجاازي
 

 شااااو باایاازار تااهاای دیاان زیاان و خاایااز 
 

 (9/ 978: 6813)عطار نیشابوري، 

است؛ درد عشق الهی که با درد دین عجبین شده و بدون « درد»حایات دین از نظر عطار، 
 (.6879و پورنامداریان،  6831کوب، آن، دستیابی به اسرار حایای ناممکن است )زرین

 نیااافاات کز خااامی بااه او گاناج   سااارّ
 

 بااایاادشمی دیاان درد و عشاااق ساااوز 
 

 (3/ 898: 6813)عطار نیشابوري،  

ه در یافته از آن کبه همین دلیل است که برخاستن از زهد عادتی و ترک تزویر نشأت 
اي است که ناگششته از آن، دعوي دینداري نماید در دیدگاه عطار مرحلهمی« کفر»نظر عوام 

 : طل استبا

 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

 مکن تو دین دعوي نااگاششااته   کفر از... 
 

 ديفکن دین بنیاااد گردي کفر محو گر 
 

 (121/1: )همان 

نماید. میخانه و خرابات که نماد در پرتو چنین اعتاادي است که اندیشة ملامتی رخ می
خبري است در ماابل مسجد که جایگاه حضور عال و آگاهی ظاهري خویشتنی و بیبی

 : گیرد( مشهب و غرور دینی است، قرار می618: )همان

 باارآورد کااافااري  بااه دسااااات دل
 هااا کاارد از تااوبااه و زهااد تااوبااه   

 

 ...باارآورد  قاالاانااااااااااادري    آیاایاان  
 باارآورد کااافااري  و شاااااد مااؤماان 

 

 (62و 616/3: )همان 

و  رديبه موازات همین بیان تمثیلی، پیر خانااه، رخت از خانااه به سوي میخانه و دُ
ار شود. در واقع عطزهد و توبه منفور می از زند ور خرقه ریایی میکشد، آتش بخرابات می

تعریض خود نسبت به اوضاع اجتماعی عصر و نفاق حاکم بر آن را در کسوت این ابیات 
 : داردآمیز اعلام میاعتراض

  برد خمّار بااه رخاات مااا پیر دگر باار 
 

 ...برد زناّر به دساات بسااوخت آتش خرقه بر 
 

 (67/ 641: )همان 

عطار نیز مانند عموم عرفا معتاد است که هر آنچه در طریات عرفان مانع از رسیدن به 
گشرد به ن« خودي»شود؛ بنابراین، سالک تا زمانی که از کفر معبود شود، کفر محسوب می

 : که ایمان حایای است، نخواهد رسید« حایات»

 دل در اثري دین از بینمنمی و عامار   شااااد
 

 شاااد نخواهم دیناادار خویش، نهاااد کافر  وز 
 

 (68/ 282: )همان 

توان گفت که کفر، مادمة دینداري در پرتو ظهور عشق است؛ به انداز، میاز این چشم 
 : داندهمین دلیل عطار چنین کفري را عین دین می



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

 عشاااااااااااق ره قاالاوز اساااات کاافاار
 

 نیسااات مااختصاار کاافاار تااو عشاااااااق  در 
 

 (66/ 36: )همان 

 کااافریساااات گر تو عشاااااااااق رویاااماااه
 

 منسااات دیاان کااافااري صاااد چانایان    ایان  
 

 (13/66: )همان 

بنابراین براساس این دیدگاه، عارف در رسیدن به ماام حایات اگر از بند کفر بیرون 
آنچه  شود وآید؛ بنابراین، آنچه کفر خوانده میآید در وراي آن در بند ایمان گرفتار می

دیگري حجاب ایمان. به همین  اند؛ یکی حجاب کفر ودر ظاهر ایمان، هر دو حجاب راه
جهت براي رسیدن به ماام فنا و شهود حایات و دریافتن سرّ عشق حایای در چنین ماامی 

ا هها )کفر و ایمان( عبور کند؛ چراکه آنجا ماامی است که حجابباید از هر دو این حجاب
 : اندبرخاسته

 عشااق ساارّ ذرهّ یک که شااناس یاین دل اي
 

 نیساات پدید ایمان وسااعت و کفر ضاایق در 
 

 (7/ 37: )همان 

ز هاي دنیایی و جهان حدر واقع کفر و دین نیز مانند دیگر معیارهاي متضاد، زاییدۀ ماام
یک از قراردادهاي جهان نشانی در عالم اتحاد و یگانگی، هیچاند، اما در ماام فنا و بیو عال

 ملک، کاربردي ندارد.
لم فنا و توحید و غوطه خوردن در دریاي حیرت، ناپشیري مصادیق عوادر اینجا تعریف

ین ترین ویژگی اکارگیري مفهوم گنجایی به مهمدارد که بار دیگر با بهعطار را وامی
لة کفر و ها در ارتباط با مسأنانشدنی آنناپشیري و تعریفمفاهیم عظیم عرفانی؛ یعنی بیان

 : ایمان اشاره کند

 ایاامااان نااه عشاااااات  در مااانااد کاافاارم نااه
 

 نااگاانااجااد در ایاامااان و کاافاار ایاانااجااا کااه 
 

 (1/ 626: )همان 

در جهت بیان رمزي مفاهیم دریافته در شهودات روحانی، نوع دیگري از شطح کفر و   
ایمان در غزلیات عطار نیشابوري وجود دارد که رابطة آن دو را با زلف و رخ معشوق 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 314

 

ق جلوه انسانی معشو کند. در غزلیات عرفانی، تجلی صفات حق در قالب پیکرمشخص می
در نگرش عرفانی مظهر کثرت و نیز صفات « زلف»انداز، کند؛ بنابراین، از همین چشممی

گر اند که گرفتاري در آن نشانجلالی خداوند است. شکن زلف معشوق را دام بلایی دانسته
عاشای است. به عبارت دیگر، همان بیرون آمدن از شریعت عادتی است که به مدد عشق 

ود و شپشیرد و پیشتر به آن اشاره شد؛ از این رو، از آن به کفر مجازي تعبیر میان میامک
رود. در ماابل زلف سیاه، رخ زیباي معشوق کار میبه این منظور به« کفر زلف»ترکیب 
و  663، 27: گیرد که به اعتبار سفیدي و روشنی، مظهر ایمان یا اسلام است )همانقرار می
دانی و الاضات همبه تأثیرپشیري از چنین اعتاادي که سرچشمة آن را عین(. عطار نیز 626

توان دانست در دیوان خود کلمة زلف را که از بسامد بالایی حسین بن منصور حلاج می
دهد در برابر رخ معشوق که آیت دین است؛ بنابراین، برخوردار است، مظهر کفر قرار می

 : کندخود معرفی می زلف را رهزن خود و روي یار را راهبر

 روي تو و موي تو کآیت دین است و کفر
 

 رهبر عطااار گشاااات رهزن عطااار شااااد 
 

 (828/1، 6-694/3، 898/62، 73/4،  667/9: )همان

شوند، از آنجا که زلف و رخ، هر دو از لوازم کمال و زیبایی معشوق محسوب می
 ماصد حایای سالک عارف برمبناي این تعبیر، هم کفر و هم دین )ایمان( در رسیدن به

لازم و ضروري است. کفر زلف که گرفتاري آن درد عشق را در پی دارد، مادمة ایمان و 
گیرد و در حایات کلید دستیابی به ایمان حایای و اتحاد با حایات دار شدن قرار میدین
 : است

 گاایاار  تااو زلااف مااشهااب  و باایااا  گااو
 

 شاااود دیاانااداري کااه خااواهاادماای کااه هاار 
 

 ( 68-36/6، 661/66، 686/62، 686/3، 274/68: )همان

 : توان چنین تصور کردبدین ترتیب سیر اندیشة عطار را در این زمینه، می

 (کاملایمان حایای )باا، وحدت   ←فنا      ←ایمان    ←کفر   

 



 313 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

 . شطح عدم و وجود3-4
ط به معرفت ویک چیز از جمله تناقضاتی است که در بیان مفاهیم مرب زمانِهم نیستی و هستیِ

 یابد.الهی از دید عرفا به صورت شطح بروز می
هستی  یکی: عدم، نیستی است و وجود، هستی و هستی از دو دیدگاه مورد بررسی است

ترین حجاب طریات سالک است. سالک؛ یعنی همان وجود جسمی و تعینی او که مهم
خش ستی دیگر، آن بوجودي که نفی آن در شرع کفر است و اثبات آن در عرفان کفر و ه

از وجود سالک است که در حایات تاابل ماهیتی عالم ملک و ملکوت )جسم و روح( را 
کند. همچنین نوع دیگر وجود، وجود مطلق الهی است که وجودهاي دیگر در مطرح می

(. در حوزۀ عرفان آن بخش از 1/1: اند )همانبرابر این وجود یگانة محض در حکم عدم
ر از روح الهی است، ارزشمند است و وجود تعینی عین شرک است؛ وجود که برخوردا

چراکه عدم است و چنانچه منیت سالک به عدم تبدیل و فنا شود، این عدم عین وجود 
است؛ چراکه پز از فنا با استغراق در دریاي وجود الهی به باا و هستی جاوید دست 

هاي هار به عنوان مبناي اعتاادي اندیشیابد. بازتاب مفاهیم بیان شده در دیوان غزلیات عطمی
 گر است.وي دربارۀ شطح عدم و وجود جلوه

 : از نظر عطار نیز هر دو عالم زاییدۀ عدم است

 عاادم فاارزنااد  هساااات عااالاام  دو چااون
 

 یاافات   کاه  سااااماان  و سااربی وجودي پز 
 

 (684/6: )همان 

ین، سالک عارف (؛ بنابرا836/2و  44/67: هستی عدمی سالک، حجاب راه اوست )همان  
 : سدرنماي وجودي)جسم تعینی( به باا یا وجود یافتن ابدي میدر سایة فناي عدم هستی

 گشاااات عاادم تااو وجااود کااه گااه هاار
 

 گاااردد وجاااود عااادمااات  حاااالااای  
 

 (689/6: )همان 

از رهگشر چنین اعتاادي است که نه وجود، معنی وجود دارد و نه عدم معنی عدم؛ 
فناي خودي، تنها به نام عدم است و در واقع عدمی است که بنابراین، این عدم در معناي 

 : وجودبخش است و سالک را از مرحلة فنا به بااء بالله رسانده است



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 312

 

 بااااز ايمااااناااده وجاااود باااه تاااو تاااا
 ساااااااااااز عاادم بااا و وجااود ز بااگااشر 
 اساااات وجااودبااخااش  عاادم چااو آري

 

 ...اساااات دام هااااااااازار  تااو گااردن در 
 ...اساااات نااام بااه عاادم عاادم، کااه زیاارا

 اساااات غاالام جااان بااه داتااشمااوجااو 
 

 (1و  4، 96/6: )همان 

در این رابطه نیز عطار دلیل تحاق عدم )فنا(و یافتن وجود )هستی حایای، باا( را عشق به 
 : داندیگانة مطلق می

 شااااد عاادم داعاای تااو عشااااق چااون
 

 ...شااااد  ماااتاااهااام وجاااود باااه ناااتاااوان 
 

 (842/66، 814/61و  6/ 282: )همان

  :گونه خواهد بوددر زمینة شطح عدم و وجود، بدینبدین ترتیب سیر تفکر عطار 

 (کاملوجود )باا، وحدت    ←عدم )فنا(    ←وجود )هستی سالک(   

 . شطح فنا و بقا3-5
منظور از شطح فنا و باا، آن نوع از شطحیات است که بر اضمحلال صفات بشري در صفات 

« دیتانحلال فر»وع شطح که شطح خداوندي و یا فناي در ذات او تأکید دارد و بر پایة این ن
شود و در عین حال باقی و بر محو می« من»(، هویت 6879نیز نامیده شده است )استیز، 

ماند؛ به عبارت دیگر، از یک سو فناي صفات و از سوي دیگر، بااء به ذات رخ جاي می
د )بالی وشفانی به صفات بشري و باقی به ذات الهی می« من»دهد؛ بدین معنا که هویت می

 «فنا شرط اولیة کشف و شهود بلا واسطة خداوند است»(. به زبان دیگر، 6837شیرازي، 
توان گفت که شطح و طامات صوفیانه در ماام فناء فی الله و (؛ از این رو، می6876، 6)ریتر

نماید؛ چراکه در این ماام، عارف وجودش سرشار از صفات حق می شود؛ بااء بالله رخ می
به خود نگرد، گویی چنان است که به خداوند نگریسته است؛ پز اگر در این پز چون 

ات ( صفت خلق نیست و در حایأنا الحق یا سبحانی ما أعظم شأنیمرتبه، سخنی ظهور یابد )
 گوید )شطح(.این صفت حق است که  سخن می

                                                            
1. Ritter, H.  



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

 : در دیدگاه عطار نیز فنا به معنی عدم رؤیت یا محو صفات بنده است

 گااششااات صااافااات از چااو را خااود جااان
 

 دیاااادم آتشااااایااان  دریااااي  غااارق  
 

 (6/ 467: 6813)عطار نیشابوري، 

عطار در دیوان خود، پیوسته از فنا سخن گفته و معتاد است که با فناي وجود جزئی و  
یات توان به حعدمی بشري در منبع لایزال الهی و به واسطة اتصال به سرچشمة هستی، می

(؛ بنابراین، فنا را  62-68و  867/3، 849/4، 222/28، 226/67: جاوید دست یافت )همان
 : زاید، بااستداند و معتاد است کمترین چیزي که از فنا میمادمة باا می

 فاانااا کااز شااااو فاانااا خااواهاای باااااا گاار
 

 بااااسااات زایاادمی کااه چاایاازي کاامااتااریاان 
 

 (392/9، 84/2، 496/7، 416/69، 277/8، 61/ 29: )همان

طار، فناي ذاتی و صفاتی است که سالک چون از ذات و صفات عتااد عفناي حایای در ا
  :در عین یگانگی به جاودانگی باا دست خواهد یافت -در پی آن -خویش فانی شود

 بااااشااااد آن درساااات سااااخااان اماااا
 هر گااه کااه فنااا شاااود از این هر دو 

 

 گااردد فاانااا خااود صاااافااات و ذات کااز 
 در عاایاان یااگااانااگاای باااااا گااردد      

 

 (6-3/ 684: )همان

یوان غزلیات، باا را علاوه بر معنی حیات جاودان و یا جاودانگی به وجود حق عطار در د
کار برده است که خود سدّ راه سالک و مایة تفرقه و در معنی اثبات هستی و نفز نیز به

 : پریشانی خاطر اوست

 باااااااا پااانااادار باااه افاااتاااادم در چاااون
 

 ...یااافااتاام   پااریشااااان  را خااود باااااا  در 
 

 (62-439/68، 264/6، 64-782/68، 867/6: )همان 

بدین ترتیب، او مراتب فکري خود را در سیر فنا و رسیدن به اتحاد و یگانگی و تبیین این   
( به طور خلاصه در این ابیات بیان 6837شیرازي، )بالی« فنا بدایت توحید است»اصل که 

 : کندمی



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

 تاساا این باا دوساات، اي هسااتی این از شااو فانی
 وحشااات ازین زبگری کااثاارت از طاالااب دوري 

 از غیر تبرّا کن بااا دوساااات تولااّا کن
 

 اسااات ایاان خاادا بااه راهاات کاای تااا هااوا راه ان 
 اساات این لاا دوساات اي وحدت از شااو یکرنگ
 اسااات ایان  لا ز مااصااود  کان  الااّ  ساار در ساار

 

 (62-16/68: 6813)عطار نیشابوري،  

  :گرفت توان در نظرسیر این گونه شطح در اشعار دیوان عطار را بدین صورت می

 (کاملباا )حیات ابدي، وحدت ← فنا )در هر دو معنی( ← باا )اثبات هستی بشري( 

 . شطح عشق3-1
فَسوفَ یَأتیَ الله بِاوَمٍ ﴿( و بر اساس 62)اعراف/ 6﴾ اَلَستُ بِرَبّکُم...﴿در اعتااد صوفیه، به حکم 

خدا آدمیان را دوست دارد و  ( که در آن9/49: 6813)عطار نیشابوري،  2﴾یحُِبُّهُم وَ یُحِبّوُنَه
آدمیان خدا را، اساس آفرینش هستی را به اعتبار بایستگی تجلّی صفت جمال الهی، بنیان 
نهاده بر عشق می دانند؛ عشق خداوند به خود که خواست خود را در آیینة هستی ببیند؛ 

است  عشوقبنابراین، محبت میان خدا با بنده از نظر صوفیه دو سویه و در قالب عاشق و م
توان به اصل )روز الست( و به معشوق (؛ پز هم از این راه عشق است که می6879)ستاري، 

 حایای رسید؛ به همین دلیل پایة معرفتی عرفا بر عشق نهاده شده است.
ن سرّ تریداند؛ بزرگعطار نیز به عنوان عارفی برجسته، اساس عالم هستی را عشق می

، 4-363/2، 283/6، 27/68: 6813رفت است )عطار نیشابوري، بااي دنیا که تنها وسیلة مع
(؛ به همین جهت، در دیوان غزلیات وي، بیشترین سخن بعد از فنا، سخن 88/9-1، 366/7

عشق است که در زبان نرم و شورانگیز عطار که حکایت دل سوختگی و عاشق بودن وي 
 است.اي ازسرگششته و حایای دارد، جاري است و حکایت از تجربه

از آنجا که عشق حالت و صفتی است که از حیطة حالت طبیعی انسانی و احساسات حسی 
ر حوزۀ ساز پیدایش بسیاري از تناقضاتی است که دو عالی بشري بیرون است؛ بنابراین، زمینه

 گونه که در انواع شطیحاتدهد. همانشریعت نظري اساس شطیحات عرفانی را تشکیل می

                                                            
 62اعراف، آیة  . سورۀ6

 94مائده، آیة  . سورۀ2



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

شاره شد، تنها عشق، توانایی به تحاق رساندن هدف والاي عرفان را دارا گششته نیز به آن ا
 است.

از نظر عرفاي وحدت وجودي، کل آفرینش، تجلی ذات الهی است و از این طریق صفات 
شق ع»شود؛ پز ها ساري و مستتر است. عشق نیز از صفات الهی محسوب میاو در پدیده

(؛ به همین دلیل است که در 6837بالی شیرازي، « ) منتهاستچون از جمال او آمد، از آن بی
 : شود که بیکران است و قعرش ناپدیددیدگاه عطار به دریایی تشبیه می

 ناااپاادیااد  قااعاارش  دریااایساااات عشااااق
 

 ...گااهاار  شمااوجاا  و آتااش دریااا آب 
 

 (18/1، 874/61، 481/3، 823/64: 6813)عطار نیشابوري، 

دهد و تنها راه نجات زاهدي را که از عطار، عشق را در ماابل زهد قشري قرار می
اند. دورزي عادتی، فسرده شده است، سوز آتش عشق میخودبینی و پندار ناشی از شریعت

زهد  ارزش واو در مسجد نشستن و عبادتی را که فاقد احساس عاشاانه به معبود است، بی
ي مست، ترسابچه نامد؛ از این رو، در بسیاري از غزلیات دیوان، معشوق )نگارظاهري می

با  رود وپرستی شریعتی )مسجد و صومعه( به سراغ زاهد افسرده میو...( در جایگاه عادت
ود؛ شکشاند. این عمل در شریعت مرسوم، تعبیر به کفر میبادۀ عشق او را به کفر عاشای می

 : نمایدآمیز میبه همین دلیل است که این نوع غزلیات عطار، شطح

 ماااهاای چااو اااللایااعاا و مسااات نااگاااري
 زاناااو باااه ماااا پااایااار پااایاااش درآماااد

 فساااردي هاماچو یخ از زهااد کردن  
 

 ...پاااگااااهااای مسااااجاااد  در از درآماااد 
 جاااهاای و آب اساااایاار اي گاافاات باادو

 بساااوز آخار چاو آتاش گاااهگاااهی...    
 

 (69-68، 134/7: )همان

داند؛ چراکه در سایة این عشق است عطار در زمینة معرفت الهی، عشق را هدف خود می
(؛ از این رو، 668/6، 662/68: شود )همانات جاودانی از طریق فنا میسر میکه رسیدن به حی

شود و از آنجا که اظهار وجود در برابر معشوق، عشق یکی از اصول وحدت و فنا محسوب می
رجام کشاند که فاي میاثبات دویی و عین شرک است؛ از این رو، عشق، عاشق را به نیستی

 : آن باا و جاودانگی است



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

 گشااات گاام ذرهّ چااو خااود هساااتاای  در
 

 شااااد مااعااتااباار    عشااااق ز کااه ذاتاای 
 

 (667/68: )همان

اي است که صدر و آستان آن یکی است؛ جهان همسان و یکرنگ عشق، چونان دایره
بنابراین، عالم عشق از تمامی معیارهاي متضاد جهان حسی از جمله ماولاتی چون کفر و 

ر زمینة اعتاادات مشهبی است، مبرا است. به ایمان که زاییدۀ تمایزآفرینی و دوبینی عال د
عبارت دیگر، ذات یگانة عشق، برتر از کفر و ایمان و تردید و یاین است؛ بنابراین، براي 

 : دستیابی به اسرار عشق الهی از کفر و دین که هر دو حجاب راهند، باید گشر کرد

 سااات دایااره هاامااچااون عشاااق بااارگاااه...
 

 بااود یااکسااااان  آسااااتااان  بااا او صاااادر 
 

 (9-2/ 216: )همان

 کن گشر دین و کفر از خواهی عشااق ساارّ گر
 

 اساات دین و کفر جاي چه آمد عشااق که کانجا 
 

 (78/2: )همان 

عطار، در پرتو اعتاادات خود مبنی بر خودپرستی خدا و اینکه خداوند در ازل خواست 
لیات یک مه تجها را هکه خود را در آینة آفرینش ببیند، ضمن بیان مراتب آفرینش، آفریده

کند و از این دیدگاه، آن یگانة مطلق و حایات ازلی حایات و کثرات یک واحد معرفی می
 : دهدرا هم در ماام عاشق و هم در ماام معشوق قرار می

 بیش هزار هزاران صاانع و اساات صااانع یک
 

 ...آمااده ناامااودار  عاالاام  ناااااد  ز جااملااه  
 

 ( 363/2: )همان 

ن    ماعشااوق  و عااشااق  تاو  ظااهار   اي  تبااطا
 

 آمااده طاالاابااکااار  دیااد کااه را مااطاالااوب  
 

 (366/7: )همان 

 : در نهایت هرچه هست، اوست و جز او، همه هیچ  

 



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

 اوسااات ماعشاااوقاه   او، عشاااق و او عااشاااق 
 

 اسااات آماده  یاار  هماه  چون تاو  کایسااتای   
 

 (87/64: )همان 

که  اي پیچیده و به هم پیوسته استبدین ترتیب در دیدگاه عطار، عشق عرفانی، شبکه
دشوار است؛ چراکه مملو از رمز و راز است و عبارت و بیان، محرم عشق نیست؛ به  فهم آن

انی در نماي عرفناپشیر است و اگر به ضرورت در زبان ناگزیر متناقضهمین دلیل تعریف
آمیز خواهد بود؛ به عبارت دیگر، عطار با وجود پرداختن به این کسوت الفاظ درآید، شطح
  :ناپشیر خواهد بودگون آن، باز بر آن است که شطح تعریفنوع شطح از زوایاي گونا

 نگنجد داسااتان در حسااناات حاادیااث جااانااا
 

 نگنجد زبان صااد در عشااااات راز ز رمزي 
 

 (62-32/6، 6-682/7، 961/2، 969/3، 32/66، 688/2، 688/62: )همان 

 : داندعطار در عالم خاکی، تنها حسین بن منصور حلاج را مظهر عاشق حایای می

 کردنااد عشااق دعوي رهاارو هاازار چانادیان   
 

 اساات نگین چون منصااور طریات خاتم بر 
 

 (78/9: )همان 

 . قلندریات3-7
ابد. یهاي ملامتی شاعر در آن انعکاس میگونه اشعاري است که بنیاد اندیشهقلندریات، آن

چهرۀ قلندر در دیدگاه ظاهري جامعه، چهرۀ انسانی است که به موازات عدم پشیرش 
رهاي عرفی و ارزشی حاکم بر جامعه، خود را حتی پایبند رسوم ظاهري شریعت نیز معیا
ارند؛ اي ملامتی و منفور دپروایی در نگاه کلی جامعه، چهرهکند. قلندران به جهت این بینمی

بنابراین، اساس اندیشة قلندري، ملامت است که در نتیجة شکستن تابوهاي جامعه به دست 
دهد. بر همین اساس، شعر قلندري، شعري ا بیزاري از ریا تشکیل میآید و اساس آن رمی

هاي رسمی، عرفی و اخلاقی و دینی است که شاعري مانند عطار سعی دارد در آن ارزش
هاي دیگري را که از نظر ارباب شریعت و عرف عمومی جامعه را نفی کرده، به عکز ارزش

و عطار  6831ها کند )شفیعی کدکنی، شود، جانشین آنمحسوب می« ضد ارزش»اجتماع، 
در  تواند به عنوان قرار گرفتن بستري مناسب(؛ بدین ترتیب شعر قلندري می6813نیشابوري، 

هاي معترضانه نسبت به اوضاع سیاسی و دینی یک جامعه در اشعار عرفانی  جهت الااي اندیشه



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

، 989/6، 7-437/6، 64-431/66: منجر به بروز شطحیات شود )همان -خصوص غزلیاتبه-
(. در این جهت در اشعار قلندرانه به تأثیر از مشرب ملامتی، دایرۀ واژگانی 787/6، 286/8

مردود و کلمات منفور و مخالف عایدۀ اهل شرع و تاریباً وسیعی مانند قلاّش، خرابات، 
چون مسجد،  نییابد که طبیعتاً با بار معنایی مثبت در ماابل واژگاردي و... ظهور میمیخانه، دُ

 گیرند. شوند، قرار میصومعه، زهد، خرقه و... که داراي بار معنایی منفی می
است؛ عشای قلندرانه و ملامتی که « عشق»محور اصلی در قلندریات دیوان عطار، یکی 

عامل اصلی شکستن تابوهاي ارزشی است و دیگري نفی غرور و ریا و نفاقی است که از 
بدیل ت« اي تهی از مغزپوسته»شرع نشأت گرفته و شریعت را به  مصداق هاي ظاهري عرف و
 : دهدترین حجاب طریات یک عارف را تشکیل میکرده است؛ به طوري که مهم

 سااالوس خرقة این شااد خراباات  جااروب ... 
 

 باارسااااتاام  زرق از آماادم باارون دلااق از 
 

 (988/6، 66-841/68، 877/6، 3-888/7، 4و  2-432/6، 68-436/3، 862/7: )همان 

سیر محتوایی قلندریات عطار، منظم و بر مسیري مشخص استوار است و این امر باعث 
بیت کها را به صورت تتوان آنشده که ابیات در قالبی منسجم قرار گیرند؛ به طوري که نمی

گیري هدف والاي عرفان رخ داده و ترتیب ماامات جدا کرد و این مسأله به موازات شکل
جموعة کار برده شده در زیرمکشد؛ بنابراین، اصطلاحات بهباا را به تصویر می عشق، فنا و

هاي معترضانه در جهت این نوع شعري، رموزي از مفاهیم عرفانی بیان شده و الااي اندیشه
 : آن است

 مسااات ناایاام امشاااب کااه دارم آن عاازم
 سااار بااه بااازار قالاناادر در نااهم پز   

 

 دساااات بااه درُدي کااوزۀ کااوبااان پاااي 
 اعات ببازم هرچه هسااات... ساااباه یاک  

 

 (9و 46/4: )همان 

، گونههاي رندانه و قلندرانة عطار، غزلیاتی است که به صورت حکایتدر میان غزل
لی این هاي اصکشد. شخصیتروایتی شاعرانه از یک تحول شگرف روحی را به تصویر می

ات معشوق از صف، نماد تجلی صفتی «ترسابچه»هستند. « ترسابچه»و « پیر»ها گونهحکایت
( و در واقع پیک عشق است که عامل ایجاد عشق و در نتیجه 6879حایای )پورنامداریان، 



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

هاي حلاج و در بعضی موارد است که اغلب نمادي از شخصیت« پیر»تحول در شخصیت 
 شیخ صنعان یا خود عطار است. 

سایة  گشرد و درآورد عشق به وسیلة ترسابچه از مرتبة خودي میپیر مناجاتی به مدد ره
بناي شود. در واقع مبدنامی و کافري عشق به شیوۀ فار و فنا به هدف عالی عرفان نائل می

تعارض  نشدنی در خودي و از خود گششتن است که این مفهوم بیانگونه غزلیات، رمز بیاین
درانه و با نبا ظواهر شرع با بیان ناتوان عبارات به صورت رمزگونه و تمثیلی در قالب اشعار قل

 : آمیز ظهور یافته استظاهري تناقض

 دوش شااااکااارلااابااام  تااارساااااباااچاااة 
 دساااات در شااااراب ماان باار آمااد
 باارخاااساااات  کااون دو ساااار ز جاااناام 

 

 ...گااوش باانااا  در زلااف حاالاااااة  صااااد 
 ...نوش این کن من یاااد بااه کااه گفتااا
 ...وفاااکااوش  شااااد فااااار  شاااایااوۀ  در

 

، 4-188/6، 66-196/6، 9-161/6، 66-169/7، 69، 1، 818/4: 6813)عطار نیشابوري، 
 و...( 489/ 946، 183-186/ 761، 117 -386/111، 184/68-61

 ها. حلاجیه3-4
ترین شطح تاریخ ها( کسی است که بزرگ886حسین بن منصور حلاج )ماتول به سال 

ران عص( را همأناالحقتصوف و عرفان ایرانی به او نسبت داده شده است. قول توحیدي وي )
ندقه کرده و او را زندیق خوانده به دار آویختند. بر این اساس هر سخنی او تأویل به کفر و ز

خود در زمرۀ شطحیات قرار خوديهاي او به در باب وي به منزلة تأیید نظریات و اندیشه
وي و فرجام به دار کشیده  أناالحقصراحت از حلاج و قول گیرد. عطار در غزلیات خود بهمی
به میان آورده است و او را مظهر عشق و فناي در حق به صورت تک بیت، سخن  ششدن

 : کندمعرفی می

 حسااین چون حااااایااااای ماانصااور ناایسااات
 

 ناایساااات آونااگ عشااااق دار از او کااه هاار 
 

 (988/6، 419/7، 847/64، 812/66، 841/8، 224/3، 68/7: )همان

ها، عطار شرح سرگششت حلاج و دگرگونی احوالش را به در نوعی دیگر از حلاجیه
عنوان  کار بردنروایت و با بیانی رمزي مشحون از اصطلاحات مغانه و قلندري و با بهصورت 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 314

 

کند؛ می خودي و فنا معرفیکند و در این نوع بیان نیز عشق را رمز تحاق بیروایت می« پیر ما»
 ها جدا و تحت عنوانگونه غزلیات از قلندرانهبه همین دلایل و براساس همین مضامین، این

 : شودها بررسی میحلاجیه

 نااهاااد خااماااّر بااه روي دگاار بااار مااا پاایاار
 خرکردي آ تو کااه این بود چاه  پیر اي گافتم 
 باااز در ساار ايزده أنااالاحق   کاه  گافاتام    بااز 

 

 ...نهاد کفاَر خط بر ساار و زد بر دین به خط 
 ...نهاد یااار جااان و دل بر مرا داغ کین گفات 
 ...ناهااد   دار ساااوي روي امزده آري گافات  

 

 (626/6، 3و  628/4: )همان 

 هاي پیوستة آن در واقع از یک سو به تأییدگیري از این نوع شعري و مضمونعطار با بهره
ویژه اندیشة وحدت وجودي وي و نیز نوع تفکر او در باب عشق به-هاي حلاج اغلب اندیشه

دیگر،  يوي نیز نظر داشته است. از سو أناالحقپرداخته و از این طریق به تأویل قول  -و فنا
کند که به منتهاي با این عمل در واقع خود را نیز یک صوفی وحدت وجودي معرفی می

 سلوک عارفانه؛ یعنی فناء باالله نائل آمده است )شهود عارفانه(.

 گیري بحث و نتیجه
ان گفت تواي که میآمیز است؛ به گونهزبان شعري عطار نیشابوري در دیوان، زبانی شطح

 یابد.اي عرفانی وي، در شطح نمود میهبنیاد اندیشه
مایة شطحیات بن -6: گیردآمیز، چند نکته مورد توجه قرار میدر بررسی این زبان شطح

ه دهد؛ هنجارشکنی زبانی کآمد تشکیل میعطار را نیز هنجارشکنی )انحراف از نرُم( و خلاف
که  ی و اثبات و عدم و وجود(کند )فنا و باا، کفر و دین، نفلفظ و معناي ظاهري را درگیر می

از این منظر، لزوم تأویل و پرداختن به معنی حایای و باطنی گفتار عرفا، مورد اهمیت قرار 
یابد و از این نظر، هنجارشکنی عرفی و عادتی که در زمینة شریعت نمود می -2گیرد. می

اه گیرد. از این دیدگمیدیدگاه ظاهري و آلوده به تزویر و ریاي متشرعان زمانه مورد ناد قرار 
 -در پرتو بلندنظري و آزاداندیشی وي-ویژه در غزلیات ترین ویژگی عطار را بهتوان مهممی

اي ملامتی همعرفی کرد؛ تا جایی که اندیشه« نفی تعصبّ»بر هم زدن تعصب و یا به عبارت بهتر 
ندۀ شناسی، بازگوکنه جامعهدهد و از دیدگاالشعاع قرار میو قلندرانة وي را در این زمینه تحت

 تفکرات و نگاه معترضانة عطار نسبت به اوضاع دینی و سیاسی جامعة عصر خود است.



 313 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

از دیدگاه عرفانی، محور اساسی انواع شطح در دیوان عطار، توحید و وحدت وجود  
ین کند و در ااست که هدف نهایی سلوک باطنی و غایت اندیشة عرفانی وي را مشخص می

ن اصلی، تأکید بر عشق و فنا است و بازتاب گستردۀ آن در تمامی انواع شطح در جهت، سخ
ام سخن عطار است که تم ةآیین ،عشقتوان گفت گر است؛ به طوري که میغزلیات جلوه

سوختن  ،عشق عطارکند؛ چراکه اي مستایم برقرار میو با فنا، رابطه نگردهستی را در آن می
 .و از خود فانی شدن است

در نگاهی کلی، عطار در پرداختن به انواع شطح به تمامی زوایاي آن نظر داشته است؛  
کرد؛  ايهاي کلیشهتوان شطح را محدود به تعریفاما نکتة مهم این است که در اینجا نمی

ناپشیر است و این اي از شطحیات شده که تعریفتنهایی وارد جرگهزیرا عطار خود به
عبیر کرده ت« گنجائی»افزا از آن به صادیای است که این عارف حیرتناپشیري همان متعریف

ظر گنجد، پرداخته است. نتیجه اینکه شطح از نو با فعل نفی به نفی اینکه راز در کلمه می
د؛ چراکه مانناپشیر باقی میهمچنان تعریف -با وجود پرداختن به زوایاي گوناگون آن-عطار 

 ، دیگر شطح نیست. اگر شطح در قالب تعریف بگنجد

د تواناز آنجا که عرفان، متصل به جهانی نامتناهی است، پژوهش در این زمینه نمی 
تر و محدود به حدودي خاص باشد؛ بنابراین، می توان از زوایاي مختلف به طور گسترده

پرداخت. با توجه به اهمیت و گستردگی موضوع، نه تنها از « شطح»تر به موضوع عمیق
ردي و شناسی فشناسی اجتماعی، روانهاي آسیببانی و محتوایی، بلکه در زمینهدیدگاه ز

هاي ناختهتوان به آن پرداخت تا ناشاجتماعی و نیز بررسی انتاادي در حیطة مکاتب فلسفی می
علم عرفان در رابطه با شخصیت عرفانی عطار نیشابوري شناخته شود و بیش از پیش چهرۀ 

 ه سیماي خود را نمایان کند.عرفانی این عارف برجست

 تعارض منافع
 تعارض منافع وجود ندارد.

ORCID 
Shirzad Tayefi  http: //orcid.org/0000-0003-0191-2717 

Atefeh Shahsavand  https: //orcid.org/0000-0002-7513-8077 

 منابع

http://orcid.org/0000-0003-0191-2717
https://orcid.org/0000-0002-7513-8077
http://orcid.org/0000-0003-0191-2717
https://orcid.org/0000-0002-7513-8077


 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 312

 

 سروش.: (. ترجمة عبدالحمید آیتی. تهران6876)قرآن کریم. 
 سروش.: . تهران4. ترجمة بهاءالدین خرمشاهی. چ عرفان و فلسفه(. 6879ت. ) استیز، و.

 . به کوشش ایرجالآداباورادالاحباب و فصوص(. 6838باخرزي، ابوالمفاخر یحیی بن احمد. )
 دانشگاه تهران.: . تهران2؛ فصوص الآداب. چ 2افشار، ج 

. صوفیان شامل گفتارهاي شورانگیز و رمزي: شرح شطحیات(. 6832بالی شیرازي، شیخ روزبهان. )
: . تهران4به تصحیح و مادمة فرانسوي از هنري کوربن. ترجمة مادمه از محمدعلی امیرمعزّي. چ 

 طهوري.

الاسرار ببیان ترجمة منطق: مکاشفات صوفیان )شطحیات((. 6837. )_____________________
 شفیعی.: . تهران6ترجمه، شرح و تدوین از قاسم میرآخوري. چ  الانوار.

 علمی و فرهنگی.: . تهران8. چ هاي رمزي در ادب فارسینرمز و داستا(. 6813پورنامداریان، تای. )

دیدار با  الاضات همدانی،غزل عطار، همراه با عینسیري در یک (. 6879اااااااااااااااااااااا . )
پژوهشگاه علوم انسانی و : . تهران2. چ هفت مااله در عرفان و شعر و اندیشة عطار: سیمرغ

 مطالعات فرهنگی.

 لبنان.: بیروت کشاف اصطلاحات الفنون و العلوم.(. 6661تهانوي، شیخ محمدعلی. )

مجموعه ماالات ، سایه در خورشید. «هاي عطاریی در غزلنمامتناقض(. »6874چناري، عبدالامیر. )
. 6. چ 2. به اهتمام دبیرخانه کنگرۀ جهانی عطار. ج کنگرۀ جهانی بزرگداشت عطار نیشابوري

 آیات.: نیشابور

جمة تر .سیري در آراء و عااید شیخ فریدالدین عطار نیشابوري: دریاي جان(. 6874ریتر، هلموت. )
 الهدي.: . تهران6. چ 2هرآفاق بایبوردي. ج عباس زریاب خویی و م

 سخن.: تهرانصداي بال سیمرغ. (. 6831کوب، عبدالحسین. )زرین 

 مرکز.: . تهران2. چ عشق صوفیانه(. 6879ستاري، جلال. ) 

: . تهران8چ  از میراث عرفانی بایزید بسطامی.: دفتر روشنایی(. 6839کدکنی، محمدرضا. )شفیعی
 سخن.

: . تهران6چ  نگاهی به زندگی و غزلهاي عطار.: زبور پارسی(. 6873. )____________________
 آگه.

: . تهران6چ  هاي یک ایدئولوژي.دگردیسی: قلندریه در تاریخ(. 6831. )____________________
 سخن.

. بررسی و تصحیح متن و توضیحات تذکرة الاولیاء(. 6878عطار نیشابوري، شیخ فریدالدین محمد. )
 زوّار.: . تهران1فهارس محمد استعلامی. چ  و



 311 | شاهسوند طایفی و |  عطار غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی

 

. 9به اهتمام و تصحیح تای تفضلی. چ  دیوان.(. 6813. )______________________________
 علمی و فرهنگی.: تهران

ا(. تالاضات همدانی، ابوالمعالی عبدالله بن محمد بن علی بن الحسن بن علی المیانجی همدانی. )بیعین
 طهوري.: . تهران2و تصحیح و تحشیه و تعلیق عفیف عسیران. چ  با مادمه تمهیدات.

_____________________________________________________________________( .6846 .)
 نشگاه تهران.دا: ، با مادمه و تصحیح و تحشیه و تعلیاات عفیف عسیران. بی چا. تهرانتمصنفا

 فراگفت.: . قم2چ  .زبان عرفان(. 6836فولادي، علیرضا. )

 ادیب.: . تهران6. چ بررسی اندیشه عرفانی عطار(. 6813محمدي، احمد. )

 علمی و فرهنگی: . تهران9. ترجمة پرویز مرزبان. چ معنی زیبایی(. 6836نیوتن، اریک. )

References 
The Holy Quran. (1992). Translated by Abdul Hamid Ayati. Tehran: Soroush. 

[In Persian]. 

Attar Neyshabouri, Sh. F. M. (1991). Reminder of the saints. Examining and 

correcting the text, explanations and indexes of Mohammad Estelami. 6 

Edition. Tehran: Zavar. [In Persian]. 

 _____________________. (1989). Divan. With the care and correction of 

Taqi Tafazli. 5 Edition. Tehran: Scientific and cultural. [In Persian]. 

Ayn al-Qudat Hamdani, A. A. bin M. bin A. bin A. bin A. A. (Bita) 

Preparations. With introduction, correction, annotation and suspension of 

Afif Asiran. 2 Edition. Tehran: Tahoori. [In Persian]. 

_________________________________________________. (1962). 

Manuscripts. With introduction, correction, annotation and chaste 

comments of Asiran. Tehran: University of Tehran. [In Persian]. 

Bakhrezi, A. Y. bin A. (2004). Oradalahbab and Fusus al-Adab. By Iraj 

Afshar, Volume 2; Fusus al-Adab, Bicha.Second Edition. Tehran: 

University of Tehran. [In Persian]. 

Baqli Shirazi, Sh. R. (2003). Description of surfaces: including the eloquent 

and mysterious speeches of the Sufis. Edited in French by Henri Corbin. 

Translation of introduction by Dr. Mohammad Ali Amir Moazi. 4 Edition. 

Tehran: Tahoori. [In Persian]. 

_________________. (2008). Sufi revelations Translation, description and 

editing by Qasem Mirakhori. Tehran: Shafi'i. [In Persian]. 

Chenari, A. A. (1995). "Contradiction in Attar's sonnets", Shadow in the Sun: 

Proceedings of the World Congress in Honor of Attar Neyshabouri. 

Volume II. By the Secretariat of the Attar World Congress. Neyshabur: 

Ayat. [In Persian]. 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 311

 

Foladi, A. (2010). The language of mysticism. 2 Edition. Qom: Faragoft. [In 

Persian]. 

Mohammadi, A. (1989). A study of Attar's mystical thought. Tehran: Adib. [In 

Persian]. 

Newton. E. (2003). Author of The Meaning of Beauty. Translated by Parviz 

Marzban. [In Persian]. 

Pornamdarian, T. (1989). Mysteries and mystery stories in Persian literature. 

3 Edition. Tehran: Scientific and cultural. [In Persian]. 

______________. (1996). "Siri in a sonnet of Attar, with the same judges of 

Hamedan", Meeting with Simorgh: Seven articles in Attar's mysticism, 

poetry and thought. 2 Edition. Tehran: Institute of Humanities and Cultural 

Studies. [In Persian]. 

Ritter. H. (1996). The Ocean of the Soul. Translated by Abbas zaryab khoei 

and Mehrafagh abivardi. [In Persian]. 

Satari, J. (1995). Sufi love. 2 Edition. Tehran: Markaz. [In Persian]. 

Shafi'i Kadkani, M. R. (2006). Lighting Office: From the mystical heritage of 

Bayazid Bastami. 3 Edition. Tehran: Sokhan. [In Persian]. 

 __________________. (1999). Persian Psalms: A Look at Attar's Life and 

Lyrics. Tehran: Ad. [In Persian]. 

__________________. (2006). Qalandariyeh in history: metamorphoses of 

an ideology. Tehran: Sokhan. [In Persian]. 

Stace, W. T. (1997). Mysticism and philosophy. Translated by Baha al-din 

KHoramshahi. Tehran: Soroush. [In Persian]. 

Tehrani, Sh. M. A. (1996). Discovery of the terms of arts and sciences. Beirut: 

Lebanon. [In Persian]. 

Zarinkob, A. (2007). The sound of Simorgh wings. Tehran: Sokhan. [In 

Persian]. 

# 

                                                            
 عطّار، غزلیات دیوان در شطحیات تحلیلی بازشناسی (.6486یفی، شیرزاد، شاهسوند، عاطفه. )طا استناد به این مقاله:#

  .694-627، 6(2، )پژوهی در ادبیاتعرفان

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative Commons 

Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


