
-- Mysticism in Persian Literature -------- 
Fall & Winter 2022, 1 (2), 41-61 
msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.70129.1062 
 

 

 E
IS

S
N

: 
2
8
2
1
-0

7
5
1
 

IS
S

N
: 

2
8
2

1
-0

7
4

3
  

 
R

ec
ei

v
ed

: 
2

1
/0

4
/2

0
2

2
  

 
A

cc
ep

te
d

: 
2
8

/0
8

/2
0

2
2

  
 

 
 

 
 

 
 O

ri
g

in
al

 r
es

ea
rc

h
   

The Place of Mystical Love in Mersad-ol 'Ebad 

Observation with a Reflection on Ahmad Ghazali's Point 

of View 

Mahmood Bashiri −  
Associate Professor, Persian Language and 

Literature Department, Allameh Tabataba'i 

University, Tehran, Iran 

  

Niloofar Ansari  
Postdoctoral student of Persian Language and 

Literature, Tarbiat Modares University, Tehran, 

Iran 

Abstract 
The truth of love as the highest existential truth is one of the most fundamental issues of 

mysticism that many have written about in this field. Ahmad al-Ghazali and Najmuddin Razi 

are two mystics (fifth and seventh centuries) who have discussed significant issues in the 

field of mystical love. In this research, a descriptive-analytical method was used, which was 

done by analyzing the evidence in the text and referring to library sources. Based on the 

results of this research, Ghazali and Razi believe that true knowledge comes only through 

love, and based on the theory of the Unity of Being, all manifestations of existence are a 

reflection of the face of truth. The lover loves all these manifestations and this loving look is 

the reason for the beauty of the whole existence. According to these two mystics, before 

entering the world, man was a trustee of the essence of love, and both mystics, quoting the 

verse "Yahbham and Yahbunah", know the beginning of lovemaking from the God and the 

intellect in the path of love and the seeker to the imperfect the God. And they know poorly. 

Mirror and mirror-holding is another issue that has been raised in Mersad-ol 'Ebad and 

Ghazali's works, which is like a mirror in which the mystic Jamal Hagh looks at the beautiful 

and conscious heart, and the lover can find his perfection of beauty only in the mirror of love 

and desire. The divisibility of love is another material that is by implication extracted from 

Mersad-ol 'Ebad and Ghazali's works, and the existing material indicates that these two 

mystics both believe in division of love into different types.  

Keywords: Mystical Love, Mersad-ol 'Ebad, Ahmad Ghazali, True 
Knowledge. 

                                                            
Corresponding Author: zrpbashiri2001@yahoo.com 

How to Cite: Bashiri, M., Ansari, N. (2022). The Place of Mystical Love in Mersad-

ol 'Ebad Observation with a Reflection on Ahmad Ghazali's Point of View. Mysticism 

in Persian Literature, Vol. 1, No. 2, 41-61.  

http://orcid.org/0000-0002-5076-6982
http://orcid.org/0000-0002-3799-7823


 ---------پژوهي در ادبیات عرفان --

 10-40، 0410، پاییز و زمستان 2، شماره 0دوره 

msil. atu. ac. ir 
DOI: 10.22054/MSIL.2022.70129.1062 

 

 

شی
وه

پژ
له 

مقا
 

 
 

یخ
تار

 
ت

یاف
در

: 
02/

08/
24

02
  

 
یخ

تار
 

ش
یر

پذ
 :

00/
00/

24
02

 
 

 
 

03
47

-
82

82
 

IS
SN

:
 

 
03

52
-

82
82

 
EI

SS
N

:
 

 حمدا دیدگاه در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه
 غزالی

 دانشیار زبان وادبیات فارسی، دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران  محمود بشیری
  

 دانشجوی پسادکتری زبان وادبیات فارسی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران نیلوفر انصاری

 چکیده 
ر ترین مسائل عرفان است که عارفان بسیاري داز اساسی -وان بالاترین حایات وجوديعنبه-حایات عشق 
الدین رازي دو تن از این عارفان )قرن پنجم و قرن هفتم( اند. احمد غزالی و نجمفرسایی کردهاین زمینه قلم

تحلیلی  -یفیتوص اند. روش این پژوهش،هستند و مباحث بسیار مؤثري در زمینة عشق عرفانی مطرح کرده
اکی شده است. نتایج این پژوهش حاي انجام متنی و مراجعه به منابع کتابخانهاست که با تحلیل شواهد درون

راساس آید و باز آن است که غزالی و رازي بر این باورند که معرفت حایای تنها از طریق عشق به وجود می
هستند. عاشق همة این تجلیات را دوست دارد انعکاس صورت حق  نظریة وحدت وجود، همة تجلیات هستی،

 و همین نگاه عاشاانه، دلیل زیبا بودن تمام هستی است. از نظر این دو عارف، انسان قبل از ورود به دنیا،
ورزي را از جانب ، آغاز عشق«یّحِبّهم و یُحِبونَه»دار گوهر عشق بود و هر دو عارف با استناد به آیة امانت

داري دانند. آینه و آینهو عال را در مسیر عشق و وصال سالک به معبود ناقص و ضعیف میدانند خداوند می
اي آگاه همچون آینهشده که روي زیبا و دل و آثار غزالی مطرح از دیگر مباحثی است که در مرصادالعباد

ند تواعاشق میکند و معشوق تنها در آینة عشق و طلب است که عارف، جمال حق را در آن آینه تماشا می
رصادالعباد صورت غیرمسایم در مپشیري عشق از دیگر مطالبی است که بهکمال زیبایی خود را دریابد. تاسیم

شود و مطالب موجود حاکی از باور این دو عارف در تاسیم عشق به اقسام مختلف و آثار غزالی استخراج می
 است.

 . دق قی معرفت زالی،غ ادمد مرصادالعباد، عرفانی، عشق: هاکلیدواژه 

  

                                                            
 zrpbashiri2001@yahoo.comنویسنده مسئول: 

http://orcid.org/0000-0002-5076-6982
http://orcid.org/0000-0002-3799-7823


 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

 مقدمه
. بسیار اساسی در راه آگاهی از عشق است مفهوم عشق و رابطة آن با زیبایی، یکی از مسائل

راند العشاق و سایر آثار خود در باب عشق، عاشق و معشوق سخن میاحمد غزالی در سوانح
ي در مکتب فکردهد. عشق الدین رازي نیز از وجود گوهر عشق در دل انسان خبر میو نجم

 این دو عارف، داراي وجوه تشابه بسیار و تمایزاتی است.
عشق بهترین ابزار آدمی براي سیر از ناص »بر این باور است که  رازي در مرصادالعباد

در نزد او آدمیان بالاوه استعداد عاشای دارند، اما این موهبت نصیب هر  به کمال است،
داند، اما (. وي جایگاه عشق را دل آدمی می6833)پرهیزگار و عادایی، « شودکز نمی
تواند موهبت عشق را درک کند؛ بلکه مستلزم ایجاد شرایطی است و سالک هر دلی نمی

 باید دل را از غیر معشوق )خداوند( خالی کند.
روح است و از روز ازل بر نهاد و فطرت انسان عرضه  عشق، از دیدگاه غزالی نیز بارگاه

و عشق در آثار غزالی ملازم یکدیگرند و آفرینش جز ظهور وتجلی چیز  شده است. زیبایی
یُحِبُهم ﴿شود. همچنین خواجه با استناد به آیة دیگري نیست. ظهور تنها با محبت محاق می

اصل عشق از قدم »بر این باور است که عشق، یک امر قدسی است و اینکه  6﴾و یُحِبّونه
 (.6871)مجاهد، « رویدمی

الدین رازي در حوزۀ پژوهش با عنایت به حوزۀ اندیشگانی غزالی و نجمهدف این 
عشق و وجود تشابهات بسیار در الفاظ، تعابیر و مضامین، بررسی و تحلیل گستردۀ آرا و 

هاي است و سعی بر آن است به پرسش ي این دو فیلسوف عارف در این زمینههاشهیاند
 : زیر پاسخ داده شود

 شود؟الدین رازي چگونه تبیین میار احمد غزالی و نجمعشق عرفانی در آث -

 این دو عارف در موضوع عشق چیست؟ تشابه و تمایز وجوه -

 روش پژوهش .0
 ،بوده است و با استفاده از منابع دست اول و معتبر ییپژوهش استارا نیروش کار در ا

الدین رازي در و نجماحمد غزالی  ، نظریاتهانامهانیها، ماالات و پاوجو در کتابجست
ارف پیوند افکار این دو فیلسوف ع موضوع عشق استخراج شد. سپز به تحلیل و بررسی

                                                            
 94. سورۀ مائده، آیة 6



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 11

 

 یلحلیت -یفیتوص ۀویدست آمده به شاطلاعات به لیو تحل هیتجز روش .پرداخته شد
 گرفته است.صورت 

 پیشینة پژوهش .2
 ق صورت گرفته استهاي احمد غزالی دربارۀ عشهایی در موضوع آرا و اندیشهپژوهش

 «بررسی تطبیای عشق از نظر احمد غزالی و ملاصدرا»: ها عبارتند ازکه برخی از آن
عالم خیال از نظر احمد »(، 6891)پورجوادي، « از احمد غزالی مکتوبی»(، 6869)صالحی، 
« العشاق احمد غزالیمبانی نظري عشق عرفانی در سوانح»(، 6819)پورجوادي، « غزالی

ات الاضمفهوم عشق و ماایسة آن در دستگاه فکري احمد غزالی و عین»( و 6867)رودگر، 
 (.6868)اسماعیل پور، « همدانی

قرآن » :که عبارتند از ها و ماالاتی نگاشته شدههمچنین دربارۀ مرصادالعباد، کتاب
(، 6864پور، اسماعیل« )الدین رازي در مرصادالعبادوحدیث، الهام بخش آراي عرفانی نجم

 «الدین رازي و عزیز نسفیشناسی عرفانی از منظر شیخ نجماي انسانبررسی ماایسه»
شناختی ذوق ادبی با تأکید بر بررسی و تحلیل جامعه»(، 6867)خیاطیان و رشیدي نسب، 

« زیبایی عرفانی در مرصادالعباد»(، 6861)سیدان و پورعماد، « الدین رازيمرصادالعباد نجم
رابطة تجلی با محبت و معرفت با تأکید بر مرصادالعباد نجم الدین ( »6864پور، )اسماعیل
 (.6836)امامی و همکاران، « رازي

اند و تاکنون کار مورد بررسی قرار داده آثار فوق، مبحث عشق را به صورت مجزا
بة رو، جناز این و به این شیوه مااله حاضر صورت نگرفته است؛ علمی با این موضوع

 اصول و مفاهیم عشق عرفانی از دیدگاه غزالی و رازي است. ایق، تبییننوآوري تح

 ها. یافته3
شود و در ادامه تحلیل و بررسی می دیدگاه غزالی و رازي در مورد عشق در این پژوهش

عااید این دو عارف، بررسی و  با تحلیل دیدگاه این دو عارف، وجوه مشترک و متمایز
 عشق عرفانی در آثار غزالی و مرصادالعباد ذکر هايشخصهتحلیل خواهد شد و در نهایت م

 شود.می



 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

مطلب  به دنبال توضیح این عشق عرفانی در مرصادالعباد در حایات در تحلیل کیفی
ن، آ گوناگون الدین رازي در باب عشق، حایات و حالاتهستیم که احمد غزالی و نجم

 اند. چگونه سخن گفته

 مباني نظري .4
 الدین رازيیدگاه نجمعشق از د .4-0
عشق عرفانی و زیبایی را با هم پیوند زده است؛  الدین رازي درکتاب مرصادالعباد،نجم 

شود. به باور رازي، شود، زیبایی و عشق هویدا میآنچنانکه هر جا نام انسان مطرح می
و با تصرف حق در خاک آدم به  عشق آغاز شد که محبت خداوند شامل انسان شد زمانی
داوند، خ دل آدم جایگاه عشق شد. این جسم صنوبري با آفتاب نظر چهل شبانه روز، تمد

جایی را لایق ندانست؛ بنابراین، عشق، یک امر  هیچ و جز درگاه خداوند آرامش گرفت
مظهر جمیع صفات خداوندي شده و براي  ازلی است که خداوند به انسان عطا کرد تا انسان

 به دروند همواره از ورود هرگونه گرد و غبار و زشتی رسیدن و درک عشق خداوند بای
 دل دوري کند.

داند زودن غبار غفلت و گناه از دل انسان میرازي درک عشق خداوند را مشروط به 
هاي عملی عرفان خاص خود را العباد، روشهاي ده تا پانزده کتاب مرصادو در فصل
کند، عشق حضرت حق مطرح می هایی که شیخ در فهمیکی از روش .دهدآموزش می

 (.6837)رازي، « آیینة این کار بردارید ۀزنگار انکار از چهر»: آیینگی مدام دل است
که مرید، زیبایی شیخ را در دل بسان آینة خود تماشا کرد، زمانی»از دیدگاه رازي 

دهد، منشأ این شود و آرامش خود را از دست میشیفتة جمال و زیبایی شیخ می
ها عشق است و تا زمانی که مرید عاشق زیبایی شیخ نشود، همچنان در بند یخوشبخت

 (.6838رازي، )« تصرف و اختیار خویش است
ان می هیچ مانع و حجابی اي کهداند؛ مرحلهرازي بالاترین درجة عشق را مرحلة فنا می

نچه در چناواسطه به ماام شهود را دارد و عاشق توانایی رسیدن بی»عاشق و معشوق نیست. 
پایان شهود غرق شود و در راه عشق حق فانی شود در این جایگاه، زیبایی شاهد دریاي بی

(. شیخ بر این باور است که چون سالک بر 6838رازي، )« هم نظر با آیینة دل انسان است
شود؛ چراکه صدق در ساحت واسطه برایش میسر میقدم صدق رفت، در نهایت، مشهود بی



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 11

 

مت حریم گام ننهد، حر عشق یادین دارد و سالکی که با کمند صدق در مسیرعشق، ناشی بن
ورزي رازي صدق را بناي اصلی عشق رسد؛ بنابراین،الهی را شکسته است و به مراد دل نمی

داند؛ چراکه عشای که بر اساس صدق آغاز نشده باشد، سرانجامی و توجه به حق می
 نخواهد داشت.

 غزالي . عشق از دیدگاه احمد4-2
از دیدگاه غزالی، رابطة عشق و زیبایی یکی از مسائل بسیار مهم و ضروري در راه شناخت 
عشق است و همة تجلیات هستی، انعکاس صورت حق است و بر این باور است که 

محض پیوستگی عشق به روح، محبت روح نسبت روح و عشق ازلی است و به آمیختگی
حضرت حق( اسرار ) انسان عاشق، جایگاه معشوقبه عشق )جمال معشوق( آغاز شد. دل 

ل که خداوند از آن طریق به جما اي استبیان دیگر، دل آینهغیبی، محبت و جمال است؛ به
محل عشق است و  اي به نام دل در وجود انسان وجود دارد کهنگرد. آینهخویش می

ش ام و کمال به نمایاش به تمکرانههایش را به جهت وسعت بیهمة زیبایی وسیله آن،به
و بارگاه  بارگاه جمال، دیده عاشق است و بارگاه عشق، ایوان جان است»گشارد؛ می

 (.6813)غزالی، « سیاست عشق، دل عاشق است و بارگاه درد هم دل عاشق
دقت در روابط عاشق و معشوق در آثار احمد غزالی بیانگر آن است که هم عاشق از 

 عشق عاشق بر حایات است و عشق»شوق؛ با این تفاوت که خورد و هم معزیبایی قوت می
(؛ عاشق شیداي زیبایی 6871)مجاهد، « معشوق عکزِ تابشِ عشقِ عاشق در آینة دل او

حسن خود را در نتواند یافت، الا در آیینة عشق عاشق.  شود و معشوق نیز کمالمی معشوق
، همین جهتشود و بهي معشوق میهانماي زیباییعاشق در ماام فناي عاشاانه، آینة تمام

 ورزد؛ بنابراین، عشق، زیبایی،داند و به او غیرت میخود می معشوق او را عضوي از پیکرۀ
وجود، پیوندي ناگسستنی با یکدیگر دارند. وجود زیباست و عشق از زیبایی به وجود 

 آید.می
زالی، ابراین، از نظر غداند؛ بنگونه نسبت و اعتبار میغزالی، عشق را مطلق و بدون هیچ

عشق مطلق در سیر نزولی به همراه روح از مرتبه اطلاق خارج شده و به مرتبة عاشای و 
گردد. دوباره در سیر صعودي به اصل و مطلایت خود بازمی کند. سپزمعشوقی تنزل می

م یُحِبُه﴿به بیان دیگر، نظر غزالی دربارۀ عشق در حایات تفسیر خاص او از کلمات قرآنی 



 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

داند که عارف عاشق را به است. وي همچنین عشق مجازي را همانند پلی می ﴾و یُحِبّونه
، بلکه داندکند. البته مجاز را وجودي مستال از حایات نمیآن زیبایی مطلق متصل می
هاي این دنیا، پلی براي رسیدن به داند. زیباییمی اي از آنجزئی یا حتی سایه و جلوه

دارد  گوید منزلت والاییاست؛ بنابراین، عشای که غزالی از آن سخن میهاي مطلق زیبایی
 و از هرگونه نسبت منزه است.

ن الدیدر افکار احمد غزالي و نجم وجوه تفاوت و تشابه عشق عرفاني .4-3
 رازي

کند که منظور از امانت الهی خصوص در سوانح العشاق تأکید میغزالی در آثار خود به
مطرح است، همان عشق است. در مرصادالعباد نیز  د و دوم سورۀ احزابکه در آیة هفتا

 که خداوند در روز ازل به انسان سپرده و هر دو همین نظر بیان شده که عشق امانتی است
براي عشق حق و انسان یک رابطة دو طرفه قائلند و بر این باورند که عشق، عامل اصلی 

 است. تکامل وجودي انسان
د به باور وي، خداون داند و بنا بهرا بالاترین نوع عشق می« انسان کامل عشق به»غزالی 

را نیز به  علت حب ذات، جمال خود را دوست دارد و مظهر جمالش؛ یعنی انسان کامل
لفظ انسان کامل در  دلیل اینکه جامع اسماء و صفات خود اوست، دوست دارد؛ البته

 ها، استعداد تربیت دارند وعتاد است، انسانمرصادالعباد نیست به این خاطر که رازي م
ها در شرایط خاص به کمال توانایی رسیدن به کمال را دارند. انسان وسیله تربیت،به
 شوند. واژۀهاي برتر و داراي کمالات میرسند و افراد در شرایط خاص، انسانمی
امل است و آنچه کنندۀ دیدگاه رازي از انسان کدر مرصادالعباد، بیان« الخواصخاص»

الخواص به مرتبة معرفت شهودي حق دست یافته است که خاص این برترياین باعث 
 مبدأ عالم ارواح روح پاک محمدي»ترین انسان است است. از نظر رازي، پیامبر اکرم کامل

 (.6836)رازي،  «آمدعلیه الصلاة والسلام 
 مشترک هستند« ناي عاشاانهف»و « وحدت وجود عاشاانه»هر دو عارف در بیان نظریة  

کند عاشق با فناي خود، بین خود و ذرات هستی مساوات برقرار می و به باور این دو عارف،
لة منزداند و به همه چیز بهخدا می ۀو همة مظاهر طبیعت را جلو ورزدو به همه چیز عشق می
وحدت وجود »که این را  ورزد و آن شخص جز خدا کسی نیستشخص، عشق می



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 11

 

( 6871)مجاهد،  «داندمی« ترجمان توحید عشق»را  «الله لا اله الا» غزالی» گویند.« اشاانهع

کافی است که عاشق  «کل جمیل من جمال الله»و  داندو زیبایی را نشان صنع خداوند می
د را کلمة توحی صورت پرتو نور احدیت»عارف به وحدت وجود عاشاانه برسد. رازي نیز 

ه بیانی و ب ترین و برترین انسان در جهانو پیامبر اکرم )ص( را کامل« داندمی إلا الله هَلا إل
 ق(. 6822داند )رازي، دیگر، صورت همة عوالم ملکوت می

خردستیزي و تعارض عال با عشق، یکی دیگر از خصائص مشترک غزالی و رازي 
ها با عال ة زمینهبه این معنا نیست که این دو عارف همیشه و در هم خردستیزي است؛ البته
اند، بلکه تنها با عال انسانی که مخالف عشق بوده است، مخالفند. مکتب مخالف بوده

سکر و مستی است؛ این در حالی است که  و رازي براي بیان طریق عشق ورزي، غزالی
 کنند.هاي دیگر، نفی نمیمانند عارفان دیگر، جایگاه عال را در حوزه

ن مسائل مربوط به عشق، بیشتر از رازي از زبان تمثیل بهره خواجه احمد غزالی در بیا
کند. به بیان تفسیر عرفانی و برداشت عارفانه از آیات اکتفا می برده است و در ماابل رازي

شده و بندي صریح مطرح عشق در مرصادالعباد به زبان ساده و بدون رمز وکنایه و تاسیم
است و به علت رمزي بودن، قدرت  یو کنایاین در حالی است که زبان غزالی، رمزي 

صورت به بندي عشق در آثار غزالیتاسیم برد. از سوي دیگر،تحلیل و تفکر انسان را بالا می
 شده است. مطرح  غیرصریح

کند درصورتی که این مطرح می« عشق مطلق» غزالی تعبیر جدیدي از عشق را با نام
که رازي  توان دریافت، اما از متن مرصادالعباد میکار نرفته استدر مرصادالعباد به تعبیر
به این عشق باور دارد و در مورد آن سخن گفته است. هر دو عارف  ايصورت کنایهبه نیز

ارند. با باور د «پاک بودن عشق»بر قنطره بودن عشق مجازي براي عشق حایای مشروط به 
ار در نوع هاي بسیاند، شباهترداختهبه عشق پ غزالی و رازي با دو بیان متمایز وجود اینکه

اختلاف موجود میان عااید این دو عارف  تنها شود وبیان و نگاه آنان به عشق ملاحظه می
ها، ثیلهایی است که از تمهاي جزئی در قرائتدر شیوۀ بیان و پرداختن به مفاهیم و اختلاف

 اند.آیات و روایات داشته

 

 . بحث و بررسي5



 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

 ق در تکامل وجودي انسانجایگاه عش .5-0
از دیدگاه احمد غزالی، وجود در هر مرتبه زیبا است، عشق نیز فرزند زیبایی است. وجود، 
عشق و زیبایی، پیوندي ناگسستنی دارند. وجود بدون عشق معدوم است؛ چنانکه پدیدار 

 تنها موجودي که همواره در تکامل و ارتااي» ممکن است.شدن عشق نیز بدون وجود غیر
که قادر است که تمام مراتب هستی را سیر کند. کوشد، انسان است؛ چنانوجودي می
راند، هدف او بررسی تکامل وجودي انسان از زمانی که از عشق سخن می احمد غزالی

 ﴾یُحِبُهم و یُحِبّونه﴿طریق عشق است؛ به همین خاطر آغاز سخن خود را با کلمات قرآنی 

لی سیر وسیلة عشق است. غزامتضمن سیر و سلوک انسان بهبخشد که این کلمات زینت می
کند؛ بدین گونه که روح در روز ازل تکاملی انسان را از نزول ابتدایی روح انسان آغاز می

معشوق « یُحِبُهم»حکم به وجود آمد و از اصل خود دور شد؛ عنایت حق مشمول حال او به

سوي خود دعوت کرد، شق خویش آگاه کرد و به، او را از ع«ألَستُ بِرَبَکُم»شد و با نداي 

 به اصل خویش بازگشت و تجلی« بَلی شَهدنا»نداي حق توسط روح شنیده شد و با پاسخ 

عاشق و حامل بار امانت شد. روح « یُحِبونه»حکم حق را در آیینة وجود خویش دید و به
 کثرات، مظاهر اصل دوباره از اصل خود دور شد و گرفتار زندان بشریت شد. روح در عالم

د؛ به افتبیند و به یاد اصل خود و عهدي که در روز میثاق بسته بود، میخود را همواره می
بندد؛ البته روح باید وفاي به عهد کند و امانت عشای که همین خاطر به مظاهر دنیا دل می

 6867الی، غز)به او سپرده شده است، رهسپار وادي حق شود تا باري دیگر معنا را دریابد 
 (.6896و 

ند که داالدین رازي نیز یکی از دلایل برتري انسان بر سایر موجودات را عشق مینجم
نا بَنی موَ لَقد کَرَّ﴿این امانت در روز ازل به انسان سپرده شده است و با استناد به آیة قرآن 

آدمی مشمول عنایت حق آدمیزاد را گرامی داشتیم،  6﴾آدَمَ وَ حَمَلنا هُم فی البَرَّ والبَحرِ
است در بحر و در برّ؛ بحر ملکوت است و بر عالم اجسام است. در حایات آن باري که برّ 

 و بحر نتوانست بگیرد، آدمی گرفت.
میان عاشق و معشوق، به حایات دوگانگی و بیگانگی » الدین رازياز دیدگاه نجم

آمد و  عشق را تار یُحِبُهم وجود ندارد، عاشق، معشوق است و معشوق، عاشق است و جامة

                                                            
 78 . سورۀاحزاب، آیة6



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 14

 

اي دارد. این جایگاه ؛ بنابراین، در بینش رازي، انسان جایگاه ویژه(19: )همان« پود یُحِبُونه
هاي واسطه است. مجموعة اندیشهبه دلیل فیض عال و عشق و أخش آن به صورت بی

حق کی بهنزدیالدین رازي بیانگر جلال و شکوه آدمی در برابر سایر مخلوقات به دلیل نجم
و تصویرسازي نوعی از وحدت و یگانگی با بیان دوستی، حب و عشق است. وي بر این 

شود؛ به همین خاطر او، شکلی دوار باور است که انسان مرکز اصلی عالم محسوب می
ر دارد ترین جایگاه به خداوند قراکشد که انسان در هسته و نزدیکبراي عالم به تصویر می

داند و نخستین علت برتري آدم بر عالم را به نخستین مخلوق به حق می روح آدمی را و
ه و ب« کن»داند و این در حالی است که همة عالم با اشارۀ واسطة روح میواسطة خلات بی

ق(؛  6822واسطه و امتداد ایام به وجود آمد. روح انسان مستایم خلق شده است )رازي، 
ترین موجود در عالم است و اولین خداوند، آدمی مهمیعنی به عایدۀ رازي، بنا بر مشیت 

سبات دارد و همین افتخار « یُحِبّونه»بر « یُحِبُهم»معشوق و محبوب، آدمی است؛ زیرا که 

ه شده براي او در نظر گرفت« یُحِبُهم»براي آدمی کافی است که صفت معشوقی و محبوبی 
ابتی این اندک من محبی بود؟ خاصیت آدمی این نه بز است که محبوبش پیش از» است؛
 (.26: )همان« بود؟

غزالی و رازي هر دو قائل به تکامل وجودي انسان هستند و محرک اصلی را عشق 
دانند و هر دو از سیر صعودي و نزولی روح، حالات و مراتب وجودي عاشق و ادراکات می

ر اشق و معشوق درانند با این تفاوت که از نظر غزالی، حایات فنا در اتحاد عسخن می
 اند و از همانحایات عشق است و هر دو بر این باورند که روح و عشق باهم سرشته شده

 عشق به روح، محبت روح نسبت به محض پیوستگیاند و بهآغاز آفرینش، همراه هم بوده
جمال معشوق( آغاز شد. عرفاي اهل ذوق از لحظة ملاقات و دلدادگی و دلبستگی ) عشق
 اند.تعبیر کرده« تألس»روز به

 داري عشقآینه .5-2
ریه شود؛ مطابق این نظداري با عبارات مختلف در آثار احمد غزالی استخراج مینظریة آینه

 طابقگرامی و درخور ستایش است. م هاي هستیتنها انسان زیبا است؛ بلکه تمام زیبایینه»
آینة تمام نماي اوصاف و با نظر احمد غزالی، عاشق راستین با رسیدن به ماام فنا، 

شود و معشوق از انعکاس هاي معشوق برخوردار میهاي معشوق است و از زیباییویژگی



 13 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

هاي عشق عاشق با در حایات یکی از تعارض .(6871)مجاهد، « هایش درآینة اوزیبایی
معشوق در این است که عشق عاشق بر حایات است و عشق معشوق، عکز تابش عشق 

اي است که عاشق و معشوق از رهگشر آن (. عشق، آیینه682: دل او )همانعاشق در آینة 
توانند به حاایق نهفته در وجود خویش پی ببرند. عاشق به جمال معشوق و معشوق به می

نگرد؛ منظور این است که عاشق از طریق این آینه به نیاز خود در ماابل حسن خود می
و  هم عاشق را است ايعشق عجب آینه»برد؛ معشوق و نیز برتري و کمال معشوق پی می

)غزالی،  «هم در خود دیدن و هم در معشوق دیدن و هم در اغیار دیدن و... هم معشوق را،
تواند کمال زیبایی خود را دریابد و به (. معشوق تنها در آینة عشق و طلب عاشق می6813

یدا کند و تمام آفرینش خواست تجلی پهمین خاطر است که حسن خداوند در روز ازل می
ان که انسوجود زمانی  دار خداوند است؛ با اینمحصول این تجلی است؛ تمام هستی آینه

گشارد و وجود خود را داري فراتر مینهد، پا را از آینهبه عرصة سلوک عاشاانه قدم می
 است، تربه حسن معشوق از معشوق نزدیک»کند. او در تجلیات حضرت معشوق فانی می

جایی رسد که عاشق معشوق را از خودي خود، خودتر است، معشوق را از او تَر بود تا به
 (.6871مجاهد، ) «اعتااد کند که معشوق خود اوست

این  ةاست. خلاص داري عشقاز دیگر مفاهیم عرفانی در مرصادالعباد نیز نظریة آینه
همه مثال تو؛ زیبایی شده است که هر چه هست در جهان، هست  چنین مطرحنظریه این

تواند جمال حق را در آن اي است که عارف میخداست و روي زیبا همچون آینه ۀجلو
ید که آنان ورز ببیند؛ البته نباید عاشق خود آیینه شد؛ نباید به نفز زیبا رویان عشق

 اند.داران آن جمال مطلقآینه
فات جمال و جلال عشق آینه است و هر دو جهان غلاف آن آینه. ظهور جملگی ص»

 (.6837رازي، ) «تابدعاشق( می) وسیله این آینه بر انسانبه( معشوق) حضرت الوهیت
الدین رازي، علت آفرینش جهان، آفرینش انسان است تا آینة جمال از دیدگاه نجم

ویژه پیامبر اکرم )ص( آینة ذات الله است که حق باشد و براساس این تمثیل انسان و به
ها هیچ درست نیاید بار از این»: سان انسان مشاهده کندال خود را در ذات آینهخداوند متع

 (.8: )همان« بدین معنی باشد امانت کشیدن الا انسان و خَلقَ آدَمَ علی صورتهِ
بنابر باور نجم والدین رازي، حضرت حق، روح آدم را از آسمان و جسم او را از زمین 

راي ب کرد که دل آدمی باید خاصیت آینه داشته باشد پدید آورده است و به فرشتگان امر



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 12

 

ببیند؛ چراکه فروغ رخ او در دل آدمی، ظلمت و  اینکه فروغ رخ خویش را در دل آدمی
گان توسط خداوند، فرشت ربود؛ سپز پز از دستکاري مشتی خاکها میتیرگی را از دل

 که در نهاد آدم بر کار هر آیینه»انعکاس زیبایی حق در آیینة دل انسان، تماشا کردند 
تا چون او در آینه به هزار  گشاشتندنماي دیدۀ جمال بین مینهادند و در آن آیینة جمالمی

 (.6838)رازي، « ویک دریچه خود را بیند، آدم به هزار ویک دیده اورا بیند
د که به آدم عطا شتعالی است هر آینه، اسمایی از اسماي الهی و صفاتی از صفات حق

و جز دل انسان  مظهر جمیع صفات خداوندي باشد. دل جایگاه زیبایی خداوند استکه 
این جسم صنوبري تنها با نگاه  هاي خداوند وجود ندارد.اي جامع زیباییکامل، آیینه

گوهر محبت که در صدف امانت معرفت تعبیه کرده بودند » کندخداوند آرامش پیدا می
 داري و خزانگی آن نیافت،کز استحااق خزانهچو بر ملک و ملکوت عرضه داشتند، هی
 و جان آدم با آفتاب نظر پرورش رشد کرده بود دل آدم لایق خزانگی آن بود، چراکه

داري آن بود که چندین هزار سال از پرتو نور صفات جلال احدیت شایستة خزانه
 (.6838رازي، )« یافته بودپرورش

سورۀ  72هاي درون دل به تأویل آیة یباییدیدگاه رازي در مورد عظمت بخشیدن به ز
شود؛ چراکه خورشید صفات و افعال تنها زمانی که اعیان و صور عالم احزاب مرتبط می

 کند.سوي پروردگار روي بیاورند، پرتو افشانی میبه
ینة ذات کند که آاي تشبیه میمانند آینهرا ( افزون بر این موارد، رازي، پیامبر اکرم )ص

کند و بر این باور است سان انسان تماشا میاست و خداوند خود را در ذات آینه خداوند
یکی از  و هرگونه گرد وغبار زشتی بر صورت دل جلوگیري کند نشستنکه انسان باید از 

کند؛ جلوگیري از زنگار ظلمت وتاریکی آیینگی مدام دل هایی که شیخ پیشنهاد میراه
 (.6838است )رازي، 

 عشق و عقل تعارض .3-5
ه از آثار عرفانی مطرح بود تضاد میان عشق و عال از دیگر مسائلی است که در بسیاري

 و عال عال جزئی»است؛ همواره هرگاه از تضاد عال با عشق سخن گفته شده، منظور 
د شود و انسان را از یااست؛ چراکه از نظر عرفا، عال سبب غرق انسان در دنیا می« دنیایی

در عرفان وتصوف نیز همواره مورد توجه بوده است. عال « عال کل»رد؛ البته داخدا بازمی



 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

اکرم  پیامبر« أوَل ما خَلَق الله العقل»تعالی است، به اعتبار آنکه کل اولین صادره از حق
 نامیده شده است.« ترینعاقل» واسطه این عال)ص( به

 :دراک عشق عطا نشده استاز دیدگاه احمد غزالی، به عال، دید و بینش کافی براي ا
غزالی، )« مکنون است ؤلؤاند از ادراک جان و صدف عشق که لعاول را دیده بربسته»

6813.) 
شیخ معتاد است که عشق و دیوانگی همسو و گاهی متضاد با عال است. سالک با 

( و در 6893غزالی، )« علم را راه به ساحل است»گشارد چراغ عال به ساحل عشق قدم می
کند که براي وصال به حایات جز سوزاندن عال و غرق شدن در ایگاه درک میآن ج

دریاي حایات راهی نیست. عال هرگز وسیلة مناسبی براي عاشای نیست و فنا شدن در راه 
معنی  کند کهغزالی در رسالة سوانح، روح را به صدفی تشبیه می»است.  عشق، وراي عال

 (.6893)غزالی،  «این صدف، راه نیست یابد. عال را درعشق درآن پرورش می

 زندمی لافی از پندار خود در عشااق هرکز
 

 چنان واز وز چنین از پندار خالی عشق 

 (6893)غزالی، 

داند اي میراند و عال را بسان پروانهغزالی از عال تنها در مواجهه با عشق سخن می
عشق از دیدۀ عال از آن جهت ( و بر این باور است که 6868رودگر، ) که باید سوخته شود

و برترین مبادي عال با عشق، قابل قیاس  پوشیده است که علم در دریاي عشق غرق است
. نهایت علم به ساحل عشق است»عشق مستایماً به علم الهی متصل است؛  نیست؛ چراکه

ه که گاگر بر ساحل بود از او حدیثی نصیب وي بود و اگر قدم پیش نهاد، غرقه شود. آن
 (.216: )همان« ابد و که خبر دهد و غرقه شده را کجا علم بود؟ی

حبت میان م»: الدین رازي نیز در مرصادالعباد به تعارض عال و عشق پرداخته استنجم
سکن م و عال منازعت و مخالفت است، هرگز با یکدیگر سازگار نیستند، هر کجا عال

 (.6837الدین رازي، نجم) «گزیند، محبت رخت بربندد

 غااارت عااااال  کاارد و آمااد عشااااق
 

 بشااااارت این بر جااانبااه تاو  دل اي 
 

 (18: )همان



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 11

 

رازي بر این باور است که عال در سلوک عرفانی ناتوان است؛ بنابراین، در حوزۀ 
حوزۀ  اینکه ناتوان از ورود بهعشق، عال باید کنار گشاشته شود؛ البته همین عال با وجود 

ستدلال و حل و فصل امور دنیوي است؛ بنابراین، عال عرفان و شناخت است، اما قادر به ا
تر، چون دل انسان را هزار باده از عال شریف»شود؛ در دنیا و مسائل دنیوي محدود می

عال ادراک این نتوان کرد و آن را پرورش به عال نتوان و روح و خفی و به حایای و سرّ
 (.288: ن)هما« داد که عال خود ابتدا از ادراک خویش عاجز است

تواند انسان را در راه پی بردن به وجود خالق الدین رازي، عال کل میاز دیدگاه نجم
گوید که هر جا عال نباشد، حیا هم وجود و صفات او کمک کند و در جایی دیگر می

 نخواهد داشت.
توان دریافت که منظور این با تأمل در آراي احمد غزالی و رازي در مرصادالعباد می

 هو گرن شودرف از عال، همان عال ابزاري است که مانع رسیدن به حایات الله میدو عا
ژرفاي خود، یکی از مواهب الهی است و در زمینة تعارض عال و عشق، هیچ  عال در

 اختلاف آشکاري میان دیدگاه این دو عارف وجود ندارد.

 پذیري عشقتقسیم .5-4
هم و یُحِبُ﴿تفسیر خاص او از کلمات قرآنی دیدگاه غزالی در مورد انواع عشق در حایات 

هم او »است؛ چراکه این کلمات بیانگر سیر صعودي و نزولی روح انسان است ﴾ یُحِبّونه
 (. 6896)غزالی، « عاشق، هم او معشوق و هم او عشق

انسان  خداوند عاشق و« یُحِبُهُم»شود بنا بر باور غزالی، عشق به خالق و مخلوق تاسیم می
انسان عاشق و خداوند معشوق است. غزالی از قسم سومی براي عشق « یُحِبونه» معشوق و

آورد که فراتر از عشق خالق و مخلوق است، عشق حق به ذات خود که سخن به میان می
 است.« عشق مطلق»همان 

عشق مطلق بنا بر باور غزالی، عشق حق به ذات خود و رسیدن به اصل توحید است؛ 
شود و در ظاهر عبارات غزالی، عشق حق طن عبارات غزالی درک میالبته این عشق در ب
شود؛ در حایات از دیدگاه غزالی، عشق خلق و حق یک رابطه دوطرفه به ذات دیده نمی
پیش از آنکه عاشق باشد،  آدمی: گویداست و می﴾ یُحِبُهم و یُحِبّونه﴿است و مصداق آیة 

شود، . نخست خداوند، عاشق انسان میمعشوق بوده که این یک امر ازلی و ابدي است



 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

 که حضرت خالق به مخلوق، بار امانتی است شود. عشقسپز انسان، عاشق خداوند می
زمانی که حجاب کنار رود، نور عشق حق از درون »حق در روز میثاق بر جان انسان نهاد 

(؛ 6896غزالی، )« شودتابد و با تابش این عشق، عشق خلق به حق پدیدار میجان می
ق مخلوق عش -عشق خالق به مخلوق، ب -الف: بنابراین، غزالی معتاد به سه نوع عشق است

 عشق مطلق. -به خالق و ج
قسم چهارمی به نام عشق مجازي نفسانی  از« صورت غیرصریحبه»غزالی همچنین 
ي داند و عشق مجازبرد و عشق مجازي که پاک باشد، رقیاة عشق الهی میوحیوانی نام می

د و هاي عاشاانة محموداند. وي از داستانانی را پلی براي رسیدن به عشق حایای مینفس
برد. با بررسی شرح حال غزالی، وي تجربة عنوان عشق پاک نام میایاز و لیلی و مجنون به

عشق مجازي داشته و از طریق آن توانسته است به مراحل بالاي سیر وسلوک برسد؛ 
، حایات عشق در عین وحدت داراي مراتب مختلفی است و بنابراین، از دیدگاه غزالی

گردد. تعارض صفات عاشق و معشوق در نتیجة ها برمیاختلاف این مراتب به اشتراک آن
اختلاف در مرتبة عشق است به این صورت که در عاشق به صورتی خاص ودر معشوق نیز 

 شود.صورت دیگر ظاهر میبه
، بعد از عشق به خدا بهترین نوع عشق است که بیانگر از نظر غزالی عشق به انسان کامل

زالی، )غ« ، عاشق آن جمال باید بود یا عاشق محبوبشإنَّ اللهَ جَمیلُ الجَمال»این مطلب است 
(. بنابرین، خداوند عاشق جمال خود است و انسان که مظهر جمال خداوند هم است 6896

عاشق محبوب آن جمال. منظور از محبوب نیز دوست دارد؛ پز یا باید عاشق جمال باشد یا 
 آن جمال، انسان کامل که آینة تمام نماي حق است.

ده پشیري عشق مطرح نشصورت مستایم تاسیمالدین رازي بهدر تحلیل سخنان نجم
توان دریافت که او نیز قائل به تاسیم پشیري عشق بوده است، اما از فحواي کلام شیخ می

( بوده و ذات) و محبت صفتی است که از ابتدا متعلق به روح و براین باور است که عشق
رسد؛ ناز وکرشمة معشوق نه عاشق را می»: سرِّ یُحّبهم و یُحبّونه در این نکته نهفته است

زیراکه عاشق پیش از وجود خویش، معشوق را مرید نبود، اما معشوق پیش از وجود عاشق، 
ا خواست که مارا خواست. به حایات میان او ر: مرید عاشق بود، چنانکه خرقانی گوید

 (.6837)رازي،  «عاشق و معشوق بیگانگی نیست



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 11

 

 عشق؛ شیخ رازي بر این باور است که سر منشأ عشق از سوي خداوند است و انواع
 عشق مجازي» شود و به صراحت ازمی« عشق بنده به خداوند»و « عشق حق به بنده»شامل 
شق همان عشای است که سبب بیرون راندن آدم از بهشت راند، این عنیز سخن می «نفسانی
عشق آدم به حوا و غالب شدن صفت حیوانی شهوت بین  داستان، مرصادالعباد او در شد.

به مادار آنکه از لشات و شهوات حیوانی نفز آدمی ذوق »دهد؛ آدم و حوا را شرح می
، الدین رازي)نجم« شودکم میگیرد و بدان مادار انز حق از دل او یابد، با آن انز میمی
6837.) 

بنابراین، از دیدگاه رازي، عشق مجازي نفسانی یا حیوانی سبب دور شدن خلق از یاد 
 اولین عاشق غیرت و رسوایی و شود، این عشق همان عشای است که سبب مشلتحق می

ت که ساي آدم تو را نه از بهر تمنعات نفسانی آفریدیم که خوف آن ا»: یعنی خداوند شد
غیر ما مشغول گشتی، اگر خود یک روزت تمام این چه نیم روزت در بهشت بگشاشتیم، به

 (.6873)رازي، « بگشارم، یکباره مارا فراموش کنی واز لطف ما هیچ یاد نیاري
، این شودنیز از فحواي کلام رازي استنباط می «عشق خداوند به خود»یا « عشق مطلق»

چون اصناف موجودات  تعالیحق» خلات کائنات شد. عشق، همان عشای است که سبب
از دنیا و آخرت و بهشت و دوزخ، وسایط گوناگون بر کارکرد. در هر ماام و  آفریدمی

از ابر کرم باران محبت بر خاک آدم بارید و  سپز منزل، کارکنان مختلف فراداشت؛
 شور و فتنه حاصلخاک را گل کرد و به ید قدرت در گل از گل دل کرد و در دل چندین 

دیگر، خداوند در روز ازل به علت حب ذات، ابتدا عاشق عبارت (.به6837)رازي، « کرد
کند؛ پز خداوند اول و خود است، سپز این عشق در موجودات دیگر تجلی پیدا می

بالشات عاشق خود است و عاشق هر چیزي که منسوب به اوست و به همین خاطر همة 
الوجود هستند. بنابراین، همه موجودات براساس استحااق و بموجودات متعلق به واج

شایستگی محبوب خداوند هستند و هر موجودي بر اساس فهم و درک خویش به خداوند 
ورزد. از این رو، غزالی و رازي معتاد به یک رابطة دو طرفة عشق حق و خلق عشق می

 دانند.هستند و عشق را یک امر ازلی و ابدي می

 گیريدي و نتیجهبن. جمع1
 هايبندي انواع عشق شباهترازي در بیان تعاریف و تاسیمالدیناحمد غزالی و نجم

جملگی آفرینش و عشق را  ةرا ماصود و خلاص وجود انسان هر دو عارف، بسیاري دارند.



 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

ه باورند ک بر این﴾ یُحِبُهم و یُحِبّونه﴿و با استناد به آیة  دانندمی محرک اصلی تکامل انسان
خواست با خود نرد عشق ببازد، ابتدا اولین عاشق خداوند بود؛ حضرت حق زمانی که می
همان عشای  «حب حق به ذات خود» نور روح محمدي و سپز کائنات را پدید آورد.

کند و بالاترین نوع عشق است، این عشق می« عشق مطلق»است که غزالی از آن تعبیر به 
شده است. انسان کامل ترکیب مزجی از رصریح مطرحصورت غیدر مرصادالعباد نیز به

یا باید عاشق آن جمال بود یا عاشق محبوب آن جمال؛  پز ش استنعالم الله و آفری
هاي مجازي است؛ چراکه بعد از عشق بنابراین، عشق به انسان کامل، بهترین نوع از عشق

« مجازي عشق»رسد. نمیپاي این نوع عشق  حایای، هیچ عشای از لحاظ مرتبه و تأثیر به
احمد غزالی و رازي مطرح نشده است، اما از فحواي  طور مستایم در عبارات و الفاظبه

بر این باورند  عشق را درک کرد. هر دو عارف توان باور به این نوعمی کلام هر دو عارف
 ابشبا ت، بار امانتی است که در روز ازل بر جان انسان نهادند و «عشق خداوند به بنده»که 

 شود.پدیدار می« بنده به خداوند»این عشق از درون به بیرون عشق 
تعارض عشق با عال از جمله مسائل دیگري است که در مرصادالعباد مطرح است؛ 
چنانکه عشق را سلطان و عال را دربان دانسته است. عال در عرفان احمد غزالی، چراغ 

رحلة دریافت حاایق عشق رسید که بر سالک تا ساحل عشق است و سالک زمانی که به م
اندیش، آدمی را به بند و هر دو عارف بر این باورند که عال مصلحت عال مشرف شود

 دارد.کند و از وصال حایات بازمیخودپرستی گرفتار می
ورزي، مبتنی بر مکتب سکر است؛ با این براي بیان عشق عمدۀ نظریات غزالی و رازي

 کنند.غلب عارفان، جایگاه عال را نفی نمیمانند ا عارفحال هر دو 
تبیین عشق به زبان تمثیلی و رمزي درآثار غزالی و تعبیر متفاوت از عشق با نام عشق 

حمد ا ازجمله وجوه تمایز آثار مطلق، شیوۀ بیان و پرداختن به مفاهیم و اختلافات جزئی
 و مرصادالعباد رازي است. غزالی

 تعارض منافع
 .ندارد وجودتعارض منافع 

 
 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 11

 

ORCID 
Mahmood Bashiri  http: //orcid.org/0000-0002-5076-6982 

Niloofar Ansari  http: //orcid.org/0000-0002-3799-7823 

 منابع 
 قرآن کریم.

قرآن و حدیث، الهام بخش آراي عرفانی نجم والدین رازي  (.6864) پور، محمدمهدي.ماعیلاس
  .66-79 (،68 -2)4 حکمت عرفانی،و مرصادالعباد. 

-6، (67) 6 پژوهشنامة عرفان، (. زیبایی عرفانی در مرصادالعباد.6864اااااااااااااااااااااااااااااااا. )
67.  
(. مفهوم عشق و ماایسة آن در دستگاه فکري احمد غزالی و عین 6868الله. )پور، ولیاسماعیل

  .41-29 (،6) 8، زبان و ادب فارسی دانشگاه آزاد سنندجالاضات همدانی. 
رابطة تجلی با محبّت و معرفت  (.6836) امامی، نصرالله، محمد، غلامرضایی، محاای، عبدالرضا.

  .27-6 (،1 -4) 2، پژوهیشعر الدین رازي. با تأکید بر مرصادالعباد نجم
 .قادر: . ترجمة سید جواد هاشمی علیا. تهرانجامع الاسرار و منبع الانوار(. 6877) آملی، سید حیدر.

، 7(29) ادیان و عرفان.(. انسان در مرصادالعباد، 6836) پرهیزگار، زرین تاج، عادایی، تورج.
626- 694. 

.                                                                                                                             94-8 (،3) 8،  معارف مرداداحمد غزالی،  (. عالم خیال از نظر6819) پورجوادي، نصرالله.
 مرکز نشر دانشگاهی.: تهران بوي جان.(. 6879اااااااااااااااااااااااا. )
  .87-82 ،8، جاویدان خرداز احمد غزالی.  مکتوبی (.6891ا .)ااااااااااااااااااااااا
شناسی عرفانی از منظر اي انسانبررسی ماایسه (.6863) الله، رشیدي نسب، طناز.خیاطیان، قدرت
 . 624-686(، 26) 68 الهیات تطبیای،الدین رازي و عزیز نسفی. شیخ نجم

. نامة کارشناسی ارشدپایان در آثار نجم رازي. (. بررسی ماولة خردستیزي6864) افروز، حلیمه.دل
 دانشگاه تبریز.
 بی تا.: . تهرانمرصادالعباد من المبدأ الی المعادق(.  6822) رازي، نجم الدین.
انتشارات علمی : . تهران2. چ مرصادالعباد به همت محمدامین ریاحی(. 6838) اااااااااااااااااااااا .

 فرهنگی. و
مادمه و تصحیح محمدرضا  مرموزات اسدي در مرموزات داوودي.(. 6836) اااا .ااااااااااااااااا

 .سخن: شفیعی کدکنی. تهران

http://orcid.org/0000-0002-5076-6982
http://orcid.org/0000-0002-3799-7823
http://orcid.org/0000-0002-5076-6982
http://orcid.org/0000-0002-3799-7823


 11 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

علمی : . تهران1(. مرصادالعباد. به اهتمام دکتر محمد امین ریاحی. چ 6837اااااااااااااااااااااااااا. )
 .و فرهنگی
 ادیان.: . قمهاي احمد غزالیندیشهعرفان جمالی در ا(. 6868) رودگر، محمد.
 ،نثر پژوهی ،«العشاق احمد غزالیمبانی نظري عشق عرفانی در سوانح(. »6867)ااااااااااااااااااا. 

 .694-689(، 48) 26، دانشکدۀ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه شهید باهنر کرمان
شناسی ذوق ادبی با تأکید بر (. بررسی و تحلیل جامعه6861) سیدان، پور عماد؛ الهام، سارا.

  .636- 616(، 46) 28 ادب وزبان،مرصادالعباد نجم والدین رازي. 
لی الملهمایش بین(. بررسی تطبیای عشق ازنظر احمدغزالی و ملاصدرا. 6869) صالحی، صغري.

دانشگاه دولتی ایروان ارمنستان با مؤسسة  شناسی، فردوسی و فرهنگ و ادب فارسی،شرق
 هنگی مبین.سفیران فر
مؤسسة انتشارات و : . به اهتمام احمد مجاهد. تهرانمجموعة آثار فارسی (.6893) غزالی، احمد.

 چا  دانشگاه تهران.
 ن.بنیاد فرهنگ ایرا: ، تصحیح نصرالله پورجوادي. تهرانسوانح العشاق(. 6896ااااااااااااااااااا. )
 .مرکز نشر دانشگاهی: صحیح هلموت ریتر. تهرانبه ت ،سوانح العشاق(. 6813) ااااااااااااااااااا.

انجمن : ، به اهتمام نصرالله پورجوادي. بی جابحر الحایاه. (ها. ق. 6867) اااااااااااااااااا.
 شاهنشاهی فلسفه ایران.

  سروش.: سه شرح بر سوانح العشاق(. تهران) شروح سوانح(. 6871) ااااااااااااااااااا. 

References 
The Holy Quran. 

Ismailpour, M. M. (2014). Qur'an and Hadith, the inspiration for the mystical 

opinions of Najm Walidin Razi and Mursad al-Abad. Mystical wisdom, 

fourth year, number 2, series 10,  75-91. [In Persian] 

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ . (2014). Mystical beauty in Mursad Abad. 

Irfan Research Journal, 9th year, 17th issue,  1-17. [In Persian] 

Ismailpour, V. (2010). The concept of love and its comparison in the 

intellectual system of Ahmad Ghazali and Ain al-Qadat Hamdani. 

Persian language and literature, Sanandaj Azad University, third year, 

number 9,  25-46. [In Persian] 

Emami, Na., Gholamrezaei, M., Mohagheghi, A. (2009). The relationship of 

manifestation with love and knowledge with an emphasis on Mursad al-

Abad Najmuddin Razi. Research poetry, second cycle, number 4, series 

6,  1-27. [In Persian] 



 3143پاییز و زمستان  | 2شماره  | 3سال  |پژوهی در ادبیات دو فصلنامة علمی عرفان | 14

 

Amoly, S. H. (1998). Jame al-Asrar and Source of Asrar. Translated by 

Seyyed Javad Hashemi Alia. Tehran: Qadir. [In Persian] 

Pious, Z., Eghdaei, T. (2010). Humans in Mursad al-Abad, religions and 

mysticism. (25) 7, 121-154. [In Persian] 

Porjavadi, N. (1986). Alam Khyal according to Ahmed Ghazali, Ma'arif 

Mardad, third period, number 8,  54-3.  

 the smell of life, Tehran: Academic .(1996) .ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

Publishing Center. [In Persian] 

 A letter from Ahmad Ghazali. Javidan .(1977) .ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

Khard, No. 3,  32-37. [In Persian] 

Khayatian, Q, Rashidi Nasab, T. (2018). A comparative study of mystical 

anthropology from the perspective of Sheikh Najmuddin Razi and Aziz 

Nasfi. Comparative Theology, Year 10, Number 21,  109-124. [In 

Persian] 

Delafroze, H. (2014). Examining the category of subjugation in the works 

of Najm Razi. Master's thesis. Tabriz University. [In Persian] 

Razi, Najmuddin. (1943 AH). Mursad al-Abad from Man Al-Mubad to Al-

Ma'ad. Tehran: Bita. [In Persian] 

 Mursad al-Abad by Mohammad Amin Riahi. Ch .(2001) .ـــــــــــــــــــــــــــــــــ

2. Tehran: Scientific and Cultural Publications. [In Persian] 

 Mysteries of Esdi in Mysteries of .(2002) .ــــــــــــــــــــــــــــــــــ

Chrysanthemum. Introduction and proofreading by Mohammad Reza 

Shafi'i Kodkani. Tehran: Sokhn. [In Persian] 

 .Mursad Abad by Dr. Mohammad Amin Riahi .(2008) .ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ

Ch 6. Tehran: Scientific and Cultural. [In Persian] 

Rodger, M.. (1390). Irfan Jamali in the thoughts of Ahmad Ghazali. Qom: 

Religions. [In Persian] 

 Theoretical Foundations of Mystical Love in" .(2017) .ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

Ahmad Ghazali's Tragedy of Lovers", Prose Research, Faculty of 

Literature and Humanities, Shahid Bahonar University, Kerman, Volume 

21, Number 43,  135-154. [In Persian] 

Sidan, P. E., Elham, S. (2016). Investigation and analysis of the sociology 

of literary taste with an emphasis on Mursad al-Abad Najm Walidin Razi. 

Adab and Language, Volume 20, Number 41,  161-181. [In Persian] 

Salehi, S. (2015). A comparative study of love according to Ahmad Ghazali 

and Mulla Sadra. International Conference of Oriental Studies, Ferdowsi 

and Persian Culture and Literature, Yerevan State University of 

Armenia with Mobin Cultural Ambassadors Foundation. [In Persian] 



 13 | بشیری و انصاری | غزالی احمد گاهدید در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق جایگاه

 

Ghazali, A (1979). A collection of Persian works. To the attention of Ahmed 

Mujahid. Tehran: University of Tehran Publishing and Printing Institute. 

[In Persian] 

 Savanehol oshagh. Edited by Nasrollahpour .(1981). ـــــــــــــــــــــــــــــــــ

Javadi, Tehran: Iran Culture Foundation Publications. [In Persian] 

_________. (1990). Savanehol oshagh. edited by Helmut Ritter, Tehran: 

University Publishing Center. [In Persian] 

 .Bahr al-Haqiqah, by Nasrallah Pourjavadi .(AH 2018) .ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

Bibai: Imperial Society of Iranian Philosophy. [In Persian] 

 Explanations of Savanehol (three explanations .(1997). ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

on Savanehol oshagh). Tehran: Soroush. [In Persian] 

 

 

#

                                                            
 در تأملی با مرصادالعباد در عرفانی عشق (. جایگاه6486بشیري، محمود، انصاري، نیلوفر. ) استناد به این مقاله:#

 . 16-46، 6( 2، )پژوهی در ادبیاتعرفانغزالی،  احمد دیدگاه

 Mysticism in Persian Literature is licensed under a Creative Commons 

Attribution-NonCommercial 4. 0 International License.  


