
 

 
                                            Biannual Journal of 

Metaphysical Investigations, 

Vol.6, No. 11, Spring & Summer 

2025, pp 209-238 

 

 

Hasan Abasi Hossein Abadi2 

Abstract 

The relationship between human beings and God is one of the central themes 

in Islamic philosophy and mysticism. In Ibn Tufail’s thought, as reflected in 

his renowned philosophical treatise Hayy ibn Yaqzan, this relationship is 

explained through the concepts of the arc of descent (qaws al-nuzul) and the 

arc of ascent (qaws al-su‘ud). The key questions here are: What form does 

this relationship take in Ibn Tufail’s system? How does a person attain 

closeness to God and experience His presence? And what is the path that Ibn 

Tufail ultimately advocates? 

In his treatise, Ibn Tufail introduces us the symbolic character Hayy, and 

narrates his spiritual and intellectual journey through various stages, 

beginning with individuality and innate monotheism, moving through 

solitude, reflection, and contemplation, and finally reaching a deeper social 

and ethical dimension. Within this framework, God occupies a pivotal 

position as the ultimate goal and the source of human happiness. According 

to Ibn Tufail, there are two primary types of relationships between human 

beings and God: 

1. A personal, mystical relationship based on the soul’s separation from the 

material world, which culminates in spiritual union and annihilation 

(fana) in the Divine Essence. 

                                                           
1 . Research Paper, Received: 28/12/2022; Confirmed: 5/5/2025. 
2 . Associate Professor, Department of Islamic Philosophy and Theology, Payam-e-Noor 

University, Tehran, Iran, (h_abasi@pnu.ac.ir). 

 



210/ Journal of Metaphysical Investigations, Vol.6, No. 11, 2025, pp 209-237 

 

2. An individual-social relationship realized through adherence to the 

Sharia and religious obligations. 

This article seeks to explore these ideas by offering a descriptive-analytical 

reading of Hayy ibn Yaqzan. 

Keywords: Human, God, Ibn Tufail, Annihilation, Individuality. 

Introduction 

Ibn Tufail (1110–1185 CE), born in the region of Granada and later active in 

Morocco, was a polymath renowned for his expertise in medicine, 

mathematics, philosophy, and poetry. His major philosophical contribution 

is his allegorical treatise Hayy ibn Yaqzan, a profound work that blends 

rational discourse with mystical insight. In the introduction to this treatise, 

Ibn Tufail explains his methodology as a synthesis of rational argument, 

intuitive taste, and direct observation, a harmonious combination of form and 

meaning, intellect and experience. He invites his readers to engage in 

independent reflection, avoiding mere imitation and blind adherence. 

This text allows for the examination of several dimensions of human 

existence, philosophical, mystical, social, and religious. One of its most 

significant themes is the relationship between man and God. Our central 

inquiry is: What types of relationships between human beings and God does 

Ibn Tufail envision in this work? What paths lead to such a relationship? 

Our findings suggest that Ibn Tufail views this relationship through the 

framework of the arc of descent and the arc of ascent. In the arc of descent, 

human beings are endowed with certain capacities and potentials; in the arc 

of ascent, they strive toward perfection and their ultimate goal, union with 

the Divine. This ascent may occur through multiple means: theoretical 

knowledge, connection with the Active Intellect, or mystical annihilation in 

God. 

In Hayy ibn Yaqzan, the protagonist Hayy becomes aware of his solitude 

after the death of the gazelle who raised him, a pivotal moment that initiates 

his intellectual and spiritual awakening. From this point, Ibn Tufail describes 

the stages of Hayy’s life: from raw individuality to conscious solitude, and 

eventually to a social engagement rooted in wisdom and ethical 

responsibility. 

Ibn Tufail underscores the value of solitude (tawahhud), yet he also 

acknowledges the existence of different human levels. While he affirms a 

universal human nature (fitrah), he maintains that individuals vary according 

to their capacity for reflection and effort in pursuing truth. The highest level 

of perfection belongs to the prophets, who receive divine revelation. Below 



The Relationship between Human and God in Ibn Tufail's Philosophy/Hasan Abasi Hossein Abadi /211 

 

them are the sincere seekers who achieve annihilation (fana) in the Divine 

Essence. A third level comprises those who, through theoretical reasoning, 

gain partial knowledge of reality and the celestial intelligences. 

God, in Ibn Tufail’s perspective, is the ultimate end and the source of true 

happiness. The human relationship with God, therefore, takes two distinct 

forms: 

 A personal, mystical relationship, which culminates in union with the 

Divine Essence through annihilation (fana). 

 An individual-social relationship, realized through obedience to the 

Sharia and religious law. 

Yet Ibn Tufail notes that only a select few achieve ultimate felicity, whether 

through solitary contemplation and spiritual exercises that lead to mystical 

union or through communal observance of religious duties. Such perfection, 

he stresses, cannot be universal, for the limitations of human nature (fitrah) 

and the weakness of will prevent most people from fully attaining the truth. 

Conclusion 

In Ibn Tufail’s philosophy, the relationship between human beings and God 

is rooted in a principle of similarity: the human soul, being immaterial and 

abstracted from matter, shares an affinity with the Divine. Through the arc 

of descent, Ibn Tufail emphasizes the original purity of human nature and the 

empirical faculties that allow us to apprehend the world. By observing the 

physical and metaphysical realms, and comparing material and immaterial 

realities, the human being ascends from sense perception to theoretical 

knowledge, and ultimately to intuitive, experiential knowledge. 

This journey, from the sensory level to intellectual contemplation, and finally 

to the mystical state of annihilation in God, represents the soul’s ascent along 

the arc of return. For Ibn Tufail, this process encapsulates the full movement 

from potentiality to actuality, from dispersion to unity, culminating in the 

ultimate encounter with the Divine. 

Resources 

- Holy Quran. 

- Bahrani, Morteza (2014), "Individual and collective aspects of the 

narration of Haibin Yaqzan", scientific-research quarterly of Qom 

University: 16th year, 3rd issue, 63 consecutive pages, 114-93. (In 

Persian). 

- Badawi, Abd al-Hamid, (1999), Philosophy of Ibn Tufail and Rislatah 

(Hay bin Yaqzan), second edition, Al-Cairo, Al-Anjalo Al-Madariyyah. 

(In Arabic). 



212/ Journal of Metaphysical Investigations, Vol.6, No. 11, 2025, pp 209-237 

 

- Farroukh, Omar, (2006), History of Arabic Literature (Faroukh), 6 vols., 

Lebanon-Beirut, Dar al-Alam Lamlayin. (In Arabic). 

- Ibn Tufail, (1991), Hai Ibn Yaqzan, edited by Nader Al-Beir Nasri, 

Lebanon-Beirut, Dar al-Mashreq. (In Arabic). 

- Ibn Tufail, (1334), Zindabidar, translated by Badi al-Zaman Forozanfar, 

Tehran: Publishing House and translation and publication of the book. 

(In Persian). 

- Ismail, Yahya al-Aleem, (1437 AH/ 2015 AD), al-Tawhid in the 

philosophy of Ibn Tufail, al-Azhar society, all the principles of al-Din 

and al-Dawa, the section on al-Aqeedah and al-Filasfah. (In Arabic). 

- Howie, Sammy; Hosseini, Seyyed Mahdi, (2016), "Looking at the 

foundations of theology in the treatise of Haibin Yaqzan", Namah al-

Falshaf, No. 1, pages 105-130. (In Persian). 

- Karbon, Henry, (2012) History of Islamic Philosophy, translated by 

Javad Tabatabaei, Tehran: Minoy Khord. (In Persian). 

- Kokonen, Tanli, (1400), Ibn Tufail's biography of a rational life, 

translated by Parisa Sajjadi, Tehran: Namek Publishing. (In Persian). 

- Majlisi, Mohammad Baqer, (Bita), Bihar al-Anwar (Volume 4), Beirut: 

Dar Ahya al-Trath al-Arabi. (In Arabic). 

- Mahmoud, Abdul Halim, (1999), Philosophy of Ibn Tufail and Rislatah 

(Hayib Yaqzan), second edition, Cairo: Al-Angelo Al-Masriyyah 

School. (In Arabic). 

- Qomir, Yohna (2014), Ibn Bajeh and Ibn Tufail, translated by Seyd 

Morteza Hosseini, Kitab Parse. (In Persian). 

- Rasouli, Hojjat; Shojaei, Samia; Shahmohammadi, Khadijah (2013) 

"Analysis of the content of two stories "Haybin Yaqzan by Ibn Sina and 

Ibn Tufail", scientific-research magazine of the Iranian Language and 

Arabic Literature Association, number 33, pages 77-95. (In Persian). 

- Sharif, M.M., (1362), History of Philosophy in the Islamic World, 

(Volume 1). Translated by Nasrullah Pourjavadi, Tehran: University 

Publishing Center. (In Persian). 

- Van Dyck, Edward, (Beta), Iktfa al-Qunu bama ho mahibt man azhar al-

Talif al-Arabiya fi al-Matabah al-Sharqiya va al-Gharbeya, Lebanon-

Beirut: Dar Sadhir. (In Arabic). 

 

 



  

                                                                        های مابعدالطبیعی، دوفصلنامة علمی پژوهش

  1404، بهار و تابستان 11م، شماره سال شش 

 238-209صص                     

                                                                                                  

 2حسن عباسی حسین آبادی

 چکیده

بحث نسبت انسان و خدا به مناسبات مختلف میان انسان و خدا از حیث قوس نزول و قوس 

و قوایی به انسان  در قوس نزول چه امکاناتپرسش اصلی این است که  .صعود توجه دارد

توان به کمالات انسانی و غایت داده شده است و در قوس صعود چگونه و با چه طریقی می

« حیّ»از شخصیتی باعنوان « یقظان بنحی» ةطفیل براساس رسالدست یافت. ابن نهایی انسان

ح گوید و مراتب مختلف زندگی او از مرتبة فردیت و توحدّ و مرتبة اجتماعی شرسخن می

 پرسش .دارد جایگاهی محوریعنوان غایت و سعادت انسان به« خدا»دهد. در این رساله می

ی میان انسان و هاییا نسبت چه نسبت ،رسالة یادشده ،طفیلدر اندیشة ابنکه این است  اصلی

هایی برای تحقق رابطة انسان و خدا وجود دارد؟ و یا راهو چه راه  توان متصور شد؟خدا می

اجتماعی -رابطة فردی و رابطة فردیرابطة انسان با خدا دو قسم راه برگزیدۀ او کدام است؟ 

به  و ،گیردشکل می« تجرد نفس»ازطریق شباهت انسان به خدا برمبنای رابطة فردی  است.

از نیز اجتماعی -و رابطة فردی ،شودمنتهی می« فنا»اتصال و اتحاد با ذات الهی در مرحلة 

 بنتحلیلی رسالة حی-روش این نوشتار بازخوانی توصیفی .شودبرقرار میطریق شریعت 

                                                           

 .15/2/1404تاریخ تایید علمی:   7/10/1401، تاریخ دریافت: مقالة پژوهشی.  1
 (.h_abasi@pnu.ac.ir) .رانینور، تهران، ا امیدانشگاه پ ،یگروه فلسفه و کلام اسلام اریدانش.  2

 



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 214

 

نشان داده یقظان است و دستاورد آن تبیین نسبت انسان و خدا از طریق فلسفی است و اینکه 

 رسند. طفیل فلسفه و دین به یک حقیقت واحد میدر اندیشة ابنشود 

 .توحّدطفیل، فنا، انسان، خدا، ابن :کلیدواژگان

 مقدمه .1

ه در اوایل قرن 494از اقلیم غرناطه در سال  ،طفیل اندلسی بنبوبکر محمدبن عبدالملکا

ری طفیل شاعابن در مراکش وفات یافت.ه  581 /1185متولد و درسال  دوازدهم میلادی

بر فنون ادب، او در اجزاء حکمت و فنون مختلف علاوه زبردست و دبیری ماهر بوده است.

ها از همین راه به درجة کتابت بدن یل مهارت او در طب و معالجةسرآمد عصر خود بود. بدل

( و پسرش 558-537بن علی) و وزارت در دستگاه حکومتی ملوک موحدین عبدالمؤمن

طفیل در اینکه ابن (. با4-3، ص1334طفیل، )ابن ( رسیده.ق 580-558ابویعقوب یوسف )

های او را یکی از کتاب 1حکمت طبیعی و الهی دارای تألیفاتی بود و عبدالواحد مراکشی

ست دبه« یقظان بنحی»به خط او ملاحظه کرده بود؛ اما فقط رسالة « رساله فی النفس»عنوان به

 اسرار حکمت مشرقیه بارۀیقظان در بن(. رسالة حی6، ص1334طفیل، ما رسیده است )ابن

 (.193 تا، صدایک، بیه در مصر چاپ شد )ون 1299در سال 

، گوید تلفیقی از بحث و نظردربارۀ روش خود می یقظانبنرسالة حیدر مقدمة  طفیلابن

 .(37 ، ص1334طفیل، )ابن« نی و ذوق و نظرجمع صورت و مع» :ذوق و مشاهده است

از تقلید پرهیز  با رعایت آن کند کهفکر و تأمل دعوت میطفیل خوانندگان رساله را به تابن

شود از توان ابعاد و وجوه مختلفی از مسائلی که به انسان مربوط میمیکنند. در این رساله 

رابطة  ،حیث فلسفی، عرفانی، اجتماعی و نیز دینی را مورد بررسی قرار داد. یکی از مسائل

به دیان توحیدی مانند یهودیت، مسیحیت و اسلام انسان و خداست. نسبت انسان و خدا در ا

                                                           
در مراکش دیدارکرد  603طفیل را در سال که ابن« المعجب فی تلخیص اخبار المغرب». مؤلف کتاب  1

 (.1، ص1334طفیل، باجه است )ابنان ابناو از جملة شاگرد ،عصر بودندطفیل نسبتا هموبا ابن



 215/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

إِنَّ اللهَ خَلَقَ آدمََ  »از حیث شباهت میان خدا و انسان  های گوناگون طرح شده است؛شیوه

یا از حیث ( 72)ص/« ونََفخَْتُ فِیهِ منِْ روُحِی »یا آیة  ،(30، ص1991طفیل، )ابن« عَلىَ صُورتَهِِ

مطرح  (54)روم/ ...«اللهُ الَّذى خَلَقَکُمْ مِنْ ضَعْف » در آیةکه چنانقدرت خدا و ضعف انسان 

 شده است. 

از طریق دو مفهوم  ،نسبت انسان و خدا به انحاء مختلف ،شناسی فیلسوفان اندلسدر انسان

یقظان دربارۀ  بنطفیل در مقدمة حیابنشود. با ذات الهی مطرح می «اتحاد»و  «اتصال»

کند ی پیگیری میبحث و استدلال فکر ،او اتصال را از طریق علم نظری که گویدباجه میابن

طفیل در این نوشتار بحث دربارۀ نسبت انسان و خدا در فلسفة ابن(. 17، ص1991طفیل، )ابن

روش دریابیم که را بررسی کنیم و طفیل ابناندیشة نسبت انسان و خدا در که برآنیم ما  است.

دربارۀ این موضوع پژوهشی صورت نگرفته  ط انسان با خدا چیست؟و راه او برای تحقق ارتبا

یقظان  بننگاهی به مبانی الهیات در رسالة حی»ای باعنوان طفیل مقالهاست. اما دربارۀ ابن

نگاشته و چاپ شده است که اختصاصا به بررسی دربارۀ خدا و براهین اثبات وجود « طفیلابن

چاپ شده « یقظان بنوجوه فردی و اجتماعی روایت حی»ان ای باعنوپردازد. و مقالهاو می

ای پردازد. و مقالهیقظان می بناست که به بیان مصادیق وجوه اجتماعی و فردی در حی

 ”Journey of Knowledge in Ibn Tufayl`s Hayy Bin Yaqzan“انگلیسی باعنوان 

 موضوع جدیدی رانگاشته شده است. مقالة کنونی  طفیلشناسی در اندیشة ابنمعرفتدربارۀ 

روشی که در  .های پیشین صورت نگرفته استیک از پژوهشکند که در هیچمطرح می

نسبت »و  «خدا»، سپس «انسان»رود توصیفی و تحلیلی است. ابتدا به بررسی کار میهمقاله ب

 پردازیم.می «انسان و خدا

 انسان .2

طفیل در در تنهایی است. ابنیک انسان یقظان داستان وجود و تکامل  بنموضوع رسالة حی

بدون پدر و  یانسان ،ای از جزایر هنددر جزیرهاند گوید قدما گفتهیقظان می بنرسالة حی



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 216

 

عقیدۀ کسانی است که تولد انسان را بدون وجود پدر و مادر باور این  .آیدوجود میمادر به

پس با ملاحظة عقیدۀ کسانی که برای تولد انسان وجود پدر و مادر طفیل سدانند. ابنروا می

کند که در این یقظان را طور دیگری نیز روایت می بنپیدایش حی ،دانندرا ضروری می

برابر جزیرۀ مذکور، خواهر پادشاه با مردی به نام یقضان، پنهان از  ای دردر جزیرهروایت، 

طفل را در صندوقی  شاز بیم برادر .شودفرزندی میکند و صاحب برادر خود ازدواج می

رد. این طفل بمیدیگر ای ج دریا صندوق را به جزیرهاموا .افکنددهد به دریا میقرار می

کند. رساله چگونگی رشد طفل و آهویی طفل را بزرگ و تربیت می نام دارد. مادۀ« حیّ»

وسایل دفاعی و  و همچنین سکنتقلید اصوات، اختراع لباس و م :یادگیری او از طبیعت

معرفت انسان به اعضای خود و تشریح بدن  سپس .کندمینیازهای دیگر را با دقت توصیف 

به درجة تعقل و و رسیدن کند و ترقی انسان و بسیاری نکات طبی و فلسفة طبیعی را بیان می

قدم عالم  را عناصر و حدوث و  ،دربارۀ اجرام آسمانیمعرفت  ،ابعاد جسمانی ،ختن جسمشنا

ترین مسائل علم الهی و کلام شود و مهمتا به معرفت واجب تعالی منتهی می ؛دهدنشان می

کند. هدف از این رساله بیان توانایی انسان با فطرت فائقه در شناخت مظاهر عالم را مطرح می

-7، ص 1334طفیل، در تنهایی است )ابنو م بدون نیاز به معل ،عالم الهی تا در نهایتماده 

 (.472-470 ، ص5: ج2006؛ فروخ، 8

کند طی می« حیّ»یقظان طی مراحل معرفتی که شخصیت داستان  بنحی طفیل در رسالةابن 

 بنهای دیگر دارد. در رسالة حیخدا و انسان ،سعی در تبیین انسان و نسبتش با جهان پیرامونی

آهو به چیزی -تا قبل از مرگ مادریقظان انسان در مرحلة ابتدایی بدنی و جسمی است که 

از توحدشّ  آهو همان نقطة شروع در آگاهی حیّ-برد. مرگ مادرجز بدن و جسم پی نمی

و مادرش بود که بعد از آن به آن الفت و دوستی  است که پیش از آن نوعی اتصال بین حیّ

فت. حی در بعد از مرگ مادرش به توحدّ و عزلت آگاهی یا شان آگاهی پیدا کرد. حیّبین

جان شدن مادرش شده برآمد و از طریق تشریح، قیاس و پی شناخت آن عاملی که سبب بی



 217/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

منزلة عصای اوست و عامل حیات او رسد که جسد آلت دست و بهاستنباط به این دانش می

سبب  ،(. همین62-66، ص1334طفیل، را ترک کرده است )ابنپیش از نابودی بدن، آنجا 

جان، و نباتات و ة بعدی معرفتی، یعنی شناخت موجودات جاندار از بیبه مرحل ورود حیّ

نه شود. روح بذات خود واحد است و اگر اختلافی هست حیوانات و سپس روح انسانی می

گوید از سه طفیل میدر افعال مختلف آنهاست. براین اساس انسان برحسب آنچه ابناز روح 

یکی بدن تاریک دارای اعضای قابل تقسیم و قوای  :اجزاء با طبیعت متمایز تشکیل شده است

سوم روحی که و مختلف؛ دوم ضباب )مِه( هوایی لطیف که بین حفرۀ خالی در قلب است؛ 

منزلة نور به ،شوداز امر خدای متعال است. این روح همیشه نزد خدای بزرگ فیضان می

مند دشان از آن بهرهکند و موجودات برحسب استعداخورشید است که بر عالم فیضان می

در جایی که نیز شوند. روح مند میشوند. همانطور که موجودات از نور خورشید بهرهمی

نباتات یا حیوانات روح برحسب در اما  یابد؛ظهور نمی ، مانند جماداتاستعدادی نباشد

انسان حقیقت واحدی است که در  .(52 ، ص1999شود )محمود، ع آنها ظاهر میاستعداد نو

تدبیر بدن نقش دارد و مایة حیات و قوت اعضا است و همة اعضا خادم آن است. روحی که 

برای نوع واحد است چیز واحدی است؛ مانند آب واحد یا شراب واحد که چیزهای کثیر 

(. روح حیوانی حقیقت واحدی است که به انواع 47، ص1991طفیل، گیرد )ابنرا دربرمی

تر تر و تاماست؛ اما در حیوان کاملحد در نبات و حیوان مختلف اختصاص دارد. روحی وا

در  .(53 ، ص1999محمود، ) تنفسه واحد به وحدت مطلقه اساز نبات است. روح فی

توحدّ چیست و متوحدّ حال برد. میخود پی « توحدّ »به  آهو-حی با مرگ مادر داستان حی،

 کیست؟

 توحدّ و متوحدّ  .3

نیز به ، متوحدّ است  تنها و منفرد ماندن به معنایو « وحد»از فعل گرفته شده « توحدّ»کلمة 

باجه توحدّ همان صفت انسان کاملی است که از عقل پیروی . نزد ابناست منفرد معنای



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 218

 

، 1437)اسماعیل،  شودکند و بر غرایز و شهواتش مسلط است و از سلطة اجتماع آزاد میمی

 چرخد:حول سه معنا می« یقظان بنحی»(. لفظ توحدّ در رسالة 1493ص

. نمونة این معنی از توحدّ شخص بودن یعنی منفرد منزوی ،برحسبِ وجه اجتماعی نخست:

انواع  میانوتنها  ای تکدر جزیره اومرحلة آغازین پیدایش شود؛ دیده می« یقظان بنحی»

 .شودآهو آغاز می-با مرگ مادر مختلف کائنات است. درک و آگاهی از توحدّ برای حیّ

ای که از نوع و در جزیرهشد  او آگاه ازجدایی مادرش از  بعد از مرگ مادر )آهو( حیّ 

، 1334طفیل، سربرد )ابنمختلف از کائنات به یانواع میانوتنها  تک ،بشری خالی بود

 .(66-62ص

. از اجتماع دلالت دارد دورهبر عزلت فرد در تنهایی مکانی و ب« توحدّ»پس معنای اولیة 

نظر عقلی،  ازآن بر استفاده  تأکیدمتوحدّ منزوی مکانی و اجتماعی را با  معنای طفیلابن»

متافیزیکی و رسیدن به معرفت  امورو  هستیحقایق و رمزگشایی برای کشف اعماق معرفت، 

عقل ابزار در این معنا استفاده از  (.1494 ، صق1437)اسماعیل،  «کندتبیین میخدای تعالی 

محدودۀ این معنای از توحدّ، عزلت مکانی و اجتماعی  .یابدبرای فهم جهان هستی اهمیت می

وجود او کند. انواع متفاوت زندگی می وکائنات مختلف  میانیقظان تنها  بناست. حی

ا درکی از محیط قبل از اینکه نوعی آگاهی ینیست.  ،ای که در آن استجدای از جزیره

بدون میل و اختیار خود  برحسب رشد و پرورش در آن جزیره  ،پیرامون خود داشته باشد

  آید.پیش می

قرار تصال به ذات الهی در مرتبة اکه بالغ  ییعنی انسان ؛برحسب وجه عقلی معنی دوم توحدّ

دنبال وسایلی برای غلبه بر تنهایی و غلبه بر انزوای خود، از توحدّ راهی برای . متوحدّ بهدارد

 بر مبادی طبیعیات دهد چگونه متوحدّطفیل توضیح مییابد. ابنرسیدن به ذات الهی می

گذارد. با حرکت از مفهوم جسم تا آستانة یابد و میان ماده و صورت تمایز میآگاهی می

کند. آنگاه به با مشاهدۀ افلاک، دربارۀ ابدیت جهان تأمل میکند. عالم معنوی سیر می



 219/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

(. متوحدّ در رسیدن به این مرتبه، ده 280 ، ص1392برد )کربن، خالق عالم پی میضرورت 

 کند:مرحله را طی می

 دریافت تن و روان )جسم و نفس(؛  .1

 تشابه میان آن و روح؛ یافتن کشف آتش و  .2

 کشف حرارت غریزی و روح انسانی؛   .3

 فراهم کردن وسایل راحتی خود؛  .4

 شناخت عالم کون و فساد؛  .5

 شناخت علم روحانی؛  .6

 معرفت به اسباب و علل؛  .7

 شناخت اجرام سماوی؛  .8

 دوث عالم؛ درک ح .9

  الوجود.کشف واجب .10

 ، ص1393محمدی، )رسولی، شجاعی، شاه مرحلة دهم، آخرین مرحلة تکاملی عقل است

83).  

کند به پیدایش از عالم یقظان شروع به تأملات فکری و تصورات فلسفی می بنحیکه زمانی 

ترین مرحلة متوحدّ مهمیابد. توحدّ آگاهی میمعنای کند و به حسی و عالم عقلی فکر می

همین مرحلة جستجوی حقیقت و سعادت است که در ادامة بحث از نسبت انسان و خدا، 

حقیقت یا راه بحث از نیز بیشتر نحوۀ کوشش شخص متوحدّ در سیر علمی و معرفتی و 

این معنای از توحدّ جای بزرگی کنیم. را بررسی میرسیدن به اتصال ذات الهی و دوام در آن 

 دربارۀدر آن  زیرا ،شودباجه متفاوت میطفیل دارد و آن بالطبع از متوحدّ ابنابن ةرسالدر 

 طفیل از اتصال بین ذاتاما متوحدّ ابن ،کنداتصال بین عقل انسانی و عقل فعال بحث می

 کند. و ذات الهی بحث می انسانی



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 220

 

ه شوق و مشاهده به سپس از راو طفیل در تحصیل معرفت نظری، ابتدا با بحث و نظر ابن

راهی است که هر انسانی  اونزد « نظر»(. 24، ص1991طفیل، )ابن شودمنتهی می یقتحق

در مقدمة رسالة  طفیلمعرفت حدسی میل پیدا کند. ابن سویبتواند از آن عبور کند و به 

کند. در این مثال حالت کسی می بیانمثالی  سینا دربارۀ کشف،در شرح نظر ابن یقظان بنحی

. آید؛ اما دارای فطرتی نیک و حدس قوی و حافظة منفرد استکه با چشم بسته به دنیا می

کند؛ به شناختی از بازار و مردم را شناسایی می ،راه، کوچه ،با چشمان بسته شهر این فرد

یابد. پس از اینکه دست میهای آنها ها و گیاهان و حیوانات نیز با بیان اسامی و نشانیرنگ

طور که با چشمان بسته دیده چشم او باز شود و همه چیز را همان ،به این درجة معرفت رسید

عظیم و شگفت بیابد. حالِ کسانی که به  یو لذتعمیق کشف  این بار با وضوح بیشتر،بود 

ها را با تعریف رنگاو  .اند حالِ همان فرد با چشمان بسته استمرتبة کشف و شهود نرسیده

کند باجه را نمونه معرفی میابن طفیل، برای معرفی اهل نظرشناسایی کرده است. در اینجا ابن

روش خود را کشف و  ه است. در مقابلکه با معرفت نظری به کشف حقیقت دست یافت

 آوردبه دست میحقیقت را با وضوح و لذت عظیم  ؛ روشی که حقیقت راداند شهود می

 (. 18، ص1991طفیل، )ابن

سوی به . اوجتماع استو درک او از ا« حیّ» ؛ناظر بر جایگاه اجتماعی معنی سوم برای توحدّ

به آن خود در خلوت و تنهایی و تفرّد حقیقتی را که  .تا سد توحدّ را بشکندرود اجتماع می

-140 ، ص1334طفیل، )ابن را به جامعه برساند بلیغ کند و اعتقاد به آنبرای دیگران ترسیده 

در مقام توحدّش، اتصال به ذات الهی برایش  ،معرفت بدست آورد بعد از اینکه حیّ (.148

طفیل خواست رساله را به تجربة زندگی در اجتماع منتقل کند و از این طریق تحقق یافت. ابن

طفیل در دو جزیره اتفاق کرد. براین اساس داستان فلسفی ابن داستانرا وارد  1آسالشخصیت 

دور از محیط هکند که بدون یاری معلمی و بافتد. در یک جزیره، متوحدّی زندگی میمی

                                                           
 . در متن عربی آسال آمده است.1



 221/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

ای انسانی با قوانین و اجتماعی به کمال معنوی دست یافته است. در جزیرۀ دیگر، جامعه

کنند جزیره از شریعتی پیروی می دومیندمان مر .کشدر مییآن را به تصوخاص قراردادهای 

که از بیرون بر آنها تحمیل شده است. سلامان و آسال دو شخص مهم آن جزیره هستند. 

خود را با دیانت عامه تطبیق داده و برای  .است« اجتماعی»سلامان دارای روحیة عملی و 

اند تونمی ،عرفانی است اما آسال که دارای سرشتی متأمل و .شودحکومت به مردم آماده می

 (. 280 ، ص1392همرنگ جماعت شود )کربن، 

گزیند تا از صورت ارادی و اختیاری از جامعه عزلت میآسال به ،«توحدّ»در این معنای از 

گردد و می باز سپس برای بار دوم به همراهی حیّ .صدق اعتقاداتش در حقیقت یقین یابد

آسال وضع جزیره و مردم آن و . (1495، صق1437اسماعیل، )هم تبلیغ کنند  حقیقت را با

میزان و صراط را  ،حساب ،حشر ،نشر ،بعث، شریعت و وصف عالم الهی، بهشت و دوزخ

و دانست  ،را خلاف مشاهدات خود نیافت فهمد و آنمیرا  همة آن حیّ .شرح کرد برای حیّ

و از پیش خدا رسالت داشته آن کسی که این معانی را وصف کرده در گفتارش صادق بوده 

وظایف دینی که آسال برای او شرح داد پذیرفت  حیّ .(93-92 ، ص1991طفیل، است )ابن

معتقد بود  اوو با اعتماد به آورندۀ صادق آن دستورات، خود را به ادای تکلیف متعهد کرد 

حق روی کنند و به گردانی میاگر مردم حقیقت دین را بفهمند از امور باطل دنیا روی

گردان او معتقد است که اگر مردم حقیقت دین را بفهمند، از امور باطل دنیا رویآورند. می

شوند. با این حال، حیّ از کودنی، ضعف فهم، بداندیشی و شده و به سوی حق متمایل می

گردانی مردم خبر است. آسال او را از نقص فطرت و رویضعف اراده بسیاری از مردم بی

جمعی  دست حیّهشاید خداوند ب .و آسال تعلقی ایجاد شد در دل حیّ .کنده میاز حق آگا

و آسال چون اندکی از ظاهر دین قدم  از آن مردم را به رستگاری نزدیک نماید. اما حیّ

فهمید از  رسید را نپذیرفتند و حیّ شان میفهمه فراتر نهادند آن مردم خلاف آن چیزی که ب

  .(95-94 ، ص1991طفیل، رسند )ابنمیان عامه جز عدۀ اندکی به سعادت اخروی نمی



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 222

 

ای پیدایش در جزیره، بلکه به سبب در آغاز  براساس اختیار و میل او نبوده است توحدّ حیّ 

یابد از جزیرۀ تک و تنها و منفرد بوده است؛ اما آسال به تنهایی به عزلت مکانی رغبت می

کند و عزلت او براساس اختیار و میل او و نتیجة آگاهی او به غربت در میان کوچ میخود 

تنهایی  آسالبا  بستگان اوست. آسال زندگی عزلت را خواست و براین اساس در دیدار حیّ

دوباره تصمیم به  حیّ  یقظان شکسته شد و آسال نیز از عزلت فاصله گرفت. بنو توحدّ حی

را به عزلت و تفرد ترغیب کرد  حیات در توحدّ و عزلت گرفت و  اسباب و عواملی که حیّ

 عبارت از:

فطرت ناقصی است و تنها از حدود  ،فطرت مردم برای بحث و اعمال نظر دربارۀ شریعت .1

 کنند.یابند و حقایق مجرد آنرا درک نمیظواهر آگاهی می

استعداد خود را  ، هلاک شدن در حیات امور حسی پستسیطرۀ مشغولیات مادی و  .2

 (.1533 ، صق1437)اسماعیل،  برای  تأویلات باطنی حقایق ظاهری قرار ندادند

مردم این همة  ، امادنتصور کرد که همه باید دارای فطرت فائقه و ذهن روشن ثاقبه باش حیّ

را با  محض بشناسد آنطور هتواند شریعت را بکنند. کسی که نمیدرجات را درک نمی

به مکاشفة ذات حقایق رسیدند و  و بالاتر رفتند که کسانی از عوام ،شناسدنمادها و امثال می

طفیل نشان ابن (.150-147 ، ص1334طفیل، )ابنبین تعالیم ظاهری و باطنی تمییز قائل شدند 

ول اعتقادی خود در نهایت از اص، کنددهد که وقتی فرد مسیر فلسفه و عرفان را طی میمی

که برای کاهش ترس از اجتماع و تهدید زندگی خود هنوز به ؛ درحالیکندپوشی میچشم

به معرفت مستقیم خدا دست از کسانی که است ای کند. حیّ مثال و نمونهآنها عمل می

که این است  آرزوی آن افراد را ترک کنند. اندداشتهو عاداتی که آنها باید قانون یافتند.

امر . همین دناخلاقی، هرگز حالت سعادت تأملاتی را ترک نکن هایمشغولیدل ةتر از همفرا

این مرحله برای حیّ مرحلة  .(Nemeth, 2010, p 8)د ناز جامعه دوری کن آنهاشود سبب می



 223/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

از مردم و جامعه  انتخاب آگاهانه و مختارانة تنهایی و تفرّد است. در این مرحله حیّ مختارانه

 طفیل چگونه است و چه تصوری از خدا دارد؟اما خدا در اندیشة ابن. کندگیری میکناره

 خدا .4

را داشته و از  کمالیاین است که صانع، محرک یا عامل کاملا مجرد، باید  درس اصلی حیّ

اخت شود و نوعی شنبا باور درونی خود با خدا مواجه می نقص و فقدان مبراّ باشد. حیّ 

. او پردازدبا شواهد تجربی محیط پیرامون خود به اثبات وجود خدا می. تجربی از خدا دارد

د. حوادث و اجسام نباید علتی داشته باشاین حوادث گیرد با مشاهدۀ حوادث طبیعی نتیجه می

پس همة  ؛شوندآیند و بعد از مدتی نابود مید؛ چون بوجود مینو طبیعت همگی آغازی دار

 ،آیا مجموع عالم بعد از آنکه نبود»پرسد: او میآنها حادث هستند و باید علتی داشته باشند. 

یا اینکه امری است که همیشه وجود داشته و مسبوق  ،پدید آمد و پس از نیستی هست گردید

نوبة خود یا حادث است یا حادث نیست. اگر حادث باشد باید ؟ این علت به«به عدم نیست

ها باید به علتی منتهی وجودآورده باشد. بنابراین تسلسل علت و معلولرا به ت دیگری آنعل

 . نامدالوجود میطفیل این علت را واجبوجود آمده باشد و ابنکه از ذات خود بهشود 

 ،جز او نیستهالوجود بالذات که وجود هر موجودی دادۀ اوست و هیچ وجودی ب-واجب

کُلُّ »کمال و تمام است، حسن و زیبایی و روشنی، قدرت و علم. او  وجود است. اوخود او 

الوجود بذات، معطی وجود موجود محض واجب»( است. 88)قصص/« شَیْءٍ هَالکٌِ إلَِّا وجَْههَُ 

طفیل ابن. (64 ، ص1991طفیل، و او سبب وجود همه چیز است )ابن به هر موجودی است

 ،«وجود وجوب»و « واجب». براساس مفهوم گرفته است سینااز ابنرا الوجود اصطلاح واجب

 موجودی و هر الوجود استخدا موجودی ثابتمورد الوهیت قابل تصور نیست.  عدم در

و  ابدی نیز هستاو پس  ،الوجود استاگر وجود مجردی واجب .گیردرا از او می وجودش

کند که جاودانگی میاد ایجدر ما جرقة شوقی چنین موجودی از جهت جنبة جاودانه بودن، 

طفیل . ابن(102-101 ، ص1334طفیل، )ابن را بدست آوریم و بتدریج خداگونه شویم



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 224

 

را از عدم  لازمة اعتقاد به حدوث عالم این است که برای عالم فاعلی باشد که آن» :گویدمی

حرکت  رهو و لازمة اعتقاد به قدم عالم این است که حرکت عالم قدیم باشد به وجود بیاورد 

یقظان به اثبات وجود خدا از طریق  بنطفیل در شخص متوحدّ حیابن «.به محرکی نیاز دارد

کند و نیاز همة پردازد و وجود فاعلی غیر از جسم را اثبات میحدوث و قدم عالم می

  .(1503، صق1437کند )اسماعیل، بیین میموجودات در وجودشان به فاعل را ت

یک از صفات اجسام بر او روا نیست و غیرجسمانی است و هیچ الوجود امریذات واجب

وسیلة آن حقیقت دانش آن چیزی است که به ند؛این امور جسمانی هرگز حقیقت دانش نیست

خدا  (.100، ص1334طفیل، د است ادراک شود )ابنالوجوواجبهمان که  ،موجود مطلق

این  .شناسدانسان خدا را میاما شباهت است. پس به هرچیزی در جهان بی ؛غیرمتجسد است

النفس افلاطون که در آثار علم مبتنی است «شناسدچیزی شبیه به خود را می هر»بحث بر اصل 

چیزی قابلیت ملهم شدن از  هر پس خدا شبیه انسان است. .شودو ارسطو دیده می

 (.147 ، ص1400الوجود را دارد باید خود مجرد و نامرئی باشد )کوکونن، واجب

الوجود بیان صفاتی ایجابی و سلبی برای معرفی واجب ،طفیل در حین بررسی صفات خداابن

سوم سورۀ سبأ  دربارۀ فوق کامل بودن خدا به آیة کند و اشاراتی به آیات قرآن نیز دارد.می

ای در آسمانها و زمین از علم او دور خداوندی که از غیب آگاه است، ذره» :کنداشاره می

 1«تر، مگر اینکه در کتاب مبین ثبت استتر از آن و نه بزرگماند، و نه کوچکنخواهد 

 »به آیه   وندبرای بیان صفات علم، قدرت، زیبایی و کمال خدا(. 63، ص1991طفیل، )ابن

دربارۀ (. 64 ، ص1991طفیل، )ابن کنداشاره می (88)قصص/« کُلُّ شَیْءٍ هَالِکٌ إلَِّا وجَهَْهُ

( 16)غافر/« لِمَنِ الْملُکُْ الْیَوْمَ لِلَّهِ الوْاَحِدِ الْقَهَّارِ »الوجود نیز به آیة واجبالوجود بودن ثابت

                                                           
ۀٍ فیِ السَّمَاوَاتِ کَفرَُوا لَا تأَتِْینَا السَّاعةَُ قلُْ بَلىَ وَرَبِّی لَتَأتْیَِنَّکمُْ عَالمِِ الغَْیْبِ لَا یعَزُْبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّوَقَالَ الَّذِینَ .  1

 (.3)سبأ/ وَلَا فیِ الْأَرْضِ ولََا أصَغْرَُ مِنْ ذَلکَِ ولََا أَکْبرَُ إِلَّا فیِ کِتَابٍ مُبیِنٍ



 225/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

، و قدرت و حکمت ،صفات ثبوتی مانند علم(. 80، ص1991طفیل، کند )ابناشاره می

شود؛ ذات واجب با اتصاف به این صفات، متکثر نمی مانند جسم نبودن است. صفات سلبی 

 ، ص1334طفیل، )ابن اشاره دارندحقیقت ذات اوست  یعنییک معنی  بهبلکه همة آنها 

  :عبارت است ازپنج صفت اصلی خداوند  .(122

 ؛بودنمجرد  .1

 ؛ نبودنامکانی  .2

 ؛ علت بودن .3

  علت موجودات دیگر بودن؛ .4

 .(117 ، ص1376)هاوی، حسینی،  بودن الوجود ثابت .5

تبیین کند چگونه تشبه که ، بر آن شد «ثبوتی و سلبی»طفیل بعد از بیان دو نوع از صفت ابن

ها الوجود به همة صفات کمال متصف و از همة نقصاست؟ واجب میسرالوجود واجببه 

امری  ،کندالوجود را ادراک میواجب هآنچکه مبنای ادعای او این است منزه است. 

کدام حیوان یا گیاهی که تفکر آغاز کرد  حیّ براساس این مبنا، جسمانی و فسادپذیر نیست.

کند. حیوانی و گیاهی نیافت؛ چون ادراک ذات او را درک میو شناسد الوجود را میواجب

سپس درمورد ستارگان افلاک  .آنها ناقص و وابسته به تن جهت تغذیه و تولید منحصر است

شناسند و پیوسته بالفعل او را الوجود را میآنها واجببه این نتیجه رسید که . تأمل کرد

دارد در اجرام رو موانعی که امور محسوس را از دوام مشاهده باز می از آن .کنندمشاهده می

در پی فراهم کردن  حیّ ،بدنبال آن .(107 ، ص1334طفیل، )ابن سماوی متصور نیست

تشبه جستن به »بحث به  جااز این .الوجود تشبه یابده واجبمقدماتی است که با آن ب

 .شوددنبال میپردازد که در نسبت انسان و خدا می« الوجود واجب

 نسبت انسان و خدا .5

 است: عملواجب است این سه  اعمالی که بر حیّ ،بنابراین مقدمات



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 226

 

 عملی که به پیروی از بهائم است؛  .1

 کاری که به اقتفای اجرام سماوی باید بکند؛  .2

 جوید. الوجود تشبه می-کاری که در آن به واجب .3

عمل  الوجود.ات آسمانی و واجبحیوانات، کرّ :کندخود را به سه نوع موجود تشبه می حیّ

نخستین به بدن مربوط است که دارای اعضا و قوای مختلف و تمایلات گوناگون است. عمل 

و تشبه دوم از آن جهت واجب است که دارای روح حیوانی است که جایگاهش قلب و 

و از آن است مبدأ قوای بدنی است. و عمل و تشبه سوم از جهت ذات او )من حیث هوهو( 

سعادت و  .(73 ، ص1991طفیل، )ابن وجود را شناخته استالسبب  است که ذات او واجب

العینی از آن و طرفهالوجود را پیوسته مشاهده کند در این است که واجب رستگاری حیّ

توان به مشاهدۀ همیشگی دست یافت و سه تشبه پرسد چگونه میمی نتابد. حیّ جمال روی بر

 کند:را بیان می

که به عالم کون و فساد  شاز جهت آن جزء از وجود شباهت حیّ با حیوانات تشبه اول:

عمل تشبه از جهت بدن و قوای  .شود و درجهت رفع نیازهای جسمانی استمربوط می

 (.112 ، ص1334طفیل، گوناگون آن است )ابن مختلف و تمایلات

پیروی کردن از آنها و خود را به صفات آنها درآوردن  ،تشبه به کرّات آسمانی  تشبه دوم:

 است. کرّات آسمانی دارای سه مؤلفه است:

هرچه خود را نورانی و درخشان . اولین آن نورانیّت و درخشندگی و لطیف بودن است .1

گردد. در این تشبه الوجود میو لطیف کند، مستعد فیضان صور روحانی از جانب واجب

 ور گیاهان یا مسیر آب حیوانات و گیاهان را نگیرد.حیّ سعی کرد جلوی ن

در این  .صفت دیگر آن پاکی و دوری از کدورت و آلایش و حرکت دورانی است .2

تشبه حیّ با خوشبو کردن و پاکیزه کردن بدن خود و چرخیدن در طبیعت خود را شبیه 

 هوش شد.گاهی چنان دور خود چرخید که بی .ساختکرّات آسمانی 



 227/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

الوجود دارند همواره روی به سوی او دارند. در به اعتبار نسبتی که با واجب اوصافی که .3

الوجود به تفکر پرداخت که از علایق حسی دور این صفت و تشبه چنان دربارۀ واجب

الوجود از چرخیدن به گرد خود کمک شد. حیّ برای این مراقبه و تأمل در واجب

سات از چشم ظاهر و باطن او غایب گرفت؛ چون با چرخیدن دور خود همة محسومی

 (.121-120 ، ص1334طفیل، ضت و ممارست است )ابنشد. این عمل نیازمند ریامی

الوجود است که گفتیم دارای دو قسم صفات ایجابی و تشبه به صفات واجب تشبه سوم:

سلبی مانند منزه از صفات  ، و صفاتسلبی است. صفات ثبوتی مانند علم و قدرت و حکمت

رو تشبه به واجب در صفات ایجابی آن است که بدون شرکت صفات این ازاست.  انیجسم

و مرجع صفات سلبی نیز تنزه از صفات جسمانی است و این امر با جسمانی به او علم یابد 

شود که در مشاهدۀ حق مجاهدۀ سخت و غایب شدن همة ذوات از فکر و ذکرش ممکن می

 (. 124-122 ف ص1334طفیل، رق شود )ابنغمست

شود؛ زیرا مستلزم امور شود؛ بلکه مانع آن میتشبه اول موجب حصول این مشاهده نمی

محسوس است که بر چهرۀ مشاهده حجاب افکنده است. هرچقدر روح حیوانی پایداری 

مشاهدۀ دائم  از طریق تشبه دوم بهرۀ بیشتری از شود.سماوی می کراّتداشته باشد تشبه به 

تواند ببرد؛ ولی مشاهده آمیخته است. تشبه به حیوان نه مفید، بلکه حتی مانع و بازدارندۀ می

نیازهای بدنی و جسمانی دارد و تلاش کرد از  ،این مشاهده است. پس به جهت جسم بودن

ها مشغول شد و حدس قوی برایش ایجاد شد های حسی دوری کند و به بررسی سیارهمشغله

کنند سپس ها هم نفوسی مانند نفس او دارند و آنها واجب را همواره مشاهده میسیاره که

هایی دارد؛ زیرا چونان واجب منزه از صفات جسمانی دریافت که نفسش با واجب شباهت

هیچ روی پروای است. اما در تشبه سوم مشاهدۀ صرف و استغراق محض است که در آن به

رسد از خود و از غیر و کسی که به این مرتبه از مشاهده میالوجود نیست احدی جز واجب

خیزد و هیچکس جز ذات واجب را شود و نشان هستی از او برمیخود غایب و فانی می



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 228

 

(. مطلوب نهایی همین تشبه سوم است که از طریق 56-55 ، ص1394قمیر، ) بیندنمی

ل از راه غذا و محافظت بدن از آید. تشبه اوممارست و مراقبت بسیار در تشبه دوم بدست می

گونه که پیوسته در است. تشبه در قسم سوم بدان بدنسرما و گرما موجب بقای روح در 

بر خود را چشم و گوش  ،گیرداز علائق حسی فاصله می ،پردازدالوجود به تفکر میواجب

واجب تفکر رود و با اراده به اندازۀ طاقت خود در وجود دنبال خیال نمی ،ددبنعالم می

کند فکرش را از هر آلایشی پاک میو  داندهیچ چیز را شریک او نمی در این مسیر، .کندمی

ذاتی مباین و  ،منقطع شود خوداز خود و غیرانسان کند. هرگاه الوجود را مشاهده -واجب تا

حقیقت ذاتش همان ذات حقیقت است و در  یابد کهدرمییابد و جدا از ذات حق تعالی نمی

پذیرد و علم او به ذات خود عین ذات عالم وجود جز حق نیست. ذات حق هرگز کثرت نمی

از ذاتش و از همة  هرگاه حیّ :گویدطفیل میابن (.136-133 ، ص1334طفیل، اوست )ابن

حقیقت ذاتش همان ذات  نبیند، آنگاهقیوم را  جز واحد حیّش و در وجودشود ذوات فانی 

هرگاه متوحدّ در طلب معرفت به اتصال به  .وجود نداردحق است و چیزی جز ذات حق 

ذاتش در ذات موجود  آنگاه برسد،و به مقام مشاهده و صدق  شودذات الهی منتهی 

و در  کندو کلامش را فهم  بشنودندای حق را چون هرگاه  شود.میالوجود غایب واجب

احساس خطری  شود و در قلبنشگوشش نمی ،بیندچشمانش نمیآنگاه  ،شودحالتش غرق 

کند؛ انسان خدا را با چشم و گوش درک نمی سعادت قصوا است.این همان و  کندنمی

طور با واسطة قوۀ خیال نیست؛ بلکه بواسطة روح است. خدا بری از همة صفات اجسام همین

 مرجع همة صفات سلبی به تنزه از صفات جسمانی است. راهی برای ادراک او نیست.و است 

 ،پذیردجایز نیست صفاتی از اجسام  داشته باشد. روح فساد نمی ،روحی که غیرجسمانی است

بلکه  ،شودامری ربانی و الهی است که با حواس و تخیل و هیچ ابزار معرفتی درک نمی

از خود و غیر از خود جدا شد، زمانی  حیّ  (.53 ، ص1999توان به آن رسید )محمود، می

وجود آمد و در این حالت دریافت ذاتش جدای از ذات حق تعالی نیست و حالتی در او به



 229/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

نیست و هرچه در عالم چیزی در عالم وجود جز حق  .حقیقت ذاتش همان ذات حق است

نور اصل  ،اصل است. پس اگر جسم از بین بروداز  ایسایهمحسوسات وجود دارد فرع و 

. بنابراین حیّ در مرحلة فنا همة ذوات مفارق را  ماندخواهد  خورشید است پایدارمانند  که

یابد؛ زیرا صفات کثیر و قلیل و واحد و وحدت، جمع و اجتماع و افتراق وحدت می در

 ذوات مفارق که به ذات حق شناختبه توان این صفات را همگی صفات جسم هستند و نمی

مانند  ،مفارق ذوات همةرابطة خدا با  .(128-127 ، ص1334فیل، طدارند نسبت داد )ابن

صورت آفتاب  تابد؛میبه آینة دیگر که ای عکس خویش در آینهنرابطة آفتاب با صورت م

این شباهت که برای . (84 ، ص1991طفیل، )ابن خود آفتاب نیست، غیر از آفتاب هم نیست

الوجود از حیث تنزه از صفات اجسام، تلاش شود بین ذاتش و موجود واجبظاهر می حیّ

برای بدست آوردن صفاتی این موجود واجب لنفسه از هر راه ممکن و متخلق شدن به اخلاق 

او و اقتدا به افعال او و تنفیذ ارادت به او و راضی شدن به همة حکمت رضا از قلبش ظاهری 

 و باطنی است.

دهد که سبب غیب ذات کند فعلی انجام میگانه حالتی که متوحدّ طلب میتشبه سه در این

ماند. برای از این حیث چیزی جز ذات موجود واجب باقی نمی ای کهگونهبه ؛است حیّ

اگر زمانی شود و غایب می حقذات  غیر ازهمة ذوات از ذکر و فکر  و با تلاش» اینکه حیّ

مشاهدۀ او محض نیست که در مشاهدۀ حق مستغرق است، ذوات غیر حق نزد او غایب نشود، 

راین اساس حیّ از مرحلة ادراک ذات الهی به مرحلة غایب شدن ب«. نوعی شرک استو 

و ذاتش  ماند ای که ذاتی مغایر با ذات حق برای او باقی نمیرسد؛ یعنی مرحلهذات غیر می

کند فنای از نفس و اخلاص در مشاهدۀ حق را طلب می»شود. متوحدّ انی میف حق در ذات

و از یاد و فکر زمین و آسمان و آنچه میان آنهاست و همة صور روحانی و قوای جسمانی، 

و جز واحد حق موجود دارای  دهکه آن ذوات متلاشی ش ،و همة قوای جدا و غایب از ذاتش

در آن روز سطلنت عالم با »: انگونه که گفته شده استهم ماند. وجود ثابت است باقی نمی



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 230

 

. (1513، صق1437( )اسماعیل، 40)غافر/« است کیست؟ با خدای یکتای بس قاهر و منتقم

مشاهدۀ بالفعل  و نیزالوجود را مشاهدۀ واجب انسانطفیل کمال ذات انسان و سعادت ابن

رسد و منیّت او از بین می ون دردلذتی بد او به مشاهدۀ بالفعل و در ؛دانداو میهمیشگی 

محمود، ) معرفت حقیقی است ،بهجت حقیقی ؛همان سعادت و بهجت تام است این .رودمی

است که متوحدّ در پیشرفت شناخت به آن  ای( این مرحله آخرین مرحله40-37، ص1999

که به مشاهدۀ موجود  کند طفیل خطوطی رسم میای است که ابن، مرحلهرسدمی

 .استتحقق این مرحله برای حیّ، کمال ذاتی  .برسدالوجود و فنای در ذات الهی واجب

شود به ذات الهی متصل می نتیجة این معرفت اتصال به ذات الهی است. در این مرحله حیّ

  (.1506 ، صق1437)اسماعیل،  اتصال به ذات الهی استنحوۀ غایت سفر متوحدّ در  «فنا»و 

سوی او نیست. رسیدن به مرحلة طریق نظری و بحث فکری راهی به ازطفیل نظر ابنهبنابراین ب

با ادراک نظری و قیاس و مقدمات و برتر از ادراک نظری است و نهایی و فنا حالتی ذوقی 

گوید و می نهدکنار میبهطفیل در مرحلة آخر عقل را آید. ابندست نمیهو نتایج برهانی ب

طفیل است، عقل ما تسلیم شدیم  و راه عقل و عقلا را ترک کردیم. عقلی که مدنظر ابن

گوید آورد. او میاستقرائی و قوۀ ناطقه است که معانی کلی را از موجودات حسی بیرون می

رسند؛ حال آنکه نوع به این درجه از فکر میتنها نگرند عقلایی که با این عقل به حقیقت می

طفیل از عقلی که به معرفت ابن (. 83 ف ص1991طفیل، برتر از آن است )ابن طریقة ما و

 نتیجة معرفت والا .رسدمی معرفت والا بهو  کردهعبور  شودمنجر مینظری و معانی کلی 

 شود: از دو جهت به توحدّ مربوط میاتصال طفیل در فلسفة ابن. استاتصال به ذات الهی 

 ؛کندبر توحدّ و عزلت غلبه میت الهی ذااز این جهت که  .1

 .گیردتوحدّ را راهی برای رسیدن به اتصال ذات الهی می که حیّ یاز جهت .2

 تحلیل و بررسی .6

 دوگونه است:« توحدّ»طفیل با نحوۀ مواجهة ابن .1



 231/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

که اتحاد با ذات الهی  را دهد و تنها راه برای رسیدن به مقصودبار به توحدّ اهمیت مییک 

های و تأمل . این وجه را هم در خلوت و تنهایی حیّداندمیو تفرد و عزلت « توحدّ» ،است

را با دو  طفیل آنکه ابن« آسال»هم در شخصیت  ،توان یافتعمیق او برای این مقصود می

کند. آسال نیز با اراده و میل خود تفرد و عزلت را یقظان می بنهدف وارد رساله حی

رک و دریافت حقیقت و خدا. اما این توجه و اهمیت به توحدّ در گزیند با هدف دبرمی

 گیرد. و آسال به خلوت و تنهایی در جزیره مورد تأکید قرار می رساله با بازگشت مجدد حیّ 

و طفیل با توحدّ مطرح شده است یقظان در نسبت ابن بندر مقابل وجهی نیز در رسالة حی

تنها راه و شاید بهترین راه برای درک حقیقت و اتحاد  هرچندمرحلة عبور از توحدّ است.  آن

با خدا، در عزلت و فردیت است؛ اما همان مرحلة اتحاد و فنای در ذات الهی، عبور از توحدّ 

 باشد.نیز می

  :در رساله به دو شکل بیان شده استبنابراین عبور از توحدّ نیز  

کنند و حتی در هم دیدار و گفتگو می و آسال با شود و حیّجایی که آسال وارد رساله می

هایشان را در اختیار مردمان ها و اندوختهگیری برای اینکه به جزیرۀ آسال رفته و داشتهتصمیم

شود دیگر آن جزیره قرار دهند، نوعی عبور و گذار از توحدّ به مرحلة اجتماعی مطرح می

، بهره و «توحدّ»که در این عبور از را بیشتر بسنجد « توحدّ »طفیل قصد دارد اهمیت گویا ابن

 .، اقبال به اجتماع و عرضة دستاوردهای شهودی به جامعه استو آسال برای حیّ آنحاصل 

توجه شد همین سبب اگرچه به این نتیجه رسید که همگان توان درک حقیقت را ندارند و 

و آسال، هدف  حیّبرای دستیابی به مقصود و هدف نهایی « توحدّ»و تأکید دوباره به اهمیت 

 آید. و سعادتی که در تنهایی و تفرد بدست می

است که فرد در ذات الهی در مقام فنا قسم دیگر عبور از توحدّ در اتصال به ذات الهی 

فتن به سعادت برای دست یا« توحدّ»شود. بنابراین مستغرق گشته و از ذات خود غافل می



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 232

 

طفیل است و خاص افرادی است ذیرفته نزد ابنذات الهی، امری مهم و پ نهایی و اتصال به

 که دنبال سعادت نهایی و اتحاد با ذات الهی است.

نوعی مراتب انسانی نیز بطور ضمنی « توحدّ»یقظان باتوجه به اهمیت  بندر رسالة حی .2

ها معتقد است؛ اما این فطرت طفیل به فطرتی یکسان در انسانشود. اگرچه ابنمطرح می

شود. سبب ایجاد مراتب انسانی می ،تأمل و تلاش فرد برای درک حقیقت براساس میزان

بالاترین مرتبة کمال انسانی و مراتب انسانی از آنِ پیامبران است که کلام آنها صادق و 

راستین است. مرتبة دوم از آن افراد مخلص است که به مرتبة فنای در ذات الهی 

که با معرفت نظری به شناخت پیرامون خود  رسند؛ سومین مرتبه از آنِ افرادی استمی

طفیل این مرحله را بالاترین مرتبه ابن . یابندپردازند و به عقل فعال دست میو عقول می

طفیل مرتبة بالاتر از این نیز وجود دارد و آن نزد ابن ، زیراکندباجه معرفی مینزد ابن

م مخصوص افراد مخلص است. مرحلة اتحاد و فنای در ذات الهی است که در مرتبة دو

دین شناخت شناسند و از طریق و مرتبة چهارم از آنِ افراد متشرع است که شریعت را می

ترین پردازد. و مرتبة پنجم و پایینو شریعت و رعایت آن به شناخت حقیقت و خدا می

مرتبه برای افرادی است که تنها به ظواهر دین و مناسک آن شناخت دارند و از درک 

یقظان در جزیرۀ  بنطفیل این افراد را در رسالة حیاند. ابنقیقت و باطن آن غافل ماندهح

بار کند که درک سطحی آنها از دین سبب خروج دوبارۀ آسال اینآسال مطرح می

. بنابراین برحسب میزان شودمیاز جزیره و پناه بردن بر تفرد و توحدّ  همراه با حیّ

در قوس نزول مراتب انسانی  ،ذوق برای وصل به ذات الهی کمالات و ادراکات عمیق و

افراد متشرع مرتبة آن ترین پایین وپیامبران هستند  آنبالاترین  :شودپنج مرتبه لحاظ می

میان این دو مرتبه، مراتبی است که تلاش و اجتهاد و نوعی ریاضت  .مذهب هستندقشری

قوس در  مراتب انسانی رااگر  هاست.برای درک حقیقت از مشخصة سلوک آن انسان



 233/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

با درک و کمالات بیشتر به مراتب و شود ترین مرتبه آغاز میصعود تبیین کنیم از پایین

 .شودمنتهی بالاترین مرتبه که خاص پیامبران است به تا  رسدمیبالاتر 

بدون تجربة زندگی  انسانی جوانی یقظان از کودکی و بنطفیل در رسالة حیابن .3

در تبیین مسائل مختلف، او گوید. اجتماعی و تربیت دینی و آموزش شریعت سخن می

درواقع در تبیین فلسفی  کند.درنظر دارد و به آن اشاره میهای قرآنی و روایات را آموزه

کند و از شریعت و قرآن الوجود به آیاتی از قرآن اشاره میمسائلی مانند واجب

فرض یک فرد مسلمان و آشنا به شریعت داستان را با شخصیت دارد و با پیشفرضی پیش

های دینی و شریعت را شود و آموزهزمانی که با آسال آشنا می .کندروایت می« حیّ»

گوید تاکنون هم مطابق با شریعت عمل کرده است بدون اینکه می ،گیردمی از او فرا

 آموزش دیده باشد. 

او دو راه برای  .فلسفی و عرفانی است« یقظان بنحی»یل در رساله طفشناسی ابنانسان .4

  :کندخداشناسی معرفی می

یک دسته کسانی که  :کندراه دین و شریعت که این راه نیز خود دو دسته افراد را معرفی می

پردازند و دستة دیگر کسانی که برای دست یافتن به معرفت حقیقت و به ظاهر دین می

  .شناخت خدا به بطن شریعت توجه دارند

شود و به که از طریق تأمل و مراقبه در خلوت آغاز میاست راه دیگر راه توحدّ و تنهایی 

 .شودفنای در ذات الهی منتهی می شناخت محیط، افلاک، و در نهایت به معرفت خدا و

شود و در حین آشنایی با ای که در زندگی اجتماعی دارد با شریعت آشنا میدر تجربه حیّ

 کندمیبه صداقت گفتار پیامبر اذعان  .بیندنمیرا با مشاهدات خود مخالف  مضامین آن، آن

هرکس آن تکالیف را بپذیرد و  شودمیمعتقد  .پذیردمیو تکالیف نهاده شده در شریعت را 

نظر  هتواند به بطن حقیقت شریعت و شناخت خدا دست یابد. براین اساس برعایت کند می

تواند طفیل شناخت خدا و ارتباط با خدا از طریق شریعت و اعتماد به گفتار پیامبران نیز میابن



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 234

 

قط برای افراد اندکی انسان را به سعادت اخروی و شناخت خدا برساند؛ اما این راه را ف

کنند و را رها می طفیل عموم مردم به ظواهر دین اکتفا کرده و بطن آننظر ابنهب .دانستمی

رسند. نتیجة به بطن دین توجه کرده و به سعادت اخروی میکه تنها اندکی از مردم هستند 

وی دست صورت افرادی که به سعادت اخر هر درکه طفیل این است دیگر این اندیشة ابن

از چه صورت فردی و در خلوت و با تأمل و مراقبه و رعایت تکالیف شرعی، یابند چه بهمی

صورت اجتماعی و رعایت و تکالیف  چه بهو ذات الهی،  رطریق اتحاد با ذات الهی و فنای د

نقص   .تواند عام و فراگیر و شامل همگان شودطن دین، افراد اندکی هستند و این امر نمیاب

طفیل در این رساله هم شود. ابنفطرت و ضعف اراده مانع درک حقیقت توسط همگان می

نکتة مهم این است که انسان چه بسا در مدینه »کند هم اجتماعی بودن را. فردیت را لحاظ می

ای است که در یا خارج از مدینه، تنها باشد؛ اما تنهایی برای انسان هدف نیست؛ بلکه توصیه

 (112 ، ص1394)بحرانی، « رجع خود باز گرددتواند به مآن انسان میخلال 

درک افراد در مراتب مختلف انسانی و نیز در توحدّ و تفرد از حقایق و ذات الهی  .5

متفاوت است؛ اما حقیقت واحد است. راه رسیدن به حقیقت نیز متفاوت است. بعد از 

حاصلی که دارد  ،شودشکسته می د حیّو آسال، نه تنها توحدّ و تنهایی و تفر دیدار حیّ

و آسال  راه حیّکه  وجود این با .و آسال درک واحدی از حقایق ندارند این است حیّ

عرفانی و با تأمل و مراقبه و  -راهی فلسفی راه حیّ معنا که؛ به اینمتفاوت از هم است

اما راه آسال از طریق درک  است، نیز بعد از آشنایی با شریعت، انجام تکالیف شرعی

: که گفته شده استچنانرسند. باطن شریعت است؛ اما هردو به سعادت اخروی می

رسند اظهار توفیق بین دین و فلسفه و اینکه راه دین و راه فلسفه به حقیقت واحدی می»

 (.1541 ف صق1437)اسماعیل، « دو است و تأویل ابزار توفیق و پیوند این

تأکید  یو ذات اله یمجرد انسان نفسبر شباهت  ینسبت انسان و خدا مبتنبحث درباره  .6

-ریو غ یامور جسمان در حوزهو تجربه و مشاهدات  سهیمقا قیشباهت از طر این. دارد



 235/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

و سپس  یو تجرب یدرک شباهت، معرفت حس ة. درواقع مقدمشودحاصل می ،یجسمان

او مسألة . ستیمراحل مطرح ن نیا یلهاست؛ اما در اتصال با ذات ا یمعرفت عقلان

شباهت انسان به خدا،  کند،بررسی می« تجرد نفس»شباهت را با رویکرد فلسفی و بر پایه 

 ،ی)مجلس« صورته یاللهَ خلقَ أدمَ عل إنّ » ثیحد مانند ،یاسلام اتیو روا ثیدر احاد

طرح  ما( مطرح شده است. ا72)ص/ «یمن روح هینفخت ف» و آیه( 14 ص ،4ج ،تایب

براساس  لیطفآن متفاوت است. و تلاش ابن ینیبا قرائت د لیطفشباهت در ابن ةلأمس

  ت.اس« تجرد نفس»و با توجه به  یبا اصل فلسف مسأله نیا نییتب

مرجع  .الوجود از طریق صفات ایجابی و سلبی استدر تشبه سوم که تشبه به واجب .7

صفات سلبی، منزّه از جسم بودن است و راه شناخت و درک امر متعالی و ذوات مفارق 

باره این اساس حیّ در این تجرد است. برنیز شباهت به آنها از طریق جسمانی نبودن و 

اند ذات تواندیشید که کدامیک از گیاهان، حیوانات و یا موجودات این جهان می

پاسخ او این بود آن موجوداتی که از جهت تجرد و  الوجود را درک کند.واجب

الوجود باشند. بدنبال این مدعای خود  سه قسم تشبه به جسمانی نبودن شبیه به واجب

رسد کند و به این نتیجه میالوجود را مطرح میحیوانات، کرّات آسمانی و واجب

سمانی شناختی از کرّات آ .حیوانات موجوداتی جسمانی و اسیر تن و نیازهای تن هستند

خود  ،خدا دارند و حیّ از جهت درخشندگی و لطافت و حرکت مستمر کرّات آسمانی

گیرد و در خود از امور محسوسات فاصله می ،اما برای این تشبه .کندرا شبیه به آنها می

شود، نهایت با کنار گذاشتن هر امری که به جسمانی بودن مربوط می کند و درتأمل می

ترین مشخصة تجرد و جسمانی نبودن مهم .یابدالوجود دست میبا واجببه شباهت 

الوجود است. براین اساس از طریق نفس مجرد خود و عبور از جسمانیت، شباهت واجب

رو  این شود. ازکند و در مرحلة فنا به او متصل میالوجود را کامل میخود به واجب



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 236

 

و تأکید بر تجرد نفس و جسمانی نبودن  نسبت انسان و خدا از طریق نفس مجرد انسانی

 خدا است.

 نتیجه .8

صورت « توحدّ»برای اتصال با حق و فنای در ذات او دوگونه مواجهه با  در مراحل حیّ  .1

در تفرد و توحدّ خود با تأمل و مراقبه به ذات الهی متصل  معنا که حیّ گیرد؛ به اینمی

نتیجة این اتصال، نوعی الفت با ذات شود و اتصال حاصل و نتیجة توحدّ است؛ اما در می

کند. پس توحدّ مقدمه برای اتصال است و یابد و بر توحدّ و تفرد خود غلبه میالهی می

شود و در ذات شود و ذات متوحدّ با ذات حق یکی میپس از اتصال، توحدّ شکسته می

این فنای در ذات الهی نوعی اتحاد و یکی شدن و توحدّ از نوع  .شودحق فانی می

 .دیگری است. توحدّ هم مقدمه است و هم نتیجه

باجه از نوع شباهت است. روح انسان مجرد از ماده و نسبت انسان و خدا در ابن .2

طفیل از طریق تواند به ذات الهی متصل شود. ابناز این حیث می ؛غیرجسمانی است

ها و شناخت قوا و ادراکات مختلف انسان تأکید بر فطرت پاک همة انسان قوس نزول و

ناخت تجربی خدا، و از طریق از راه تجربه و مشاهدات تجربی دنیای پیرامونی خود، و ش

امور جسمانی و غیرجسمانی به درک شباهت میان روح غیرجسمانی و مجرد از  ةمقایس

حسی به مرحلة معرفت نظری و از آن به مرحلة برد و از مرحلة مادۀ انسان با خدا پی می

کند. در این سیر کند و فنای در ذات الهی را مطرح میذوقی و معرفت ذوقی گذر می

و عبور مراحل از مراحل نازل به مرحلة والا از مراحلی را از قوس نزول به قوس صعود 

 کند.طی می

 منابع

 قرآن کریم. -

 بیروت: دارالمشرق. -مصحح نادر البیر نصری، لبنانیقظان،  بن(، حی1991) طفیلابن -



 237/  یآباد ی   حس عباسی حسن/ لیطفنسبت انسان و خدا در فلسفة ابن

الزمان فروزانفر، تهران: انتشارات بنگاه و ، ترجمة بدیعبیدارزنده(، 1334) طفیلابن -

 ترجمه و نشر کتاب.

، جامعه الأزهر طفیلفلسفه ابنالتوحد فیم(، 2015ه.ق/ 1437) بعدالعلیم اسماعیل، یحیی -

 بطنطا قسم العقیده و الفلسفه.کلیه اصول الدین و الدعوه 

-، فصلنامة علمی«یقظان بنوجوه فردی و جمعی روایت حی»(، 1394بحرانی، مرتضی ) -

 .114-93، صفحات 63پژوهشی دانشگاه قم: سال شانزدهم، شمارۀ سوم، پیاپی 

(، الطبعه الثانیه، یقظان بنطفیل و رسالته )حیفلسفه ابن(، 1999) بدوی، عبدالحمید -

 ه: مکبته الانجلو المضریه.  القاهر

مایة دو تحلیل درون( »1393محمدی، خدیجه )رسولی، حجت؛ شجاعی، سمیه؛ شاه -
پژوهشی انجمن ایرانی -، مجلة علمی«طفیلسینا و ابنیقظان به قلم ابن بنحی»داستان 

 .95-77، صفحات 33زبان و ادبیات عربی، شمارۀ 

، )جلد اول(. ترجمة نصرالله ان اسلامتاریخ فلسفه در جه (،1362) شریف، م.م، -

 .پورجوادی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی

بیروت: دارالعلم  -مجلد، لبنان 6)فروخ(،  تاریخ الأدب العربی(، 2006) فروخ، عمر -

 للملایین.

 مرتضی حسینی، کتاب پارسه. ، ترجمة سیدطفیلباجه و ابنابن(، 1394قمیر، یوحنا ) -

 ، ترجمة جواد طباطبایی، تهران: مینوی خرد.تاریخ فلسفة اسلامی( 1392) کربن، هانری -

، ترجمة پریسا سجادی، طفیل سرگذشت زندگی عقلانیابن(، 1400) کوکونن، تانلی -

 تهران: نشر نامک.

 (، بیروت: دار احیاءالتراث العربی.4)جلد بحارالانوارتا(، )بی مجلسی، محمدباقر -

الطبعه الثانیه،  یقظان(، بنطفیل و رسالته )حینفلسفه اب(، 1999) محمود، عبدالحلیم -

 القاهره: مکتبه الانجلو المصریه.



 238-209، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 238

 

إکتفاء القنوع بما هو مطبوع من أشهر التآلیف العربیة فی تا(، )بی دایک، ادواردون -
 بیروت: دار صادر.-، لبنانالمطابع الشرقیة و الغربیة

 بنمبانی الهیات در رسالة حینگاهی به »(، 1376) هاوی، سامی؛ حسینی، سیدمهدی -
 .130-105، صفحات 1، نامة فلسفه، شمارۀ «یقظان

- Baroud, Mahmoud Neyef (2019), “Journey of Knowledge in Ibn Tufayl`s 

Hayy Bin Yaqzan”, A Companion World Literature. Published by John 

Wiley@Sons, Ltd. DOI: 10.1002/9781118635193.ctwl0148 

- Nemeth, Keith (2010), The Path Towards Mysticism: A Critical 

Examination of Hayy Ibn Yaqzan, Boston College Electronic Thesis or 

Dissertation. 

 


