
 

 
                                            Biannual Journal of 

Metaphysical Investigations, 

Vol.6, No. 11, Spring & Summer 

2025, pp 43-70 

 

 

Ebrahim Dadjoo2 

  
Abstract 

The history of physics can be divided into three major periods: the pre-

Newtonian, Newtonian, and quantum eras. Each stage has carried its own 

philosophical implications. Pre-Newtonian physics was aligned with 

classical essentialism and realism, which shaped both ancient philosophy and 

Islamic philosophy. Newtonian physics, by contrast, fostered anti-

essentialist and anti-realist tendencies, giving rise to many contemporary 

philosophical currents still dominant in Iran. The quantum era, however, has 

led to the emergence of “new essentialism” and “new realism,” perspectives 

that remain largely unfamiliar within the Iranian intellectual landscape. 

Islamic philosophy, grounded in the essentialist and realist outlook of the 

pre-Newtonian age, was unable to advance alongside the Newtonian 

paradigm and became largely passive in the face of anti-essentialist and anti-

realist philosophies. For Islamic philosophy to modernize and regain vitality, 

it must engage with new essentialism and new realism. By critically 

analyzing and reconstructing these approaches, Islamic philosophy can not 

only renew itself but also contribute to the reconstruction of general 

philosophy, epistemology, and the philosophy of science from a realist 

standpoint. In doing so, it may play a central role in advancing other sciences 

                                                           
1 . Research Paper, Received: 13/1/2025; Confirmed: 30/4/2025. 
2 . Associate Professor of Epistemology Department, Research Institute for Islamic Culture 

and Thought, Tehran, Iran. (idadjoo@gmail.com). 

 



44/ Journal of Metaphysical Investigations, Vol.6, No. 11, 2025, pp43-70 

 

and in offering realist solutions to contemporary intellectual and social 

challenges. 

Keywords: Pre-Newtonian, Newtonian, Quantum, Essentialism, Anti-

essentialism, New Essentialism, Islamic Philosophy. 

Introduction 

Physics has passed through three significant periods: the pre-Newtonian, 

Newtonian, and quantum eras. Each period has carried with it specific 

intellectual and philosophical assumptions. Pre-Newtonian physics, 

grounded in essentialism and realism, shaped the philosophies of antiquity 

and Islamic philosophy. Newtonian physics, however, rejected essences and 

essential properties, promoting anti-essentialism and anti-realism—

perspectives that came to dominate much of modern philosophy and 

philosophy of science, including those prevalent in Iran today. The advent of 

quantum physics has reintroduced the importance of essence and essential 

properties, giving rise to “new essentialism” and “new realism,” frameworks 

still relatively unknown in Iran. 

Islamic philosophy, born within the intellectual space of pre-Newtonian 

essentialism, could not adapt to the Newtonian worldview with its anti-

essentialist demands. As a result, it became stagnant and passive. Yet, the 

new essentialist implications of quantum physics open a path for its renewal. 

If Islamic philosophy undertakes the critical analysis and reconstruction of 

new essentialism, it can reconstruct itself and, in turn, contribute to the 

revitalization of philosophy as a whole, particularly epistemology and the 

philosophy of science. From this foundation, it can also provide realistic 

approaches to advancing other sciences and to addressing intellectual, social, 

and practical problems. 

My long-standing question about the stagnation of Islamic philosophy 

eventually led me to realize that every philosophical system is shaped by the 

intellectual and philosophical implications of the physics of its time. Islamic 

philosophy became enclosed within the essentialist framework of pre-

Newtonian physics. It stalled during the Newtonian era, which was anti-

essentialist, but it can be revived in light of the essentialist possibilities 

revealed by quantum physics, possibilities that remain little known in Iran. 

In classical thought, philosophers such as Aristotle, Plato, Avicenna, and 

Aquinas began their inquiries with the four causes—material, formal, 

efficient, and final. Ultimately, they returned these causes to form, 

understood as the essence of things. Knowledge of a thing was therefore 

knowledge of its essence and essential properties. This essentialist 



New Essentialism and the Reconstruction of Islamic Philosophy and the Islamic Philosophy of Science/Dadjoo 

/45 

 

orientation provided the foundation of pre-Newtonian physics and shaped 

ancient and Islamic philosophy alike. 

Newtonian physics, however, rejected this essentialist framework. Matter 

was treated as passive and without inherent properties, and the notion of 

essences was abandoned. From the seventeenth century to the present, this 

outlook reinforced anti-essentialist and anti-realist tendencies in philosophy 

and philosophy of science. Islamic philosophy, firmly rooted in essentialism 

and realism, could not keep pace with these developments and thus became 

inactive. 

Quantum physics has once again revealed that material reality has essences 

and essential properties, and that explanation requires uncovering them. This 

development has inspired a philosophical movement over the past four 

decades known as “new essentialism.” Yet this approach remains largely 

unknown in Iran. 

The purpose of this article is to demonstrate how Islamic philosophy can 

modernize itself through the study, critique, and reconstruction of new 

essentialism. By situating itself within this framework, Islamic philosophy 

can contribute to the renewal of general philosophy, epistemology, and 

philosophy of science, and can also help advance other sciences and offer 

realistic solutions to social and intellectual challenges. 

Conclusion 

New essentialism represents a philosophical development that remains 

largely unexplored in Iran. By engaging with and reconstructing this 

approach, Islamic philosophy can overcome its current stagnation and 

become a living, modern discipline. From this perspective, Islamic 

philosophy can reinterpret the essences and essential properties of sciences 

and human affairs, offering realist explanations and practical solutions. In 

doing so, it can provide fresh contributions not only to philosophy and 

epistemology but also to the wider intellectual and scientific enterprise. 

References 

- Avicenna (1984), Ilahiyat (from Kitab al-Shifa), ed. and trans. by 

Ebrahim Dadjoo, Tehran: Amir Kabir Press, (In Persian). 

- Aristotle (1984), Physics, trans. by Mahdy Farshad, Tehran: Amir Kabir 

Press, (In Persian). 

- Aristotle (2006), Metaphysics, trans. by Sharaf al-Din Khorasani, 

Tehran: Hekmat Press, (In Persian). 



46/ Journal of Metaphysical Investigations, Vol.6, No. 11, 2025, pp43-70 

 

- Ellis, Brian (2024), Scientific Essentialism, trans. by Ebrahim Dadjoo, 

Tehran: Research Institute for Islamic Culture and Thought (IICT), (In 

Persian). 

- Dadjoo, Ebrahim (2021), New Essentialism in Contemporary Philosophy 

of Science, authorship and translation, Tehran: Research Institute for 

Islamic Culture and Thought (IICT), (In Persian). 

 
 



  

                                                                        های مابعدالطبیعی، دوفصلنامة علمی پژوهش

  1404ن ، بهار و تابستا11م، شماره ششسال  

 70-43صص                     

                                                                                                  

  ابراهیم دادجو2

 چکیده

ع سر گذاشته است. هر مقطی را پشتکوانتوم، نیوتنی، و سه مقطع پیشانیوتنیعلم فیزیک 

گرایی و به ذات پیشانیوتنیخود بوده است. فیزیک دارای لوازم فکری فلسفی خاص به

اسلامی، فیزیک نیوتنی به  )و به تعبیری، خام( و به فلسفة متقدمین و فلسفة گرایی قدیمواقع

های معاصری که در ایران رواج دارند، و گرایی و به غالب فلسفهگرایی و ضدوّاقعضدّذات

شناخته است که عمدتاً در ایران نا ،گرایی جدیدیگرایی و واقعبه ذات یفیزیک کوانتوم

گرایی به بار نشسته و به ذات پیشانیوتنیاسلامی که در بستر فیزیک  فلسفةاند. رهنمون شده

گرایانه و با ظهور فیزیک نیوتنی و لوازم ضدّذات ،گرایی قدیم رهنمون شده استو واقع

گر هبسته در کناری نظاردستناچارا گرایانه آن، توان پیشروی خود را از دست داد و ضدّواقع

به یاری جریان د گردو امروزین ه شداسلامی برای اینکه بازسازی  . فلسفةه استماند

و بازسازی  اسلامی با تحلیل، نقد گرایی جدید نیازمند است. فلسفةقعگرایی و واذات

گرایانه، و واقعگرایانه تواند از منظری ذاتمی ،تبع آن، بازسازی خودو به گرایی جدیدذات

ها در تبع آنعلم مبادرت ورزیده و بهشناسی و فلسفة به بازسازی فلسفة عمومی، معرفت

                                                           

 .15/2/1404تاریخ تایید علمی:   24/10/1403، تاریخ دریافت: مقالة پژوهشی.  1

 (. idadjoo@gmail.com، تهران، ایران.)یاسلام شهیپژوهشگاه فرهنگ و اند اریدانش.  2

 



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 48

 

بینانة مسائل و مشکلات، صل واقعها در حلّ و فتبع آنعلوم و امور، و بهسایر  بینانةپیشبرد واقع

 سزائی داشته باشد.سهم به

گرایی ، ذاتگراییدّذاتگرایی، ض، ذاتی، نیوتنی، کوانتومپیشانیوتنی کلیدواژگان:

 جدید، فلسفه اسلامی.

 مقدمه .1

بودم. « فلسفه اسلامی»ماندگی، ایستایی و عدم پویایی عقب مدت زیادی بود که در فکر راز

لوازم فکری اسلامی، تحت تأثیر  ای، از جمله فلسفةکه هر فلسفه عاقبت به این فهم راه یافتم

، که پیشانیوتنیفیزیک اسلامی در فضای  فلسفة 1.قرار داردخود  زمانةعلم فیزیک فلسفی 

است از  گرایانهضدذّاتکه  ،فیزیک نیوتنیدر فضای بار نشسته است، گرایانه است بهذات

جدیدی است )و  گرایانةی که ذاتپیشروی خود بازمانده است، و در فضای فیزیک کوانتوم

  تواند احیاء شده و به رشد و بالندگی خود دست یابد.عمدتاً در ایران ناشناخته است( می

( جوهر یا ذات 1)های چهارگانه: از علت اسسینا و آکوئینسطو، بطلمیوس، ابنآنگاه که ار

غائی  ( علت4( منشاء حرکت یا علت فاعلی، و )3( ماده یا موضوع، )2یا صورت یک شئ، )

ها را به و در نهایت علت 2های در جهان فیزیک آغاز کردندگفتند از علتسخن می .یا خیر

.)نگاه کنید به قوام دو علت ماده و صورت و بالاخره به علت صوری برگرداندند

                                                           
تر، تحت طور دقیق)یا بهای تحت تأثیر علم فیزیک توجه به این نکته ضروری است که گرچه هر فلسفه 1

ای بر علم فیزیک عصر گونه نیست که بنیان هر فلسفهی خود قرار دارد، اما اینی فیزیک( زمانهتأثیر فلسفه

ی بخش طبیعیات یک فلسفه را تشکیل دهد، اما تمام خود استوار باشد. هرچند علم فیزیک ممکن است پایه

های مابعدالطبیعیِ دیگری نیز دارد. با این حال، علم فیزیک پایه گیرد؛ زیرا فلسفه،بنیان آن را در بر نمی

 .ی فیزیک را پدید آورد و به لوازم و نتایج فلسفیِ مشخصی منتهی شودتواند نوع خاصی از فلسفهمی
یعنی از چیزهای محسوس، . ارسطو بر این باور بود که در شناختن امور باید از آنچه که نزد ما اقدم است،  2

 1۸4، 1، 1، 13۶3؛ همو، 3-1الف  ۷2، 2، 1، 13۷۸؛ همو، 23الف  9۸2، 2 13۸5ارسطو،  )نک: کنیم آغاز

 .(1۸-1۶الف 



 49/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

شناخت درست علت صوری همان جوهر و ذات شئ بود و ( 109-124، ص13۸۷صفری

ذات و خواص ذاتی شئ، بنیاد فیزیک  مسألة خواص ذاتی آن بود.خت ذات و یک شئ به شنا

اماّ نیوتن با . اسلامی گشت بود و از لوازم فکری فلسفی فلسفة متقدمین و فلسفة پیشانیوتنی

 در مثال جاذبه عمومی، جذب) خاصیت و منفعل است وه ماده بیها کامثال این برداشت

زمین بلکه به فعل و تحمیل الهی است، زیرا خلاء بین  کننده بودن زمین نه به خواص ذاتی

 بالکل ذات و خواص ذاتی شئ را نفی کرد( کننده بودن زمین استین مانع جذبشئ و زم

. (5۸۸در ص 1۶92نیوتن به بنتلی به سال  قره منقوله از نامة، ف3-۸، فقره 1403الیس،  )نک:

هایی دامن زد که علمة ها و فلسفه فلسفهو یکم ب بیست قرن از قرن هفدهم تااین مساله 

گرا بود در این چهار پنج گرا و واقعاسلامی که ذات . فلسفةگرا بودندگرا و ضدّواقعتضدّذا

گرایی و پای ضدّذاتایستاد و نتوانست پابهقرن )و حتّی پیش از آن( از حرکت باز

. هنوز هم که هست یاری رساندگرایی واقعگرایی و گرایی به رشد و بالندگی ذاتضدّواقع

اماّ فیزیک کوانتوم اسلامی در همین عقب ماندگی و عدم پویایی خود گرفتار است.  فلسفة

و هم توضیح درست  .اندهای مادی دارای ذات و خواص ذاتیبه درستی نشان داد که واقعیت

اند. های علمی و مهندسی به کشف ذات و خواص ذاتی شئ وابستهعالم طبیعت و هم پیشرفت

« گرایی جدیدذات»اخیری که به جریان  توم به جریان فکری فلسفی چهل سالةفیزیک کوان

 مشهور است، و عمدتاً در ایران ناشناخته است، دامن زد.

سازی ، به یاری تحلیل، نقد و باز«اسلامی فلسفة»ان دهم که م نشخواهدر مقاله حاضر می

با نظر به ذات تواند خود را بازسازی و بروز ساخته و، خوبی می، به«گرایی جدیدذات»جریان 

شناسی، گرایانه، در پیشبرد فلسفة عمومی، معرفتری واقعو خواص ذاتی علوم و امور، از منظ

بینانة مسائل و مشکلات، امور، و در حلّ و فصل واقععلوم و علم، و در پیشبرد سایر  فلسفة

 سزائی باشد.دارای سهم به

 



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 50

 

 مسیر بازسازی فلسفه اسلامی .2

و با عقل و تجربه، و شود ز میتبع آن با علوم طبیعی، آغاعلم با حسّ و با علوم حسی، و به

که  رویطبیعی از آن علوم یابد.میتبع آن با علوم عقلی، تجربی و نقلی، بسط و توسعه به

هر  . تقدمّ دارند ،اندنامحسوسکه عمدتاً  ،اند بر علوم انسانیعلومی محسوس و ملموس

همچون باور یا عدم باور به ذات و خواص ذاتی شئ،  دهد،در علوم طبیعی روی می تغییری

 کاشف بودن یا کاشف نبودن علم از واقع، صدق یا عدم صدق علم، امکان یا عدم امکان

 کند.به سرعت به علوم انسانی نیز سرایت می مسائل، و توفیق یا عدم توفیق علم، بینانةحلّ واقع

 سر گذاشته است: ، سه مقطع اساسی را پشتلوم طبیعیاصلی ع پایة عنوانبهعلم فیزیک، 

تا بیستم  مقرن هفدهاز ) مقطع نیوتنی (2میلادی(، ))قبل قرن هفده پیشانیوتنیمقطع  (1)

قرن بیستم تا حال حاضر(. هر مقطع لوازم فکری از ) مقطع فیزیک کوانتوم (3میلادی(، و )

 را تغییر داده است.فلسفی خود را به بار آورده و باور ما به علوم انسانی 

)واقعیت  است عالم ماده دارای ذات و خواص ذاتیبا پذیرش اینکه  پیشانیوتنی( فیزیک 1) 

گرایی فیزیک پیشانیوتنی، همچون فیزیک ارسطوئی، در مورد ذات)و خواص واقعی( 

دادجو، ؛ ۸4-۷3، جلد اول، ص13۷1و آکوئینی، نگاه کنید به: کرومبی، بطلمیوسی، سینوی 

از طریق خواص ذاتی قابل  که ( به بعد 150، ص1392؛ دادجو، 192-1۷۷، ص1390

های روی گزارهینبه این فکر دامن زد که علم برکشف واقع توانا است و از ا 1،شناسایی است

                                                           
برای اشیاء است؛ یعنی این فرض که هر چیز، « خواص ذاتی»و « ذات»گرایی، به معنای باور به وجود ذات.  1

یک « ذات»گرایی پیشانیوتنی در ذات. هایی واقعی و وابسته به آن واقعیت داردواقعیتی مستقل و ویژگی

و « جنس»شود، و این ذات از ماده و صورتی تشکیل شده که از طریق چیز، تمام حقیقت آن دانسته می

( و صدرالمتألهین )صدرا،  1۷5 ، ص1395سینا، ابنسینا )ابن فیلسوفانی چون .قابل شناسایی است« فصل»

( آگاهی ما از 1یک چیز، به دلایلی قابل فهم کامل نیست: ) فصل حقیقیبر این باورند که ( 940، ص13۸2

البته، باید توجه داشت . توانیم برای آن، نامی دقیق و مستقل وضع کنیم( نمی2آن بسیار محدود است، و )

توان که هویت فصل حقیقی، هویتی وجودی است که دارای خواص ذاتی فراوانی است. از این جهت، نه می



 51/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

حاصل آن ظهور مسائل باور داشت.  بینانةتوان به حلّ واقعادق باشند و میتوانند صعلمی می

کم با این تصور که در آن مقطع از تأثیر عوامل ای است که اکنون آن را ، دستگراییواقع

شمار ، به«میگرایی غیرعلواقع»، یعنی «گرایی خامواقع»غیرمعرفتی بر معرفت غافل بودند، 

جای تجربه بر عقل ظ علمی، فیزیکی است که عمدتاً به)فیزیک پیشانیوتنی، به لحاآورند. می

های عقلی توضیح دهد. در این حدّ کوشد مسائل فیزیکی را نیز با تحلیلتکیه دارد و می

گرایی برآمده از فیزیک پیشانیوتنی ای است. در این حدّ، واقعفیزیک پیشانیوتنی فیزیک خام

شناسی، معرفت اماّ، در عرصةیرعلمی، خواهد بود. گرایی غگرایی خام، یعنی واقعنیز واقع

گرایی در علوم واقع»در تحقیق خود تحت عنوان گرایی خام نیست. گرایی متقدمین واقعواقع

ام ، به دقت و به استناد نشان داده2و1های ، بخش نخست، فصل دوم، شماره«انسانی اسلامی

 توان، در عرصه معرفتاند و نمیکه متقدمین از تأثیر عوامل غیرمعرفتی بر معرفت غافل نبوده

اسلامی،  فلسفة متقدمین و فلسفة  .(شمار آوردگرایی خام بهرا واقع گرایی آنانواقع شناسی،

و از لوازم فکری فلسفی اند انسانی، در بستر این فیزیک به وجود آمدهدر مقام یک علم 

 باشند.چنین فیزیکی می

به این فکر دامن زد  ،است خاصیت و منفعل( فیزیک نیوتنی با باور به اینکه عالم ماده بی2) 

گرایی )در مورد ضدذّاتود دارای ذات و خواص ذاتی نیستند اشیاء مادی در درون خ و

، فقره 3-۸و بخصوص فقره  2-۸و  3-3، فقره 1403فیزیک نیوتنی نگاه کنید به الیس، 

ها و پوزیتیویستهیوم، کانت،  .(5۸۸در ص 1۶92ه از نامه نیوتن به بنتلی به سالمنقول

ها فلسفهو غالب رش دادند های تحلیلی و زبانی این فکر را در سطح وسیعی بسط و گستفلسفه

                                                           

با این وجود، هرگونه شناختی  .طور کامل شناخت و نه نامی جامع برای آن وضع کردا بهتمام حقیقت آن ر

آوریم، در واقع شناختی از بخشی از فصل حقیقی آن چیز است؛ دست میکه از خواص ذاتی یک چیز به

 .نه تمام حقیقت آن

 



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 52

 

بر بستر اند ایران زمین مطرح و شناخته شده و که امروزه در مغرب زمین هایی علمو فلسفة 

از اشیاء مادی را نه ها شناسایی ما علمها و فلسفة غالب اینگونه فلسفهد. این فکر به بار نشستن

ها بنا به تعریف و بنا به بلکه تعبیر و تفسیر ما از آن ،هاشناخت خواص یا کیفیات ذاتی آن

 .(2، فقره 139۷دادجو،  نک: )ها داریم دانستند ردادی که از آنقرا

-گرایی، عملگرایی، کانتهیومهمچون هایی علمة ها و فلسفا فلسفهایران زمین ب امروزه

گرایی، گرایی، پارادایمگرایی، ابزارگرایی، پوزیتیویسم، ابطالگرایی، کلّ گرایی، انسجام

 گرایی، ساختارو زبانی، انتقادگرایی، پدیدارگرایی، اجتماعهای تحلیلی ، فلسفههرمنوتیک

های پایه که گزارهگرایی ابطال مانند  ها،آن و همة .و پساساختارگرایی روبرو استگرایی، -

(، در 2-2-1-3، بخش دوم، فصل چهارم، فقره 1399دادجو،  نک:) داندرا قراردادی می

از این روی عمدتاً یا اصلاً  .گیرندمیجای 1(conventionalism) چهارچوب قراردادگرایی

ه شناخت تقریبی و گرایی( ب)در امثال ابطال به شناخت واقع و حقیقت باور ندارند و یا اینکه

 محتمل واقع باور دارند.

 .در حال رشد و بالندگی استهایی علمها و فلسفة بستر چنین فلسفه درامروزه اسلامی  فلسفة

ها است که با علمها و فلسفة تحت تأثیر همین فلسفه عمدتاً بسیاری از اندیشمندان،

انه، گرایگرایانه، کلّهایی انسجامبرداشتگرایانه و امثال هایی غیرواقعبرداشت

ت تأثیر اینگونه کوشند تحای نیز که میعده کنند.اسلامی نظر می گرایانه،.... به فلسفةتحلیل

 دلیل ناآشنایی با جریان چهل سالة گرایانه واقع نشوند بههای غیرواقععلمها و فلسفة فلسفه

اسلامی مبادرت  بینانة فلسفةتوانند به بازسازی واقعیمعمدتاً ن فی خواهد شد،که معر ،اخیری

، جریانی که معرفی خواهد شد، اخیر الحق هم بدون ذخائر علمی چهل سالةورزند و 

 اسلامی مبادرت ورزید. توان به بازسازی فلسفةنمی

                                                           
 نامند.نیز می constructionismو  constructivism. آن را  1



 53/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

در شکافت ذرّات اتمی و زیراتمی، و ( فیزیک کوانتوم در پی توانایی بسیار بالایی که 3) 

درستی به تمدن صنعتی معاصر دامن نور و موج، از خود نشان داد و بهدر شناخت ذرات نیز 

مکتب کپنهاکی ملهم از پوزیتیویسم و  رویکرد)الف( به دو فکر مقابل هم رهنمون شد:  ،زد

 ،ه واقعاً وجود داشته باشندجای اینکزمان که ذرات اتمی و زیراتمی به قراردادگرایی آن

)ب( این فکر که ذرات اتمی و زیراتمی به دلیل اینکه به اند، و صرف قرارداد بین دانشمندان

ن ممکن توانند صرف قرارداد بین دانشمندان )که هر آنمی ،اندتوفیقات صنعتی رهنمون شده

نک: )اید کأن لم یکن تلقی شوند( باشند روی توفیقات صنعتی نیز باست تغییر یابند و از این

 .(191–205 ص، 13۶9گلشنی، 

پیشرفت سرسام آور علوم طبیعی و در پرتو دیدگاه نخست، دیدگاهی است که اکنون  

ناپذیر اگر ذرات ریز و مشاهدهدارند که  و این علوم حکایت از آنمهندسی ناخوانا است 

توانند قرارداد بین دانشمندان باشند به دلیل اینکه قراردادها میوجود نداشته باشند و صرف 

سیار پیشرفته، درست و علوم طبیعی و علوم مهندسی ب وجود آورندةتوانند به، نمیتغییر یابند

، به رناپذیاست که ذرات ریز و مشاهده یدگاهیدیدگاه دوم، دامروزین باشند.  بینانةواقع

و علوم طبیعی و علوم مهندسی جدید، دارای واقعیت، ها در کشف و تولید آندلیل توانایی 

کشف خواص ذاتی داند و خود می ذات و خواص ذاتی از ناحیةدارای  های اخیردر دهه

شمار ی پیشرفت علوم طبیعی و مهندسی بهها منشاء اصلتجزیه و ترکیب آنامکان اشیاء و 

در چهل سال اخیر،  و ای رهنمون شده استلوازم فکری فلسفی. دیدگاه دوم، به رودمی

گرایی و ذات»جریان وجود آورده است. را به« گرایی جدیدگرایی و واقعذات»جریان 

های بسیاری سوییدارای هم« اسلامی گرایی فلسفةگرایی و واقعذات»با  «گرایی جدیدواقع

تواند بنیان می .دهد ارائههای درستی یکی توضیحهای فیزتوانسته است از واقعیت است

ای تبع آن بنیان درستی بربینانه و بههای درست و واقعها و فلسفهة علمای فلسفهدرستی بر

در صورتی که ، «گرایی جدیدگرایی و واقعذات»جریان  اسلامی باشد. بازسازی فلسفة



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 54

 

نک: ) دهدفلسفه را تغییر می، کلّ مسیر باشدگرایانه رسد واقعکه به نظر می ،گرایانه باشدواقع

که رایج هایی علمفلسفة ها و فلسفهسازد با رهاسازی ( و ما را ملزم می645ص، 1403الیس، 

 فلسفةبینانة تبع آن به بازسازی واقععلم و بهفلسفه و فلسفة  بینانة، به بازسازی واقعاندو مرسوم

پذیر اسلامی از این طریق امکان فلسفة بینانةرسد بازسازی واقعه نظر میب وریم.آاسلامی روی 

علم مبتنی بر آن است که  شناسی و فلسفةباشد و پس از بازسازی فلسفة اسلامی و معرفت

علوم انسانی اسلامی و علم  لم دینی یا فلسفةفلسفة عبینانه از امثال نحوی واقع توان بهمی

 دینی، علوم انسانی اسلامی، الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت و تمدن نوین اسلامی سخن گفت.

 اسلامی مبادرت ورزید. به بازسازی فلسفة توانمیم که چگونه نشان ده کوشمدر ادامه می

امور )اعم از  )مضاف به(عمدتاً بر فلسفة بار نشست و فلسفة اسلامی در مقطع پیشانیوتنی به

ة عدالت،....( و حقّ، و فلسف الهی، فلسفة طبیعی، فلسفة نفس،.... فلسفة فلسفة هستی، فلسفة

فلسفة اسلامی جدا  ةحوز علم النفس و منطق عمدتاً ازطبیعیات، بود. شناخت مشتمل  نظریة

، در سطحی بسیار ضعیف در مباحث برهان علوم )مضاف به(و فلسفة علم، یعنی فلسفة بودند 

شناخت نیز  های اخیر، نظریةدر دهه ، و بخصوصنیوتنیدر مقطع شدند. منطق مطرح می

 رشناسی از فلسفة اسلامی جدا شد و اکنون فلسفة اسلامی عمدتاً بقالب معرفت عمدتاً در

کوشند به ان مسلمان میوجود این، اندیشمند. با تمرکز داردامور  )مضاف به( بحث از فلسفة

بیش از پیش به امور  ،انداسلامی و سایر معارفی که در عالم اسلام رواج یافته یاری فلسفة

بحث از اینگونه امور و علوم در چهارچوب انسانی و علوم انسانی بپردازند. امّا، در هر حال، 

رسد که و به نظر نمیدهند آن روی می انةگرایلوازم فکری فلسفی غیرواقعمقطع نیوتنی و 

بینانه گرایانه و واقعاینگونه مباحث، در چهارچوب مقطع نیوتنی، بتوانند به رویکردهایی واقع

های آن، که عمدتاً فلسفه گرایانةلوازم فکری فلسفی غیرواقعرهنمون شوند. مقطع نیوتنی و 

سلامی را که ا ، دست و پای فلسفةاندوردهبار آو موجود در غرب و در ایران را بهرایج 

 .اندبسته و مانع رشد و بالندگی آن شده ،ستگراگرا و واقعذات



 55/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

لوازم فکری فلسفی فیزیک ة پاینیازمند بازسازی بر  یاسلامی در مقطع فیزیک کوانتوم فلسفة

گرایی ذات»جریان مستلزم شناسایی بازسازی کوانتوم، البته با تفسیر رئالیستی آن است. و این 

الیس،  ؛139۷نک: دادجو، )های فلسفة اسلامی است ازسازی آن بر وفق بنیانو ب« جدید

ر علوم انسانی تقدّم دارند، بر این اساس، از آنجا که علوم طبیعی ب .(1399جو، ؛ داد1403

ی ختشناشناختی و روشاسلامی نیازمند آشنایی با علوم طبیعی جدید و لوازم معرفت فلسفة

آشنایی را ةزمیناین « گرایی جدیدذات»علم است. جریان شناسی و فلسفة ها در معرفتآن

اسلامی، که بر  های فلسفةین جریان بر اساس بنیانسازد. تحلیل، نقد و بازسازی افراهم می

تواند به نوسازی بنیان فلسفة اسلامی رهنمون ، میاست« گرایی قویگرایی و واقعذات»بنیان 

جدیدی رهنمون  گرایانةگرایانه و واقعسلامی ذاتا شناسی، به فلسفةو در عرصة هستی شده،

های م، فلسفههای مضاف به علوشناسی، فلسفهمعرفت گرایانةواقعد که بتواند در پیشبر .1شود

ها در امثال علم علوم انسانی اسلامی، و به تبع آن مضاف به امور، فلسفة علم دینی، فلسفة

در  .ایفا کنددینی، علوم انسانی اسلامی، الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت، تمدن نوین اسلامی 

تواند در پیشبرد می اسلامی چگونه نشان داده شود که فلسفة ختصارشود به اتلاش می ادامه

 .باشدسهیم اینگونه علوم و امور  گرایانة واقع

و امور مربوط به آن است، با نظر به  اسلامی، در مقام اینکه علمی عقلی راجع به هستی فلسفة

اسلامی هم کار بازسازی  ورزد. امّا فلسفةی خود مبادرت میحقایق طبیعی و انسانی به بازساز

                                                           
شود؛ یعنی ها حاصل میدر سنت فلسفه اسلامی، علم حقیقی به اشیاء از راه شناخت ذات آن برای نمونه، .1

شود. اما از آنجا که فصل شان شناخته میعنوان علت حقیقی و فصل حقیقیها که بهآن« صورت»از طریق 

انسان در ( 1۷5ص ،1395سینا، )ابن هاست ــ برای ما قابل دسترسی نیستحقیقی اشیاء ــ که بیانگر ذات آن

ها ممکن ی خواص ذاتی آنبا این حال، شناخت ما از اشیاء به واسطه .شناخت کامل ذات اشیاء ناتوان است

شود. از آنجا ها تلقی نمیای از خواص ذاتی آنگرایی جدید، ذات اشیاء چیزی جز مجموعهاست. در ذات

عنای شناخت کامل ذات نیست، اما نوعی درک ها اگرچه به ماند، شناخت آنکه این خواص قابل شناسایی

 .رودنسبی از بخشی از حقیقت اشیاء به شمار می



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 56

 

-معرفتدر پیشبرد سایر علوم و امور را از طریق فلسفه عمومی، و هم کار سهیم شدن  خود

دنبال  علم، یعنی از طریق مابعدالطبیعه، شناخت و روش شناخت علمی شناسی و فلسفة

 .کندمی

 

 اسلامی و پیشبرد علوم فلسفة .3

 اسلامی پیشبرد فلسفة .3.1

ا به شناختی علوم و امور رهای هستیبنیانپردازد و شناسی میاسلامی عمدتاً به هستی فلسفة

، اعم از موجودات است و انحاء هستی« هستی»اسلامی  فلسفةدر . موضوع علم دهددست می

)اعتباریات(،  مصنوعات مادی و حتی موجودات اعتباریو مادی، مجردات و مادیات،  مجرد

ها مورد بحث آنوجود، جوهر و عرض، و ذاتیات و عرضیات مفاهیمی چون در چهارچوب 

است و قائل به ذات و خواص « گراذات»شناسی خود اسلامی در هستی فلسفة شوند.واقع می

، بخش دوم، فصل نخست، شماره 1399دادجو،  )نک: ذاتی اشیاء است. در اثر دیگر خود

. ، تفاوت وجود دارد در عین حال، بین ذات و عرض و ذاتی و عرضی ام که،آورده ،(۳

شود؛ بلکه به اوصاف اعراض محدود نمیذاتی، صرفاً صفت ذوات نیست و عرضی نیز فقط 

 ق، ص1405نک: مصباح یزدی، ) توانند دارای خواص ذاتی و عرضی باشنداعراض نیز می

است؛ و مقصود « ذاتیات و عرضیات در عروض»زیرا مقصود از ذاتیات و عرضیات،  ؛(11۷

ها، قوام ذات آنو اوصافی است که، در قالب جنس یا فصل و انواع و اقسام  از ذاتی، خواص

ود ذات یا ها خاند و با از بین رفتن آنضها جزوی از ذات و عرها است و آنیا عرض به آن

مقصود از عرضی، خواص و اوصافی است که قوام ذات و عرض  رود.عرض نیز از بین می

ز ها خود ذات و عرض اها نیست، جزوی از ذات و عرض نیستند و با از بین رفتن آنبه آن

چون ذاتی جزوی از  بدین صورت است کهتشخیص ذاتی از عرضی نیز از روند. بین نمی

امّا چون عرضی ثبوت آن برای ذات یا عرض امری ضروری است،  ذات یا عرض است



 57/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

طباطبایی،  نک:)آن برای ذات یا عرض ضرورت ندارد  جزوی از ذات یا عرض نیست ثبوت

 .(۲۸5–۲۸7 ، ص1، ج 13۷۸

)اعم از موجودات مادی علوم  اسلامی، بر اساس اینکه برای هر چیزی فلسفة این اساس،بر 

  1طبیعی و موجودات مجرّد یا اعتباری علوم انسانی( قائل به خواص ذاتی و عرضی است

)هرچند اکنون عمدتاً بحث از خواص ذاتی را به قلمرو تعریف و معرفت محدود ساخته 

لاتی که از خواص ذاتی موضوع فلسفة اسلامی و موضوعات مسائل (، با تکیه بر محمو2است

، به «گرایی جدیدذات»جریان  دارند، و به یاری ذخائر چهل سالة اسلامی حکایت فلسفة

شناختی علوم و امور بیان جدیدی به های هستیورزد و از بنیانبازسازی خود مبادرت می

ای است عمومی مومی است، منتهی فلسفةیک فلسفة ع اسلامی پس، فلسفة دهد.دست می

 دهد.توضیح می« هاخواص ذاتی آن»ها را بر محور که واقعیت

 پیشبرد فلسفه عمومی .3.2

اصری که عهای مدر قالب فلسفهعمومی،  لسفة عمومی فلسفة )مضاف به( امور است. فلسفةف

-گرایی و ضدوّاقعضدّذات»، در حال حاضر عمدتاً در درون جریان یاد شدها پیشتر از آن

 شناسی و فلسفةعدالطبیعه به معرفت. سمت و سوی این جریان، با گذر از مابقرار دارد« گرایی

های بنا به تعریف های تحلیل زبانی و منطقی، بر قراردادگرایی و تحلیلفلسفهو سپس به ذهن، 

های زبانی تحلیلمبتنی برجریان  برنامه این به این ترتیب،. است استوار( de dicto) و قرارداد

 ،«گرایی جدیدذات»جریان  متعلق بهای قرار دارد که بل برنامهو در مقا ،و منطقی امور است

                                                           
خود را از  گرایانهبر اساس تمایز میان خواص ذاتی و عرضی، توانسته است رویکرد ذاتاسلامی  . فلسفة 1

 .حوزه علوم طبیعی به علوم انسانی نیز گسترش دهد

، و اینکه چگونه «ذاتی باب برهان»و « ذاتی باب ایساغوجی»تر مفاهیم در این زمینه، برای درک دقیق.  2

ای است که یا در حدّ موضوع اخذ شده یا موضوع و مقومّ موضوع هر محمول برهانی»به معنای « عرض ذاتی»

 .10۸-103، صص 1390، ر.ک: دادجو، «در حد آن مأخوذ است



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 58

 

و « گرایانهتحلیل واقع»برنامه  درباره)است  (de facto)«گرایانهتحلیل واقع»برنامه  عبارت از

 .(12 -۸، فقره 1403الیس،  نک:« های زبانی و منطقیتحلیل»تقابل آن با برنامه 

تحلیل »و « بانیتحلیل ز» ، در تقابل با برنامة«گرایی جدیدذات»اسلامی، به یاری جریان  فلسفة

بر کند روی آورده و با رویکرد جدیدی که اتخاذ می« گرایانهتحلیل واقع»، به برنامة «منطقی

هایی مبتنی تحلیل ،عمومی فلسفةمحور معارف عقلانی بشری و دینی از موضوعات و مباحث 

دهد. با رویکرد دست میگرایانه بههایی واقعراین تحلیلو بناب بر ذات و خواص ذاتی شئ

تواند خود ، فلسفة اسلامی میگیردخود میای که فلسفة عمومی بهگرایانهایانه و واقعگرذات

های فکری فلسفی امور د در ارائه بنیاندست دهد که بتوانای بهمابعدالطبیعه ،کردهروز را به

و علوم، اعم از بشری و اسلامی، سهیم باشد. بسط بحث از ذوات و خواص ذاتی به ذوات و 

خواص ذاتی واقعی و اعتباری، بسط بحث از ذوات و خواص ذاتی جوهری به ذوات و 

بحث  بسطهمچنین ای و ساختاری، فرایندی، خاصیتی، رابطه خواص ذاتی رویدادی،

ای، و ساختاری، و بسط های رویدادی، فرایندی، خاصیتی، رابطهحرکت جوهری به حرکت

ترین مباحثی مهم از جملةبیعت، بر اساس خواص ذاتی، بحث از انواع طبیعی و قوانین ط

 .(1403الیس،  )نک:اسلامی را امروزین سازند شناسی فلسفةتوانند هستیند که میهست

 شناسیمعرفتپیشبرد  .3.3

موضوع  1داند ومی انسانبالطبع معرفت و شناخت را از جملة خواص ذاتی  اسلامی لسفةف

در این  .انگاردعنی خود شناخت و معرفت را نیز دارای خواص ذاتی میشناسی علم معرفت

، از این 2.روندمیذاتی شناخت و معرفت  هایدیدگاه، مطابقت با واقع و صدق، از ویژگی

 .ایفا کندشناسی پیشبرد عقلانی معرفت نقش مؤثری درتواند می فلسفه اسلامیطریق 

باور « های علمی صادقگزاره»که به مطابقت با واقع و صدق  ،گرایانبرخلاف ضدّذات

                                                           
 .ست؛ یعنی موجودی که توانایی شناخت عقلانی داردا« حیوان ناطق»انسان، در تعریف فلسفی، همان .  1

 باشد.« مطابق با واقع»آنگاه شناخت است که « شناخت. » 2



 59/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

« های علمی صادقگزاره»صدق تقریبی  گرایان جدید که بهخلاف ذاتبرو نیز ندارند، 

، 139۷دادجو،  نک:گرایان جدید گرایان و ذاتاتهای ضدّذدیدگاهدرباره )معتقدند

)اینکه یک چیز یا صادق و یا کاذب است  گرایی قوی خود(، با تکیه بر واقع3و  2های فقره

و اگر صادق یا کاذب است باید مطلقاً صادق یا کاذب باشد و معنا ندارد که تقریباً صادق یا 

 کنندصادق، البته در حدودی که صدق می علمیهای (، به صدق مطلق گزارهکاذب باشد

 .(به بعد 20۶ ، ص1399 دادجو،نک: بحث از صدق مطلق علم درحدود صدق دربارة )

 ای را برای شناسایی علوم و امور به دست دهد.شناختی قویهای معرفتبنیان

 علم پیشبرد فلسفة .3.4

خواص  بودن و صادق بودن را از جملةواقع شناسی خود مطابق با اسلامی در معرفت فلسفة

تقریباً مطابق با واقع تواند اسلامی، بر این اساس که نمی داند. فلسفة)معرفت( می ذاتی علم

 به همین دلیل، )معرفت( بداند،  بودن و تقریباً صادق بودن را از جمله خواص ذاتی علم

را که ( inference to the best explanation«)استنتاج از راه بهترین تبیین»تواند روش نمی

گرایان به این معنا است که علم نزد ضدّذاتاین روش،  .مبتنی بر چنین باوری است، بپذیرد

گرایان و در نزد ذات ،«ترین توضیح است اماّ صادق نیست-استنتاج بهترین توضیح و محتمل»

ترین توضیح است و تقریباً، ضیح و محتملاستنتاج بهترین تو»جدید به این معنا است که علم 

نیست و چون « بهترین توضیح نزد اشخاص»چیزی جز ، «یعنی به احتمال زیاد، صادق است

گرایی در نزد اشخاص متفاوت است در نهایت به نسبی« بهترین توضیح بودن»معیار 

ذاشتن روش اسلامی با کنار گ فلسفة شناختی خواهد انجامید.شناختی و روشمعرفت

گرایی قدیم و جدید، همچون ، به یاری ذخائر علمی ذات«استنتاج از راه بهترین تبیین»

ها باز گرایان جدید، به استقراء مبتنی بر کشف خواص ذاتی شئ و علیّت برآمده از آنذات

و تقریباً  گرایان جدید، استقراء و تجربه را نه تقریباً مطابق با واقعبرخلاف ذاتگردد، اماّ، می

دهد، در دست میای که به«های علمی صادقگزارهتک تک»بلکه در مورد  درست،



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 60

 

 داند.مطلق مطابق با واقع و مطلقاً درست میبه صورت حدودی که از واقع حکایت دارند، 

بر استقراء مبتنی  ،کم در گذر از جزئی به کلّیقیاس نیز دستاعتبار استقراء، اعتبار با تثبیت 

گردد. بر این اساس، ( تثبیت می15 و ب 12-3ب  ۶۸، 23، 2، 13۷۸ارسطو،  نک:) است

ای های برهانی به علوم عقلی و تجربیگردد، منتهی قیاسمی« قیاس»روش روش علم همان 

ای که اعتباری و علوم نقلی -های جدلی به علوم تجربیاند و قیاسکه دارای مقدمات یقینی

ترتیب روش علم عبارت از بدینیابند. اختصاص می ،اندمشهوره و مسلمّهدارای مقدمات 

، بخش 1399دادجو،  نک:تفصیل بحث برای )گردد می« قیاس»بر اساس « و اثباتحدس »

  .(3دوم، فصل چهارم، شماره 

-عمومی، معرفت ای که نسبت به سه ضلع فلسفةایانهگررویکرد واقعاتخاذ اسلامی، با  فلسفة

ای عقلانی به تحلیل و تبیین فلسفه علوم طبیعی، علوم انسانی شیوهبهشناسی و فلسفة علم دارد، 

گرایانه و عقلانی، بر مبنای خواص ذاتی های واقعاین تبیین. پردازدو علوم انسانی اسلامی می

امور شناختی برای پیشبرد علوم و شناخت هایی روشتوانند بنیانگیرند و میامور صورت می

 .فراهم آورند

 پیشبرد فلسفه علوم طبیعی .3.5

عالم ماده، خاصیت و منفعل دانستن شناسی خود، با بیگرایی، در هستیجریان ضدذّات

این داند. ( می)واقعیت و خواص واقعی از ناحیه خود مادیات را فاقد ذات و خواص ذاتی

شناسی خود، با بحران عدم مطابقت جریان با عدم باور به ذات و خواص ذاتی شئ، در معرفت

شود و ناگزیر شناخت آدمی از اشیاء را معرفت با واقع و عدم شناخت واقع شئ روبرو می

آورد که شناخت ما از اشیاء حاصل تابع ذهن و زبان آدمی دانسته و به این رویکرد روی می

از این روی اشیاء بنا به تعریف و قراردادی که  .استها زبانی و منطقی ما انسانهای تحلیل

شناسی خود، علاوه این جریان، در روششوند. ها داریم برای ما مورد شناسایی واقع میاز آن

توان هر دو می« قیاس»زیرا بر این باور است که با ) داندرا مفید علم نمی« قیاس»بر اینکه 



 61/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

بحث را اثبات یا نفی کرد و بطورمثال وجود عالم ماده را هم اثبات و هم نفی کرد(، طرف 

استنتاج »آورد که آن را روش داند و بنابراین به روشی روی میرا نیز مفید علم نمی« استقراء»

های علمی در علوم طبیعی را نه حاکی از از این روی گزاره .نامندمی« از راه بهترین تبیین

ترین محتمل»، یعنی «بهترین تبیین»و نه مطابق با واقع، بلکه )واقعیت( و خواص ذاتی شئ  ذات

 داند. حاصل آن عدم امکان شناختی واقعی از اشیاء است.، می«توضیح

شناسی خود، عالم ماده را دارای خاصیت و فعّال دانسته گرایی جدید، در هستیجریان ذات

شناسی خود، با باور ی اشیاء باور دارد. این جریان، در معرفتو بنابراین به ذات و خواص ذات

گرایی( شناخت آدمی )همچون جریان ضدّذات به ذات و خواص ذاتی شئ، به جای اینکه

های زبانی و منطقی و بنا به تعریف و قرارداد بداند، را تابع ذهن و زبان و حاصل تحلیل

داند، منتهی با این باور که عالم ماده بسیار می شناخت آدمی را تابع واقع و در تطابق با واقع

-)اعم از علم در مقام یک دانش، علم در مقام معرفت پیچیده است شناخت آدمی از اشیاء را

نه کاملاً مطابق با  ،(های علمی صادقتک گزارههای متعدد به یک چیز، و علم در مقام تک

به صدق تقریبی علم باور دارد. این جریان، در داند و واقع بلکه تقریباً مطابق با واقع می

ها مفید علم را با تکیه بر خواص ذاتی شئ و علیّت برآمده از آن« استقراء»شناسی خود، روش

داند، امّا به دلیل همان پیچیدگی جهان، علم آدمی را نه کاملاً مطابق با واقع و نه کاملاً می

دانسته و تقریباً مطابق با « ترین تبیینتنتاج محتملاس»و « استنتاج بهترین تبیین»بلکه  ،درست

داند. حاصل آن امکان شناختی واقعی، اما شناختی تقریباً و احتمالاً واقع و تقریباً درست می

 واقعی، از اشیاء است.

شناسی خود، وجود ذات و علوم طبیعی، در هستی در مقام پیشبرد فلسفة اسلامی، فلسفة

شناسی خود، با پذیرش اینکه هرچند عالم طبیعت در معرفت. یردپذخواص ذاتی شئ را می

و همین شناخت خواص ذاتی  ،پیچیده است اما آدمی بر شناخت خواص ذاتی شئ توانا است

آدمی را « های علمی صادقگزاره» شئ است که به تمدن صنعتی جدید دامن زده است،



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 62

 

حدودی که گزاره حکایت از آن دارد(  )منتهی در آن کاملاً مطابق با واقع و کاملاً درست

مبتنی بر کشف خواص ذاتی  ،شناسی خود، با مفید علم دانستن استقراءدر روشدانسته و، 

رجاع داده و برهان مبتنی بر ها، استقراء را به قیاس و قیاس برهانی اشئ و علیت برآمده از آن

داند. حاصل م و کاملاً درست میها را مفید علخواص ذاتی شئ و علیت برآمده از آن تجربة

 )ها است  درست از واقع و واقعیتای( کاملاًهای علمی صادق)گزاره آن امکان شناختی

، 3-2-1-3های همان، بخش دوم، فصل چهارم، فقره نک:ها و نقادی دیدگاهاینگونه دربارة 

 .(1-2-2-3و  3-2-2، 3-1-2-4

 علوم انسانی پیشبرد فلسفة .3.6

-روزهرا احیاء کرده و ب« اسلامی فلسفة« »گرایی جدیدذات»زی جریان و بازساتحلیل، نقد 

، خواص ذاتی شئ ، بر اساس همان باور به ذات و«اسلامی امروزین فلسفة»کند. رسانی می

بر اساس اینکه هر چیزی دارای علوم انسانی راه یافته و  طبیعی به فلسفةعلوم  تواند از فلسفةمی

(، هاحتی با وجود تنوع و گوناگونی آنخواص ذاتی، یعنی واقعیت و خواص واقعی)ذات و 

شناسی، به لحاظ هستی .تواند به تحلیل خواص ذاتی علوم انسانی نیز بپردازداین فلسفه می

وجودی غیرمادی دارند و شامل مجردات، ماهیات یا موضوعات و مسائل علوم انسانی 

اند. به لحاظ اما در هر حال دارای ذات و خواص ذاتی .وندشاعتبارات )بشری یا دینی( می

و چنین  ؛ها استها عبارت از شناخت ذات و خواص ذاتی آنشناسی، شناخت آنمعرفت

« هاشناخت مطابق با واقع آن»تواند باشد می« شناخت علمی صادقی»شناختی در صورتی که 

همچنان دارای موضوعیت یا « واقع» البته مطابقت با واقع تا زمانی معنا دارد کهباشد. 

بنابراین، شناخت امور ثابت، شناختی ثابت، و شناخت امور . موجودیت مستقل خود باشد

های شناختی، علوم انسانی، با توجه به روشاز نظر روش. متغیر، شناختی متغیر خواهد بود

نی تجربی، علوم علوم انسانی عقلی، علوم انسا : شوندگوناگون، به چهار دسته تقسیم می

همان، مقدمه، اواخر  نک:بندی این تقسیمدربارة  ) تجربی -نسانی نقلیانسانی نقلی، و علوم ا



 63/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

)حیات تجربی  علوم انسانی عقلی از طریق عقل، علوم انسانی تجربی از طریق تجربه .(3فقره 

تجربی از طریق نقل و تجربه  -ها(، علوم انسانی نقلی از طریق نقل، و علوم انسانی نقلیانسان

، کاربرد دارداستقراء و قیاس مبتنی بر خواص ذاتی شئ  در این علوم نیز، .شوندحاصل می

اند، از طریق علوم انسانی عقلی، که دارای مقدمات یقینیدر های علمی صادق گزاره البته

که مبتنی بر ) تجربی -و نقلی ،علوم انسانی تجربی. اما در آیندبه دست میهای برهانی قیاس

ها دارای گزاره (ها هستندها، منابع منقول و اعتبارات حاصل از آنحیات تجربی انسان

ترتیب بدین .شوندهای جدلی حاصل میقیاساند و از طریق مقدماتی مشهوره و مسلّمه

اند: در با واقع مطابقهایی خواهند بود که گزاره ،علوم انسانیدر های علمی صادق گزاره

شود؛ و در علوم انسانی علوم انسانی عقلی، مطابق با واقعیتی که هست و موجب علم می

یا دین اعتبار شده و موجب  تجربی، مطابق با واقعیتی که از سوی بشر-تجربی، نقلی و نقلی

همان، بخش دوم، فصل  نک:) شوندها، کاشف از واقع تلقی میحجت است. این گزاره

؛ و بحث از علم و حجّت را در همان، بخش سوم، 2-3و فصل چهارم، فقره  2-۶سوم، فقره 

 .، ببینید(3-1-4فصل نخست، فقره 

 علوم انسانی اسلامی پیشبرد فلسفة .3.7

 هاآن ذاتی خواص ةبر پای)یا علم دینی( را  شناسی علوم انسانی اسلامیاسلامی ، هستی لسفةف

بر این  .به خواص ذاتی آن است وابسته بهعلم انسانی اسلامی تولید یک . کندمی بررسی

خواص ذاتی علم انسانی  توانیماساس، با توجه به شناختی که از ماهیت علم و دین داریم، می

توانیم نشان دهیم که علم انسانی اسلامی بودن یک علم یم و از این طریق میرواسلامی می

 ،ترتیب هر علمی که دارای این خواص ذاتی باشدبدینبه کدامین خواص ذاتی آن است. 

یک علم انسانی اسلامی خواهد بود و اگر دارای این خواص نباشد علم انسانی اسلامی 

 نخواهد بود.



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 64

 

ها آن چیز بر موجودیت خود خواصی هستند که با بودن آن مجموعة خواص ذاتی یک چیز

)به معنای دانش( بودن  علم پاشد. ها موجودیت آن چیز از هم میباقی است و با نبودن آن

مسائلی است که حول محوری واحد، بر  مجموعة»به این خواص ذاتی است که  یک علم

نظام » ،دین اسلام «.ه مسائل فراهم آیدد پاسخ درست بطبق روش خاص به خود، و به قص

ها ای است که از ناحیه خداوند برای هدایت و رستگاری انساناعتقادی، ارزشی و رفتاری

هدایت و  در ارتباط بامجموعه مسائلی است که حول اموری که »؛ و علم دینی «آمده است

)پاسخ  و به قصد هدایت از طریق کتاب، سنّت و عقل، و قرار دارندها رستگاری انسان

به همان خواص  ساس که علم دینی بودن یک علمبر این ا2«.انداستخراج شده  1درست(

خلاصه خواهند شد و «  علوم دینی مصطلح»ای باشد که  گذشت، علم دینی به همان ذاتی

رسد که به نظر میعلوم انسانی سخن گفت.  توان از علم دینی ساختن همةی نمیاز این رو

و در بحث از  تفاوت قائل شویم« علوم انسانی اسلامی»و « علم دینی»باید بین اصطلاح 

یاری گرفت. در بحث از علوم « علوم انسانی اسلامی»اسلامی سازی علوم انسانی از اصطلاح 

ص گرایی و خوااسلامی، بر این اساس که بر بنیاد ذات انسانی اسلامی نیز باید دید فلسفة

                                                           
« کُلِّ شَیْءٍونَزََّلْنَا عَلَیکَْ الْکِتَابَ تِبْیاَنًا لِ»دانیم که از خواصِ ذاتیِ قرآن کریم آن است که آیاتی مانند می.  1

 هدُىً فِیهِ  رَیبَْ  لاَ الْکِتَابُ  لکَِذَ»(، با آیاتی مانند 3۸)انعام: « الْکِتَابِ مِن شَیْءٍمَا فرََّطْنَا فیِ »( و ۸9)نحل: 

( مقید شده 1)ابراهیم: « الر، کِتَابٌ أنَزلَنَْاهُ إِلَیکَْ لتُِخرِْجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلمَُاتِ إِلىَ النُّورِ...»( و 2: بقره) «لِّلْمُتَّقِینَ

 .اندهیا تفسیر و تبیین شد

شده توسط مصباح یزدی های ارائهمحقق حاضر در تبیین خواصِ ذاتیِ علم، دین و علم دینی، از تعریف.  2

–242، صص. 1393توان در شریفی )در خصوص این سه مقوله بهره برده است. اجمالِ دیدگاه ایشان را می

آن با تکیه بر معرفت انسانی تعیین ای انسانی است و خواصِ ذاتی ، پدیده«علم»روشن است که  .یافت( 259

ماهیتی دینی دارند و خواص ذاتی این دو نیز از طریق معارف دینی « علم دینی»و « دین»شود؛ همچنین، می

 .قابل تبیین است

 



 65/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

 فلسفة رود، راجع به علوم انسانی اسلامی دارای کدامین رویکرد است.ذاتی اشیاء پیش می

و داند میانسان خواص ذاتی  تعقّل، تجربه و ایمان را از جملة اسلامی ، بر این اساس که

 . کندتلقی میربی بودن یا نقلی بودن را از جملة خواص ذاتی روش علم عقلی بودن یا تج

های عقلی را از طریق گزاره: شوندهای علمی به سه دسته تقسیم میارچوب، گزارهدر این چ

های نقلی: قابل شناخت از طریق نقل گزاره، و های تجربی را از طریق تجربه، گزارهعقل

های اسلامی بر این دیدگاه خواهد بود که گزاره . بر این اساس، فلسفة)متون دینی و سنت(

 .بر پایه تجربه استهای تجربی تأسیس گزاره اند.تجربی یا عقلی و یا نقلی علمی عمدتاً یا

مبتنی بر های نقلی تأسیس گزاره. گیردبه واسطه عقل صورت میهای عقلی تأسیس گزاره

در اینجا همان معنای اصولی آن است؛ رجوع « تأسیس»منظور از ) نقل )منابع منقول( است

روی، تأسیس علوم . از این(1-1-4سوم، فصل نخست، فقره ، بخش 1399شود به: دادجو، 

را  هااینمهندسی، علوم طبیعی تجربی، علوم انسانی تجربی )مثل حسابداری و ترافیک، اگر 

نقلی، یعنی علوم اجتماعی )مثل  –علم تلقی کنیم(، و بخش تجربی علوم انسانی تجربی 

شناسی، سیاست، حقوق، تعلیم و تربیت(، که بخش اعظم این علوم را تشکیل اقتصاد، جامعه

کم به دین، دستدهد و عمدتاً حاصل اعتبارات تجربی است، به دست تجربه است و می

اندکی که خود  کند مگر در مواردعقلاء و استصحاب، فقط آن را تأیید می حکم امثال بناء

تأسیس علوم عقلی محض )همچون ریاضیات و منطق(، به دلیل دارای تجربه مستقلی باشد. 

س علوم ها است. تأسیکننده آناند، به دست عقل است و دین فقط تأییداینکه صرفاً عقلی

ل النفس( به دست عقشناسی و علمعلم، معرفتفلسفة  اسلامی،عقلی )همچون، فلسفه، فلسفة 

تواند در این علوم تأثیر گذارده و می« اصولاً»است و دین از باب اینکه از جمله عقلاء است 

تواند دارای محتوای ها تأثیر داشته باشد )البته در آن حدود که میدر تهذیب و توسعه آن

تأسیس علوم نقلی )همچون فقه، تفسیر، حدیث، اخلاق اسلامی، عرفان  معرفتی باشد(.

تواند می ،به دست نقل و منابع منقول است و دین از باب اینکه منبع اصلی نقل است اسلامی(



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 66

 

همینطور تأسیس بخش همانطور که تأسیس هم کرده است.  ؛اینگونه علوم را تأسیس کند

نقلی علوم اجتماعی در دست نقل و معارف نقلی است و هرچند دین و معارف دینی از این 

، نه اندکننده بخش تجربی علوم اجتماعیجهت اینکه تأییداند از کنندهجهت تأسیس

این علوم به شمار  کنندةکننده و از جهت نقل تهذیبداین علوم بلکه تأیی کنندةتأسیس

 آیند.می

توان اجمالاً گفت بنابراین، اگر از منظر محتوای علمی )و نه راهبرد یا کاربرد( نگاه کنیم، می

تأییدکننده علوم ؛ دینی هستندکننده علوم انسانی نقلیِ درونتأسیس دین و معارف دینی،: که

در علوم انسانی عقلی، نقش ؛ اندعقلی محض، علوم مهندسی، و علوم طبیعی تجربی

کننده بخش نقلی و تأییدکننده بخش و در علوم اجتماعی، تأسیس؛ کننده دارندتهذیب

واقع  ییدینی تمنایس علوم انسانی نقلی درونروی، تمنای تأس. از اینروندشمار میتجربی به

حال، تمنای تهذیب است. در عین« محال یتمنای»علوم شده است، اما تمنای تأسیس سایر 

بینانه پیگیری شود، دین و معارف دینی اگر این خواست واقع .علوم تمنای کمی نیست

ظرفیت تأثیرگذاری هایی که دهی علوم، در آن حوزهتوانند در رشد، پالایش و جهتمی

همان، بخش سوم، و بخصوص  نک:تفصیل این مباحث دربارة )دارند، نقش مهمی ایفا کنند

بودن علوم انسانی یکسان و یکنواخت نیست، از این منظر، اسلامی. از فصل دوم آن( 4فقره 

ه )غیرمحض( ب اسلامی بودن علوم انسانی عقلی: بلکه بسته به نوع علم، معانی متفاوتی دارد

ها، اسلامی بودن علوم انسانی عقلی محض و علوم معنای تهذیبی)= مورد تهذیب( بودن آن

 ها، اسلامی بودن علوم انسانی نقلیانسانی تجربی به معنای تأییدی)= مورد تأیید( بودن آن

ها، و اسلامی بودن علوم انسانی )درون دینی( به معنای تأسیسی)= مورد تأسیس( بودن آن

ها است. به معنای تأسیسی بودن بخش نقلی و تأییدی بودن بخش تجربی آن تجربی -نقلی

همان، بخش سوم،  )نک:توانند اسلامی تلقی شوند علوم انسانی بدین نحو و در این حدود می

 .(1، شماره 4-1-4فصل نخست، فقره 



 67/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

 اسلامی و پیشبرد امور فلسفة  .4

 پیشبرد فلسفه)مضاف به( امور .4.1

امور در مقام اینکه یک علم انسانی عقلی است از راه عقل به دست آمده )مضاف به( لسفة ف

تواند در پیشبرد می« اصولاً »و تأسیس شده است. اسلام نیز از باب اینکه جزوی از عقلاء است 

 آن سهیم باشد، البته در آن حدود که دارای معارف عقلی مربوط به امور باشد.

 

 پیشبرد امور. 4.12

روی « گرایی جدیدذات»اسلامی، در مقام اینکه به تحلیل، نقد و بازسازی جریان  فلسفة

به تحلیل « گرایانهتحلیل واقع»تحت برنامه بار آورده باشد، آورده و مباحث پیشین را به

گرایانه امور روی آورده و هر اموری را برحسب اینکه امری عقلی یا تجربی یا نقلی یا واقع

ها خواهد مورد بحث قرار داده و به پژوهش در خواص ذاتی آن ،استتجربی  -نقلی

از . شودپدیدار میعمومی  در همین جا است که مواجهة فلسفة اسلامی با فلسفة پرداخت.

گرایان، گرایان، کلّ امثال انسجام« تحلیل منطقی»یا « تحلیل زبانی» روی، باید از برنامةاین

ن و....... ها(، ساختارگرایان، پساساختارگرایا)هرمنوتیست پدیدارگرایان، تفسیرگرایان

 برحسب شناسایی خواص ذاتی شئ روی آورد.« گرایانهتحلیل واقع»دوری کرده و به برنامة 

 ، باید «اسلامی جامعة»گرایانة مثال، در تحلیل واقع بطور

جامعه به تحلیل خواص ذاتی عالم مادی  ،علوم طبیعی و علوم طبیعی با مراجعه به فلسفة

لیل خواص ذاتی عالم به تح ،علوم انسانی و علوم انسانی عقلی اسلامی، با مراجعة به فلسفة

به تحلیل خواص ذاتی عالم حیات  ،به علوم انسانی تجربی عقلانیت جامعة اسلامی، با مراجعة

اص علوم انسانی نقلی به تحلیل خوبه  ها، با مراجعةعتبارات حاصل از آنها و اتجربی انسان

تجربی، یعنی  -به علوم انسانی نقلی ذاتی عالم معنا و معنویت جامعة اسلامی، و با مراجعة

به  در واقع. اسلامی روی آورد ع جامعةعلوم اجتماعی، به تحلیل خواص ذاتی عالم اجتما



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 68

 

پارادایمی و  امریکه  باشیم مفاهیمبر سر  «توافق جامعه علمی»جای اینکه مثلاً به فکر 

موضوعات، نشان ز خواص ذاتی ای اگرایانههای واقعتبیینارائه با باید گرایانه است، نسبی

و  استباشد. البته چنین کاری سخت و پیچیده  چگونهباید « جامعة اسلامی»یک داد که 

اسلامی ایرانی الگوی »نگر است. در مورد امثال بین و جامعنیازمند اندیشمندانی توانا، واقع

 است.  صادقنیز  «تمدن نوین اسلامی»و  «پیشرفت

و مقطع مابعد فیزیک کوانتوم نشان داده است که بدون علم پیشرفت غیرممکن است، 

گرایانه راه شد به تمدن صنعتی جدید و واقعگرایانه نمیهمانطور که بدون علوم طبیعی واقع

گرایانه توان به نحوی واقعگرایانه نیز نمیاسلامی واقعبدون علوم انسانی و علوم انسانی  ،یافت

رود که با این امید می به امثال الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت و تمدن نوین اسلامی راه یافت.

اسلامی مبادرت ورزید و آن را بنیان علمی  روزسازی فلسفةهرویکرد بتوان به بازسازی و ب

بینانه برای مسائل و هایی واقعحلبتوان از رهگذر آن، به راهتا  بدل ساختسایر علوم و امور 

 .های معاصر دست یافتچالش

 گیرینتیجه .5

جریانی نوین است که عمدتاً در ایران هنوز ناشناخته باقی مانده « گرایی جدیدذات»جریان 

توان میاست. با شناسایی، تحلیل، نقد و بازسازی ذخائر علمی چهل سال اخیرِ این جریان، 

فلسفه  .روزرسانی کردفلسفه اسلامی و حتی فلسفه علم اسلامی را به درستی بازسازی و به

گرایی جدید و علمی که اتخاذ اسلامی امروزین و فلسفه علم اسلامی امروزین، بر اساس ذات

 :کنند، قادر خواهند بود بحث از ذوات و خواص ذاتی را گسترش دهند؛ از جملهمی

  به ذوات و خواص ذاتی واقعی و اعتباری ذوات و خواص ذاتیبسط بحث از 

 به ذوات و خواص ذاتی رویدادی،  بسط بحث از ذوات و خواص ذاتی جوهری

 ای، و ساختاری، فرایندی، خاصیتی، رابطه



 69/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

 های رویدادی، فرایندی، خاصیتی، بسط بحث از حرکت جوهری به حرکت

 ای، و ساختاری، رابطه

 ها،یعی و قوانین طبیعت بر اساس خواص ذاتی آنبسط بحث از انواع طب 

  مبتنی بر خواص ذاتی اشیاء،بسط بحث از استقراء 

و فراتر از آن، به سمت بررسی ذوات و خواص ذاتی موضوعات و مسائل علوم طبیعی، علوم 

تواند علوم و امور بدین ترتیب، این جریان می .روندانسانی، و علوم اجتماعی و رفتاری می

گرایانه عرضه کند و در حلّ و فصل مسائل و گرایانه و واقعی را به صورت ذاتتوضیح

 .بینانه و کارآمد ارائه دهدمشکلات انسانی و اجتماعی، راهکارهای واقع

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70-43، ص1404بهار و تابستان  / 11شماره / ششمهای مابعدالطبیعی/ سال علمی پژوهش هدوفصلنام / 70

 

 منابع

 .قرآن کریم -

 :، تهران(ویرایش و ترجمه ابراهیم دادجو)الهیات از کتاب شفاء، (1395) سیناابن -

 .انتشارات امیرکبیر، چاپ سوم

 انتشارات امیرکبیر. :تهران، (ترجمه مهدی فرشاد) طبیعیات، (13۶3) ارسطو -

 :، تهران(ترجمه شرف الدین خراسانی )(مابعدالطبیعه) متافیزیک، (13۸5) ارسطو -

 .انتشارات حکمت، چاپ چهارم

انتشارات  :، تهران(ترجمه شمس الدین ادیب سلطانی)منطق ارسطو، (13۷۸) ارسطو -

 .نگاه، چاپ اول

پژوهشگاه : ، تهران(ترجمه ابراهیم دادجو)گرایی علمیذات، (1403) الیس، برایان -

 .فرهنگ و اندیشه اسلامی

، (تألیف و ترجمه )گرایی جدید در فلسفه علم معاصرذات، (1400) دادجو، ابراهیم -

 .پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی :تهران

ا ناآشنا مجریانی مهم ا)گرایی جدید در فلسفه علم معاصرذات» (،139۷) دادجو، ابراهیم -
 پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی :، تهران«در ایران معاصر(

پژوهشگاه فرهنگ  :، تهرانسینامابعدالطبیعه از نگاه ارسطو و ابن، (1390) دادجو، ابراهیم -

 .و اندیشه اسلامی، چاپ اول

پژوهشگاه فرهنگ  :، تهرانگرایی در علوم انسانی اسلامیواقع ،(1399) دادجو، ابراهیم -

 .و اندیشه اسلامی

پژوهشگاه  :، تهرانسینا و آکوئینیوجود و موجود از منظر ابن، (1392) دادجو، ابراهیم -

 .فرهنگ و اندیشه اسلامی، چاپ اول



 71/  ابراهیم دادجو  / علم اسلامی  هفلسفه و فلسف گرایی جدید مسیر بازسازیذات         

اب ، تهران، انتشارات آفتمبانی علوم انسانی اسلامی، (1393) شریفی، احمد حسین -

 .توسعه، چاپ اول

، (تصحیح نجفقلی حبیبی)تعلیقه علی الهیات الشفاء، (13۸2) صدرا، محمد ابن ابراهیم -

 .بنیاد حکمت صدرا :تهران

، (تصحیح و تعلیق غلامرضا فیاضی)الحکمه یهنها، (13۷۸) طباطبائی، سید محمدحسین -

 .انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، چاپ اول :قم

انتشارات حکمت،  :، تهراننظریه صورت در فلسفه ارسطو، (13۸۷) صفری، مهدیقوام  -

 .چاپ دوم

سمت،  :، تهران(ترجمه احمد آرام)از اوگوستن تا گالیله، (13۷1) کرومبی، آ. سی. -

 .چاپ اول

انتشارات  :، تهراندیدگاههای فلسفی فیزیکدانان معاصر، (13۶9) گلشنی، مهدی -

 .امیرکبیر، چاپ اول

مؤسسه در راه حقّ،  :، قمتعلیقه علی نهایه الحکمه، ق(1405) یزدی، محمد تقیمصباح  -

 .چاپ اول

 


