

#### **Scientific Journal**

# The History of Islamic Culture And Civilization

Vol. 16, Spring 2025, No. 58

# Etymology of the emergence of pre-Islamic worship before the Prophethood Based on the role of the element of insight in the cultural system

Seyed Rasoul Mirashrafi $^1\backslash$  Amir Mohsen Erfan $^2\backslash$  Mohammad Hossein Daneshkia $^3$ 

- 1. PhD student in Islamic History and Civilization, Maaref University (corresponding author). s.r.mirashrafi64@gmail.com
- 2. Assistant Professor, Department of Islamic History and Civilization, Islamic Education University. erfan@maaref.ac.ir
- 3. Associate Professor, Department of Islamic History and Civilization, Islamic Education University.

  daneshkia@maaref.ac.ir

| Abstract Info      | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Article Type:      | Individual and social behaviors mainly have an origin and source.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Research Article   | Paying attention to the elements of insight and value as behavioral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                    | elements of the cultural system is essential in the behavioral analysis of any society. In fact, the etymology and origin of behavior play an important role in behavioral analysis. Accordingly, in the analysis of the behavior of any society, we need an etymological approach to the emergence of the aforementioned behavior. On this basis, the present study has considered the worshipful behaviors such as idolatry, worship of celestial bodies, worship of angels and demons, and the |
|                    | pilgrimage of the pre-Islamic society from the perspective of their origins and causes of occurrence using a descriptive-analytical method,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Received:          | and it was determined that the origin of such behaviors was the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 2023.06.10         | existence of incorrect insights in the pre-Islamic society. Behavioral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Accepted:          | etymology is actually a type of cultural analysis in which the cultural actor is analyzed and analyzed in terms of the etiology of behavior.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2023.11.15         | Thus, ignorant behaviors have the ability to develop in a transtemporal and transspatial manner.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Keywords           | Elements of the cultural system, cultural system, ignorant society, cultural system of ignorant society, ignorant worship.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Cite this article: | Mirashrafi, Seyed Rasoul, Amir Mohsen Erfan & Mohammad Hossein Daneshkia (2025). Etymology of the emergence of pre-Islamic worship before the Prophethood Based on the role of the element of insight in the cultural system. <i>The History of Islamic Culture And Civilization</i> . 16 (1). 93-120. DOI: 10.22034/16.58.91                                                                                                                                                                     |
| DOI:               | https://doi.org/10.22034/16.58.91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Publisher:         | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |



# مجة علمية تاريخ الثقافة والحضارة الإسسلامية

السنة ١٦ / ربيع عام ١٤٤٦ / العدد ٥٨

# معرفه منشأ تواجد العبادة الجاهلية قبل المبعث على اساس دور عنصر الرؤية في النظام الثقافي

# سید رسول میراشرفی $^{1}$ / امیر محسن عرفان $^{2}$ / محمد حسین دانشکیا $^{3}$

طالب د كتوراه مدرس معارف فرع التاريخ و الحضاره الاسلامي (الكاتب المسوؤل).
 s.r.mirashrafi64@gmail.com

٢. استاذ مساعد فرع التاريخ و الحضارة الاسلاميه بجامعة المعارف الاسلامية erfan@maaref.ac.ir

 ٣. استاذ مساعد فرع التاريخ و الحضارة الاسلاميه بجامعة المعارف الاسلامية daneshkia@maaref.ac.ir

| ملخُص البحث                                                                                                           | معلومات المادة    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| السلوكيات الفردية و الاجتماعية لها منشأ و منبت رئيسي. الاعتناء بعناصر الرؤية و القيمه باعتبارها                       | نوع المقال: بحث   |
| عناصر هو السلوك المولد للنظام الثقافي، امر ضروري في تحليل سلوك كل مجتمع. في الواقع معرفـة                             |                   |
| المنشأ و ايجاد منبت السلوك، تلعب دوراً هاما في التحليل السلوكي. على هذا الاسـاس لتحليـل سـلوك                         |                   |
| اي مجتمع هناك حاجة الي وجهة المعرفه السلوكية في ايجاد السلوك. علي هـذا الاسـاس فـان البحـث                            | تاريخ الاستلام:   |
| الحاضر اهتم بالسلوكيات العباديه من قبيل عبادة الاصنام، عباده الاجرام السماوية، عبادة الملائكـه و                      | 1888/11/71        |
| الأجنه و الحج الجاهلي للمجتمع الجاهلي من منظار المنشأ و الاسباب الموجدة لها باسلوب توصيفي ـ                           |                   |
| تحليلي و تبيّن ان منشأ ايجاد مثل هذه السلوكيات، وجود الرؤي الخاطئه في المجتمع الجاهلي. معرفـه                         | تاريخ القبول:     |
| المنشأ السلوكي هو في الواقع نوع من التحليل الثقافي الذي يتم دراسه الفاعل الثقافي من منظار معرفـه                      | 1220/00/01        |
| علة السلوك. هكذا فالسلوك الجاهلي قابله للتوسع بشكل ماوراء الزمان و المكان.                                            |                   |
| عناصر النظام الثقافي، النظام الثقافي، المجتمع الجاهلي، النظام الثقافي للمجتمع الجاهلي، عبادة                          | *                 |
| الجاهليه.                                                                                                             | الألفاظ المفتاحية |
| ميراشرفي، سيد رسول، امير محسن عرفان و محمد حسين دانشكيا (١٤٤٦). معرفه منشأ تواجد العبادة الجاهليـة                    |                   |
| قبل المبعث علي اساس دور عنصر الرؤية في النظام الثقافي. <i>مجلـة تــاريخ الثقافـة والحضــارة الأســلامية</i> . ١٦ (١). | الاقتباس؛         |
| DOI: 10.22034/16.58.91 .97_1Y•                                                                                        |                   |
| https://doi.org/10.22034/16.58.91                                                                                     | رمز DOI:          |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                                   | الناشر؛           |





سال ۱۶، بهار ۱۴۰۴، شماره ۵۸

# خاستگاه شناسی پیدایی عبادت جاهلی قبل از بعثت مبتنی برنقش عنصر بینش در نظام فرهنگی

# $^{\mathsf{T}}$ سید رسول میراشرفی $^{\mathsf{T}}$ امیرمحسن عرفان $^{\mathsf{T}}$ محمدحسین دانشکیا

۱. دانشجوی دکتری مدرسی معارف رشته تاریخ و تمدن اسلامی دانشگاه معارف اسلامی (نویسنده مسئول). s.r.mirashrafi64@gmail.com

۲. استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی دانشگاه معارف اسلامی. raneshkia@maaref.ac.ir ... دانشیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی دانشگاه معارف اسلامی.

| چکیده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اطلاعات مقاله             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| رفتارهای فردی و اجتماعی عمدتاً دارای منشأ و خاستگاهی هستند. توجه به عناصر بیـنش و ارزش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی |
| بهعنوان عناصر رفتارساز نظام فرهنگی، در تحلیـل رفتـاری هـر جامعـه امـری ضروریسـت. در واقـع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (9٣ _ 17 · )              |
| خاستگاهشناسی و منشأیابی رفتار، نقش مهمی در تحلیل رفتاری ایفا میکنـد. بـر همـین اسـاس در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                           |
| تحلیل رفتار هر جامعه نیازمند رویکردی خاستگاهشناسانه در پیدایی رفتار مذکور هستیم. بر همـین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>36.033</b> 30          |
| مبنا پژوهش حاضر رفتارهای عبادی از قبیل بت پرستی، پرستش اجرام اَسمانی، پرسـتش ملائکـه و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
| اجنه و حج جاهلی جامعه جاهلی را از منظر خاسـتگاه و علـل پیـدایی بـا روش توصـیفی ـ تحلیلـی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 回變數級                      |
| مورد توجه قرار داده و مشخص گردید که منشأ پیدایی این قبیل رفتارها، وجود بینش های ناصواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |
| در جامعه جاهلی بوده است. خاستگاهشناسی رفتاری در واقع نوعی تحلیل فرهنگی است که در آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مقاله متخرج ازرساله دكتري |
| کنشگر فرهنگی از نظر علتشناسی رفتار مورد تحلیل و واکاوی قرار میگیرد. بـدینسـان رفتارهـای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تاریخ دریافت:             |
| جاهلی قابلیت توسعه بهصورت فرازمانی و فرامکانی را دارا هستند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.7/٣/٢.                 |
| * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تاريخ پذيرش،              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14.7/1/74                 |
| عناصر نظام فرهنگی، نظام فرهنگی، جامعه جاهلی، نظام فرهنگی جامعه جاهلی، عبادت جاهلی.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | واژگان کلیدی              |
| میراشرفی، سید رسول، امیرمحسن عرفان و محمدحسین دانشکیا (۱۴۰۴). خاستگاهشناسی پیدایی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |
| عبادت جاهلی قبل از بعثت مبتنی برنقش عنصر بینش در نظام فرهنگی. <i>تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی</i> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | استناد:                   |
| DOI: 10.22034/16.58.91 .9r _ \reft \cdot \cdot (\reft) \reft \cdot |                           |
| https://doi.org/10.22034/16.58.91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | کد DOI:                   |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ناشر؛                     |

#### طرح مسئله

نباید از نظر دور داشت که فرهنگ جاهلی را نمی توان \_ و نباید \_ پدیده ساده اجتماعی به حساب آورد. درواقع «جاهلیت» چارچوبی برای زندگی به شمار می آید که دارای مبادی مشخص مادی و معنوی است و قادر است برای مدت زیادی در تدبیر امور جوامع توفیق داشته باشد. ٔ مکه از این منظر، مهد «فرهنـگ جاهلی» به شمار می آمد؛ آن گونه که اصول فرهنگ جاهلی در کلیه لایهها و سطوح زندگی فردی و جمعی افراد آن شهر نهادینه شده بود. لذا لذا پژوهش حاضر در مقام تبیین کلامی عقاید یهودیان، مسیحیان، زرتشتیان و صابئیان جزیرةالعرب مقارن ظهور اسلام نیست. ایستادگی جدی مکه در مقابل دین جدید، به گونهای که به سختی \_ و پس از مدت زیادی \_ به سوی این مکتب تازه گرایش یافت، بهدلیل استقرار فرهنگ جاهلی در آن بود که بهشدت نیروی مقاومت (ناشی از تعصب) را تولید می کرد. ایستادگی قریش در مقابل پیامبری و دعوت ایشان، نه اقتصادی و سیاسی، بلکه «فرهنگی» بوده است؛ زیرا قریش حاضر بود بهنفع استمرار فرهنگ جاهلی، از منافع اقتصادی و سیاسی خود چشم پوشی، و پیامبر را با خود شریک کند. درواقع محتوای دعوت قریش از پیامبر از بود که حضرت، چارچوب گفتمان جاهلی را بپذیرد و در عوض از مواهب مادی قریش مهچون دارایی، قدرت سیاسی و لذاید دنیوی \_ بهرهمند شود. اینکه پیامبر نیز این پیشنهاد را نپذیرفت، دلالت بر آن دارد که طرفین از عمـق تعارض بین دو «فرهنگ» آگاه بودند. این امر، مرز بین «الوهیت» و «جاهلیت» را بـهمثابـه دو گفتمـان پدید آورد. آنباید از نظر دور داشت که فرهنگ جاهلی با همان ویژگیهای خاص از نظرگاه قرآن کریم، یک مدل قابل توسعه به جوامع دیگر، ازجمله جوامع معاصر می تواند باشد و امتداد تفکر جاهلی را در رفتارهای جوامع کنونی میتوان بهروشنی دید.

فرهنگ پژوهان معتقدند که فرهنگ طی فرایند تاریخی با محوریت سه حوزه باورها، ارزشها و رفتارها، فرد و جامعه انسانی را بهسمت اهداف و ایدئالهای مطلوب، رهنمون میشود. به بیان دیگر، عناصر تشکیل دهنده نظامهای فرهنگی در جوامع که ساختار فرهنگی آنها را در بر می گیرند، این سه لایه می باشند و اینکه رفتارها درنهایت، زاییده فضای بینشی در هر جامعه هستند. آبه دیگر سخن، بینش به عنوان عنصر رفتارساز در این نگارش مدنظر قرار گرفته و رفتارهای عبادی، از حیطه باورها متأثرند.

۱. الجحاني، *التحول الاقتصادي و الاجتماعي في مجتمع صدر الاسلام*، ص ۶۷

٢. ر. ك: حاج حسن، حضارة العرب في صدر الاسلام، ص ٧٤.

۳. پیروزمند، *مبانی و الگوی مهندسی فرهنگی،* ص ۱۵۰.

۴. همان، ص ۱۴۸.

این پژوهش در پی پاسخ به این سؤال است که جامعه جاهلی از منظر عناصر و لایههای نظام فرهنگی، چگونه تحلیل و بررسی می شود. به دیگر سخن، رفتارهای عبادی که در جامعه جاهلی بروز داشته، ناگزیر باید خاستگاهی برگرفته از دو عنصر بینش و ارزش را داشته باشد که این رفتارها از آن منشعب گردند. در این جایگاه به تبیین خاستگاه رخدادهای عبادی بر مبنا و منشأ بینش می پردازد؛ اینکه این خاستگاه چگونه موجب به وجود آمدن این رفتارها می شوند.

## پیشینهشناسی پژوهش

ازآنجاکه مسئله پیش رو برای نخستین بار با رویکرد پژوهشی بررسی می شود، فاقد پیشینه خاصی است؛ اما با نگاهی کلی به جامعه جاهلی، تغییرات، رفتارشناسی و فرهنگ جامعه جاهلی، پژوهشهایی در قالب کتب و مقالات نگاشته شده؛ ازجمله: کتاب سیره پیامبر اعظم در گذر از جامعه جاهلی به جامعه اسلامی از انتشارات بوستان کتاب؛ کتاب رفتارشناسی مردم در برابر دعوت پیامبر اکرم از منظر قرآن و حدیث، از انتشارات نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها؛ و نیز مقالاتی چون «پیامبر اسلام و تغییر ساختار فرهنگی جامعه جاهلی»، چاپشده در مجله دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه اصفهان، شماره ۴۴ و ۴۵؛ و تحقیقی درباره جاهلیت و فرهنگ جاهلی، چاپشده در مجله پژوهشهای قرآنی شماره ۲۳. این آثار صرفاً توصیف، بررسی و دسته بندی رفتارهای رایج در جامعه جاهلی و تصمیمات نبی اکرم که در تبدیل جامعه جاهلی به جامعه اسلامی است. نوشته پیش رو، منشأ بینشی را در پیدایی رفتارهای عبادی در جامعه جاهلی بررسی و تحلیل کرده که این پژوهشها فاقد چنین مطلبی می باشند و تفاوتشان با این مقاله در همین است.

این مقاله با روش توصیفی ـ تحلیلی در پی آن است که کنشهای عبادی جامعه جاهلی را که از بینشهای ناصواب این جامعه شکل گرفته است، بررسی و تحلیل کند. هیچ یک از تحقیقات یادشده با محوریت این مسئله به نگارش درنیامده است و همین نکته، ضرورت پژوهش درایـنباره را دوچنـدان می کند. به نظر می رسد که با تحلیل کنشهای موجود در جامعه جاهلی بر اساس لایه بندی های عناصـر نظام فرهنگی، می توان فرهنگ جامعه جاهلی را دقیق تر واکاوی کرد.

ضرورت شناسی تحلیل فرهنگی عبادتهای جاهلی با تأکید بر خاستگاه شناسی فرهنگی وجه اهمیت عناصر ریشهای فرهنگ در این است که اصلاح فرهنگی اسلام در جامعه، نیازمند بررسی عناصر ریشهای فرهنگ جامعه و تلاش برای تکامل و تعالی آن است. طبیعی است که در این صورت، عناصر غیرریشهای نیز به هر نسبتی که از محتوا و بار ارزشی برخوردار باشند، به عنوان عناصر تابع و پیرو،

بهسمت اصلاح و رشد حرکت خواهند کرد. تا وقتی در خلأها و کاستیهای بینشی فرهنگ جاهلی، تأمـل نشود، آورده فرهنگی اسلام را نیز بهدرستی نشناختهایم.

از سویی فرهنگ جاهلی با همان ویژگیهای خاص از نظرگاه قرآن کریم، ایک مدل قابل توسعه به جوامع دیگر است و قرآن کریم صرفنظر از زمان و مکان خاص، آن را تخطئه می کند. اگر قرآن فرهنگهای دیگر را به نقد می کشد، بهجهت انطباق آنها با مدل فرهنگ عصر جاهلی است و آنها نیز بهمعنای دقیق، فرهنگ جاهلیاند. فرهنگ قرآن با فرهنگ جاهلی تفاوت دارد و امتداد قرآن در همه زمانها بهمعنای نزاع این دو فرهنگ در همه زمانهاست.<sup>۲</sup>

«جاهلیت» در تحلیل اسلامی، یک مقطع تاریخی ساده ارزیابی نمی شود، بلکه به دلیل ساخت آن بر پایه اصول، مبانی و الگوهای رفتاری خاص، یک «گفتمان» تعریف می شود که در هر دوره و زمانهای امكان حضور و حاكميت دارد. از اين منظر، شايد ديدگاه انديشه گراني چون سيد قطب قرين صحت است که از عدم انحصار زمانی و مکانی «جاهلیت» سخن گفته، معتقد بود که جاهلیتِ قـرن بیسـتمی هماننـد جاهلیت نخست، معنادار و حتی تأثیرگذار است و شاخصههای جاهلیت، «معرفتی» و «رفتاری» است تا «زمانی» و «مکانی». برای همین، از جاهلیتهای مدرن و نوظه ور سخن می گوید که بسیار هم توسعه یافته است. اما تلقی گفتمانی وی از جاهلیت، صحیح و منطبق با آموزههای اسلامی است که سعی در نقد، نفی و از بین بردن «گفتمان جاهلیت» دارد تا مظاهر ساده و ظاهری آن؛ کما اینکه معتقد است جاهلیت مدرن بر اساس دانش است و جاهلیت مقارن عصر نبوی، سطحی بوده که هردو از ریشه هـوس نشئت مے گیرد.

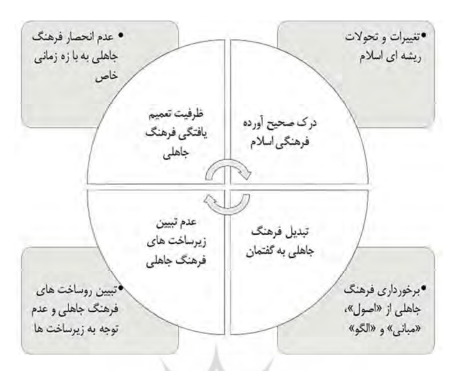
از سوی دیگر، یکی از گامهای اولیه و اساسی درزمینه اندیشهورزی در حوزه فرهنگ جاهلی، تبیین زیرساختهای فرهنگ جاهلی است. تا لایهها و عناصر فرهنگ جاهلی بهدرستی تبیین نگردد، اندیشهورزی در این حوزه ناقص است. خوانش مبسوط و ساختارمند فرهنگ جاهلی، در ایـن چـارچوب و تلقی، معنا و ضرورت می یابد.

۱. آل عمران / ۱۵۴، مائده / ۵۰، احزاب / ۳۳.

قائمی نیا، نقد تاریخیت قرآن، فصلنامه مطالعات تفسیری، ش ۶.

سید قطب، جاهلیت قرن بیستم، ص ۵۷.

۴. همان ص ۴۶.



نمودار ضرورتشناسي تبيين زيرساختهاي پيدايي رفتارهاي جاهلي

## تبیین بنیادهای مفهومی پژوهش

## ۱. فرهنگ جاهلی

ابن منظور در ماده «جهل»، ابتدا جهل را نقیض علم دانسته و سپس با بیان نمونههایی، جهل را در برابر «عقل» دانسته است. و در یک مورد، به تلویح، آن را در برابر «عقل» دانسته است. توجه به مثالهایی که در کتابهای لغت تکرار شده است، ما را به سمت جوهر معنایی این ماده رهنمون می شود؛ برای نمونه، به سرزمین بدون نشان و علامت، مانند کویر یکدست و بی انتها ارض مجهل گفته شده است؛ یا به چوبی که برای به همزدن خاکستر و تنور استفاده می شود، «المِجْهَلَه» می گویند؛ یا هنگامی که باد، درختی را به حرکت درمی آورد و تکان می دهد نیز از این ماده استفاده می شود. در هر سه مثال، حرکتی بدون هدف مشخص (غیرهدفمند) و بدون جهت مشخص (باری به هر جهت) رخ می دهد. به نظر می رسد جوهر معنایی لغت جهل در همین نکته نهفته باشد و به همین جهت نیز برای نقیض علم از چنین واژهای استفاده شده؛ چراکه مفهوم علم با هدف و جهت مشخص گره خورده است. شواهد بسیار در ادبیات عرب

۱. ابن منظور، **نسان العرب**، ج ۱۱، ص ۱۲۹.

۲. ازهری، تهذیب اللغه، ج ۶، ص ۳۷.

۳. ابن منظور، *لسان العرب*، ج ۱۱، ص ۱۲۹.

۴. ابن دُرَيد، جمهرة اللغه، ج ۱، ص ۴۹۴.

یافت می شود که جهل بهمعنای عقلانیت گریزی و خشونت گرایی است. در احادیثی گوناگون از پیشوایان ما، در مقابل جهل سه واژه علم، عقل و حلم آمده است؛ کم چنان که کلینی یک بخش کتاب کافی را «كتاب العقل و الجهل» نام نهاده است. بحار الانوار مجلسي نيز با عنوان «ابواب العقل و الجهل» أغاز شده است. همچنین عنوان یک بخش از کتاب *الوافی* فیض کاشانی «باب العقل و الجهل» است. <sup>۲</sup>



کاربست «فرهنگ جاهلی»، ناظر به مبانی نگرشی و ارزشهای حاکم بر فرهنگ است. فرهنگ جاهلی کاملاً ایستا و تحولناپذیر است. به عبارتی، درون حصاری تعصب آمیز قرار دارد. فرهنگ جاهلی از شخصیت تعریفشده و ثابت برخوردار نیست. فرهنگ جاهلی «التقاطی» است؛ بهمعنای درهم آمیختگی دو یا چند دستگاه فکری و نظری متفاوت که بدون همسنخی و پیوند محتوایی، اجزا و عناصر فرهنگ در

١. لئن كنت محتاجاً الي الحلم انّني / الي الجهل في بعض الاحايين احوج ... / و ما كنت ارضي الجهل خدناً و صاحباً / و لكنّني ارضي به حين احرَجُ. (ر. ك: دينوري، عيون الاخبار، ج ١، ص ٢٨٩) يعني اگرچه به حلم نيازمندم، گاهي نيازم به جهل از آن بیشتر است ... دوست ندارم که جهل یار و همنشینم باشد، اما چون در تنگنا افتم، به آن تن دهم.

۲. برای نمونه از پیامبر خدای روایت کردهاند علم سرآمد همه خوبیها و جهل سرآمد همه بدیهاست: «العِلمُ رأسُ الخَیر كُلِّه وَ الجَهلُ رأسُ الشّرّ كُلّه». (ر. ك: مجلسى، بحارالأنوار، ج ٧۴، ص ١٧۴) و در روايتي ديگر، حضرت عقل و جهل را مقابل یکدیگر قرار داده و یکی را دوست انسان، و دیگری را دشمن او شمرده است: «صَدیقُ کَلَّ امـر ء عَقلَـهُ و عَـدُوّه جَهِلُه». (ر.ک: همان.)

۳. توجه شود که عقل به نیروی بازدارندهای اطلاق میشود که خشم را مهار می کند. در این معنا، مترادف یا موجب حلم است.

کنار هم قرار گرفته است. فرهنگ جاهلی از مبانی استدلالی و عقلانی برخوردار نیست؛ به دیگر سخن، مفروضات اساسی و باورها در این فرهنگ، از مبانی عقلانی، منطقی و استدلالی برخوردار نیست.

#### ۲. نظام فرهنگی

با توجه به گستردگی و تعدد تعاریف فرهنگ، به طور اجمال، نظام فرهنگی به معنای باورها، کردارها، راه زندگی، و کنشگری فرهنگی افراد جامعه <sup>†</sup> ذکر شده است. درواقع فرهنگ، مجموعهای بههمپیوسته و دارای ارکانی چون عادات، آداب و رسومها، ارزشها، هنجارها و باورهای رایجی می باشد که منشأ درفتارهای آن جامعه است و این منشأ می تواند بینش و ارزشهای صواب یا ناصواب در آن جامعه باشد. نگارنده معتقد است که فرهنگ، دربردارنده سه لایه بینش، ارزش و رفتار است و درواقع رفتارهایی که در سطح جامعه در ابعاد فردی و اجتماعی بروز می کند، حاصل و نتیجه باورها و ارزش گذاریهای شخص در قبال مسئلهای خاص می باشد. نظام (به معنای نظم بخشیدن، رویه، عادت، روش از ریشه نظم <sup>۵</sup> و همچنین در زبان انگلیسی معادل کلمه سیستم، <sup>۶</sup> مجموعهای سازمانیافته از ایدهها، روشها، یا راهها) <sup>۲</sup> را می توان مجموعهای مرتبط و دارای اجزایی بههمپیوسته به منظور تحقیق هدف واحد دانست. <sup>۸</sup> نظام فرهنگی انعکاس کنشهای افراد جامعه در دایره فردی و اجتماعی و به صورت مجموعهای منسجم، <sup>۵</sup> بهمهپیوسته و متشکل از عقاید، باورها، هدف گذاریها و رفتار افراد هر جامعه بوده که همواره در پی هدفی واحد می باشد. با توجه به عناصر سه گانه فرهنگ در حیطه باور، ارزش و رفتار، <sup>۱۱</sup> چنین به نظر می رسد که نظام فرهنگی در دو بُعد فردی <sup>۱۱</sup> و اجتماعی <sup>۲۱</sup> دارای وظایفی است که هر کدام، نقش وییژهای می رسد در به وجود آوردن فرهنگی در دو بُعد فردی <sup>۱۱</sup> و اجتماعی <sup>۲۱</sup> دارای وظایفی است که هر کدام، نقش ویژهای در به وجود آوردن فرهنگی هر جامعه ایفا می کنند. نظام فرهنگی جامعه را می توان به نظام فرهنگی

۱. عاشوری، تعریفها و فرهنگها؛ الیوت، درباره فرهنگ، ص ۲۰؛ ناظمی اردکانی و بیاتی، رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن، ص ۳۵.

۲. همان.

<sup>3. (</sup>Longman) – Culture.

۴. عاشوری، *تعریفها و فرهنگها*، ص ۵۷ ـ ۵۴.

۵. عمید، **فرهنگ عمید**، ذیل واژه نظام.

<sup>6.</sup> System.

<sup>7. (</sup>System) longman dictionaty.

۸. عبدی، نظام فرهنگی اجتماعی مطلوب در قرآن، (پایان نامه)، ص ۱۸.

۹. شنایدر \_ لوئی، م*دیریت در پهنه فرهنگها*، ص ۲۸.

۱۰. پیروزمند، م**بانی و الگوی مهندسی فرهنگی**، ص ۱۵۰.

۱۱. مربوط به باورها و ارزشها که مسئلهای فردی بوده و باید در خود فرد به وجود بیاید.

۱۲. مربوط به رفتار فرد، ناشی از باور اوست که علاوه بر زندگی شخصی افراد در سطح جامعه نیز نمود پیدا می کند.

مطلوب و نظام فرهنگی رایج و موجود در سطح جامعه دسته ندی کرد. درواقع نظام فرهنگی به به به وجود آمده در سطح جوامع و در بین افراد، به نظامهای بینشی، ارزشی و درنهایت رفتاری ناشی از این دو بستگی دارد که سبب به وجود آمدن نظامهای فرهنگی متفاوتی بر اساس جهان بینیها، ارزش گذاری ها و رفتارسازی ها می گردد. اما اگر بخواهیم از نظام فرهنگی واحدی در سطح جامعه بشریت سخن بگوییم، ناگزیر باید کانون توجه به سمت نقاط مشترک انسان ها در سطح گسترده بشریت باشد تا بتوان نظامهای فرهنگی باید کانون توجه به سمت نقاط مشترک انسان ها در سطح گسترده بشریت باشد تا بتوان نظامهای فرهنگی اجتماعی مطلوبی را بر اساس ویژگی های آنان معرفی کرد. این نکته، گفتنی است که در بطن هریک از این فرهنگ فرهنگ های نیز وجود دارد که نمی توان به دیده اغماض به آنها نگریست. و

برای هر نظام فرهنگی می توان کار کردهایی از قبیل دارا بودن ثبات نسبی فرهنگ، وجود روابط نظام مند در نظام فرهنگی، قابلیت انتقال فرهنگ از راههای درونی و بیرونی، قابلیت اکتساب فرهنگی، دربرگیری ابعاد فردی و اجتماعی، قابلیت تغییر فرهنگ و تأثیرپذیری از عوامل $^{V}$  در عین تأثیرگذاری، برشمرد.



نمودار کارکردهای نظام فرهنگی

۱. بر اساس اهداف، باورها، بینشها و متناسب با جهان بینیها طرحریزی شده.

۲. متناسب با عناصر فرهنگی در آن و در بین افراد در تعاملات و ارتباطاتشان با یکدیگر.

٣. ذو علم، فرهنگ معيار از منظر قرآن كريم، ص ٢٤.

۴. به جهت دارا بودن ساختار فطری و هستی واحد، و نیز وحدت شاخصها و عناصر مطلوب زندگی اجتماعی.

۵. ذو علم، فرهنگ معیار از منظر قرآن کریم، ص ۲۵.

ع. همان.

۷. طالبی، «بیگانگی ارزشی با جوانان»، *نامه پژوهش*، ش ۱۴ و ۱۵، ص ۲۰۳.

اگر تأکید می گردد که فرهنگ، «نظامواره» است، نه مؤلفهها و عناصر مستقل و پارهپاره، این همیشه بدین معنا نیست که نوعی ارتباط محتوایی عمیق و روح معنوی واحد بر همه این مؤلفهها جاری است؛ بلکه نظاموارگی، وصف واقعیت موجودی است که فرهنگ جامعه تلقی می شود. ا

#### ٣. عناصر نظام فرهنگی

زمانی که از فرهنگ و در مقیاس بزرگ تر آن نظام فرهنگی بحث می شود، ناگزیر باید به اجزای ایس نظام و عناصر تشکیل دهنده آن توجه داشت؛ زیرا همان طور که گفته شد، آنظام دارای اجزایی به هم پیوسته و نیز در پی هدفی واحد است. فرهنگ و به تبع آن نظام فرهنگی، خود دارای سه عنصر و رکن (بینش، ارزش و رفتار) به صورت مجموعه ای به هم پیوسته، و دارای پیوند بین عناصر آن بوده که این مطلب، خود موجب معنابخشی به زندگی فردی و اجتماعی افراد می گردد. فرهنگ ها دارای یک هسته و یک محیطاند. هسته، محدوده ای است که فرهنگ در پناه آن، هویت خود را حفظ می کند. عناصر هسته ای فرهنگ، فرسایش و دگرگونی نمی یابند و به نحوی زنده می مانند و در برابر نفوذ فرهنگ جهانی مقاومت می کنند.  $^2$ 



نمودار عناصر نظام فرهنگی

۱. ذوعلم، فرهنگ ناب اسلامی؛ مبانی و الگوهای مفهومی، ص ۴۴.

۲. ر. ک: نظام، کلیات.

۳. مطهری، **یادداشتهای استاد شهید مطهری**، ج ۶، ص ۴۰۷.

۴. پیروزمند، مبانی و الگوی مهندسی فرهنگی، ص ۱۴۸.

۵. جمشیدی، نظریه فرهنگی استاد مطهری، ص ۸۱، مطهری، یادداشتهای استاد شهید مطهری، ج۶، ص ۱۴۸.

۶. جمعی از نویسندگان، *آینده فرهنگها*، ص ۹ ـ ۷.

## بینشها و باورها در نظام فرهنگی

بینشها و باورها توجه خود را به معانی، مفاهیم، اندیشه، اعتقادات و حیطه شناخت انسانها منعطف می کنند. باور هر انسان، میزان اعتقادی است که او به هر مقولهای پیدا می کند و به آن معتقد می شود. باور افراد به پدیدهها و مسائل درواقع زیربنا و پایههای اساسی شکلدهی ارزشها و رفتارهای فرد است ٔ که عاملی برای بههمپیوستگی لایهها و عناصر نظام فرهنگی برای تشکیل یک نظام فرهنگی خاص بوده ٔ و این لایه مهمترین، عمیق ترین و ریشهای ترین لایه از لایههای نظام فرهنگی است. ٔ باور هـر فرد، درحقیقت شالوده جهان بینی و محصول اعتقاداتش به الهههای عالم هستی است. تعبیر فرهنگ در مرتبه نخست، ناظر به لایه اول از عناصر فرهنگی است. به بیان دیگر، باورهای موجود نزد هر فرد، او را در انتخاب ارزشها و نیز ارزش گذاری برای مؤلفهها در زندگیاش یاری کرده و نقطه آغاز فرهنگسازی در سطوح مختلف جامعه می گردد.



نمودار شاخصهشناسی عنصر بینش در نظام فرهنگی

۱. ناظمی اردکانی و بیاتی، *رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن*، ص ۱۳۱.

۲. ذو علم، فرهنگ ناب اسلامي؛ مباني و الگوهاي مفهومي، ص ۴۸.

۳. ناظمی اردکانی و بیاتی، *رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن*.

۴. ذو علم، فرهنگ ناب اسلامي؛ مباني و الگوهاي مفهومي، ص ۴۸.

## ارزشها در نظام فرهنگی

در زندگی بشر، سلسله ارزشهایی وجود دارد که در بین طیفی از جامعه رایج است و با اعتقاد به این ارزشهاست که انسان زندگی خود را از نظر ویژگیهای منفی و مثبت، وجود میبخشد و با اعتقاد به ارزشها و ارزشها و ارزشی که برایشان قائل است، ارزشها و ضدارزشها را به وجود میآورد. در دایره ارزشها و گرایشها در نظام فرهنگی باید بهدرستی به موارد ارزشی، شایستهها، ناشایستهها، خوبها، بدها و ... توجه کرد. ارزشهای فرد درواقع همان اعتقادات و باورهایی است که برای وی به ارزش در رابطه با مسئلهای تبدیل شده است و بر اساس بینشی که فرد دریافت کرده و اعتقادی که برای خود برگزیده است، نوع ارزش گذاری و رهیافتهای او نیز متفاوت است و بر همان مبنا (بینش) شکل گرفته است که این خود عاملی برای بروز رفتار و رفتارسازی در جامعه میشود. \*

## رفتارها در نظام فرهنگی

عنصر رفتار در نظام فرهنگی شامل رفتار انسانها در جامعه در حیطه فردی و اجتماعی و شامل مواردی ازجمله آداب احوالپرسی، نوع و نحوه پوشش فرد، نوع معماری استفادهشده و ... میباشد. ه رفتار افراد در جامعه، برگرفته از باورها و بینشها و ارزشگذاریهایی است که نزد فرد اعتبار دارند. به بیانی دیگر رفتارهایی که افراد در جامعه بروز میدهند، حاصل اعتقادات و ارزشهای موجود نزد آنان است و نمی توان بین رفتار بروز دادهشده و بینش و ارزشهای معتبر نزد آنان جدایی و افتراق قائل شد؛ زیرا هرکدام از لایههای نظام فرهنگی به یکدیگر مرتبط، و تشکیل دهنده لایه دیگر این نظام هستند که بدون وجود این اعتقادات و ارزشها بروز رفتارها نیز محال است. کرد که بدون وجود این اعتقادات و ارزشها و ارزشها وجود دارد که این چرخه درنهایت به رفتارسازی فرد در سطوح مختلف فردی و اجتماعی منجر میشود و بهنوعی معرّف نوع فرهنگ افراد نیز میباشد. کمیباشد. کمی شود و بهنوعی معرّف نوع فرهنگ افراد نیز میباشد. کمیباشد که این مختلف فردی و اجتماعی منجر میشود و بهنوعی معرّف نوع فرهنگ افراد نیز میباشد. کمیباشد که این مختلف فردی و اجتماعی منجر میشود و بهنوعی معرّف نوع فرهنگ افراد نیز میباشد. کمیباشد کمیباشد که این به رفتار سازی فردی و اجتماعی منجر میشود و بهنوعی معرّف نوع فرهنگ افراد نیز میباشد. کمیباشد میباشد کمیباشد که این به رفتار که کمیباشد. کمیباشد کمیباشد کمیباشد کمیباشد کمیباشد کمیباش کمیباشد کمیباشد

۱. مصباح یزدی، تهاجم فرهنگی، ص ۷۲.

۲. ناظمی اردکانی و بیاتی، **رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن**، ص ۱۳۱.

۳. همان، ص ۱۳۰.

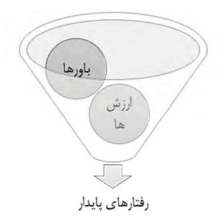
۴. مصباح یزدی، تهاجم فرهنگی، ص ۷۳.

۵. ناظمی اردکانی و بیاتی، *رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن*، ص ۱۳۰.

ع. ذو علم، فرهنگ ناب اسلامي؛ مباني و الگوهاي مفهومي، ص ۵۵.

۷. همان.

۸. ناظمی اردکانی و بیاتی، *رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن،* ص ۱۳۰ – ۱۳۱.



نمودار فرایند شکل گیری رفتارهای پایدار فرهنگی

بینش و ارزش، مهم ترین مؤلفههایی هستند که به منظور تغییر رفتار فرد، باید با تغییر و تحولاتی همراه باشند؛ زیرا هنگامی که باورها و ارزشهای افراد تغییر می کند. لذا باورها و ارزشها دو عنصر مقدماتی برای تغییر رفتارند.

## خاستگاهشناسی بینشی پیدایی عبادت جاهلی

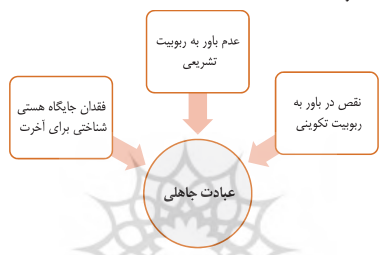
رفتارهای موجود در هر جامعه که از این بروندادها به فرهنگ تعبیر می شود، برآمده از علت یا مجموعه عللی هستند که در نظام فرهنگی از آنها به عناصری رفتارساز یا همان بینش و ارزش تعبیر می شود. با توجه به وجود عناصری چون بینش و ارزش در نظام فرهنگی به عنوان لایه های بنیادین و خاستگاهی برای عنصر رفتار، برای بررسی و پی بردن به خاستگاه رفتارهای موجود در جامعه جاهلی مکه مقارن عصر بعثت و به طور خاص پیدایی عبادات جاهلی، ناگزیر باید خاستگاه و ریشه این عبادات جاهلی را در عناصری چون بینش و ارزش پی جویی کرد. با توجه به رسالت این نوشتار، مبنی بر خاستگاه شناسی پیدایی عبادات جاهلی مبتنی بر عنصر بینش، در این جایگاه تنها خاستگاه بینشی بررسی شده و رفتارهای عبادی برخاسته از این عنصر، به اجمال واکاوی می شود. به این نکته هم باید توجه داشت که جاهلیت مخصوص زمان و ملیتی خاص نیست؛ بلکه در هر زمان و مکان، می تواند پدیدار گردد. به عبارت دیگر، زندگی هر انسانی در هر خوره، به پیروی از قانون خدا و اسلام یا پیروی از هوا و هوس که همان جاهلیت است، تقسیم می گردد. دیششی در بینش، یکی از لایه ها و عناصر بسیار مهم در پایه گذاری رفتارها و نیز بروز آنهاست. آلایه بینشی در بینش، یکی از لایه ها و عناصر بسیار مهم در پایه گذاری رفتارها و نیز بروز آنهاست. آلایه بینشی در بینش، یکی از لایه ها و عناصر بسیار مهم در پایه گذاری رفتارها و نیز بروز آنهاست. آلایه بینشی در

۱. سید قطب، *جاهلیت قرن بیستم*، ص ۱۰.

۲. همان ص ۶۴.

۳. ذو علم، فرهنگ معیار از منظر قرآن کریم، ص ۴۸.

نظام فرهنگی، عنصری زیرساختی برای بروز و ظهور رفتارها در جوامع در سطوح فردی و اجتماعی معرفی می گردد. باورها، جهان بینیها و اعتقادات افراد درباره پدیدهها، در آنها نوعی نگاه به مسائل مختلف بنا بر همان مقولهها ایجاد می کند که خود، عامل قوی بروز و ظهور رفتارهای فردی و اجتماعی می شود. مواجهه رفتاری جامعه جاهلی با این مسائل ریشه در بینش و نوع نگاه منفعت طلبانه، دنیا گرایانه، نقص و ناباوری به ربوبیت تکوینی الهی داشته که این کجرویها موجب پیدایی رفتارهای عبادی آمیخته با جهالت و شرک شده بود.



نمودار تأثیر گذاری بینشها در پیدایی رفتار جاهلی

#### ۱. نقص در باور به ربوبیت تکوینی

شرک خصوصیت مشترک در عصر جاهلی، و دارای گونههای متعددی مانند شرک در خالقیت و شرک در عبادت و شرک در عبادت و شرک در ربوبیت بود. در بیان علل گرایشهای بت پرستی در جامعه جاهلی، دیدگاههای مختلفی وجود دارد نخست افزایش جمعیتی بن اسماعیل در مکه بروز جنگ و اخراج برخی از آنها که اخراج شدگان به واسطه وابستگی به زیست بوم مکه به بت پرستی روی آوردند و دیگر اینکه بتها، در ابتدا تصاویر بودند که پس از مدتی، این تصاویر جای خود را به بت ها داده و به شکل اجسام درآمدند. و برخی نیز بر این باورند که تأثیرپذیر بودن اعراب از همسایگان، عامل اصلی بت پرستی آنهاست. و این برخی نیز بر این باورند که تأثیرپذیر بودن اعراب از همسایگان، عامل اصلی بت پرستی آنهاست. و این

۱. شنایدر \_ لوئی، م*دیریت در پهنه فرهنگها*، ص ۲۸.

۲. جوادی اَملی، *توحید در قرآن*، ص ۵۷۱؛ و مصباح یزدی، *آموزش عقاید*، ص ۱۲۸.

۳. جوادی آملی، *توحید در قرآن*، ص ۵۸۳.

۴. الازرقي، ابو الوليد محمدبن عبدالله، أخبار مكه و ما جاء فيها من الاثار، ج ١، ص ١١٤.

۵. الجبوری، *الجاهلیة*، ص ۱۰۷; الألوسی و محمود شكری، *بلوغ الارب فی معرفة احوال العرب*، ج ۲، ص ۱۹۷.

ع. سالم، عبدالعزيز، تاريخ العرب قبل الاسلام، ص ٢١١.

نوشتار به بررسی دو بینش و تأثیرات آنها در تولید رفتارهای عبادی میپردازد. ازجمله علل گرایش افراد جامعه جاهلی به عبادات جاهلی، نقص و نیز ناباوری به ربوبیت تکوینی خداوند بوده است؛ بدین گونه که مردم در عصر جاهلی، در پذیرش ربوبیت الهی دچار ظلالت شده بودند. برخی بتپرستی را مایه تقرب بـه خدا می پنداشتند و با این عمل، موجبات تقرب به الله را در نظر داشتند؛ این جمل آن را مایه شفاعت میدانستند، بی آنکه نفع و ضرری را متوجه آنها کند؛ ۲ عدهای نیز بر این باور بودند که قسمتی از اداره امور زندگی مردم در دنیا بر عهده مخلوقاتی چون ستارگان، ماه، اجنه، ملائکه، و بتهاست. آنها چنین موجوداتی را ضامن و عهدهدار حفظ امنیت، معیشت، و اداره کننده امور زندگی خود می دانستند و به همین دلیل برخی عبادات آنها از اعتقاد نداشتن به ربوبیت الهی و برخی دیگر از نقص در ربوبیت الهی نشئت گرفته بود. نقص و عدم باور به ربوبیت تکوینی موجب عباداتی چون پرستش بتها، پرستش اجرام آسمانی چون ستارگان و ماه و خورشید، و پرستش اجنه و ملائکه شده و آنها را بر همین مبنا به چنین عباداتی نیل داده و آنها به زعم خود عبادتی اصیل از خود بروز میدادند. معبودانگاری عناصر طبیعی و اشیایی همچون بتها مردم عصر جاهلی را از اصل عبودیت، عبادت خداوند کاملاً دور ساخته و برای خود خدایانی ترسیم کرده بودند و آستان ربوبیت الهی را در انحصار آنها می دیدند. بی توجهی به ربوبیت خداوند درحقیقت بهمعنای نبود برنامه زندگی، سعادت و رشد است که نقصان در این امر نیز همانند اعتقاد نداشتن به ربوبیت، نتایج مثبت حاصل از ربوبیت و خداباوری را در پی نخواهد داشت. تمسک انسان به خداوندگارهای مثالی و ساختی، در حالی است که در این نوع از ربوبیت و خداانگاری چیزی جـز ضـلالت نمى توان يافت. همين نبود ربوبيت حقيقى موجب گشته بود مردم عصر جاهلى نتوانند بر جهالت خويش غلبه پیدا کنند و خود را در وادی و معرض رشد و برنامه سعادت الهی قرار دهند. اصرار داشتن به جهالت خود و افتخار کردن بدان، فرمان پذیری از خواهشهای نفسانی و فرمان ناپذیری از حق، از آثار نقصان در ربوبیت تکوینی در عصر جاهلی به شمار می آید؛ زیرا این نوع از ربوبیت درواقع ربوبیت حقیقی نبوده است و بر همین اساس، از تغییر باور درباره مسئله توحید و ربوبیت، نمی توان از جامعه جاهلی انتظار جامعهای مسلم، حنیف و حق پذیر را داشت.

١. أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُو كَاذِبٌ كَفَّارٌ. (زمر / ٣)

٢. وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتُنبِّئُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ. (يونس / ١٨)

۳. مطهری، مجموعه آثار، ج ۱، ص ۲۴۸.

۴. همان، ج ۳، ص ۲۹۹.

ربوبیت خداوند ربوبیت مطلق است؛ بدین معنی که هم ربوبیت در خالقیت خداوند وجود دارد و هم ربوبیت در امور پس از خالقیت که شامل اداره امور زندگی و ... میگردد. برخی از مردم در عصر جاهلی، ربوبیت در خالقیت خداوند را پذیرفته بودند و او را خالق موجودات میدانستند، اما در سایر امور، ربوبیتی برای خداوند قائل نبودند و معتقد بودند که اداره امور موجودات بر عهده سایر خدایان است. به همین خاطر موجوداتی چون بتها، ماه و ستارگان را میپرستیدند و بر این باور بودند که این موجودات رابطه میان آنها و خداوند را اصلاح کردهاند و خشنودی این موجودات را ملاک ربوبیت و پرستش میدانستند.

#### ۲. انحصار جهان هستی به حیات دنیایی

دنیاگرایی و منفعتطلبی و نگاه تکبعدی به انسان و حیات او، در زندگی جاهلی و معاصر، آهمواره در بین تمام افراد بشر وجود داشته و خود عامل بروز کژرویها و انحرافات متعدد است. مردم عصر جاهلی نیز از این مسئله مستثنا نبودند و دنیاگراییها و منفعتطلبیها موجب بروز عباداتی آمیخته با شرک و جهالت بود که نه تنها خود عاملان، بلکه طیفی از جامعه جاهلی با این رویه همراهی کرده بود و موجب جریان عباداتی بر مبنای منفعتطلبی و دنیاگرایی در سطح جامعه جاهلی شده بود. در عباداتی نظیر حج جاهلی، دنیاگرایی و منفعت جویی قبیله ای چون قریش، زمینه ساز بروز اعمال حج با رفتارهایی ناپسند مثل طواف عریان گشته بود.

به دیگر سخن، بازنمود این نوع نگاه و بینش را در رفتارهای عبادی جامعه جاهلی می توان با تحلیل نقش زیربنایی بینشهای ناصوابی چون نقص در ربوبیت تکوینی و انحصار جهان هستی به حیات دنیا که همان رویکرد سکولار در عصر حاضر است، به خوبی مشاهده کرد. نتیجه چنین عقیدهای در جاهلیت گذشته و مدرن، اصالت بخشیدن به دنیاست که چنین جامعه ای، جامعه جاهلی است. آین در حالی است که خداوند زندگی دنیایی را لهو و لعب معرفی می کند.  $^{4}$  بر اساس آیات قرآن، مشرکین در اعتقادات به دو دسته کلی تقسیم می شوند. هردو گروه در اصل شرک اشتراک دارند؛ گروهی اساساً هیچ اعتقادی به خداوند در مقام خلق و سایر صفات ندارند  $^{6}$  و برخی دیگر خداوند را در خلق قبول دارند و در ربوبیت، خداوند در مقام خلق و سایر صفات ندارند  $^{6}$  و برخی دیگر خداوند را در خلق قبول دارند و در ربوبیت، بتها را مدبر و شافع خود می دانند، ولی به جهان پس از مرگ، باور ندارند.  $^{2}$ 

۱. همان، ج ۲۸، ص ۶۷۸.

کالینیکوس، در آمدی تاریخی بر نظریه اجتماعی، ص ۳۹ ـ ۳۱.

٣. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ع، ص ١٣١.

۴. عنكبوت / ۶۴.

٥. هِيَ إِنَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِنَّا الدَّهْرُ. (مومنون / ٣٧ و جاثيه / ٢٢)

ع. مَنْ يُحْيي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمً. (يس / ٧٨)

# بازنمود تأثیر زیرساخت بینشی فرهنگ جاهلی در ساحت رفتار عبادی

برون داد فرهنگ جاهلی، درواقع رفتارهایی بود که افراد در سطح فردی، اجتماعی و خانوادگی در جامعه جاهلی عصر نزول بروز میدادند. این رفتارها را میتوان حاصل تفکر جاهلانه و ارزش گذاریهای ناصوابی دانست که افراد برای خود تعیین، و زندگیشان را بر همین اساس استوار کرده بودند. شعار معروفی در عرب بوده که «برادرت را چه ظالم و چه مظلوم بود، یاری کن». الذا برای افراد با این تفکر و بینش نمی توان برون داد و رفتاری موافق شأن و کرامت انسانی متصور شد. از عنوان این نوشتار که بررسی و تبیین عناصر نظام فرهنگی در جامعه جاهلی عصر نزول است و از تعاریف موجود از نظام فرهنگی و عناصر نظام فرهنگی (بینشها، ارزشها، رفتارها)، چنین برمی آید که رفتارهایی را که در سطح جامعه جاهلی بر اساس فرهنگ و تفکر جاهلانه رخ داده است، بر عناصر سه گانه نظام فرهنگی تطبیق داده و این عناصر را در تقارن با رفتارهای جامعه جاهلی در عصر نزول بررسی می کند. به بیان دیگر، رفتارهایی که در جامعه جاهلی عصر نزول به وقوع پیوسته است، با رویکرد تبیینی و نیمنگاهی به عناصر نظام فرهنگی، هرکدام در ذیل یکی از این عناصر سهگانه واقع میشوند و این عناصر درواقع به ایجاد نظامی مبتنی بر نظام فرهنگی در جامعه جاهلی منجر میگردد.

با توجه به محدودیت در نقل رفتارهای جامعه جاهلی، در این بخش برخی از این رویدادها نقل، و بر پایه عناصر نظام فرهنگی، بهمنظور شناخت دقیق تر جامعه جاهلی، تبیین و بررسی می شود. بروز و ظهور رفتارها در سطوح فردی و اجتماعی، ناشی از عواملی چون نوع نگرش و ارزش گذاری ها بود که با بررسیهای انجامشده مشخص شد منشأ این رفتارها گاهی بینش، ارزش یا هر دوی این عناصر بود. این پژوهش به رفتارهایی پرداخته است که فقط منشأ بینشی داشتهاند؛ نظیر حج جاهلی، طواف، قربانی برای بتها، تلیبه بتها، پرستش اجرام آسمانی.

با توجه به حجم زیاد مطالب و نیز بهدلیل محدودیت بیان و برای ارتقای کیفی نوشتار، به ذکر برخی از این گونه رفتارها (رفتارهای عبادی) اکتفا شده است. در هر جامعهای جهان بینی و ایدئولوژی فکری و اعتقادی افراد، ضامن حرکت و پیشرفتهای گوناگون است و نخبگان فکری هـر جامعـه در پـی تقویـت بینشی سازگار با اهداف متعالی انسانی بوده و برای این هدف تلاش می کنند؛ زیرا بینش افراد هر جامعه لایههای بنیادی و زیربنایی، و درک و شناخت ٔ سطوح مختلف جامعه را تشکیل داده، سرگذشت آن را نمایان می کند. جامعه جاهلی عصر نزول با فقدان چنین امری، حرکت خود بهسمت انحطاط و انحراف در ابعاد گوناگون را به بالاترین حد ممکن رسانده بود؛ بهطوری که تمام ابعاد زندگی فردی و اجتماعی افراد را

۱. ایزوتسو، مفاهیم دینی ـ اخلاقی در قرآن مجید، ص ۸۷.

۲. انوری، *فرهنگ بزرگ سخن*، ج ۲، ص ۱۱۹۰.

تحت تأثیر قرار داده بود. انحرافات فکری، خرافهپرستی، رفتارهای آزاردهنده، و بی ثباتی فکری ناشی از نگاه و بینش جاهلانه به مسائل رایج در زندگی، باعث تشکیل جامعهای جاهل گردید که افراد آن بنای زیستن و روابط خود را بر جهل قرار داده بودند. چنین جامعهای نیازمند تغییر و تحولی اساسی در بینش، باور و روحیه فردی و اجتماعی افراد بود. نزول قرآن، ظهور اسلام و رسالت رسول خدای مقدمهای برای چنین تحول بزرگی در مکه و پس از آن در سراسر جهان جاهلی شد؛ مکهای که قبل از اسلام در بدترین حالت قرار داشت؛ ٔ زیرا تغییر بینش و فکر افراد، تنها راه نجات جامعه از جهالت است. ٔ بنابر نظر طبرسی هدف خداوند از ارسال رسولانش برطرف کردن ضلالت و گمراهی جامعه جاهلی بود. ٔ

#### ۱. پرستش بت

بت پرستی به دین و عقیده رایج<sup>۵</sup> بین مردم عصر جاهلی تبدیل شده بود. <sup>۶</sup> اعتقاد به مـدبر بـودن بـتهـا، موجب تصاحب مقام و منزلت و جایگاهی اختصاصی در بین افراد قوم و قبیله، ۲ و این امر موجب برپایی مناسک خاص برای بتها،<sup>۸</sup> تلبیه، قربانی، و اهدای هدایایی بهعنوان پیش کش<sup>۹</sup> شده بود؛ چنان کـه حتـی حاضر به قربانی کردن فرزندان خویش برای بتها ۱۰ به منظور خدمت بیشتر به آنها نیز بودند؛ ۱۱ همچنین از بتها بهعنوان شفیعات $^{17}$  نزد خداوند $^{18}$  و گاهی بهمثابه خداوند $^{18}$  یاد میشد؛ بـتـهـایی بـا جـنس $^{10}$ 

۱. هود / ۸۸.

 <sup>«</sup>النُّتُم مُعْشَرَ الْعَرَبِ عَلَى شَرّ دِينٍ وَ فِى شَرّ دَارٍ». نهج البلاغه، خطبه ٢٤.

٣. «لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آياتِهِ ويُزكِّيهِمْ ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ». آلعمران / ١۶۴.

۴. طبرسی، مجمع البیان، ج ۲، ص ۸۷۶.

۵. نهج البلاغه، خطبه ۲۶ و خطبه ۲.

<sup>۔</sup> ۶ ابناثیر، *الکامل فی التاریخ*، ج ۱، ص ۶۷۷

۷. سبحانی، فروغ ابدیت، ج ۱، ص ۴۴.

٨. الجارم، الاديان العرب في الجاهليه، ص ١٥٨ و ١٥٩.

٩. ألوسي، بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب، ج ٢، ص ١٩٧.

۱۰. طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۷، ص ۳۶۱.

۱۱. طبرسی، مجمع البیان، ج ۴، ص ۵۷۳.

۱۲. طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۱۷، ص ۲۳۴ \_ ۲۳۳.

۱۳. همان، ج ۱۴، ص ۲۶۶؛ ج ۱۱، ص ۱۷۷؛ ج ۱۷، ص ۲۷۰.

۱۴. القسطلاني، إرشاد الساري لشوح صحيح البخاري، ج ۹، ص ۱۹۴.

١٥. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٧٣ و ٧١؛ كلبي، الاصنام، ص ٥٣؛ الحوت، في طريق الميثولوجيا عند العرب، ص ٣٨؛ الجارم، اديان العرب في الجاهليه، ص ١٣٢.

جنسیت، اولین کارشان لمس بتهای منزل باشد. درباره منشأ بتپرستی در تاریخ عصر جاهلی می توان پازگشت، اولین کارشان لمس بتهای منزل باشد. درباره منشأ بتپرستی در تاریخ عصر جاهلی می توان چنین گفت که در آن زمان، فرزندان اسماعیل که برای جنگها و کسب درآمد به مسافرت می وفتند، تکه سنگی از سنگهای حرم را همراه خود می بردند تا به نیابت از کعبه آنها را عبادت کنند؛ چراکه آنها مثل ابراهیم و اسماعیل کعبه را بزرگ دانسته، گرد آن طواف می کردند. این رویه تا مدتهای طولانی ادامه داشت؛ اما سبب شد تا دیگر مردم به عبادت سنگها اکتفا کنند و اصل کعبه مورد غفلت و فراموشی واقع گردد. مردم در عبادت سنگها برایشان طواف، تلبیه، و قربانی می کردند و اعمالی مثل حج بهجا می آوردند و به عبارتی دیگر بتپرست (سنگ پرست) شده بودند. اما برخی علت بتپرستی را مرگ عزیزان می دانند؛ چنان که هرگاه فردِ عزیزی از یک خانواده (پدر، برادر یا فرزند) از دنیا می رفت، به علت علاقه زیاد به او، برایش تندیسی شبیه به وی ساخته، نام میت را نیز بر او می گذاشتند. در نگاه اومانیسمی غرب نیز همین رویکرد وجود دارد و لیبرالیسم معاصر که همان معنای انسان گرایی مدرن را دارد، درواقع غرب نیز همین رویکرد وجود دارد و لیبرالیسم معاصر که همان معنای انسان گرایی مدرن را دارد، درواقع اصالت بخشی به انسان در برابر خداست. در جاهلیت تندیس می ساختند و به عبادت آن می پرداختند به امید اینکه آن میت، شفیع آنها در پیشگاه خداوند باشد. آین مسئله به تدریج سبب شیوع بت پرستی در بین امید اینکه آن میت، شفیع آنها در پیشگاه خداوند باشد. آین مسئله به تدریج سبب شیوع بت پرستی در بین میردم عصر جاهلی شد. ۲

تلبیه یکی از اعمال حج است که هنگام طواف کعبه است؛ اما جامعه جاهلی دچار شرک در تلبیه شده بود و هر قبیلهای  $^{1}$  پس از صلاة  $^{11}$  به تلبیه مخصوص  $^{12}$  بتهای خود  $^{13}$  میپرداخت و بهمنظ ور آگاهی

۱. میرحسینی و فلاح، شیوه مبارزه پیامبر با فرهنگ جاهلی، ص ۵۱؛ ناس، تاریخ جامع ادیان، ص ۴۷۸.

۲. معروفترین آنها هبل، لات، عزی، منات، ود، سواع، یغوث، یعوق، إساف، و نائله بودند.

٣. كلبي، الاصنام، ص ٣٣.

۴. همان، ص ۶؛ الجارم، *الاديان العرب في الجاهليه*، ص ١٢٩و ١٣١.

۵. قنبری، نق*دی بر اومانسیم و لیبرالیسم،* ص ۹۶ ـ ۹۱.

ع. الجارم، الاديان العرب في الجاهليه، ص ١٢٨.

۷. یعقوبی، ت*اریخ یعقوبی*، ج ۱، ص ۲۱.

٨. الجارم، الاديان العرب في الجاهليه، ص ٥٣ ـ ٥٢.

۹. همان

١٠. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٣٧٩.

۱۱. صلات ابتدا در عصر جاهلی به معنای دعا کردن بوده که در اینجا از خود کلمه ترجیحا استفاده شده. (ابن منظور، سان العرب، ج ۱۴، ص ۴۶۴)

۱۲. ابن حبیب، المحبر، ص ۳۱۳ ـ ۳۱۱. (به هنگام عبادت بت هر یک از آنها تلبیه خاص خود را داشتند. تلبیه بت عزی، تلبیه بت منات و ...).

١٣. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٣٥١.

بیشتر بتها آنها را بلند صدا میزدند. با توجه به مطالعات فرهنگی صورت گرفته بین برداشت می شود که بینش به عنوان پایه و اساس نوع نگاه و تفکر فرد درباره جهان پیرامون در نظام فرهنگی، عاملی جهت دهنده به سمت رفتاری خاص متناسب با آن تفکر، جهان بینی و اید ئولوژی است. به بیان دیگر، بینش های هر فرد درباره ی پدیده های پیرامونش، موجب بروز رفتارهایی در سطح جامعه خواهد شد. لذا بینشها و باورهای افراد را می توان دلیلی برای انجام رفتارهایشان دانست. این مطلب درباره مقوله پرستش و عبادت در جامعه جاهلی و نیز در تمامی جوامع صدق می کند؛ بدین گونه که افراد جامعه بنابر باور و بینشی که دارند، موضع گیری خود را (خاصه) درباره مسائل عبادی، به صورت رفتارهایی مبنی بر همان بینشها و باورها بروز می دهند. به عنوان نمونه بت پرستی در جامعه جاهلی را می توان یک عنصر بینشی در ذیل عناصر نظام فرهنگی در نظر گرفت؛ زیرا پرستش به نوعی در دایره اعتقادات، جهان بینی و ایدئولوژی فرد درباره اله می باشد که در جامعه جاهلی این مسئله درباره بتها انجام می شد و بتها را ایدئولوژی فرد درباره اله می باشد که در جامعه جاهلی این مسئله درباره بتها انجام می شد و بتها را به عنوان اله برای خود پذیرفته بودند.

بینش، عقیده و تفکر مردم عصر جاهلیت درباره بتها موجب جایگاه بسیار برتر و والاتر بتها در نزد انها می شد؛ به نوعی که بتها را موجوداتی باارزش و محترم پنداشته و حتی خود را آماده جان فشانی در راه آنها کرده و از قربانی کردن فرزند و مال در این راه فروگذار نمی کردند. این بینش و عقیده درباره پرستش بت، به تدریج موجب ارزش گذاری برای بتها در سطح جامعه و در نتیجه برون داد بت پرستی به عنوان یک پدیده فراگیر و گسترده در سطوح فردی، اجتماعی، خرد و کلان می شد. باور نداشتن به حقیقت، فرد را به سمت و سوی عمل حرکت نمی دهد؛ همان طور که در جامعه جاهلی به این مطلب که خداوند خالق آنهاست آگاهی داشتند، اما به دلیل باور نداشتن به این آگاهی، رفتارهای مغایر با آن باور و بینش در جامعه جاهلی رخ داده است. از جمله عواملی که موجب روی آوردن به بت پرستی و به تب آن به حاشیه رفتن و فراموشی اصل عبادت و طواف کعبه شد، نیاز مردم به مسئله عبادت بود. این نیاز، در هر شرایط و زمانی آنها را به سمت عبادت چیزی هدایت می کرد؛ اما مرتبه پایین درک و فهم مردم در جامعه شور آنها به فراموشی سپرده شد و به طور کلی راه مردم از طریق حق و حقانیت و عبادت اصیل پرودگار باور آنها به فراموشی سپرده شد و به طور کلی راه مردم از طریق حق و حقانیت و عبادت اصیل پرودگار جدا شد و تغییر پیدا کرد. از دیگر عوامل تأثیر گذار بر بت پرستی جامعه جاهلی، دنیاگروی و دنیاپرستی بود شدی بود شدی برای سوءاستفاده از جهل دیگران به منظور برداشتهای مالی و مادی می شد؛ نظیر بدعتهای که عاملی برای سوءاستفاده از جهل دیگران به منظور برداشتهای مالی و مادی می شد؛ نظیر بدعتهای

۱. همان ، ص ۳۷۹.

۲. همان.

۳. ر. ک: نظام فرهنگی.

قریش در احرام که توجه بیش از پیش آنان به دنیا سبب میشد حتی در مسئله حج و عبودیت نیز از ایـن میـل کاسته نشود و از هیچ کاری فروگذار نکنند. این نقصان در عبادت و پرستش در جامعه جاهلی در عصر جاهلیت، معلول نداشتن بینش و باور صحیح است که فرهنگ آن جامعه را به فرهنگ جاهلی تبدیل کرده است.

## ۲. پرستش اجرام آسمانی

مردم عصر جاهلی علاوه بر پرستش بتها، پرستش ستارگان و اجرام اَسمانی را نیز پرستش روشنفکرانه ٔ می دانستند و آنها را شفیعان  $^{7}$  و به عبارتی ولی نعمت خود قرار داده، برایشان احترام ویژهای قائل بودنـ  $^{7}$  و کشت، زرع، نعمت و سعادت خود را به آنها نسبت میدادند. آ اعراب جاهلی برای ماه احترام ویژهای قائل بودند $^{0}$  و آن را بهمنزله اله بزرگ، آرامش بخش و در برخی موارد جزء ملائکه شـمرده، سـتایش و سـجده می کردند. عمچنین برخی از بتهای خود را به نام ستارگان ثلاثه شمس (مادر)، قمر (پدر) و زهره (فرزند) به عنوان اربابان ثلاثه نام گذاری می کردند.

علاقه و احترام به ماه، برگرفته از شرایط منطقه زیست اعراب در جنوب جزیرةالعرب بود که ساکنانش شبها را به گرمای بسیار زیاد خورشید و سختی آن ترجیح ٔ میدادند. این مسئله در بابلیها در شمال جزيرة العرب در قبال خورشيد، · · كاملاً برعكس بود. ١١ مشركان قريش ملائكه را دختران خدا می پنداشتند ۱۲ و آنها را عبادت می کردند و برخی از قبایل عرب مثل بنو ملیح، ۱۳ اجنه ۱۴ (به تعبیر قرآن

۱. سبحانی، فروغ ابدیت، ج ۱، ص ۴۳.

شهرستانی، الملل والنحل، ج ۲، ص ۴۹.

۳. على، *المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام*، ج ۱۱، ص ۵۰ و ۱۷۴. ۴ مسجاني في*مة الديدية ب* ح ل ص ۴۳.

۴. سبحان*ی، فروغ ابدیت،* ج ۱، ص ۴۳.

۴. سبحان*ی، فروع ابدیت.* ی ۔ ۔ <sub>- ب</sub> ۵. علی، *المفصل فی تاریخ العرب قبل الاسلام*، ج ۱۱، ص ۵۰ و ۱۷۴.

۶. همان، ج ۲، *ص* ۲۱۶ ـ ۲۱۵.

۷. همان، ص ۵۰ و ۱۷۴.

٨. يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الإسلامي، ج ١، ص ١٠٣.

٩. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٥٢ \_ ٥١.

١٠. الحوت، في طريق الميثولوجيا عند العرب، ص ٩٣.

١١. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام ، ج ١١، ص ٥٢ \_ ٥١.

١٢. «وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّة نَسَبًا ولَقَدْ عَلَمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُ ونَ». صافات / ١٥٨.

١٣. كلبي، الاصنام، ج ١، ص ٣٤.

١٤. «وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرِكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ » انعام / ١٠٠؛ «وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ» صافات / ١٥٨؛ «قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ». سبأ / ۴١.

شیاطین) را چنین پنداشته، آنها را ساکن مطلق میدانستند و به منظور در امان ماندن از اذیت اجنه، به شیاطین) را چنین پنداشته، آنها را ساکن مطلق میدانستند و به منظور در امان ماندن از اذیت اجنه، به بیان قربانی می کردند. می کردند. می کردند. می دهند که فرهنگ آن جامعه را تشکیل می دهد. به بیان دیگر، فرهنگ هر جامعه ای را می توان در رفتارهای افراد آن جامعه جست وجو و تحلیل کرد. فرهنگ موجود در هر جامعه، خود دارای عناصر و ارکانی است که پیش تر درباره آن به طور مفصل بحث شد؛ جامعه جاهلی نیز در این مسئله مستثنی نبود و این جامعه نیز دارای فرهنگی برگرفته از رفتارهای افراد آن جامعه بود.

#### ٣. يرستش ملائكه و اجنه

با بررسی رفتارهای عبادی در جامعه جاهلی این نکته آشکار می گردد که رفتاری چون پرستش اجنه و ملائکه بهعنوان رفتاری عبادی، برگرفته از بینش و باوری است که درباره مسئله پرستش و عبودیت در گروهی از افراد جامعه جاهلی وجود داشته است. به دیگر سخن، در تحلیل این رفتار، با توجه به عناصر موجود در نظام فرهنگیِ فرهنگ جاهلی، ریشه اصلی این رفتار را باید در لایه بینش و باور این نظام جستوجو کرد و این مطلب مبرهن می شود که پرستش بهعنوان رفتاری رخداده محصول بینش و باوری ناصحیح درباره معبود و خداوند است که سبب بروز این نوع از پرستش شده است. ترس ناشی از توهمات در هنگام خطرها و تلاش برای غلبه بر آن، صحرانشینان را به توسل به موجودات پنهانی و غیبی به نام اجنه وا می داشت تا به وسیله آنها قلب خود را آرام، و اند کی از خوف خود کم کنند. به همین دلیل، به اجنه متوسل می شدند و آنها را عزیز و به نوعی محافظ خود  $^{\rm Y}$  می پنداشتند و هنگام سفر و استراحت شبانه در بیبابان ها چنین می گفتند: «اعوذ بعزیز هذا الوادی». در سوره جن، خداوند از این کار نهی کرده و آن را موجب گمراهی آنها دانسته است.  $^{\rm A}$  پناه بردن به اجنه برای غلبه بر ترس از صحرا رفتاری ساخته و پرداخته ذهنی است که باورها و بینش های موجود در آن فرد، وی را به چنین رفتاری وامی دارد.

۱. طباطبایی المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۱۶، ص ۱۸۶؛ طبرسی، مجمع البیان، ج ۸، ص ۶۱۸ طبرسی، جوامع الجامع، ج ۲، ص ۳۵۷.

على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١٦، ص ٦٨۶، شهرستاني، الملل والنحل، ج ٢، ص ٢٣٤.

٣. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام ج ١٢، ص ٢٩٤ \_ ٢٩٤.

۴. ابن منظور، *لسان العرب*، ج ۱۳، ص ۲۱۳.

۵. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١٢، ص ٢٩٤ ـ ٢٩۴.

ع ابن منظور، السان العرب، ج ١٣، ص ٢١٣.

۷. نوری، جاهلیت و اسلام، ص ۲۹۳.

٨. «وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا». توبه / ۶ طبرسی، مجمع البیان فی تفسیر القرآن،
 ج ۱۰، ص ۵۵۵، طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن،
 ج ۲۰، ص ۵۵۵، طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن،

#### ۴. حج جاهلی

کلمه حج با ریشه سامی بهمعنای تقرب به الههها در زمان و مکان مقدس، کیکی از شعارهای دینی بزرگ، برجسته و قدیمی در بین ادیان،  $^{7}$  و معروف بوده (حج ابراهیمی)  $^{8}$  و عادتاً  $^{3}$  در ماه ذی الحجه  $^{6}$  انجام مىشد؛ اما در جاهلیت، حج منحصر و محصور در عبادت مکه (بیتالله) نبود، بلکه اقوام مختلف، بتکدهها و اماکنی نظیر بیت لات در طائف، بیت عزی در نزدیکی عرفات، بیت مناة، بیت ذی الخلصه، بیت نجران و ...  $^2$  را به وجود آورده، عمل حج را در آنها انجام میدادند.  $^{\mathsf{V}}$  بدعت گذاری قریش  $^{\mathsf{A}}$  در اعمال  $^{\mathsf{P}}$  و شرایط حج بهمنظور سوءاستفاده، مناسک صفا و مروه برای دو بت موجود در آنجا، طواف ٔ و قربانی ۱۱ برای بتها و مالیدن خون قربانی به بدن بهمنظور تقرب جستن، ۱۲ ورود فرد مُحرم به خانه از راه پشتبام یا سوراخهای ایجادشده ۱۳ به عنوان عملی نیکو ۱۴ و بر مبنای خرافه، طواف خانهها و بتها (طوافالدوار) بهعنوان رکنی از ارکان حج، ۱۵ طواف قبور اشراف و بزرگان، ۱۶ طواف بر گرد خانه کعبه با اعمالی چـون مکـاء و تصـدیه (سوتزدن و کفزدن) ۱۲ از اعمالی بودند که عمل عبادی حج را شرک آلود می ساخت. از جمله بدعتهای قریش این بود که بنابر رسم نیاکان و اجدادشان، ۱۸ افرادی که برای طواف و انجام مراسم حج در مک

١. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٣٤٧.

۲. همان.

٣. الجارم، الاديان العرب في الجاهليه، ص ٤٧.

۴. الحوت، في طريق الميثولوجيا عند العرب، ص ١٤٧ \_ ١٤٤.

۵. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ۱۱، ص ٣٤٨.

ع. همان.

۷. همان، ج ۱۱، ص ۳۵۱.

۷. همان، ج ۱۱، ص ۲۵۱. ۸. جمعی از نویسندگان، *ره توشه حج*، ج ۱، ص ۶۱

۹. همان، ص ۶۰

۱۰. همان، ص ۶۲.

۱۱. القسطلاني، إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، ج ۸، ص ۲۷۶.

١٢. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٢٠٣ ـ ٢٠٢، واقدى، المغازى، ج ٢، ص ١٨٣٢، حسني، سيوة المصطفى نظرة الجديدة، ص ٥٩٠ ـ ٥٨٩، كلبي، الاصنام، ص ٣٣.

۱۳. این عمل حتی تا زمان پیغمبر خاتم نیز ادامه داشته و خداوند آن را نکوهش کرده است: «وَلَـیْسَ الْبِـرُّ بِـأَنْ تَـاْتُوا الْبُيُو تَ مِنْ ظُهُو رِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأْتُوا الْبُيُو تَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُو نَ» بقره / ١٨٩. طبری، جامع البیان فی تفسیر القرآن، ج ۲، ص ۱۰۸، فخر رازی، التفسیر الکبیر، ج ۱، ص ۳۲۷.

۱۴. طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن، ج ۲، ص ۱۴۰.

١٥. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٣٥۴.

۱۷. طبرسی، مجمع البیان، ج ۴، ص ۸۳۰

۱۸. میرحسینی و فلاح، شیوه مبارزه پیامبر با فرهنگ جاهلی، ص ۶۲

حاضر می شدند، می بایست با لباسی که مخصوص قریش بود، طواف را انجام می دادند و غیر از آن را اجازه نداشتند. به همین علت، افرادی که برای اولین بار جهت انجام حج در کنار کعبه حاضر می شدند، لباس مخصوص طواف قریش را نیز به همراه داشتند و با آن لباس، طواف را انجام می دادند و اگر آن لباس را نمی یافتند، به صورت برهنه و بدون لباس، طواف می کردند که در این حالت تفاوتی بین مردان و زنان وجود نداشت، مگر اینکه زنان لباس بسیار اند کی بر گرد خود قرار می دادند. برزگانی که در چنین شرایطی قرار می گرفتند و لباسی برای آنها پیدا نمی شد، با لباس خود، طواف را انجام می دادند، اما بعد از انجام طواف، دیگر حق استفاده از آن لباس را نداشتند و آن را رها می کردند که این لباسها به «لقی» معروف شده بودند. گاین وضعیت طواف که از نوآوری های قریش (بدعتها) به حساب می آمد، تا زمان بعثت رسول خدا نیز ادامه داشت. میل انسانها به داشتن معبود برای ستایش و پرستش، موجب گشته در بعثت رسول خدا نیز ادامه داشت. میل انسانها به داشتن معبود برای ستایش و پرستش، موجب گشته در معنویت و پناهی برای خود فراهم سازند و در این زمینه احساس خلاً نکنند. به همین خاطر تلاش خود را برای یافتن آن معبود انجام داده و پس از یافتن او رفتارها و اعمالی انجام می دهند تا او را همواره از خود راضی نگه دارند و با این کار، خود نیز احساس رضایت و آراهش کنند.

در جامعه جاهلی عصر جاهلیت برای پرستش بهتر معبود خود (بتها) آنها را تزئین، و بر گرد آنها طواف و برایشان قربانی می کردند تا بدین وسیله ارادت خود را به آن معبودها اثبات کنند و نشان دهند. آگاهی به خالقیت خداوند در بین بت پرستان وجود داشت، اما به این آگاهی باور نداشتند و به همین علت رفتارهایی متضاد با این آگاهی، مثل طواف و قربانی برای بتها رخ می داد. به عبارتی دیگر، در بین مردم جامعه جاهلی بینش و باور درستی درباره مسئله عبادت و پرستش وجود نداشت و همین نبود باور صحیح موجب پدید آمدن عبادتهایی نادرست و بر مبنای شرک، هواوهوس، دنیاپرستی می شد.

#### نتيجه

با توجه به نظاممند بودن فرهنگ در سه ساحت بینش، ارزش و رفتار، در تحلیل رفتارهای موجود در هـر

رتال جامع علوم الساتي

۱. ابن اثیر، الکامل فی التاریخ، ج ۱، ص ۴۵۲.

٢. على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١١، ص ٣٤٠.

٣. رسولي، زند گاني محمد علي پيامبر اسلام، ج ١، ص ١٢٩.

۴. همان؛ طبرسي، جوامع الجامع، ج ۴، ص ۱۳۸؛ على، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ص ۳۶۰.

۵. همان.

ع. همان.

۷. ابن اثیر، *الکامل فی التاریخ*، ج ۱، ص ۴۵۳ \_ ۴۵۲.

جامعه باید به دو لایه بینشی و ارزشی بهعنوان لایههای رفتارساز توجه کرد. طبق نتیجه بهدستآمـده از این پژوهش در تحلیل پیدایی رفتارهای عبادی جامعه جاهلی قبل از بعثت بر پایه بینش، بینش و باورهای ناصوابی چون نقص در ربوبیت تکوینی و خداباوری، دنیاطلبی و دنیادوستی به عنوان خاستگاه بینشی عبادتهای جاهلی، در کنار شرک در خالقیت و عبادت، باعث گردید جامعه جاهلی دچار انحراف و انحطاط در عبادت شود و عامل پیدایی رفتارهای عبادی غیرصحیح در عصر جاهلی گردید. ازاین رو رفتارهایی مانند بت پرستی، پرستش اجرام اسمانی، و پرستش ملائکه و اجنه، و حج جاهلی را به نام عبادت، براساس نقص در باور به ربویت تکوینی و انحصار جهان هستی به دنیا به عنوان رفتار عبادی، از خود بروز دادهاند.

در پایان، به مهمترین مسئلههای برآمده از این پژوهه اشاره میشود:

| عنوان                                                                               | ردیف |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------|
| بررسی نقش تغییر ارزشها در پیدایی عبادت جاهلی در زیست مبتنی بر مدرسه سقیفه از نظرگاه | ١    |
| ائمه ﷺ                                                                              |      |
| شاخصهشناسی عبادت جاهلی مبتنی بر منظومه فکری امیر مؤمنان ای در نهجالبلاغه            | ٢    |
| نقش دنیاگرایی در تحقق عبادت جاهلی مبتنی بر منظومه فکری امام سجاد الله در صحیفه      | ٣    |
| سجاديه                                                                              |      |
| جایگاه ارزش «دنیانگری» در تعمیق پرستش باریتعالی مبتنی بر فرهنگ قرآنبنیاد            | ۴    |
| مصداق شناسی تاریخی نقش دنیاطلبی در تحقق عبادت جاهلی در صدر اسلام                    | ۵    |
| ترفندشناسی فرهنگی امویان در احیای «عبادت جاهلی» در جامعه اسلامی                     | ۶    |

## منابع و مآخذ

- قرآن كريم.
- فوال تويم. نهج البلاغه. محمد شريف الرضى. محمد (١٣٩٢). ترجمه: محمد دشتى. پيام قدس.
- ـ آلوسى، محمود شكرى (١٩٠٤ م). بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب. بيروت: دار الكتب العلميه.
- ـ ابن اثير، أبوالحسن على بن ابي الكرم (١٤١٧ ق / ١٩٩٧ م). *الكامل في التاريخ*. بيروت: دار الكتاب العربي.
  - ـ ابن بابویه، محمدبن علی (۱۳۷۸). عيون اخبار الرضاية. تصحيح: مهدى الأجوردى. تهران: جهان.
    - ابن حبيب، محمدبن حبيب (١٤٢١ م). *المحبو*. مصر: دار الغد العربي.
    - ابن دريد، محمدبن حسن (١٩٨٨ م). جمهرة اللغة. بيروت: دار العلم للملايين.
      - ـ ابن منظور، محمدبن مكرم (١٤١٤ ق). *لسان العرب.* بيروت: دار صادر.
- الأزرقي، ابوالوليد محمدبن عبدالله (١٤١٦). أخبار مكه و ما جاء فيها من الاثار. تحقيق: رشدي الصالح ملحس. قم: الشريف الرضى. الطبعة الاولى.

- ازهري، محمدبن احمد (١٤٢١ ق). تهذيب اللغة. بيروت: دار الاحياء التراث العربي.
  - افرام بستانی، فؤاد (۱۳۷۵). فرهنگ ابجدی. تهران: اسلامی.
  - ـ انوری، د کتر حسن (۱۳۸۱). فرهنگ بزرگ سخن. تهران: سخن.
- ایز تسو، توشیکیهو (۱۳۸۳). مفاهیم دینی اخلاقی در قرآن مجید. ترجمه: محمد بندر ریگی. تهران: اسلامی.
- بيهقى، احمدبن حسين (١٤٢١ ق). شعب الإيمان. تحقيق: ابوهاجر محمدسعيد زغلول. بيروت: دار الكتب العلمية.
  - ـ پیروزمند، علیرضا (۱۳۹۵). مبانی و الگوی مهندسی فرهنگی. تهران: تمدن نوین اسلامی.
    - ـ تى اس، اليوت (١٣٦٩). **درباره فرهنگ**. ترجمه: حميد شاهرخ. تهران: نشر مركز.
  - الجارم، محمد نعمان (١٩٢٣ م). الاديان العرب في الجاهليه. مصر: مطبعة السعادة بجوار محافظة مصر.
    - الجبورى، يحيى (١٣٨٨ ق / ١٩٦٨). الجاهلية. بغداد: مطبعة المعارف.
- الجحانى، الحبيب (١٩٨٥ م). *التحول الاقتصادى و الاجتماعى فى مجتمع صدرالاسلام*. بيروت: دار الغرب اسلامى.
  - جمشیدی، مهدی (۱۳۹۸). نظریه فرهنگی شهید مطهری. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
  - ـ جمعی از نویسندگان (۱۳۷۸). آینده فرهنگها. ترجمه: زهرا فروزان سپهر. تهران: تمدن نوین اسلامی.
    - ـ جمعی از نویسندگان (۱۳۸٦). *ره توشه حج.* تهران: مشعر.
    - جوادی آملی، عبدالله (۱۳۸۳). توحید در قرآن. قم: اسراء.
- حاج حسن، حسن (١٩٨٣ م). حضارة العرب في صدر الاسلام. بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات و التوزيع.
  - حسني، هاشم معروف (١٤١٦). سيرة المصطفى نظرة الجديدة. بيروت: دار التعارف للمطبوعات.
    - ـ الحوت، محمود سليم (١٩٥٥ م). في طريق الميثولوجيا عند العرب. بيروت: دار النهار.
      - ـ دهخدا، على اكبر (١٣٧٧). *لغت نامه دهخدا*. تهران: دانشگاه تهران.
- ـ ذو علم، على (١٣٩٢). فرهنگ معيار از منظر قرآن كريم. قم: پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي.
- ـ ذو علم، على (١٣٩٧). فرهنگ ناب اسلامى؛ مبانى و الكوهاى مفهومى. قم: پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامى.
  - راغب اصفهاني، حسين بن محمد (١٤١٢ ق). مفردات الفاظ القرآن. بيروت: دار العلم.

- ـ رحماني، جعفر (١٣٩٤). م*ديريت فرهنگي.* قم: پژوهشگاه بين المللي المصطفى.
- رسولی، سید هاشم (۱۳۷۵). زند گانی محمد علی پیامبر اسلام. تهران: کتابچی.
- ـ زبیدی، مرتضی، محمدبن (۱٤١٤ م). تاج العروس من جواهر القاموس. بیروت: دارالفكر.
  - ـ سبحانی، جعفر ( ۱۳۷۰). فرونم ابدیت. قم: دفتر تبلیغات اسلامی
- شنایدر، سوزان سی و ژان لوئی بارسو (۱۳۷۹). مدیریت در پهنه فرهنگها. ترجمه: محمد اعرابی و داود ایزدی. تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی.
- شهرستانی، محمدبن عبدالکریم (۱٤٠٤). الملل والنحل. تحقیق: محمد سید کیلانی. بیروت: دارالمعرفة.
  - طالبی، ابوتراب (۱۳۷۸). بیگانگی ارزشی با جوانان. نشریه نامه پژوهش. ٤ (٣).
- طباطبايى، محمد حسين (١٣٩٠ ق). *الميزان في تفسير القرآن*. قم: انتشارات مؤسسة الأعلمى للمطبوعات.
  - طبرسي، فضل بن حسن (١٣٧٢). مجمع البيان في تفسير القرآن تهران: ناصر خسرو.
  - طبرسي، فضل بن حسن (١٤١٢ ق). تفسير جوامع الجامع. قم: انتشارات مركز مديريت.
  - طبرى، محمدبن جرير (١٤١٢ ق). جامع البيان في تفسير القرآن. بيروت: دارالمعرفه.
    - طريحي، فخرالدين بن محمد (١٣٧٥). مجمع البحرين. تهران: مرتضوى.
- طوسى، محمدبن حسن (١٣٧٦). *التبيان في تفسير القرآن*. تصحيح: احمد حبيب عاملى. بيروت: دار الاحياء التراث العربي.
  - ـ عاشوری، داریوش (۱۳۸۰). تعریفها و فرهنگها. تهران: نشر آگه.
- عبدالملك القسطلاني، أحمد بن محمد (١٣٢٣ ق). *إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري*. مصر: المطبعة الكبري الأميرية.
  - عبدی، عباس (۱۳۹۱). نظام فرهنگی اجتماعی مطلوب در قرآن. قم: دانشگاه قم.
  - \_ على، جواد (١٤٢٢ ق / ٢٠٠١ م). المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام. بيروت: دارالساقى.
    - عمید، حسن (۱۳۸۹). فرهنگ فارسی عمید. تهران: راه رشد.
- فخر رازي، محمد بن عمر (١٤٢٠)، *التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)*، بيروت: دار إحياء التراث العربي.
  - ـ فيروز آبادي، محمدبن يعقوب (١٤١٥ ق). **قاموس المحيط**. بيروت: دار الكتب العلميه.
    - قائمی نیا، علیرضا (۱۳۹۰). نقد تاریخیت قرآن. فصلنامه مطالعات تفسیری. ۲ (۲).

- \_ قطب، محمد (۱۳۵۹). جاهلیت قرن بیستم. ترجمه: محمدعلی عابدی. تهران: انقلاب
  - ـ قنبری، آیت (۱۳۸۳). نقدی بر اومانیسم و لیبرالیسم. قم: فراز اندیشه.
- کالینیکوس، الکس (۱۳۸۳). **در آمدی تاریخی بر نظریه اجتماعی**. ترجمه: اکبر معصوم بیگی. تهران: نشر آگه.
  - الكلبي، هشامبن محمد (٢٠٠٠ م). الاصنام. تحقيق: أحمد زكى باشا. القاهره: دار الكتب المصرية.
- كلينى، محمدبن يعقوب (١٤٠٧ ق). الكافى. تحقيق و تصحيح: على اكبر غفارى و محمد آخوندى. تهران: دار الكتب الإسلامية.
- مجلسى، محمدباقربن محمدتقى (١٤٠٣ ق). بحارالأنوار. تصحيح: جمعى از محققان. بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- ـ مصباح یزدی، محمدتقی (۱۳۸۱). تهاجم فرهنگی قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی کابی است
  - مصباح یزدی، محمدتقی (۱۳۸۶). آموزش عقاید. تهران: شرکت چاپ و نشر بین الملل.
    - مطهری، مرتضی (۱۳۷۲). مجموعه آثار استاد شهید مرتضی مطهری. قم: صدرا.
      - معین، محمد (۱۳۸٦). فرهنگ فارسی. تهران: ادنا.
- میرحسینی، سید صفیه و دکتر ابراهیم فلاح (۱۳۹٤). *شیوههای مبارزه پیامبر با فرهنگ جاهلی.* قم: بوستان کتاب.
  - ـ ناس، جان (١٣٥٤). تاريخ جامع اديان. ترجمه: على اصغر حكمت. تهران: پيروز.
- ـ ناظمی اردکانی، محسن، و مهدی فتحالله بیاتی (۱۳۹۸). **رویکرد سیستمی به فرهنگ و مهندسی آن**. تهران: آثار فکر.
  - ـ نوری، یحیی (۱۳۸٤). *جاهلیت و اسلام.* تهران: نوید نور.
  - واقدى، محمدبن عمر (١٩٨٩ م). المغازى. تحقيق: مارسدن جونس. بيروت: دار الأعلمي.
    - \_ يعقوبي، محمد (٢٠٠٠ م). تاريخ يعقوبي. بيروت: دار الصادر.
    - يوسفى غروى، محمدهادى (١٣٧٨). موسوعة التاريخ الاسلامى. قم: مجمع الفكر.

