

#### **Scientific Journal**

## The History of Islamic Culture And Civilization

Vol. 15, Winter 2025, No. 57

### The Scientific and Cultural Status of Shia in the Province of Jazirah (2nd-7th centuries AH / 8th-13th centuries AD)

Jahanbakhsh Thawaqib <sup>1</sup>\ Roya Rezaei <sup>2</sup>\ Mohsen Rahmati <sup>3</sup>

1. Professor, Department of History, Faculty of Literature and Humanities, Lorestan University, Khorramabad, Iran (corresponding author).

savagheb.j@lu.ac.ir

2. PhD in Islamic History, Department of History, Faculty of Literature and Humanities, Lorestan University, Khorramabad, Iran.

rezai.r@fh.lu.ac.ir

3. Professor, Department of History, Faculty of Literature and Humanities, Lorestan University, Khorramabad, Iran.

\*rahmati.mo@lu.ac.ir\*

| Abstract Info        | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Article Type:</b> | In the early Islamic centuries, the Jazirah was a center of scientific and                                                                                                                                                                                                     |
| Research Article     | cultural activities in the translation movement and the presence of<br>Sunni and Shiite Muslim scholars and scientific and cultural elders in<br>the cities of this state. With the presence of a large population of                                                          |
| 回波数法国                | Shiites, Sadats, and Alawites in Jazirah, which formed part of its                                                                                                                                                                                                             |
|                      | population composition, and the formation of Shiite governments,<br>Shiite scientific and cultural activities also flourished in this state.                                                                                                                                   |
|                      | Despite this Shiite movement in <i>Jazirah</i> , an important scientific and                                                                                                                                                                                                   |
|                      | cultural center and a specific Shiite school of thought did not form in<br>any of the cities of this province. The reason for this is a question that<br>in this article, the reasons for this, along with the scientific and cultural                                         |
| Received:            | position of Shiism in <i>Jazirah</i> , are examined and explained with a                                                                                                                                                                                                       |
| 2024.02.21           | descriptive-analytical approach. The research findings show that                                                                                                                                                                                                               |
| Accepted:            | Shiism is an active and somewhat widespread movement in <i>Jazirah</i> ; however, due to the existing political and religious conditions, the                                                                                                                                  |
| 2024.09.16           | weak performance of local Shitte scholars and rulers, a brilliant                                                                                                                                                                                                              |
|                      | scientific and cultural center and a Shiite school specific to <i>Jazirah</i> did not emerge.                                                                                                                                                                                  |
| Keywords             | Jazirah state, Shia, Shiite scholars, local rulers of the island, scientific and cultural center.                                                                                                                                                                              |
| Cite this article:   | Thawaqib, Jahanbakhsh, Roya Rezaei & Mohsen Rahmati (2025). The Scientific and Cultural Status of Shia in the Province of Jazirah (2nd-7th centuries AH / 8th-13th centuries AD). <i>The History of Islamic Culture And Civilization</i> . 15 (4). 9-42. DOI: 10.22034/15.57.7 |
| DOI:                 | https://doi.org/10.22034/15.57.7                                                                                                                                                                                                                                               |
| Publisher:           | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                          |



## مجة علمية تاريخ الثقافة والحضارة الإسسلامية

السنة ١٥ / شتاء عام ١٤٤٦ / العدد ٥٧

# الاوضاع العلمية و الثقافية للشبيعة في ولاية الجزيره (القرون Y-Y قY-Y)

### جهانبخش ثواقب $^{'}$ / رؤیا رضایي $^{'}$ / محسن رحمتي $^{''}$

استاذ فرع التاريخ، كلية الاداب و العلوم الانسانية، جامعة لرستان، خرم آباد، ايران (الكاتب المسوؤل).
 savagheb.j@lu.ac.ir

٢. دكتوراه تاريخ الاسلام فرع التاريخ، كلية الاداب و العلوم الانسانية، جامعة لرستان، خرم آباد، ايران.
 ٢. دكتوراه تاريخ الاسلام فرع التاريخ، كلية الاداب و العلوم الانسانية، جامعة لرستان، خرم آباد، ايران.

٣. استاذ فرع التاريخ، كلية الاداب و العلوم الانسانية، جامعة لرستان، خرم آباد، ايران.

rahmati.mo@lu.ac.ir

| ملخّص البحث                                                                                                   | معلومات المادة              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| كانت ولاية الجزيره في القرون الاسلامية الاولي من بؤر النشاطات العلمية و الثقافية في نهضة الترجمة و            | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث     |
| حضور العلماء و كبار العلم و الثقافه من المسلمين السنة و الشيعة في مـدن هـذه الولايـة. بحضـور حشـد كبيـر       |                             |
| من الشيعة و الاشراف و العلويين في الجزيرة الـذين يشكلون شـطرا مـن التركيبـة السكانية و بلـورة الـدول          |                             |
| الشيعية، حيث ازدهرت النشاطات العلمية و الثقافية الشيعية في هذه الولاية. بـالرغم مـن هـذا التيـار الشيعي في    | تاريخ الاستلام:             |
| الجزيرة، لم يتبلور بؤرة علمية و ثقافية هامه و ايضا مدرسه شيعيه خاصه في أحمدي مدن هـذه الولايـة. علـت          | 1880/.11                    |
| هذا الموضوع هو السؤال في هـذا المقـال، حيث يـتم دراسـة و تبيين أسباب ذلـك برفقـه المكانـه العلميـة و          | 1 -11 - 1-                  |
| الثقافية للتشيع في الجزيرة. حصيلة البحث تشير الي أن التشيع في الجزيرة كـان مسـار فاعـل و منتشـر الـي حــد     | تاریخ القبول:<br>۱٤٤٦/۰۳/۱۲ |
| ما؛ الا انه بسبب الظروف السياسية و المذهبية، ضعف اداء العلماء و حكام الشيعة المحليين، لـم يبرز بؤرة           | 100 (7 - 17 ) 1             |
| علمية و ثقافيه لامعة و مدرسة شيعية خاصة بالجزيرة.                                                             |                             |
| ولاية الجزيرة، الشيعة، علماء الشيعة، حكام الجزيرة المحليين، بؤرة علمية و ثقافية.                              | الألفاظ المفتاحية           |
| ثواقب، جهانبخش، رؤيا رضايي و محسن رحمتي (١٤٤٦). الاوضاع العلمية و الثقافية للشيعة في ولايـة الجزيـره (القـرون |                             |
| ٧-٧ق/٨-١٣م). مجلة تاريخ الثقافة والحضارة الأسلامية. ١٥ (٤). ٤٢ ـ ٩. 10.22034/15.57.7 .                        | الاقتباس؛                   |
| https://doi.org/10.22034/15.57.7                                                                              | رمز DOI:                    |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                           | الناشر؛                     |





سال ۱۵، زمستان ۱۴۰۳، شماره ۵۷

# وضعیت علمی و فرهنگی شبیعه در ایالت جزیره $(ux)^{-1}$ ( $ux)^{-1}$ ( $ux)^{-1}$

### $^{"}$ جهانبخش ثواقب $^{'}$ / رؤیا رضایی $^{"}$ / محسن رحمتی

۱. استاد گروه تاریخ، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه لرستان، خرم آباد، ایران (نویسنده مسئول). savagheb.j@lu.ac.ir

۲. د کترای تاریخ اسلام گروه تاریخ، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه لرستان، خرم آباد، ایران. rezai.r@fh.lu.ac.ir

۳. استاد گروه تاریخ، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه لرستان، خرم آباد، ایران. rahmati.mo@lu.ac.ir

| ، چکیده                                                                                     | اطلاعات مقاله           |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--|
| هشی      ایالت جزیره در سدههای نخستین اسلامی از کانونهای فعالیتهای علمی و فرهنگی در نهض     | <b>نوع مقاله</b> : پژوه |  |
| و حضور عالمان و بزرگان علمی و فرهنگی مسلمان سنی و شیعه در شهرهای این ایالت بـود.            | (9 _ 47)                |  |
| جمعیت زیادی از شیعیان و سادات و علویان در جزیره که بخشی از ترکیب جمعیتی آن                  | 5.480cF1551             |  |
| میداد و شکل گیری دولتهای شیعی، فعالیتهای علمی و فرهنگی شیعی در این ایالـت                   |                         |  |
| گرفت. با وجود این جریان شیعی در جزیره، یک کانون مهم علمی و فرهنگی و یـک مکت                 | 35.75                   |  |
| خاص در یکی از شهرهای این ایالت شکل نگرفت. چرایی این موضوع پرسشی است کـه در ا                |                         |  |
| علل آن همراه با جایگاه علمی و فرهنگی تشیع در جزیـره، بـا رویکـرد توصیفی ـ تحلیلـی           |                         |  |
| تبیین میشود. یافته پژوهش نشان میدهد که تشیع در جزیره یک جریان فعـال و تـا حـد:              | تاریخ دریافت:           |  |
| ۱ است؛ اما به دلیل شرایط سیاسی و مذهبی موجود، ضعف عملکردی عالمان و حکام محلی ش              | 14.7/17/.7              |  |
| کانون درخشان علمی و فرهنگی و مکتب شیعی خاص جزیره ظاهر نشد.                                  | تاريخ پذيرش:            |  |
| ١                                                                                           | 14.4/.5/75              |  |
| ایالت جزیره، شیعه، عالمان شیعی، حکام محلی جزیره، کانون علمی و فرهنگی.                       | واژگان کلیدی            |  |
| ثواقب، جهانبخش، رؤیا رضایی و محسن رحمتی (۱۴۰۳). وضعیت علمـی و فرهنگـی شـیعه در ایاا         | استناد؛                 |  |
| (سدههای ۲ ـ ۷ ق / ۸ ـ ۱۳ م). <i>تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی.</i> ۱۵ (۴). ۴۲ ـ ۹. 2034/15.57.7 | استناد                  |  |
| https://doi.org/10.22034/15.57.7                                                            | کد DOI:                 |  |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                            | ناشر؛                   |  |

#### طرح مسئله

منطقه جزیره جدای از اینکه صحنهٔ حوادث و رخدادهای سیاسی گوناگون در طی سده های نخستین اسلامی بود و حکومتهای محلی قدرتمندی اعم از شیعه و سنی همچون بنی حمدان (شاخه جزیره و شمال شام ۲۵۴ ـ ۲۵۸ ق / ۹۹۰ ـ ۹۹۰ م)، زنگیان (شاخه جزیره و شام ۲۵۱ ـ ۲۵۸ م)، زنگیان (شاخه جزیره و شام ۲۵۱ ـ ۲۵۸ م)، زنگیان (شاخه جزیره ۵۲۱ م) را به شام ۵۲۱ ـ ۴۶۹ ق / ۱۱۲۷ ـ ۱۲۵۱ م) و ایوبیان (شاخه جزیره ۵۸۱ ـ ۶۵۸ ق / ۱۱۸۵ ـ ۲۵۸ ق / ۱۱۲۸ م) را به خود دید؛ از لحاظ علمی و فرهنگی مانند بسیاری از دیگر سرزمینهای اسلامی شاهد حضور عالمان، فقها، محدثان و شاعران زیادی بوده است. کثرت مسافرتهای افراد گوناگون و جویندگان علم به سرزمین جزیره نزد عالمان شیعی و سنی، نشان از حضور و پراکندگی دارندگان دانشهای مختلف در این منطقه است. اشارههای گوناگون منابع موجود حاکی از آن است که شهرهای جزیره مانند موصل، رقه، اربِل، آمِد، حَرّان و دیگر شهرها، محل حوزه درس و تعلیم عالمان، شاعران و بزرگان دانش بودهاند. این عالمان هم در زمره اهل تشیع و هم اهل تسنن بودند و نقش آنها در پیشبرد علوم مختلف غیر قابل انکار است.

هدف این مقاله بررسی فعالیتهای علمی و فرهنگی شیعی در ایالت جزیره مقارن با ایام خلافت عباسی (۱۳۲ \_ ۶۵۶ ق / ۷۵۰ \_ ۱۲۵۸ م) است و تلاش دارد به این پرسش پاسخ دهد که با توجه به حضور جمعیت شیعی، سادات علوی، علما و فضلای فراوان شیعه در ایالت جزیره، چرا یک کانون مهم فرهنگی و یا یک مکتب شیعی خاص جزیره شکل نگرفته است. فرضیه پژوهش، عملکرد بزرگان (عالمان) دانشهای شیعی در جزیره و عملکرد دولتهای مختلف شیعی و سنی صاحب قدرت در این

<sup>1.</sup> Āmed.

<sup>2.</sup> Hesn Kayfa.

۱. فاقان، فافاه.

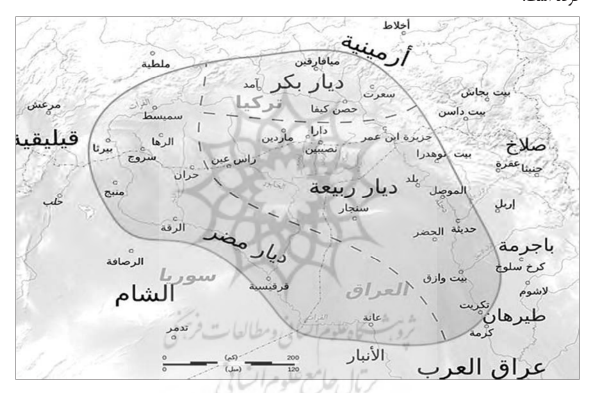
۴. در این باره، ر.ک: مقدسی، احسن التقاسیم فی معرفة الاقالیم، ص ۱۳۷؛ قزوینی، آثار الـبلاد و اخبـار العبـاد، ص ۱۵۸،
 ۸۶۳؛ اصطخری، المسالک و الممالک، ص ۵۴ \_ ۵۲؛ حموی، معجم البلدان، ج ۲، ص ۱۳۴ و ۴۹۴؛ ابن شـداد، الاعـلاق الخطیره فی ذکر امراء الشام و الجزیره، ج ۳، ص ۱۵۴ \_ ۳.

ایالت را در این امر مؤثر دانسته است. این پژوهش از نوع تاریخی است و دادههای آن با تکیه بر منابع معتبر تاریخی، به روش کتابخانهای فراهم آمده و بررسی و تبیین موضوع با رویکرد توصیفی ـ تحلیلی انجام شده است.

#### پیشینه پژوهش

درباره موقعیت تشیع در ایالت جزیره پژوهش چندانی صورت نگرفته است. پژوهشهای انجام شده درباره جزیره بیشتر مربوط به حوادث سیاسی و حکومتهایی که در جزیره شکل گرفته و یا موضوعات دیگری غیر از وضعیت فرهنگی بوده است. برای نمونه، مودت و موسوی (۱۳۹۵) در بررسی «مناسـبات سیاســی حکومت بنی عُقیل شیعی با أل بویه، فاطمیان و سلجوقیان» با رویکرد سیاسی به این مناسبات پرداختهانـد و وارد حوزه فکری و فرهنگی نشدهاند. ظهیری (۱۳۹۵) به «نقش مراکز علمی جزیره در پیشبرد علـوم و ادب عصر عباسی» پرداخته و با رویکرد ادبی فقط به فهرستی از ادبا و نویسندگان این نواحی بسنده کرده و اصلاً به وضعیت شیعه ورودی نداشته است. رضایی و همکاران (۱۴۰۲) در «بررسی تکاپوهای تبلیغی و نظامی فاطمیان در ایالت جزیره» درصدد آن بودهاند که تبیین کنند فاطمیان برای حضور در ایالت جزیـره چه سیاستی را به کار بستند. پژوهشهای عربی نیز بیشتر به محدوده اقلیم جزیره و اوضاع اجتماعی و اقتصادی و یا سیاسی آن پرداختهاند و به مسائل اندیشهای، بهویـژه در ارتبـاط بـا تشـیع، وارد نشـدهانـد. العزاوی (۱۹۸۴) در مقالهای به محدوده جغرافیایی جزیره از دید دو جغرافینگار، اصطخری و ابنحوقـل، پرداخته است. خطاب (۱۹۸۵ م / ۱۴۰۵ ق) در مقالهای دو جزئی، بلاد جزیره را پیش از فتح اسلامی و در ایام فتوحات بررسی کرده؛ در قسمت اول به موقعیت، حدود و شهرهای جزیره و در قسمت دوم به جنبه اقتصادی و به مراحل فتح جزیره پرداخته و به اوضاع مذهبی آن اشارهای نـدارد. محمـد (۱۹۸۹) اوضـاع اجتماعی و اقتصادی در بلاد جزیره را در سده ششم هجری، بدون ورود به وضعیت فکری و مذهبی و وضعیت شیعه، بررسی کرده است. صابان (۱۴۲۱ ق [۲۰۰۱ م]) یکی از شهرهای جزیره بـهنـام جزیـره ابن عمر را در تاریخ و تمدن بررسی کرده که در بخش تمدنی به شخصیتهای علمی سنی اشاره کرده است. وریکات (۲۰۰۱) در رساله کارشناسی ارشد منتشر نشـده، زنـدگی اجتمـاعی و اقتصـادی جزیـره در سدههای ۴ و ۵ هجری را بررسی کرده و حمودی (۲۰۰۸) نیز در چنین رسالهای، بـه وضـعیت جزیـره از اوایل عصر عباسی تا پایان خلافت مأمون (۱۳۲ ـ ۲۱۸ ق / ۷۵۰ ـ ۸۳۳ م) پرداخته و هیچکدام به اوضاع فکری، فرهنگی و مذهبی آن نپرداختهاند. الحارثی (۲۰۰۷ م / ۱۴۲۷ ق) اوضاع تمدنی در اقلیم جزیـره را در سدههای ۶ و ۷ هجری در قالب کتاب بررسی کرده و پس از اوضاع سیاسی و اقتصادی، در فصل سوم

به اوضاع تمدنی پرداخته که در آن فهرستی از علمای مختلف رشتههای علمی با شرح حال آنها به دست داده و از فعالیتهای علمی شیعه بحثی به میان نیامده است. پژوهشهای دیگری همچون پژوهشی که صکبان علی (۱۹۸۵) در آن به زندگی روستایی در جزیره در سده نخست هجری پرداخته، پژوهشی که الدویکات (۲۰۱۳) در آن به اوضاع کشاورزی در اقلیم جزیره فرات در عصر اموی پرداخته و کتابی کـه قداوی (۲۰۱۵ م / ۱۴۳۶ ق) نگاشته، با موضوع این پژوهش ارتباطی ندارنـد. بنـابراین، دربـاره وضـعیت علمی و فرهنگی شیعه مقارن خلافت عباسی سده ۲ تا ۷ هجری، پژوهش مستقلی انجام نشده و این مقاله می تواند گامی تازه در این باره بهشمار آید و همین عدم توجه، ضرورت انجام این پژوهش را تقویت کرده است.



#### پیشینه علمی و فرهنگی ایالت جزیره

ایالت جزیره در دوره باستان به یکی از کانونهای علمی در جهان آن زمـان تبـدیل شـده بـود و برخـی شهرهای مهم آن نظیر حرّان و نصیبین جزء مهمترین شهرهای فرهنگی بهشمار میرفتهاند. حرّان یکی از کانونهای علمی در حوزههای طبی و ستارهشناسی بود و در آستانه شکل گیری تمدن اسلامی بود که برای مدتی به محل اجتماع علمای یونانی زبان از مصررانده شده و سریانی های منطقه تبدیل شد. ایالت جزیره با کانونهای علمی سریانی که داشت، نقش زیادی در انتقال علوم یونانی به جهان اسلام بازی کرد. این ناحیه در سدههای اولیه اسلامی در حوزههای دانش مانند طب، نجوم، فلسفه، الهیات، ریاضیات و جغرافیا، سهم مهمی در حوزه ترجمه متون یونانی و سریانی به زبان عربی به عهده داشت و این نقش تا حدود زیادی روشن شده است. ۱

در زمینه طب اگرچه ابن جلجل اندلسی (م. ۳۸۴ ق / ۹۹۴ م) سهم اند کی را به میراث نوشتاری جزیره اختصاص داده است؛ اما ابن ابی اصیبعه (م. ۶۶۸ ق / ۱۲۷۰ م) به نقش مهم و تأثیر گذار این منطقه در پرورش و انتقال علوم طب به جهان اسلام اشارههای فراوانی دارد. در زمینه الهیات تأثیری که مسلمانان از علمای سریانی پذیرفته اند به بحث گرفته شده و شواهد زیادی در رابطه با این تأثیر پذیری عرضه شده است. شریانی های جزیره در زمینه انتقال متون جغرافیایی و نجومی بطلمیوس و جالینوس به جهان اسلام نقش مهمی ایفا کردند؛ اما خود در تولید چنین متونی در دوره پیش از اسلام هیچ خاصی در خلاقیت و نبوغی به خرج ندادهاند. و اولیری بر آن است که نسطوریان مسیحی سریانی سهم خاصی در حفظ و انتقال دانش های یونانی در زمینه های فلسفی و کلامی به جهان اسلام داشته اند. در زمینه نجوم، سریانی های ایالت جزیره نه تنها کوشش های زیادی در باب ترجمه آثار یونانی به عربی داشتند، بلکه بریان خود را بر برخی از این آثار گذاشتند و دانش ستاره شناسیای را که در برخی شهرهای آن نظیر حزّان جنبه مذهبی به خود گرفته بود، وارد این حوزه از دانش کردند.

در طول دوره خلافت عباسی، بهویژه در سدههای چهارم و پنجم هجری، که از آن به عنوان عصر زرین تمدن اسلامی نام برده می شود، جزیره سرزمینی بود که بر اساس گزارشهای منابع (تاریخی، ادبی، رجالی و دینی)، محل حضور محدثان، فقها، فضلا و شاعران زیادی بوده و مجالس و مدارس پررونقی در آنجا برپا بوده است. عالمان و بزرگان دانشی جزیره در زمینه تعلیم دانش و پرورش شاگردان، فعالیت پررنگی داشته اند. افراد برای تحصیل نزد استادان و عالمان، اعم از شیعی و سنی، به این سرزمین می آمدند که خود گویای تساهل و تسامح مذهبی در این منطقه و رونق فرهنگی آنجا است. اسامی دانشمندان و شاعران مختلفی مانند خالدیها، آمِدیها، حرّانیها، موصلیها، جزریها (منسوب به جزیره ابن عمر)، ماردینیها، رقیها و دیگران که هریک منتسب به شهرهای مختلف جزیره بودند، نشان از رونق دانشهای مختلف و پرورش دارندگان و استادان دانشها در این سرزمین است.

۱. گوتاس، تفکر یونانی و فرهنگ عربی، ص ۶۳ ـ ۲۰، ۹۷ و ۱۶۵.

٢. ابن جلجل، طبقات الأطباء و الحكماء، ص ٧٥، ٨٠، ٩۴ و ١١٣.

٣. ابن ابي اصيبعه، عيون الانباء في طبقات الاطباء، باب ٨، و ٩ و باب ١٠، ص ٢١٢ \_ ٢٨٥.

۴. کراوس و دیگران، *فرهنگ یونانی و اندیشه ایرانی*، ص ۵۳ ـ ۱۲

۵. کراچکوفسکی، تاریخ نوشته های جغرافیایی در جهان اسلامی، ص ۵۶ و ۵۹.

۶. اولیری، انتقال ع*لوم یونانی به عالم اسلامی*، ص ۱۱۳ ـ ۷۵.

۷. ناليينو، تاريخ نجوم اسلامي، ص ۲۸۳ ـ ۲۶۸.

#### جایگاه علمی و فرهنگی تشیع در جزیره

عالمان و بزرگان و شاعران شیعی در کنار مشاهیر اهل سنت، نقش پررنگی در فعالیتهای علمی و پرورش شاگردان در شهرهای جزیره و رونق علمی و فرهنگی جزیره داشتند. هرچند شمار این چهرهها در مقایسه با بزرگان دانشی اهل سنت کم تر بودند و این امر می تواند ناشی از ترکیب جمعیتی جزیره نیز بوده باشد که جمعیت اهل سنت بیشتر بودند. با این وجود، شمار قابل توجهی از بزرگان شیعی در زمینههای مختلف سیاسی، ادبی و فقهی دارای جایگاه و احترام در نزد حکما و مردم بودند و صاحب جلسات شعر، حدیث و مناظرات بودند.

#### ١. عالمان شيعي

۱. قفطی، إنباه الرواة على أنباه النحاة، ج ۲، ص ۱۵۴؛ سيوطی، طبقات المفسرين، ص ۶۳ حموی، معجم الأدباء، ج ۴،
 ص ۱۵۷۹ \_ ۱۵۷۷.

۲. امین، *اُعیان الشیعة*، ج ۳، ص ۳۴۳ ـ ۳۳، ج ۴، ص ۱۵۰.

٣. نجاشي، فهرست اسماء مصنفي الشيعه المشتهر برجال النجاشي، ش ١٩٤٩، ص ٣١٠.

۴. همان، ش ۱۶۱، ص ۶۷؛ شیخ اَقابزرگ طهرانی، *طبقات اعلام الشیعه*، ج ۱، ص ۱۰۵.

۵. نجاشی، فهرست اسماء ...، ش ۵۷۲، ص ۲۱۹.

ع ر.ک: همان، ش ۱۶۱، ص ۶۷، ش ۵۷۲، ص ۲۱۹، ش ۶۰۰، ص ۲۲۸، ش ۸۴۹، ص ۳۱۰، ش ۱۱۸۹، ص ۴۴۱. درباره قاضی نصیبی، همچنین ر.ک: خطیب بغدادی، *تاریخ بغداد اَو مدینة السلام*، ج ۳، ص ۵۲ \_ ۵۱.

علی بن حسن بن عنتر بن ثابت، معروف به شمیم حلّی (م. ۶۰۱ م)، از جملهٔ عالمان بزرگ شیعی در سده پنجم هجری است که در جزیره حضور داشته و شاگردان زیادی به نزد او می آمدند. وی که اهل حله مَزیَدیّه بود، در جوانی به جاهای مختلف از جمله بغداد و حلب و دمشق مسافرت نموده، پس از آن همواره در شهرهای جزیره از جمله، موصل، دیاربکر، آمِد، نصیبین و دیگر شهرها در حال رفت و آمد بوده و در نهایت در موصل ساکن می شود. از او با عنوان نحوی، لغوی و شاعر نام برده شده است. از شمیم حلی، آثار متعددی از جمله کتاب النکت المعجمات فی شرح المقامات، کتاب اری المشتار فی القریض المختار، کتاب الحماسه، که سروده اوست در یک مجلد، کتاب مناخ المنی فی ایضاح الکنی در چهار کراسه، کتاب کتاب در ق مجلد، به جای مانده است. در چهار کراسه، کتاب در ق مجلد، به جای مانده است. در چهار کراسه، کتاب در ق مجلد، به جای مانده است. در چهار کراسه کورس در در مجلا کراسه در یک مجلد، به جای مانده است. در چهار کراسه در کتاب در دو مجلد، به جای مانده است. در چهار کراسه در کتاب در دو مجلد، به جای مانده است. در خهار کراسه در کتاب در دو مجلد، به جای مانده است. در خوار کراسه در کتاب در دو مجلد، به جای مانده است. در خوار کراسه در کتاب در خوار کراسه در خوار کراسه در کتاب در خوار کراسه در کتاب در دو مجلد، کتاب در خوار کراسه در کتاب در خوار کراسه در خوار ک

سعد بن احمد بن مکی نیلی، معروف به ابن مکی (م. ۵۶۵ ق / ۱۱۷۰ م)، یکی دیگر از بزرگان شیعی است که اهل نیل شهری در کنار فرات جزیره است. از او با عنوان مُؤدِّب، تنحوی، عالم فاضل و شاعر یاد شده که در مدح اهل بیت بهویژه امیرالمؤمنین شی اشعار بسیاری سروده و نسبت به تشیع تعصب داشته، به گونهای که او را در تشیع غالی ذکر نمودهاند. خسن بن عنبس رافقی (م. ۴۸۵ ق. / ۱۰۹۲ م) از علمای منطقه رافقه در رقّه، از دیگر بزرگان شیعی جزیره است که او را شیعه متعصب (غالی) ذکر کردهاند و در رافقه حلقه درس بزرگی داشت و مذهب امامیه را نزد او می آموختند. همچنین ابن سلایا، سید تاجالدین محمد بن نصر صلایا حسینی، (م. ۶۵۶ ق / ۱۲۵۸ م) از بزرگان سادات شیعی و به روایتی حاکم اربل از طرف خلیفه المستعصم عباسی (۶۴۰ ـ ۶۵۶ ق / ۱۲۴۲ ـ ۱۲۵۸ م) که به خلیفه نامه نوشت و او اربن از حمله مغول آگاه ساخت. در منابع تاریخی از ارسال نامه ابن علقمی شیعی، وزیر خلیف عباسی، به ابن صلایا پس از واقعه کشتار شیعیان در محله کرخ بغداد در ۴۵۶ ق / ۱۲۵۶ م. توسط نیروهای خلیفه ابن ملیفه در حمله گزارش شده است که در آن وزیر از این واقعه شکوه کرده و از نقشه مخالفان و نزدیکان خلیفه در حمله گزارش شده است که در آن وزیر از این واقعه شکوه کرده و از نقشه مخالفان و نزدیکان خلیفه در حمله گزارش شده است که در آن وزیر از این واقعه شکوه کرده و از نقشه مخالفان و نزدیکان خلیفه در حمله

رتال جامع علوم السابي

۱. کتاب، دفتر، نسک.

۲. ابن خلكان، وفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمان، ج ٣، ص ٣٣؛ حموى، معجم الأدباء، ج ۴، ص ١٤٩٠ ـ ١٤٨٩؛ قفطى، إنباه الرواة على أنباه النحاة، ج ٢، ص ٢٤٣؛ مدرس تبريزى، ريحانه الادب في تـراجم المعـروفين بالكنيـه او اللقـب، ج ٣، ص ٢٥٥ ـ ٢٥٣.

۳. ادبآموز، مربی و آموزنده ادب.

۴. حموی، معجم الأدباء، ج ۳، ص ۱۳۴۷؛ سماوی، الطلیعة من شعراء الشیعة، ج ۱، ص ۸۵ \_ ۸۴؛ امین، أعیان الشیعه، ج ۷، ص ۲۲۰.

۵. امین، *اعیان الشیعه*، ج ۵، ص ۲۲۱.

ع يونيني، ذيل مرآة الزمان، ج ١، ص ٣ و ٨٧.

۷. درباره این واقعه، ر.ک: همان، ص ۶۶؛ ابن الوردی، تاریخ ابن الـوردی، ج ۱، ص ۱۸۹؛ ابـن فـوطی، الحـوادث الجامعـة والتجارب النافعة فی المائة السابعة، ص ۲۲۶؛ آیتی، تحریر تاریخ وصاف، ج ۱، ص ۲۳.

۱۶ 🗀 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، دوره ۱۵، زمستان ۱۴۰۳، ش ۵۷

به نیل و حلّه سخن گفته است. $^{ ext{ iny N}}$  به روایتی، هولاکوخـان مغـول (۶۵۴ \_ ۶۶۳ ـ ۱۲۵۶ م) در  $^{ ext{ iny N}}$ فتح بغداد گردن ابن صلایا را زد. ۲ به گزارش ابن فوطی (م. ۷۲۳ ق / ۱۳۲۳ م)، هنگامی که قصد داشت نزد هلاکوخان برود و حال خود را بیان کند، فرمان به قتلش داد و در جبال سیاه کوه کشته شد. از نگاه این مورخ، ابن صلایا مردی کریم، بخشنده، فاضل و متدین بود و نسبت به کسانی که مرتکب فساد می شدند یا شراب میخوردند سخت گیر بود. آ

یکی از فضلای شیعی جزیره، علی بن احمد عمرانی موصلی (م. ۳۴۴ ق / ۹۵۵ م) بود که در ریاضیات (حساب و هندسه) و اخترشناسی مشهور بود. جویندگان دانش از راههای دور برای فراگرفتن دانش نزد او مى آمدند. شرح كتاب *الجبر و المقابله* ابى كامل شجاع بن اسلم الحاسب المصرى (م. ٣١٨ ق / ۹۳۰ م) که نزد دانشمندان و علمای ریاضیات در سده های چهارم و پنجم هجری (۱۰ و ۱۱ م) شناخته شده بود و بهعنوان کتاب درسی متداول بود و از آن بهرهها میبردند، از او است. از دیگر تألیفات عمرانی، کتاب *الاختیارات* و کتابهای دیگری در نجوم و مسائل مربوط به آن است. سید بن طاووس او را در شمار علمای نجوم شیعه نام برده است. $^{a}$ 

در برخی از شهرهای جزیره مانند موصل و نصیبین هم کسانی از بزرگان شیعی در زمره وکلای ائمه شیعی حضور داشتهاند، کمانند ابومحمد حسن بن علی وجناء نصیبی از خاندان وجناء در نصیبین، کو هم خاندانهای نقیب جهت سرپرستی سادات امامی و علویان و رسیدگی به امور آنان حضور داشتند، مانند خاندان آل ابیزید از فرزندان و نوادگان بنی عبیدالله که نسب و تبار این نقبا با چندین واسطه (که در متون ذکر شده) به حسین اصغر پسر امام علی زین العابدین این می رسد و نقابت در خاندان آنها در موصل و نصیبین موروثی بود.^ شاخه دیگری از نقبای جزیره، فرزندان امام حسن ﷺ بودند که نقابت علویان در

۱. ر.ک: ابن الوردی، *تاریخ ابن الوردی*، ج ۱، ص ۱۹۰ \_ ۱۸۹؛ اَیتی، *تحریر تاریخ وصاف*، ج ۱، ص ۲۴.

سبكي، طبقات الشافعيه، ج ٨، ص ٢٧٤؛ نيز ر. ك: رشيدالدين فضل الله، جامع التواريخ، ج ٢، ص ٧١٤.

٣. ابن فوطي، الحوادث الجامعة ...، ص ٢٤١.

۴. ابن نديم، *الفهرست*، ص ٣٩۴؛ قفطي، اخبار العلماء باخيار الحكماء، ص ١٨٠ \_ ١٧٩؛ زركلي، *الاعلام*، ج ۴، ص ٢٥٣.

۵. ابن طاووس، فرج المهموم في تاريخ العلماء النجوم، ص ١٢٧؛ شيخ أقابزرگ تهراني، الذريعه الي تصانيف الشيعه، ج ١١، ص ۴۳؛ نعمه، فلاسفة الشيعة حياتهم و آراؤهم، ص ٣٣٣.

۶ ر.ك: مروزي، *الفخري في انساب الطالبيّين*، ص ۱۶۷؛ ابن فندق، *لباب الأنساب و الألقاب و الأعقاب*، ص ۵۵۱.

۷. برای تفصیل آن، ر.ک: صدوق، *کمال الدین و تمام النعمه*، ج ۲، ص ۴۴۲، ۴۹۱ \_ ۴۹۰؛ طوس*ی، کتاب الغیبه*، ص ۲۲۷ و ۴۴۰.

٨. ر.ک: ابن فوطی، مجمع الآداب فی معجم الألقاب، ج ۱، ص ٢٤٢، ج ۴، ص ۵۱۳؛ ابن طقطقی، الأصیلی فی انساب الطالبيين، ص ٢٩٢؛ ابن عنبه، الفصول الفخريه، ١٧٨؛ ابن عنبه، عمدة الطالب في أنساب آل ابيطالب، ص ٣٠١؛ شرفالدین، مع موسوعات رجال الشیعه، ج ۳، ص ۴۹۲ \_ ۴۹۱؛ رجایی موسوی، الکواکب المشرقة فی أنساب و تاریخ و تواجم الأسرة العلوية الزاهرة، ج ٣، ص ٢٧٣؛ أمين، اعيان الشيعه، ج ٨، ص ٢٨٨.

شهرهای نصیبین و میافارقین را برعهده داشتند. کون بحث درباره آنها در حوصله این مقال نمی گنجه د به همین اشاره بسنده می شود.

#### ۲. شاعران شیعی جزیره

افزون بر عالمان دینی، شاعران شیعی جزیره نیز در رونق فرهنگی این ایالت مؤثر بودهاند که نام تنی چند از آنان برجسته است. زیدبن مَرزَکّه موصلی، شاعر، ادیب و نحوی شیعی بود. مرزکّه منتسب به یکی از قراء موصل به نام عین سعی بود. از او مرثیهای در رثای امام حسین (ش۶۶ ق / ۶۸۰ م) ذکر شده است. زمان زندگی ابن مرز که معین نیست. از دیگر شاعران شیعی جزیره، محمد بن احمد بن حمدان، مُکنّی به ابوبکر و معروف به خباز بَلَدی اهل بلده، شهری از شهرهای جزیره نزدیک موصل بوده است. ابن حمدان با آنکه اُمی (بی سواد) بود، شعر نیکو می سرود و با آنکه بهرهای از دانش نداشت، شعرش از ظرایف و لطایف ادبی خالی نبود. خباز بلدی، حافظ قرآن بود و در اشعارش، آیاتی از قرآن را تضمین می مینمود؛ به ویژه آنجا که عقیده تشیع خود را در اشعارش اظهار می کند. آبن ندیم می گوید: خالدیان در موصل شعر او را جمع کردند، نزدیک سیصد ورق است. بلدی همیشه در گردش بود و مانند بسیاری از دیگر شاعران جزیره، شهر خود را به قصد دربار سیف الدوله حمدانی (۳۳۳ \_ ۳۵۶ ق / ۹۴۴ \_ ۹۶۷ م) دیگر شاعران جزیره، شهر خود را به قصد دربار سیف الدوله حمدانی (شعار او جمع آوری گردید. ترک می کند و آنجا از بخشش و کرم او بهره می برد. گویا پیش از وف اتش اشعار او جمع آوری گردید. شیخ حر عاملی و شیخ عباس قمی بر پایه مطالب ثعالبی، خباز بلدی را عالم فاضل شاعر ادیب و در شیخ حر عاملی و شیخ عباس قمی بر پایه مطالب ثعالبی، خباز بلدی را عالم فاضل شاعر ادیب و در شیخ سی عالمان شیعی نام بردهاند. و شیخ عباس قمی بر بایه مطالب ثعالبی، خباز بلدی را عالم فاضل شاعر ادیب و در

از دیگر شاعران شیعی مذهب جزیره، منصوربن سلمهٔ بن زبرقان نمری (م. ۱۹۰ یـا ۱۹۳ ق / ۸۰۹ م) است. زادگاه و مسکن او، شهر رأس العین در جزیره بود. نمری را از بزرگان شعرای محدثین شـمرده اند. شعر او روان، سهل و ممتنع و همه اش زیباست؛ گرچه به کُندی شعر مـیسـرود، ولـی شـعرش پـاکیزه و

۱. ر.ک: رجایی موسوی، *الکواکب المشرقة* ...، ج ۳، ص ۱۸۶؛ ابن فندق، *لباب الأنساب و الألقاب و الأعقاب*، ص ۱۸۶ ـ ۱۵۹ می ۵۵۴ می ۱۵۹ ـ ۱۴۹.

۲. حموی، معجم الادباء، ج ۳، ص ۱۳۳۸؛ صفدی، کتاب الـوافی بالوفیـات، ج ۱۵، ش ۴۶۴۱، ص ۳۷؛ مـدرس تبریـزی، ریحانه الادب ...، ج ۵، ص ۲۸۳.

ثعالبي، يتيمه الدهر في محاسن اهل العصر، ج ٢، ص ٢٤٤ ـ ٢٤٤.

۴. ابن نديم، الفهرست، ص ۲۴۰.

۵. همان، ص ۲۴۰.

ع. حر عاملى، امل الآمل، ج ٢، ص ٢٣٩ \_ ٢٣٨؛ قمى، الفوائد الرضويه في احوال علماء المذهب الجعفريه، ج ٢، ص ۶۲٩.

از امیر ابوالفتح حسین بن عبدالله بن احمد بن عبدالجبار، معروف به ابن ابی حصینه معرّی، نیز باید یاد کرد. ادیب و شاعری که زادگاهش مشخص نیست؛ اما به قرائنی اهل جزیره است. او در سال ۴۵۷ ق / ۱۰۶۵ م. در سروج (از مناطق جزیره) در گذشته است. معری مدت زمان زیادی در خدمت حاکمان شیعی مذهب بنی مِرداس و به و همین امر سبب ترقی جایگاه او گردیده است، چنان که از طرف امیر تاجالدولهٔ بن مرداس در ۴۳۷ ق / ۱۰۴۵ م. به سفارت نزد مستنصر (۴۲۷ \_ ۴۸۷ ق / ۱۰۳۶ \_ ۱۰۹۴ م) بود و در خلیفه فاطمی فرستاده شد. در آنجا مدتی در خدمت فاطمیان (۲۹۷ \_ ۴۵۷ ق / ۹۰۹ \_ ۱۱۷۱ م) بود و در چند قصیده مختلف، مستنصر را ستایش کرد. مستنصر او را به امارت وعده داد و این وعده را در سال چند قصیده مختلف، مستنصر را سافت. افزون بر این، به دربار حاکمان شیعی مذهب بنی عُقیل در جزیره نیز راه یافت و قریش بن بدران بن مُقلّد (۴۳۳ \_ ۴۵۳ ق / ۱۰۵۲ \_ ۱۰۶۱ م) را مدح گفته و همچنین

۱. ابن معتز عباسی، طبقات الشعراء، ص ۲۴۴ ـ ۲۴۱؛ سمعانی، الانساب، ج ۱۸۳ ص ۱۸۳ ـ ۱۷۹؛ کحالـه، معجـم المـؤلفین،
 ج ۱۳، ص ۱۴ ـ ۱۳؛ امین، اعیان الشیعه، ج ۱۰، ص ۱۴۰؛ شوشتری، مجالس المؤمنین، ج ۲، ص ۵۵ ـ ۵۳.

۲. حموی، معجم الادباء، ج ۱، ص ۲۸۵؛ ابنندیم، الفهرست، ص ۲۱۰.

۳. ابن ندیم، **هم***ان***، ص ۲۳۲**.

۴. امین، *اعیان الشیعه*، ج ۱۰، ص ۱۸۳.

۵. حموی، معجم الادباء، ج ۳، ص ۱۱۱۸.

۶. مرداسیان یا اَل مرداس در شمال و مرکز شام، بهویژه در حلب، ۴۷۲ ـ ۴۲۵ ق / ۱۰۸۹ ـ ۱۰۲۴ (باسـورث، سلسـلههـای اسلامـ الله الله می مرداسیان یا اَل مرداس ۱۴۴۰ ـ ۱۴۳).

مرثیهای در مرگ معتمدالدوله قِرواش بن مقلّـد بـن مُسـیّب عُقیلـی (۳۹۱ ـ ۴۴۲ ق / ۱۰۰۱ ـ ۱۰۵۰ م) صاحب موصل سروده است. اگرچه منابع به صراحت از مذهب او سخن نگفتهاند؛ اما با توجه بـه شـواهد موجود، حضور مداوم در دربارهای حاکمان شیعی، ستایشهای او از این حاکمان در اشعار خود و دریافـت خلعتها و امارت از سوی آنان، بهویژه مستنصر فاطمی، میتوان به شیعه بودن او رأی داد.

طاهر یا ظاهر بن عدیم جزری، اهل جزیره ابن عمر، شاعری محبوب با بیانی شیرین و ساده بود و سیفالدوله حمدانی و عضدالدوله بویهی را مدح کرده است؛ این قرینهای است برای شیعی فرض کردن او. ابوسعید محمدبن ابیالقاسم الحسین بن علی بن عبدالرحیم البغدادی، زاده ۳۸۷ ق / ۹۹۷ م، مقیم جزیره ابن عمر و همان جا وفات یافت. او در علم حساب صاحب نظر بوده و به مجالس علما میرفت و به استماع حدیث می پرداخت. کتابی در اخبار شعرا تصنیف کرد و اشعار خوبی هم سرود. او چندین بار وزارت جلال الدوله بن بهاءالدله بویهی را برعهده داشت. مضور در دستگاه آل بویه می تواند نشانگر تمایلات شیعی او باشد.

نکتهای که شناخت و معرفی بزرگان شیعی جزیره را با مشکل روبهرو ساخته، عدم اشاره منابع به مذهب بسیاری از این رجال است و تنها با نگاهی جستوجوگرانه در سایر منابع و یا از روی نشانههایی همچون در خدمت سلاطین و استادان شیعی بودن میتوان به عقیده شیعی آنها پی برد.

#### چرایی نضج نیافتن مکتب خاص شیعی در جزیره

نکته قابل تأمل در ارتباط با وضعیت علمی و فرهنگی شیعیان جزیره آن است که چرا با وجود حکومتهای قدرتمند شیعی همچون بنی حمدان و بنی عُقیل و همچنین جمعیت شیعی، سادات، عالمان، شاعران و محدثان شیعی در جزیره، که به برخی از آنها هم اشاره شد، شاهد شکل گیری یک کانون مهم علمی و فرهنگی شیعی و یا مکتب خاص شیعی به نام شهرهای جزیره که ویژگی خاص خود را داشته و آن را از دیگر مناطق متمایز کند، آن گونه که سایر سرزمینهای اسلامی مانند کوفه، حله، قم و دیگر جاها، به دارا بودن مکتبی خاص خود شهرهاند، نیستیم؟ این در حالی است که جویندگان دانش از جاهای مختلف جهت شرکت در کلاس درس عالمان و فقیهانی که در شهرهای مختلف جزیره بودند، حضور می یافتند. با این وجود، جزیره در حوزههای مهم فعالیتهای فرهنگی شیعی نقشی نتوانست ایفا کند، حتی میان شهرهای ایالت جزیره و شهرهای مهم شیعی نظیر کوفه، حله و حتی قم هیچ مناسبات

۱. همان، ص ۱۱۲۸ \_ ۱۱۱۸.

۲. درباره این دو شخص، ر.ک: غندور، تاریخ جزیره ابن عمر، ص ۲۸۸؛ علی، تاریخ الحرکة العلمیة و الفکریة و ابرز اعلامها فی مدن الجزیرة الفراتیة فی ترکیا، ص ۴۵۶.

فرهنگی دامنه دار و مهمی شکل نگرفت. برای پاسخ گویی به مسئلهٔ عدم شکل گیری مکتب خاص شیعی در جزیره، دو موضوع بیش از هر چیز تأثیر گذار بوده است: ۱. عملکرد و شرایط ناموران و بزرگان دانشهای شیعی در منطقه یا همان عالمان شیعی؛ ۲. عملکرد دولتهای مختلف شیعی و سنی که قدرت را در دست داشتند. برای تبیین این موضوع، عوامل عدم شکل گیری مکتب فکری خاص شیعی در جزیره در چند محور دسته بندی می شود.

#### عوامل سياسي

#### ۱. مرزی بودن اقلیم جزیره

اینکه اقلیم جزیره از آغاز فتوحات اسلامی به عنوان ثغر اسلامی بهشمار می آمده و مقدسی دربارهاش گفته «ان هذه البلاد ثغر من ثغور المسلمین و معقل من معاقلهم» و بعد هم در مجاورت امپراتوری بیزانس، برخی از شهرهای آن از ثغور اسلامی بوده و شاهد حملات رومیان و جنگهای داخلی حکومتهای مختلف بوده، خود در ناپایداری اوضاع جزیره و عدم شکل گیری حرکتهای گسترده علمی و فکری تأثیر داشته که این امر بر فعالیت شیعیان نیز بی تأثیر نبوده است. این وضعیت مرزی بودن، دفاع در برابر تهاجمات بیزانس و حفظ موقعیت سیاسی را برای حکومتهای وقت و حکومتهایی که شیعی بودند، مانند حمدانیهای موصل، ضروری می ساخت و تکاپوهای نظامی فرصت چندانی برای پرداختن به فعالیتهای فکری و فرهنگی برای آنها فراهم نمی کرد.

#### ۲. فعالیتهای بازدارنده حکام و عالمان سنی

عامل دیگری که بر فعالیت عالمان شیعی تأثیر می گذاشت، فعالیتهای سنی گرایانه و ضد شیعی در منطقه جزیره از سوی حکومتهای زنگیان و ایوبیان در سدههای پنجم و ششم هجری بوده است. روی کار آمدن این حکومتها و اضطرابات سیاسی ناشی از آنها، بی گمان بر عدم حضور دائمی استادان شیعی تأثیر گذار بوده است؛ چرا که این حکومتها پس از ورود به منطقه، تمام بنیانهای شیعی را از بین می بردند و در جهت تقویت مذهب اهل سنت تلاش می کردند. آنها با تأسیس مدارس سنی، حمایت از عالمان و فقهیان اهل سنت و به کارگیری آنها در امور دولتی، به پیشبرد هر چه بیشتر مذهب تسنن و فعالیت عالمان این مذهب کمک می نمودند و زمینه حضور و فعالیت عالمان شیعی را می کاستند. نورالدین

١. مقدسي، احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ص ١٣٤.

۲. الحارثی، *الاوضاع الحضاریه فی اقلیم الجزیره الفراتیه فی القرنین السادس و السابع الهجری*، ص ۴۶۰. برای اَگاهی از نواحی ثغور جزیره، ر.ک: خطاب، *بلاد الجزیره قبل الفتح الاسلامی و فی ایامه*، جزء ۱، ص ۴۸ ـ ۴۳.

محمود بن زنگی ملک العادل (۵۴۱ \_ ۵۶۹ ق / ۱۱۴۷ \_ ۱۱۴۷ م) پس از در اختیار گرفتن جزیره، برای حمایت از اهل سنت، مدارس زیادی برای تدریس مبانی و معارف مذهب تسنن در شام و شهرهای جزیره از جمله منبج و رحبه ساخت و استادان برجسته ای همچون شیخ شرف الدین بن أبی عصرون فقیه شافعی را به آنجا آورد و بعدها او را به منصب قضاوت در سنجار و نصیبین و حرّان نیز برگزید. همچنین مساجد بسیاری برای سنیان در جزیره بنا کرد، از جمله مسجد نوری در شهر موصل که آن را به اندازه کافی مرتب کرد، مسجدی بر نهر العاصی در حماة، مسجد الرها و مسجد منبج. صلاح الدین ایوبی (۵۶۴ لافی مرتب کرد، مسجدی بر نهر العاصی در حماة، مسجد الرها و مسجد منبج. صلاح الدین ایوبی و فقیه با تشیع مبارزه و ضرباتی را به این مذهب وارد کردند و از دامنه حضور و نفوذ آن کاستند. اتابکیه اقلیم جزیره از زنگیان و ضرباتی را به این مذهب وارد کردند و از دامنه حضور و نفوذ آن کاستند. اتابکیه اقلیم جزیره از زنگیان و اثباع آنها در سده ۶ و اهل از تقیان (اُراتُقه، اُرتُقیه) (۴۹۴ \_ ۲۸۲ ق / ۱۱۰۱ \_ ۱۴۰۹ م) دیار بکر و ایوبیان و اتباع آنها در سده ۶ و اهل کاق به حیات فرهنگی در مناطق خود اهتمام زیادی داشتند. شاهان ارتقی علاقه زیادی به علیم و اهل علم نشان داده و برای آنها احترام قائل بودند. این شاهان اموال زیادی در این راه خرج کردند و عالم و شاعر و فقیه را به خود نزدیک گرداندند و منزلت دادند و اگر آنها را باتجربه و صالح می یافتند منصب و مستمری می دادند. ع

این حکومتها مؤسسات علمی دینی و دنیوی از مدارس، مکتبها، مساجد، زوایا، رباطها، خانقاهها و بیمارستانها، برای دفاع و تقویت مذهب سنی بهویژه مذاهب حنفی و شافعی برپا کردند و از اسلاف خود سلاطین سلجوقی پیروی نمودند. اوقاف بزرگی را نیز وقف این مؤسسات کردند. بنابراین، جو مناسبی برای اقامت استادان و طلاب علوم در دیار ایشان فراهم شد. تعداد زیادی از پزشکان، علما و فقها به مناطق آنها آمدند و برای ایشان حقوق و مستمری قرار داده شد، چنان که بسیاری از این علما و فقها در مناصب بالای دینی، اداری و قضایی اشتغال پیدا کردند. به لحاظ اهمیت بزرگان حوزه دین و دانش جزیره، شرح حال آنها در شاخه تسنن به متون تاریخی و رجالی راه یافت. الازدی (م. ۳۳۴ ق / ۹۴۵ م) در تاریخ موصل در ذیل حوادث سنوات مختلف، از درگذشت محدثان و عالمان بسیاری از اهل سنت یاد

۱. ابن خلكان، *وفيات الأعيان*، ج ۵، ص ۱۸۵.

۲. همان، ج ۳، ص ۵۸.

٣. همان، ج ۵، ص ۱۵۸.

۴. مظفر، تاريخ الشيعه، ص ١١٠.

۵. درباره امرای اُرتقی ترک دیار بکر و شاخههای آن، ر.ک: باسورث، سلسلههای اسلامی جدید، ص ۳۷۹ ـ ۳۷۶.

۶. شميسانی، مدينه ماردين من الفتح العربي الى سنه ١٥١٥ م / ٩٢١ ق، ص ٣٧١؛ على، تاريخ الحركه العلميه و الفكريـه، ص ٢٤١ ـ ٢٤٠.

٧. الحارثي، الاوضاع الحضاريه ...، ص ٢٤٣؛ شميساني، مدينه ماردين ...، ص ٣٧١.

کرده که نشان میدهد شمار این نوع عالمان دین در این ناحیه فراوان بوده، به گونهای که ذکر وفیات آنها مورد توجه مورخان قرار گرفته است. ابراساس گزارشهای این متون، در پژوهشی، فهرست بلندی از عالمان رشتههای مختلف علمی جزیره با شرح حال و آثار و خدمات آنها ارائه شده که همگی از مذاهب مختلف سنی بوده و هیچ نشانهای از اندیشمندان شیعی در آن نیست. در این فهرست در لغت و ادب: ۱۱ عالم نحو، ۸ لغوی، ادبا و شعرا ۱۶ نفر، ادبای آرامی ۴ نفر، موسیقی و الحان ۴ نفر؛ در علوم شرعی: قرائت و تفسیر ۱۴ نفر غالباً حنبلی، حدیث ۴ نفر، فقه ۱۶ نفر بیشتر شافعی و حنبلی؛ تاریخ ۱۰ مورخ برجسته، جغرافیا ۳ نفر؛ علوم عقلی (ریاضیات، هندسه، حساب، هیأت، شیمی، طبیعی = فیزیک، مرایا، مکانیک و فلسفه) ۱۷ نفر با ذکر مصنفات و شرح حال آنها. آین عالمان مدارس تأسیس می کردند یا تولیت مدارس را عهدهدار بودند، تدریس، خطبه و وعظ می کردند، شاگرد تربیت می کردند و بـه تألیف و تصنیف کتاب می پرداختند. خطاطان و خوش نویسان، تذهیب گران، نقاشان و نساخان مشهور کتاب که بـه تجلید، تذهیب، خطاطی، نقاشی و نساخی کتب در خزانههای کتب جزیره می پرداختهاند، اسـامی ۷ تـن از تجلید، تذهیب، خطاطی، نقاشی و نساخی کتب در خزانههای کتب جزیره می پرداختهاند، اسـامی ۷ تـن از تو هنرمندان با پسوند موصلی ذکر شده است. "

در پژوهشی دیگر، درباره حرکت علمی و فکری در جزیره، در شهرهای ماردین، آمِد، نصیبین، میافارقین و جزیره ابنعمر، ۵۷ عالم دینی و ۳۲ مورخ و لغوی و شاعر با شرح حال مختصر و آثار آنها شماره شده است. گیکی از شهرهای جزیره، جزیرهٔ ابنعمر، خود از مراکز علمی و فرهنگی در تمدن اسلامی بود و عالمان بسیاری به این شهر منسوباند و اغلب کسانی که با نسبت جَزَری شناخته شدهاند، از این شهر برخاستهاند؛ بهویژه در زمان آل زنگی و ایوبیان (سدههای ۶ و ۷ ق / ۱۲ و ۱۳ م) بر اثر تشویق و حمایت این دودمانها، خاندانهایی برجسته از علما سر برآوردند. درباره علمای رشتههای مختلف منسوب به جزیره ابنعمر که همه سنی هستند، فهرستی ۴۴ نفره ارائه شده است. به همین نحو در پژوهشی دیگر، درباره علوم و ادب مراکز علمی دیار بکر و دیار مضر جزیره، ۱۹ شاعر، در نثر ۲ نفر، طوم و نحو ۴ نفر، علوم لغوی ۲ نفر، علوم بلاغی ۱ نفر، علوم اسلامی (فقه و حدیث) ۶ نفر، علوم علوم و نحو ۴ نفر، علوم لغوی ۲ نفر، علوم بلاغی ۱ نفر، علوم اسلامی (فقه و حدیث) ۶ نفر، علوم بادور به دو نحو ۴ نفر، علوم لغوی ۲ نفر، علوم بلاغی ۱ نفر، علوم اسلامی (فقه و حدیث) ۶ نفر، علوم به خوره به نفر، علوم به نفر، علوم به نفر، علوم اسلامی (فقه و حدیث) ۶ نفر، علوم به نفره به نفره علوم به نفره به نفره به نفره اسلامی (فقه و حدیث) ۶ نفر، علوم به نفره به

۱. الازدی، تاریخ الموصل، ذیل سنوات رویدادها. برای نمونه ص ۵۸۵، ۶۹۳، ۶۹۵ ۶۰۷ و ... .

۲. ر.ک: الحارثی، الاوضاع الحضاريه ...، ص ۳۹۹ ـ ۲۶۴.

۳. همان، ص ۲۳۵ \_ ۲۳۲.

۴. على، تاريخ الحركه العلميه و الفكريه، ص ۴۶۰ ـ ۴۴۱.

۵. غندور، تاریخ جزیره ابن عمر، ص ۲۷۷ \_ ۲۷۳؛ ناجی، جزیره ابن عمر، ص ۲۹.

ع علی، تاریخ العلماء المنسوبین الی جزیره ابن عمر، ص ۵ ـ ۴. برای اُگاهی از علما و بزرگان این شهر، ر.ک: غندور، تاریخ جزیره ابن عمر، ص ۲۹۶ ـ ۲۷۸.

تاریخی ۳ نفر، علوم خطابی ۱ نفر و علوم عقلی (ریاضیات، هیئت و نجوم) ۴ نفر معرفی شدهاند. البته این پژوهشها همپوشانی موضوعی دارند. بنابراین، نداشتن مجالس درس رسمی علمای شیعه در جزیره را می توان در پرتو اوضاع سیاسی و اجتماعی و فرهنگی جزیره تبیین کرد و اینکه نه تنها از این موضوع استقبال و حمایت نمی شده است، بلکه در این زمینه مخالفتهای جدی نیز وجود داشته و همین امر از علل عدم شکل گیری مجالس رسمی بوده است.

#### ۳. ضعف عملکردی حکام شیعی جزیره در حمایت کافی و پیوسته از فعالیتهای فکری شیعی

حکام شیعی جزیره کارنامه درخشانی در جهت حمایت و تشویق عالمان شیعی در جزیره ندارند. بـا وجـود اینکه گفته شده دولتها و حاکمان شیعی جزیره هر کدام در دوره زمانی خود تلاشهایی در جهت رشد و اعتلای علمی و فرهنگی و تمدنی این منطقه داشتهاند و حمایت و تشویق آنها در این زمینه عامل مؤثری بوده است، اما این عملکرد در همهٔ دورهها و حکومتها و در نزد همهٔ حاکمان به صورت یکسان و گسترده نبوده است. البته نوع عملکرد و برخورد حاکمان شیعی جزیره، یعنی حمدانیان و بنی عُقیل، از این جهت قابل ذکر است که این حکومتها، بهویـژه حمـدانیان موصـل، در متـون در چهـره جنگـاوران نظامی و امرای سیاسی نامورند و بیشتر به عنوان دولتی که در مناطق مختلف جزیره حکومت خود را مستقر ساختند و مرزها را در برابر حملات رومیان (بیزانس) حفظ مینمودند، شناحته می شوند. چنانچه شخص ناصرالدوله حمدانی (۳۱۷ \_ ۳۵۶ ق / ۹۲۹ \_ ۹۶۷ م) از کودکی به امور سیاسی و فنون جنگ پرداخته بود. در دوران حکومت پدرش نیز ولایت شهرها را برعهده داشت و در دوران ریاست خود بیش از هر چیز می کوشید با خشنود کردن خلفا و وزرا، موقعیت خود را حفظ کند. طبیعی است که چنین حاکمانی بیش از هر چیزی به فکر حفظ موقعیت و جایگاه سیاسی خود باشند و مصلحتهای نظامی و سیاسی سران این حکومتها فرصتی در جهت تقویت و رشد و گسترش تفکرات شیعی به آنها نمیداده است. در طی حکومت شیعی خاندان بنیعقیل نیز به طور مکرر شاهد هستیم که حاکمان آنها حفظ مصالح سیاسی خود را بر هر چیزی ترجیح میدادند و تغییر و چرخش موضع گیری و خطبهخوانی آنها از فاطمیان شیعی به عباسیان سنی و یا برعکس، بارها از سوی آنها تکرار میشد. آنان همچنین به صورت مداوم با مدعیان و رقیبان داخلی درگیر بودند.

یادآوری این نکته ضروری است که ذکر این مطالب درباره حکام شیعی جزیره به معنای عدم حمایت

۱. ظهیری، شعله، نقش مراکز علمی جزیره در پیشبرد علوم و ادب عربی عصر عباسی (مطالعه موردی دیار بکر و دیار منر)، ص ۲۰۷ ـ ۱۹۴.

کامل آنها از تشیع نیست، بلکه حاکمان شیعی مذهب به زنده نگه داشتن نام و یاد ائمه علوی و منسوبان به آنها بیشترین توجه را داشتند؛ از جمله آرامگاهها و زیارتگاهایی که در موصل هست، دست کم بعضی به دوره حمدانی برمی گردد. این مقابر که البته واقعی بودن آنها محل تردید است، ظاهراً زیارتگاههایی بودهاند که برای تبر ّک ساخته شده و نتیجه پیوند عمیق مردم به ائمه شیعی بوده است. از سویی ناپایدار بودن حکومتهای شیعی در جزیره و کوتاهی حیات سیاسی آنها و سیطره بیشتر حکومتهای سنی (خلافت عباسی، زنگیان، ایوبیان، سلجوقیان، ارتقیان و غیره)، به تفوق مذهب تسنن و ضعف دامنه فرهنگی تشیع در جزیره انجامید.

#### ۴. ضعف حضور شیعیان در دیوانسالاری حکومتهای جزیره

یکی از جنبههای سیاسی ایالت جزیره که می توانست برای فعالیتهای فرهنگی شیعیان حائز اهمیت باشد، حضور وزرایی با علایق شیعی در دیوان سالاری حکومتها و تلاش آنها برای فرهنگ تشیع است. مطالب مربوط به دیوان سالاری ایالت جزیره را می توان به سه دسته تقسیم کرد: دسته اول مطالبی در باب کارگزارانی با گرایشهای شیعی که پیش از شکل گیری حکومتهای محلی در ایالت جزیره بر رأس کار بوده و اقدامات احتمالی در زمینه ترویج تشیع انجام دادهاند؛ دسته دوم مطالب به حکومتهای محلی در منطقه باز می گردد که شامل آل مروان یا مروانیان دیاربکر (۲۷۲ \_ ۴۸۹ ق / ۹۸۳ \_ ۱۰۸۵ م)، آل حمدان، عُقیلیان و مرداسیان یا آل مِرداس (۴۱۵ \_ ۴۷۲ ق / ۱۰۲۴ \_ ۱۰۸۰ م) می شود و برخی از آنها داعیههای حمایت از تشیع را داشتهاند؛ دسته سوم مباحث نیز به دستگاه دیوان سالاری بزرگ تر عباسی بازمی گردد. در باب سلسلههای کوچک تر منطقه در سدههای ششم و هفتم تا سقوط خلافت عباسی بازمی گردد. در باب سلسلههای کوچک پس از ایوبیان نیز دادههای چندانی در زمینه دیوان سالاری و حضور عناصر شیعی در آنها در دست نداریم. وزرای شیعی و خلفای با تمایل شیعی در بغداد نیز اقدامی در زمینه گسترش تشیع در ایالت جزیره انجام ندادهاند و از وزرای شیعی در زمان آل بویه بغداد نیز اقدامی در زمینه گسترش تشیع در ایالت جزیره انجام ندادهاند و از وزرای شیعی در زمان آل بویه و وزرای شیعی متأخر عباسی نیز هیچ مطابی در این زمینه در دست نیست.

با توجه به اینکه بیشتر مردم اهل جزیره پیرو اهل سنت از مذاهب حنفی، شافعی و سپس حنبلی بودند، بیشتر عالمان حدیث و راویان و شاعران و دارندگان دانش، که منابع از آنها نام بردهاند، از اهل سنت، بهویژه شافعی و حنفی، بودهاند. به سبب همین غلبه جمعیتی، حتی حاکمان شیعی همچون حمدانیان نیز قُضات را از اهل سنت قرار میدادند؛ آما در باب اینکه دستگاه قضای ایالت جزیره تا چه

۱. سامر، الدولة الحمدانيه في الموصل و حلب، ج ۱، ص ٣٥٣.

۲. ر.ک: همان، ج ۲، ص ۲۲۹ ـ ۲۲۸.

اندازه زمینه را برای استقرار قضات شیعی باز کرده بود و چرایی عدم استفاده از قضات شیعی، چند احتمال را می توان ارائه کرد: نخست آنکه بیشتر جمعیت جزیره سنی بوده و امکان نداشته که قاضی شیعی روی کار بیاید؛ دیگر آنکه لزوم قضاوت قضات شیعی، زمینههای فقهی شیعی لازم داشت و چنین امری در جغرافیای جزیره مقدور نبود و از بیرون از ایالت جزیره نیز افرادی برای به عهده گرفتن چنین مقامهایی فراخوانده نمی شدند. از این رو، حتی نمی توان گفت که قضات احتمالی شیعی باید بیرون از جزیره تربیت می شده و در جزیره مستقر شوند یا اینکه خود ایالت جزیره چنین امکانی برای پروراندن قضات شیعی داشته است.

#### عوامل فرهنگی

#### ۱. تنوع ادیان و مذاهب در جزیره

شهرهای جزیره هیچ کدام شیعهنشین کامل در طراز برخی شهرهای عراق، لبنان، قم و برخی از شهرهای ایران نبود و در حکومتهای شیعی نیز غلبه جمعیتی جزیره با تشیع نبود. به لحاظ دینی، در جزیره جمعیتهای مسلمان (تسنن با مذاهب شافعی، حنفی و حنبلی + تشیع و تصوف)، یه ود، نصارا (نسطوریان و یعقوبیان) و صابئین حضور داشتند. در شهری مانند جزیره ابنعمر، به جز مسلمانان اهل سنت که بیشتر ساکنان شهر را تشکیل می دادند، گروههای مذهبی دیگری همچون شیعیان، یزیدی ها ترکان شبک یا شاباک، مسیحیان و یهودی ها از عناصر جمعیت شهر بودند. اشاره به این نکته ضروری است که پس از فتوحات اسلامی، تغییرات مختلفی در جزیره رخ داد. به لحاظ جمعیتی، غلبه ساکنان جزیره با عنصر عرب شد. بهرغم سکونت برخی قبایل عرب در جزیره پیش از اسلام، بیشتر پس از اسلام و در جریان فتوحات وارد جزیره شدند و غلبه پیدا کردند. تغییر دیگر در زمینه زبانی و فرهنگی رخ داد. با غلبه عنصر عربی، زبان عربی و فرهنگ اسلامی بر عناصر پیشین (آشوری و آرامی) غلبه یافت و زبان غربی، زبان فرهنگ و علم و دین شد و در رقابت با زبانهای آرامی و فارسی برتری پیدا کرد؛ چنان که به لحاظ دینی، دین اسلام در رقابت با مسیحیت، مهودیت، مجوس و صابئه، برتری یافت. نتیجه چنین لحاظ دینی، دین اسلام در رقابت با مسیحیت، یهودیت، مجوس و صابئه، برتری یافت. نتیجه چنین لحاظ دینی، دین اسلام در رقابت با مسیحیت، یهودیت، مجوس و صابئه، برتری یافت. نتیجه چنین لحاظ دینی، دین اسلام در رقابت با مسیحیت، یهودیت، مجوس و صابئه، برتری یافت. نتیجه چنین

۱. محمد، الاحوال الاجتماعيه و الاقتصاديه في بلاد الجزيره الفراتيه، ص ۶۵ ـ ۶۴ ـ ۱۲۲ ـ ۹۹؛ الحارثي، الاوضاع الحضاريه ...، ص ۵۳ ـ ۴۹۵ ـ ۴۷۹.

۲. غندور، تاریخ جزیره ابن عمر، ص ۲۳۸ \_ ۲۳۰؛ ناجی، جزیره ابن عمر، ص ۲۹.

٣. درباره هجرت قبايل عرب به جزيره، ر.ک: زويد و همكاران، هجرت القبائل العربيه الى الجزيره الفراتيه من الفتح الاسلامي حتى نهايه العصر الاموى، ص ١١٢ ـ ١٠٣. براى أگاهى از فتح جزيره در مصادر اسلامى و سريانى، ر.ک: اسماعيل، الفتح الاسلامى لبلاد الجزيره الفراتيه و استنطاق للنوص التاريخيه؛ خطاب، بلاد الجزيره قبل الفتح الاسلامى و في ايامه.

رقابتی، ظهور تمدن بزرگ اسلامی در بخشهای مختلف جزیره مانند شهرهای: موصل، نصیبین، میافارقین، الرها، الرقه، ماردین، آمِد، اربل و دیگر شهرها بود. این شهرها به مراکز فرهنگی تبدیل شدند و نقش عمدهای در حیات فکری جزیره داشتند. همچنین مدارس، رباطات، خانقاهها، جوامع، تکایا و حلقههای درس پدید آمد و تعداد زیادی از مردم مشغول درس و دانش شدند. در نتیجه، علما و فقها در رشتههای مختلف علمی مانند لغت عربی، قرآن، حدیث و علوم عقلی مانند ریاضیات، نجوم، هندسه، جبر، شیمی و حساب سرآمد شدند. بخشی از این حرکت علمی و فکری جزیره در اثر مساعی حکام دولتهایی مانند عباسیان، حمدانیان، بویهیان، سلاجقه و در ادامه آنها ارتقیان و ترکمان بود که بر جزیره حاکم شدند و جماعات زیادی از اهل علم و دین پدید آمدند.

هر کدام از گروههای مذهبی بر حسب تواناییهای مالی و اقتصادی، حمایتهای سیاسی، نخبگان فکری و علمی و تأسیسات و نهادهای آموزشی، به تقویت و گسترش اندیشه دینی خود میپرداخت. طبیعی است حوزه جمعیتی و امکاناتی اسلام سنی و مسیحیت در جزیره بیشتر بود و نمادهای دینی و علمی آنها نیز نمایان تر و مورد توجه نویسندگان آثار قرار گرفته است. در نواحی جزیره، جوامع (مساجد عامعه، جمعه) و مساجد (خمسه، صلاتیه) بسیاری وجود داشت که افزون بر محل عبادت و نماز و شعائر دینی، بهعنوان مراکز تعلیمی مردم برای فراگیری دانشهای آن عصر نیز استفاده می شد. آکنیسههای اهل ذمه، نصارا و یهود، نیز در این شهرها برپا بود. آناصرخسرو در مسیر خود از جزیره در سال ۴۳۸ ق، از دو مسجد جامع میافارقین و مسجد جامع آمِد که زیبا و نیکو بودهاند و کلیسایی بزرگ و باشکوه نزدیک جامع آمِد سخن گفته است. در سده ششم هجری، موصل دارای ۳۵ جامع، ۴۰۰۰ مسجد، ۲۸ مدرسه، جامع آمِد سخن گفته است. گدر سده ششم هجری، موصل دارای ۳۵ جامع، ۴۰۰۰ مسجد، ۲۸ مدرسه، وجود داشته است. با تسامح دینی که موجود بود، در موصل اهل ذمه، نصارا و یهود، تـورات و انجیل را وجود داشته است. با تسامح دینی که موجود بود، در موصل اهل ذمه، نصارا و یهود، تـورات و انجیل را و در ابوالفتح کمال الدین بن یونس (۶۳۷ ق / ۱۲۳۹ م) که یکی از علمای برجسته بود میخواندند. او این نور ابوالفتح کمال الدین بن یونس (۶۳۷ ق / ۱۲۳۹ م) که یکی از علمای برجسته بود میخواندند. او این دو کتاب را برای آنها شرح میداد و ایشان اعتراف می کردند که کسی بهتر از وی برایشان توضیح نـداده است. دو کتاب را برای آنها آن نصارا و دارای سیصد کلیسا و دیر بوده کـه یکـی از آنها از عجایب دنیا

۱. محمد، *الاحوال* ...، ص ۶۵ ـ ۶۴؛ على، تاريخ الحركه العلميه و الفكريه، ص ۴۴۱ ـ ۴۴۰.

۲. محمد، الاحوال ...، ص ۱۲۰ ـ ۱۱۸.

۳. ر.ک: همان، ص ۱۲۲ ـ ۱۲۱.

۴. قبادیانی مروزی، سفرنامه ناصرخسرو، ص ۱۲ \_ ۱۰.

۵. محمد، الاحوال ...، ص ۶۵

ع همان، ص ۶۸

۷. همان، ص ۶۵.

بهشمار میرفته است. در میافارقین کلیساهای متعدد و مشهوری بوده است. ابنشداد (۵۳۹ ـ ۶۳۲ ق / ۱۱۹۳ ـ ۱۱۹۳ م) که کتابش به ذکر امرای شام و جزیره اختصاص دارد، در بیان شهرهای جزیره، از مدارس این شهرها و سازندگان و نوع مذهبی که در آنها تدریس میشده و تأسیسات دینی نیز سخن گفته که البته همه متعلق به اهل سنت بوده و ذکری از مدارس شیعی نشده است. در حران ۴ مدرسه همه حنبلی، رقه ۲ مدرسه شافعی و حنفی، سنجار ۶ مدرسه از بناهای امرا و وزرای زنگیان مخصوص تدریس مذهب حنفی و شافعی و سه خانقاه، جزیره ابنعمر دو جامع برای اقامه نمازجمعه، ۴ مدرسه برای تدریس مذهب شافعی، ۴ خانقاه در درون و بیرون شهر، بیمارستان و ۸۰ مسجد، دیار بکر ۲ مدرسه و کلیسا، میافارقین ۳ مدرسه برای حنفیها، حنبلیها و شافعیها، جامع و مصلی ساخت ۴۲۳ ق. توسط نصرالدوله حاکم آن و ۲۰۰ مسجد، حصن کیفا ۳ مدرسه، ارزن مدرسه و بیمارستان، ماردین ۵ مدرسه و صدمسحد."

بنیامین تطیلی (تودولایی)، سیاح یهودی اسپانیایی، در سده ششم هجری / ۱۲ میلادی، در مسیر حلب تا بغداد، آماری از خانوارهای یهودی برخی از شهرهای جزیره بهدست داده که نشانگر سکونت

۱. ابن شداد، الاعلاق الخطيره ...، ج ٣، ص ٨٥.

۲. همان، ص ۲۶۶ \_ ۲۶۰.

۳. ر.ک: همان، به ترتیب ص ۴۲ \_ ۴۱، ۷۱، ۱۵۷ \_ ۱۵۶، ۲۱۴، ۲۱۵، ۲۱۸، ۲۷۷ \_ ۲۷۳، ۵۳۶، ۵۴۴ \_ ۵۴۳.

۴. الحارثي، الاوضاع الحضاريه ...، ص ۴۱۹ ـ ۴۰۳.

۵. همان، ص ۴۲۲ ـ ۴۲۱، و درباره شرح این تأسیسات: ص ۴۷۷ ـ ۴۷۶.

ع ابن جبير، رحلة ابن جبير، ص ١٨٩.

یهودیان در بافت جمعیتی جزیره بوده است. در حران ۲۰ خانوار و کنیسه بزرگ، رأسالعین ۲۰۰ خانوار، نصیبین ۱۰۰۰ خانوار و سه کنیسه، نصیبین ۱۰۰۰ خانوار، جزیره الامار [عمر] ۴۰۰۰ خانوار و کنیسهای، موصل ۲۰۰۰ خانوار و سه کنیسه، رهبه (رحبه) ۲۰۰۰ خانوار، برشمرده است. همزیستی مسالمت آمیز اهل ادیان در جزیره گویای نـوعی تسامح دینی بود که وجود داشت. گفته شده اوایل عباسیان، «خلفای عباسی بر ضرورت تسامح بـا مـردم اهل ذمه ساکن در جزیره از نصارا و دیگران تأکید داشتند». ۲

در چنین ترکیب جمعیتی و تنوع ادیان در جزیره که شیعه گستردگی جغرافیایی و جمعیتی چندانی نداشته و توان پرورش نخبگان فکری و علمی به تعداد زیاد را نیز نداشته است، طبیعتاً حوزه دانشی آن کممایه بوده و زمینه برای مکتبسازی شیعی میسر نبوده است.

#### ۲. نهادی و سازمانی نبودن فعالیتهای آموزشی شیعی

آنچه از بررسی منابع شرح حالی در رابطه با عملکرد و شرایط عالمان و دانشمندان شیعی جزیره حاصل شده آن است که فعالیتهای علمی و ادبی و فقهی آنها بیشتر به صورت فردی برگزار می شده به این معنا که جلسات درسی که تشکیل می شده غیررسمی بوده و آنها جلسات درس منظم و ثابت نداشته اند. عالمان معمولاً به صورت فردی یا جمعی در خانه خود یا مساجد پذیرای مراجعان بودند، اشکالات را پاسخ می دادند و حدیث نقل می کردند؛ حتی بسیاری از آنها ناشناخته بودند، بهویژه شاعران، بسیاری از آنان تحت تأثیر شرایط سیاسی اجتماعی (فشار حاکمان و خلفا)، تنگناهای معیشتی و حتی برای دریافت صله و جایزه از حاکمان، محل سکونت خود در جزیره را ترک می کردند. برای نمونه، ابوابراهیم علوی حرّانی، که از بزرگان شیعی در حرّان بود، به خواست سیف الدوله حمدانی، حرّان را به مقصد حلب تـرک کـرد. ابن عدیم می گوید: مذهب اهالی حلب، مانند مردمان دمشق اهل سنت بود و این وضعیت ادامه داشت تـا سیف الدوله، جماعتی از علویان، مانند شریف ابوابراهیم (محمدبن احمد) علوی و جز او، را از حرّان جزیره سیف الدوله، جماعتی از علویان، مانند شریف ابوابراهیم (محمدبن احمد) علوی و جز او، را از حرّان جزیره به حلب منتقل کرد. چون سیف الدوله شیعه بود تشیع بر حلب غلبه پیدا کـرد. آبوابراهیم سپس در حلب به حلب منتقل کرد. چون سیف الدوله شیعه بود تشیع بر حلب غلبه پیدا کـرد. آبوابراهیم سپس در حلب داشت. می تأثیر زیادی در تبلیغ مذهب اهل بیت شد در شهر حلب داشت. در اسانید امالی شیخ طوسی در گذشت. وی تأثیر زیادی در تبلیغ مذهب اهل بیت شد در شهر حلب داشت. در اسانید امالی شیخ طوسی

۱. تودولایی، سفرنامه رابی بنیامین تودولایی، ص ۹۵ \_ ۹۲.

۲. محمد، الاحوال ...، ص ۱۰۱.

٣. ابن عديم، بغية الطلب في تاريخ حلب، ج ١، ص ٤٠؛ طباخ حلبى، اعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء، ج ١، ص ٢٥٣؛
 ابن شداد، الاعلاق الخطيره ...، ص ١٧ \_ ١٤.

۴. واثقى، الشيعة في كتاب بغية الطلب، ص ١٣٤؛ أمين، اعيان الشيعه، ج ٣، ص ٩.

به عنوان شریف فقیه ۱ از او یاد شده است.

شمیم حلّی، که از او یاد شد، همواره در شهرهای مختلف جزیره مسافرت می کرد و کلاس درس ثابتی نداشت. او جلسه درس را در مسجد برپا می کرده و جویندگان برای فراگیری دانش به نزد او می رفتند. گفته شده به هر شهری که وارد می شده، مردم از هر سو به دیدارش می شتافتند. آبن مکی نیلی نیز از زادگاهش نیل به بصره می رود و دوباره برمی گردد و سپس معمولاً در جابه جایی بوده و کلاس درس ثابتی نداشته است. بنابراین، می توان گفت جابه جایی های مداوم عالمان و ادیبان شیعی در جزیره، عاملی اساسی در عدم ثبات و شکل گیری تشکیل کلاسهای درس منظم شیعیان بوده است. از سویی در جزیره، فقهاء، محدثان و متکلمان شیعی برجستهای در عرصه دانش های مذهبی با گفتمان شیعی ظاهر غشدند که همانند عالمان شیعه حله، کوفه، جبل عامل، بحرین، قیم و جاهای دیگر، تأثیر گذار باشند و مکتب فکری یا فقهی حول دیدگاهشاه شکل بگیرد.

#### ٣. مجهز نبودن شبیعه جزیره به نظام و تشکیلات تبلیغی دعوهای برای نشر اندیشه شبیعی

بزرگان شیعی در سرزمین جزیره، که بیشتر پیرو شیعه امامی یا زیدی بودند، نظام تبلیغی و حمایتی خاص در جهت تبلیغ فقه و حدیث شیعی نداشتند. از اینکه آنها با اعزام معلّم یا مبلّغ به صورت جدی و با برنامه مستمر، در جهت تثبیت اندیشه شیعی تلاش کنند، گزارشی در متون ارائه نشده است. این در حالی است که فاطمیان مصر به عنوان یکی از بزرگترین فرقههای شیعی، دارای یک تشکیلات تبلیغی قـوی از داعیان (تشکیلات دعوه) بودند که نه تنها در مصر، بلکه در سراسر قلمـرو جهـان اسـلام و بـا صـرف هزینههای زیادی توانستند پیروان بسیاری به آیین خویش جـذب کننـد و عقایـد اسـماعیلی را گسـترش دهند. داعیان فاطمی در هر گوشه و کناری دیده میشدند. آنها حتی تا بـیخ گـوش عباسـیان در عـراق و جزیره نفوذ کرده بودند. حضور تأثیرگـذار مؤیّدالـدین شـیرازی (م. ۴۷۰ ق / ۱۰۷۷ م) در دربـار حاکمـان منطقه جزیره نمونه آشکار آن است. آفزون بر این، ابن ندیم به حضور داعیان اسـماعیلی کـه در موصـل بودهاند و برخی از نوشتههای آنان اشاره دارد. (م وضعیت شیعه، اندیشمندان، آثار علمی، مراکز و مؤسسات بودهاند و برخی از نوشتههای آنان اشاره دارد. (م وضعیت شیعه، اندیشمندان، آثار علمی، مراکز و مؤسسات

۱. طوسی، *الامالی،* ص ۲۲۶.

۲. ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج ٣، ص ٣٣؛ حموى، معجم الأدباء، ج ۴، ص ١۶٩٠ ـ ١۶٨٩؛ قفطى، إنباه الرواة على أنباه النحاة،
 ج ٢، ص ٢٤٣٣.

۳. سماوی، *الطلیعة من شعراء الشیعة*، ج ۱، ص ۸۴؛ امین، *أعیان الشیعه*، ج ۷، ص ۲۲۰.

۴. ر.ك: مؤيد في الدين، سيرة المؤيد الدين داعي الدعاة، ص ٧٥ \_ ٧٤: ابن جوزى، المنتظم في تاريخ الملوك و الأمم، ج ١٥، ص ٣٥١ \_ ٣٤٨.

۵. ابن ندیم، الفهرست، ص ۲۶۹ ـ ۲۶۸.

آموزشی و فرهنگی آنان از سوی عالمان و نویسندگان شیعی آنزمان تدوین نشده که امروزه بتوان آگاهی روشنی از وضع شیعیان و حرکت علمی آنان بهدست داد، در حالی که شرح حال عالمان سنی (محدثان، فقها، ادبا، شعرا، اطبا و دیگر اهل علم و هنر) در منابع مختلفی که مؤلفان آنها نیز سنیاند آمده است. این کمبود اطلاعات درباره تشیع جزیره تا حدی است که در کتابی که پیرامون اوضاع تمدنی اقلیم جزیره در سدههای ششم و هفتم هجری نگارش یافته، در بحث از تشیع، یک صفحه اختصاص یافته آن هم در این حد که «نزد ما معلومات کافی و دقیقی از وضع مذهب شیعی در اقلیم جزیره نیست. برخی مصادر تاریخی از ازدیاد اتباع دعوت اسماعیلی باطنی به شهر آمِد دیار بکر گزارشهایی دادهاند». ویسنده سپس اشاره کرده که بعضی مورخین گفتهاند بدرالدین لؤلؤ که در سال ۶۳۱ ق. از جانب خلیفه عباسی بر موصل حاکم شد (۳۲۹ ح ۷۶۵ ق / ۱۲۳۴ – ۱۲۵۹ م)، به نشر مذهب شیعی پرداخت و مدارسی را که زنگیان در موصل ایجاد کرده بودند به مراکز دعوت مذهب شیعی تبدیل کرد. در این دوره برخی از علمای اهل سنت کتابهایی در مناقب امام علی یا مقتل الحسین فراهم آوردند و این کتابها را بین مردم نشر میدادند؛ اما اینکه این دعوت تداوم داشته را مراجع متذکر نمیشوند. وی در باب تشیع به اشاره مقدسی در سده چهارم هجری در باب حمدانیان و عقیلیان که از شیعه بودهاند اکتفا کرده است. به

تلاشهای عالمانه و بابرنامه رهبران و عالمان شیعی، خود می توانست عاملی مهم و اساسی در ایجاد و گسترش مکتب شیعی جزیره باشد که چنین امری رخ نداد. گویا آنچه بیشتر برای بزرگان شیعی جزیره، از جمله سادات آن منطقه، اهمیت داشته، حفظ جایگاه و احترام خود در نزد مردم و حاکمان بوده است. آنان با عدم رویارویی و یا مخالفت و چالش با دولتهای وقت و خلفای عباسی، در حفظ موقعیت خود می کوشیدند. این سخن بهمعنای منکوب کردن متفکران و دانشمندان شیعی نیست، بلکه شرایط زمان، محصور بودن در میان جمعیتها و حکومتهای سنی و مقارن بودن با خلافت عباسی که گفتمان فکری تسنن را بر فضای ذهنی مسلمانان حاکم کرده بود، مجال کافی و مناسب برای فعالیتهای سازمان یافتمان و حاکم را نمی داد.

#### ۴. كمبود مراكز علمى و تأسيسات آموزشى جهت حمايت و كسترش تشيع

یکی از کم کاریهای دولتهای شیعی جزیره، عدم حمایت و یا صرف هزینه از سوی آنها بـرای تأسیس مدارس، کتابخانهها و دارالعلمها برای شیعیان است. تعلیم تا پیش از پیدایش مدارس در اوایل سده چهارم هجری، بر تلاش و تمایل فردی تکیه داشت و نظام مدونی برای آموزش وجود نداشت. آموزش بیشتر

۱. الحارث*ی، الاوضاع الحضاریه ...،* ص ۴۸۲.

۲. همان، ص ۴۸۳ ـ ۴۸۲.

به صورت برقراری ارتباط شخصی میان استاد و دانشجو بود. بعدها با پیدایش مدارس و نهادهای آموزشی مختلف، تعلیم و تعلّم نظم خاصی به خود گرفت. مدارس، کتابخانه ها و دارالعلمها محل تجمع دانش دوستان و فرهیختگان بود، خصوصاً عدهای از مسافتهای دور برای استفاده به این مراکز می آمدند. در آغاز، مدارس ساده و فاقد وسایل اقامت بودند؛ اما بعدها در این نهادها استراحتگاه، خوراک و وسایل رفاهی تدارک دیده می شد. کتابخانه ها محل تجمع قشر فرهنگی بود که به تبادل اطلاعات علمی و مجادله در امور علمی مشغول بودند و در آن کارهای آموزشی و تعلیمی نیز برپا بوده است. آ

حکومتهای حمدانیان، زنگیان، ایوبیان، فاطمیان، علویان طبرستان، سلجوقیان و ایلخانان هر کدام مدارس، دارالعلمها و کتابخانههای بزرگی تأسیس کردند که محل حضور و تدریس عالمان برجسته و استفاده جویندگان دانش بودهاند. برخی عالمان و شخصیتهای سنی نیز به تأسیس این مؤسسات علمی و فرهنگی اقدام می کردند که شرح این خدمات در متون تاریخی آمده است. برای نمونه، دارالعلم جعفر بن محمد بن حمدان موصلی (م. ٣٢٣ ق / ٩٣٥ م)، از فقهای شافعی که یکی از کهن ترین دارالعلمها در دوره اسلامی است. وی کتابخانهای از کلیه علوم و فنون اسلامی را وقف آن وقف کرد به گونهای که هر جوینده دانشی از نقاط دوردست می توانست برای کسب دانش به این کتابخانه روی آورد و از آن بهره گیرد. ابن حمدان هر روز دارالعلم را برای استفاده از کتابها به روی عموم باز می کرد و اگر مراجعه کننده توانایی مالی نداشت، به او هم کاغد برای نوشتن و هم خرجی معاش میداد. خود موصلی در آنجا مینشست و جویندگان دانش نزد وی جمع میشدند و از اشعار و نوشتههای خود و دیگران برای آنان قرائت می کرد و از داستانهای شیرین و نوادر و مسائل فقهی برایشان سخن می گفت. آزنگیان که حاکمان قدرتمند سنی مذهب در جزیره پس از بنی حمدان و بنی عقیل شیعی بودند، به صورت گسترده دست به تأسیس مدارس در شهرهای جزیره برای تدریس فقه اهل سنت زدند. افزون بر نورالـدین زنگـی، کـه پـیشتـر بـه اقدامات او اشاره شد، عزالدین مسعود زنگی نیز در موصل مدرسه بزرگی برای فقهای شافعی و حنفی تأسیس کرد و خودش نیز در همان مدرسه دفن شد. ابن خلّکان، آن مدرسه را دیده و می گوید که از بهترین مدارس است. ۲ ابو حارث ارسلان شاه، پسر عزالدین مسعود، ملقب به ملک العادل (۵۸۹ \_ ۶۰۷ ق / ۱۱۹۳ \_ ۱۲۱۱ م) که پس از پدرش در موصل به امارت رسید و به مذهب شافعی تغییر مذهب داد و در خانهاش جـز

<sup>.</sup> ۱. جمعی از نویسندگان، تاریخ تشیع، ج ۲، ص ۲۹۸.

۲. همان، ص ۳۰۴.

۳. حموی، معجم الادباء، ج ۲، ص ۷۹۴ ـ ۷۹۳؛ برای جنبه های علمی، شهرت و آثار او، ر.ک: ابن ندیم، الفهرست، ص ۲۱۳؛ صفدی، الوافی بالوفیات، ج ۱۱، ص ۱۲۸؛ اسنوی، طبقات الشافعیة، ج ۲، ص ۲۳۳.

۴. ابن خلکان، *وفیات الأعیان*، ج ۵، ص ۲۰۷.

تأسیس کتابخانهها نیز به همین شکل بوده است. وجود کتابخانههای شیعی در جزیره بیشتر به صورت شخصی بوده و کسانی بنا بر علاقه خود، کتب مختلف را گردآوری می کردند. عالمان شیعهٔ این منطقه، وقت زیادی صرف گردآوری کتب می کردند و کتابخانههای شیعی پدید می آوردند و در اختیار عموم هم قرار می دادند، که برخی از آنها تا سدهها محل مراجعه جویندگان علوم بود. ابن ندیم، زمانی که در موصل بوده از این گونه کتابخانههای شخصی، که افراد شیعی صاحبان آنها بودهاند، دیدن کرده و از آنها نام می برد؛ از جمله از کتابخانه علی بن احمد عمرانی موصلی که پیش تر از او یاد شد. عمرانی به جمع آوری کتابهای بسیار همت گماشت و افراد از راههای دور برای مطالعه به این کتابخانه می آمدند و بهره می بردند. آبن ندیم، که از نزدیک از این کتابخانه بازدید کرده، می گوید: من مقاله دهم از کتاب هندسه اقلیدس را در موصل در کتابخانه علی بن احمد عمرانی دیدم. آ

محمدحسین، معروف به ابن بعره، اهل حدیثه از شهرهای جزیره، یکی دیگر از شیعیان کتاب دوست در جزیره بوده که کتابهای مختلف را فراهم می نموده است. ابن ندیم با او دوست بوده و چند بار به دیدن وی و کتابخانه شخصیاش رفته است. به گفته ابن ندیم، ابن بعره از اینکه چیزهای خود را به کسی نشان دهد نفرت داشته است؛ اما گویا به واسطه دوستی با ابن ندیم، کتابدان (محل نگه داری) کتابهای خود را که شامل کتب و نسخههای خطی و دست نوشته هایی در زمینه علوم مختلف در نحو، قرائت، شعر،

۱. همان، ج ۱، ص ۱۹۳.

۲. قزوینی رازی، نقض، ص ۳۴، ۴۳۵، ۴۵۹ و ۴۷۱.

٣. ابن نديم، الفهرست، ص ٣٩۴؛ قفطي، اخبار العلماء باخيار الحكماء، ص ١٨٠ \_ ١٧٩.

۴. ابن ندیم، الفهرست، ص ۳۷۱.

انساب عرب و سایر دانشها بوده، به او نشان داده است. بسیاری از آنها از یک عالم شیعی اهل کوفه به او بخشیده شده بود. از جمله متون شگفتانگیز کتابخانه او، قرآنی به خط خالد بن ابوهیاج، از اصحاب امام علی به بوده، که نامههایی به خط امام حسن به امام حسین به و امانات و عهدنامههایی به خط امیرالمؤمنین علی به و خط سایر کاتبان پیغمبر که در آن بوده و ابنندیم آن را دیده است. همچنین در این کتابخانه نوشتههایی در نحو و لغت از علمای معروف این فنون و نوشتههایی از اصحاب حدیث مانند سفیان بن عُیینه، سفیان ثوری، اوزاعی و دیگران در آن دیده می شد. ا

برادران خالدی به نامهای ابوبکر محمد و ابوعثمان سعید، فرزندان هاشیم، که هیر دو شاعر، ادیب پرحافظه و بدیهه گو و اهل روستای کوچک خالدیه در نزدیکی موصل بودند، از جمله کسانی بودند که به گردآوری کتاب و نسخ می پرداختند. ابوعثمان پیش از مُردن، شعر خود و برادرش را گرد آورد و به گمان ابنندیم، غلام ایشان به نام رشا نیز آن را در حدود هزار ورق گردآوری کرده بود. برخی از کتابهایی که این دو تن داشتند عبارتند از: کتاب حماسة شعر المحدثین، کتاب اخبار الموصل، کتاب فی اخبار الین دو تن داشتند عبارتند از: کتاب حماسة شعر المحدثین، کتاب اختیار شعر البحتری، کتاب اختیار شعر البحتری، کتاب اختیار شعر البحتری، کتاب اختیار شعر البحددی، کتاب اختیار شعر البحتری، کتاب اختیار شعر البحتری، کتاب اختیار شعر البحتری، کتاب اختیار می دادن از جمله بغداد، شعر مسلم بن الولید. آین دو، در عصر حمدانیان موصل می زیستند و به شهرهای مختلف از جمله بغداد، در حلب درآمدند و به مدح آنها پرداختند. یکی از شغلهای عمدهٔ این دو برادر، همانا گردآوری یا تلخیص و بازنویسی کتابهای گوناگون و جمعآوری شعر شاعران بوده است. گفته شده هرگاه نوشته و یا شعری مورد پسندشان قرار می گرفت، آن را به خود نسبت میدادند. تعدادی از کتابهای ایشان در حقیقت نقل روایتهای دیگران است؛ آز جمله، اشعار شاعر شیعی شهر بلد، خباز بلدی را در سیصد ورق گردآوری کردند. مهاند و کتابدار کاخ سیفالدوله در حلب شدند. می کردند. مهارت آنها در کتابداری به اندازهای بوده که هر دو، کتابدار کاخ سیفالدوله در حلب شدند. می کردند. می مهارت آنها در کتابداری به اندازهای بوده که هر دو، کتابدار کاخ سیفالدوله در حلب شدند. می کردند. می مهاردند به اندازهای بوده که هر دو، کتابدار کاخ سیفالدوله در حلب شدند. می کردند. می مهاردند به نداز با در کتاب شدند. می کردند به شور کتاب شدند. می کردند به نداری به اندازهای بوده که هر دو، کتابدار کاخ سیفالدوله در حلب شدند. می کردند به شور کتاب شدند. می کردند به دو کناب شدند. می کردند به خود نسبت می کتاب شدند. می کردند به شور کناب شدند. می کردند به خود نسبت می کتاب شدند. می کردند به خود نسبت می کتاب شدند. می کردند به خود نسبت می کردند به ک

#### عوامل اقتصادي

#### ۱. كمبود يشتوانه مالي براي فعاليتهاي علمي و فكري

فعالیت گسترده علمی نیازمند پشتوانه مالی و بهرهمندی ازحمایتهای اقتصادی شاهان، امرا، وزرا و

۱. همان، ص ۶۱ ـ ۶۰

۲. همان، ص ۲۴۱ \_ ۲۴۰؛ حموی، معجم الادباء، ج ۲، ص ۵۶۲.

۳. ابنندیم، *الفهرست*، ص ۲۴۱.

۴. همان، ص ۲۴۰.

۵. برقعی، راهنمای دانشوران در ضبط نامها، نسبها و نسبتها، ج ۱، ص ۲۲۷.

بزرگانی است که توانایی مالی در حمایت از اصحاب علم و دانش را دارا بودند. نکته بارز در رابطه با عملکرد حاکمان شیعی برای شکل گیری مکتب تشیع در جزیره آن است که این حکام در ایجاد یک محیط علمی همراه با آرامش و امکانات مالی و معیشتی برای بزرگان و دارندگان دانش شیعی به خوبی عمل نکردند. این در حالی است که شعبهای دیگر از خاندان حمدانی در شام به رهبری سیفالدوله، به دلیل حمایت و تشویق وی، مأوا و محلی برای بزرگان شیعی در تمام زمینه ها بود؛ به گونه ای که بسیاری از عالمان و شاعران جزیره برای این حمایت ها رهسپار دیار او می شدند. این به سبب گشاده دستی و ادب دوستی سیفالدوله بود که آوازه ش در جهان اسلام شایع شده بود و اهل دانش و ادب از هرجا به سوی او می رفتند یا به وی نامه می نوشتند و رفع حاجت خود را می طلبیدند. سیفالدوله نیز آنها را مورد لطف خود قرار می داد. نه تنها حمدانیان حلب، بلکه دیگر حکومتهای شیعی همچون آل بویه (شاخه عراق ۴۳۴ – ۴۴۷ ق / ۹۴۵ – ۱۰۵۵ م) و فاطمیان مصر نیز در حمایت از فقیهان و عالمان شیعی قابل دکر هستند. نمونه شناخته شده آن، حضور خاندان رضی، سید (شریف) رضی (م. ۴۰۶ ق / ۱۰۲۸ م) و سید مرتضی (۴۳۶ ق / ۴۰۶ م)، در دربار آل بویه است. ازاین رو، به استناد چنین رفتاری می توان گفت که بخش اعظمی از سیاستهای فرهنگی در ایالت جزیره بر مبنای فردم حوری بوده است و احتمال که بخش اعظمی از سیاستهای فرهنگی در ایالت جزیره بر مبنای فردم حوری بوده است و احتمال داشته افراد با تمایل های این چنین بتوانند دستاوردهایی در زمینه شیعی به جای بگذارند.

در بررسی منابع و شرح حال عالمان مشاهده می شود که تعداد زیادی از شاعران، ادیبان و محدثان بزرگ از شهرهای جزیره رهسپار دیار حمدانیان شام یا دیگر جاها و حتی به سوی خلفای فاطمی مصر می رفتند. بی گمان کرم و بخشش هدایا و عطایا به صاحبان رشتههای مختلف دانش، نقش مهمی در پربار بودن دربار یک دولت دارد. این امر نتوانست در ارتباط با حاکمان شیعی جزیره چندان خود را نشان دهد. خساست مالی ناصرالدوله حمدانی در منابع ذکر شده است. حمدانیان موصل برای تأمین نیازهای مالی، از سیاست خشنی پیروی می کردند و منابع مالی را برای دربار خود و برآوردن نیازهای خود صرف می نمودند. شمین امر خود می توانسته در مهاجرت افراد احتمالی شیعی از ایالت جزیره به سوی شام تأثیر می نظیر دار آن منطقه از یک جانب افرادی مانند سیفالدوله حکومت می کردند و از جانب دیگر، محیطهای شیعی قدر تمندی نظیر حلب وجود داشت که افراد می توانستند در آنجا با خیال راحت تری محیطهای شیعی قدر تمندی نظیر حلب وجود داشت که افراد می توانستند در آنجا با خیال راحت تری زندگی کنند. البته گاه حوادث سیاسی نیز بر مهاجرت نیروهای فکری به مناطق دیگر تأثیر می گذاشت؛ چنان که با حمله مغولان در سده هفتم قمری بسیاری از علما، شعرا، ادبا و صنعتگران از اقلیم جزیره به

۱. سامر، الدولة الحمدانيه في الموصل و حلب، ج ۱، ص ۲۵۶ ـ ۲۵۴.

۲. همان، ص ۳۲۴.

مناطق دیگری چون شام و مصر و جاهای مجاور رفتند و معارف و علوم و صناعات را بـه آنجاهـا منتقـل کرده و بر آن مناطق تأثیر گذاشتند. ۱

#### ۲. فعال نبودن بناهای عامالمنفعه و اوقاف شیعی

سنت وقف مراکز و تأسیسات آموزشی، فرهنگی و دینی مانند مساجد، مدارس، کتابخانه و دارالعلم و غیره و قرار دادن موقوفات بزرگ برای حفظ و اداره آنها از سوی برزرگان حکومتی، دینی، تجار و متمولین و دیگر افراد خیّر و نیکاندیش میتوانست به فعالیتهای آموزشی رونق داده و به آن تداوم بخشد. با اینکه در میان حکومتهای سنی جزیره نمونههای زیادی از این تأسیسات برخوردار از حمایت موقوفات وجود داشته، اما به دلیل ناپایدار بودن حکومتهای شیعی جزیره، اگر چنین مراکز عامالمنفعهای هم وجود داشته تداوم نیافته و اندیشمندان شیعی از مزایای آن برخوردار نشدهاند. از سویی، چه از طرف حکام و چه از طرف بزرگان شیعی، اقدامی در جهت ایجاد مراکز عامالمنفعه نظیر «ابواب البرّ»، که پشتوانه مالی و حمایتی علمای شیعه در امور فرهنگی باشد، صورت نگرفته است. هیچ گزارشی در این زمینه در منابع بازتاب نیافته است و این امر می تواند حاکی از آن باشد که شیعیان، چه در سطوح حکومتی و چه در سطوح غیرحکومتی، به فکر تأسیس چنین بناهایی نبودهاند.

#### نتيجه

ایالت جزیره در دوران اسلامی یکی از مناطقی بود که سادات و طالبیین و شیعیان در آن حضور چشم گیر داشته و افزون بر حرکتهای شیعی که در آغاز در آن جریان داشت، حکومتهای متعددی با گرایش شیعی نیز در آن شکل گرفتند. عالمان و شاعران شیعی با فعالیتهای علمی و فرهنگی خود در کنار عالمان و شاعران اهل سنت در رونق علمی و فرهنگی جزیره نقش داشتند و برخی از تأسیسات تمدنی را پدید آوردند. با وجود عواملی که موجب شده تا چهره بسیاری از این بزرگان شیعی و خدمات آنها آشکار نماند، فعالیتهای حکومتهای سنی در زدودن آثار شیعی و فراهمسازی زمینه گسترش تسنن، عامل مهمی بوده است؛ اما با جستوجو در متون تاریخی به حقایقی در این باره می توان دست یافت. نکته مهم اینکه با وجود پیشینه باستانی جزیره در فعالیتهای علمی و فرهنگی و نقش مؤثر آن در دوران نهضت ترجمه در سدههای نخست اسلامی، این منطقه نتوانست یک کانون فرهنگی درخشان و تأثیرگذار را شکل دهد. همچنین جریان تشیع در این سرزمین نیز نتوانست یک مکتب شیعی خاص آن، که در برابر شکل دهد. همچنین جریان تشیع در این سرزمین نیز نتوانست یک مکتب شیعی خاص آن، که در برابر دیگر شهرهای شیعهنشین مطرح شود، پدید آورد.

١. الحارثي، الاوضاع الحضاريه ...، ص ٥٥.

فعالیتهای علمی و فرهنگی بزرگان شیعی جزیره بیشتر به صورت حرکتهای فردی انجام میشد و به شکل تأسیسات تمدنی گسترده و جریان فکری و مذهبی مؤثر و فراگیر ظاهر نشد. افـزونبـر عملکـرد عالمان و چهرههای علمی و فرهنگی شیعی که سازمان یافته و نظاممند نبود، عدم حمایت حکام شیعی جزیره از فعالیتهای علمی و فرهنگی منسجم و عدم حمایت مؤثر مالی از عالمان و اولویت دادن به مسائل سیاسی نظامی، که شرایط سیاسی جزیره آن را ایجاب می کرد، موجب شد که مکتب شیعی منسجمی در جزیره شکل نگیرد و هیچیک از شهرهای آن به پایگاه مهمی برای تداوم تشیع و شکوفایی علمی و فرهنگی آن تبدیل نشود. به این نکته نیز باید توجه داشت که در شکوفایی فرهنگ و تمدن، عوامل و مؤلفههای مهمی مانند امنیت و آرامش، رفاه اقتصادی، آزادی فکر و اندیشه، پایبندی به اخلاق، تأثیر گذار است. این در حالی است که منطقه جزیره با توجه به موقعیت خاص خود، دارای شرایط ویـژهای بود. در این منطقه، عناصر مختلفی اعم از کُرد، عرب، مسلمان و مسیحی ساکن بودند، که در موارد بسیاری برای حکومتهای وقت مشکلات و ناآرامیهایی پدید میآوردند. حکومتهای شیعی وقت، از یک طرف با عناصر داخلی و شورشها درگیر بودند و از طرفی دیگر، باید با تهدید عناصر خارجی مانند بیزانس، فاطمیان، آل بویه و قرمطیان روبه رو می شدند. بنابراین، اضطراب سیاسی و در گیر بودن در جنگها، خود مانع از این میشد که بتوان انتظار داشت حمدانیان و بنیعُقیل در جزیره همانند سیفالدوله بتوانند درباری پررونق از حضور صاحبان علم و هنر و شعر داشته باشند. بی گمان چنانچه در ایالت جزیـره در زمینه مدرسهسازی، بنای دارالعلم، مسجدسازی، احداث موقوفات و دیگر نهادهای فرهنگی شیعی، از سوی سلسلههای شیعی اقداماتی درخور توجه و اساسی انجام می شد، می توانست هم در تداوم حکومتها و هم در شکل گیری مکتب تشیع در جزیره تأثیر گذار باشد.

#### منابع و مآخذ

- ـ آیتی، عبدالمحمد (۱۳۷۲). تحریر تاریخ وصاف. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
- ـ ابن ابي اصيبعه، احمد بن قاسم (٢٠٠١). عيون الانباء في طبقات الاطباء. تحقيق عامر النجار. قاهره: الهبئة المصربة العامة للكتاب.

رئال جامع علوم الثابي

- ـ ابن الوردي، زين الدين عمر بن مظفر (١٤١٧ ق / ١٩٩٦). *تاريخ ابن الوردي.* بيروت: دار الكتب العلميه.
  - ابن جبير، محمد بن احمد (بي تا). رحلة بن جبير. بيروت: دار و مكتبه الهلال.
- ـ ابن جلجل، سليمان بن حسان (١٩٥٥ م). طبقات الأطباء و الحكماء. قاهره: المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية.

- ابن جوزى، أبوالفرج عبدالرحمن (١٤١٢ ق / ١٩٩٢). المنتظم في تاريخ الملوك و الأمم. تحقيق محمد عبدالقادر عطا و مصطفى عبدالقادر عطا. بيروت: دار الكتب العلميه.
- ابن خلّکان، احمدبن محمد (بی تا). **وفیات الاعیان وأنباء أبناء الزمان**. تحقیق احسان عباس. بیروت: دار صادر.
- ابن شداد، محمد بن على (١٩٩١). الاعلاق الخطيره في ذكر امراء الشام و الجزيره. تحقيق يحيى زكريا عباره و سامي دهان. دمشق: وزاره الثقافه و الارشاد القومي.
- ابن طاووس، على بن موسى (١٣٦٨ ق). فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم. قم: دار الذخائر للمطبوعات.
- ابن طقطقی الحسنی، صفی الدین محمد (۱٤۱٦ ق / ۱۳۷۶ ش). *الأصیلی فی انساب الطالبیین*. تحقیق مهدی رجایی. قم: مکتبة آیة الله العظمی مرعشی نجفی.
- ابن عديم، عمربن احمد (بي تا). بغية الطلب في تاريخ حلب. تحقيق سهيل زكار. بيروت: دار الفكر.
- ابن عنبه، جمال الدین احمدبن علی (۱۳۲۳). الفصول الفخریه. به اهتمام جلال الدین محدث اُرمَوی. تهران: علمی و فرهنگی.
  - ابن عنبه، جمال الدين احمدبن على (١٤١٧). عمدة الطالب في أنساب آل ابي طالب. قم: انصاريان.
- ابن فندق، على بن ابوالقاسم بيهقى (١٤٢٨ / ١٣٨٥). لباب الأنساب و الألقاب والأعقاب. تحقيق مهدى رجايي و محمود مرعشى. ط ٢. قم: مكتبة آيةالله العظمى المرعشى النجفى.
- ابن فوطی، عبدالرزاق بن احمد (۱٤١٦ ق / ۱۳۷٤ ش). مجمع الآداب فی معجم الألقاب. تصحیح و تنظیم محمد كاظم. تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- ابن فوطى، عبدالرزاق بن احمد (١٤٢٤ ق / ٢٠٠٣ م). الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة. تحقيق مهدى النجم. بيروت: دار الكتب العلميه.
- ابن معتز عباسى، عبدالله بن محمد (١٩٧٦). طبقات الشعراء. تحقيق عبدالستار احمد فراج. قاهره: دار المعارف. الطبعة الثالثه.
  - ابن نديم، محمد بن اسحاق (بي تا). الفهرست الإبن النديم، بيروت: دار المعرفه.
- الازدى، يزيد بن محمد (١٤٢٧ / ٢٠٠٦). **تاريخ الموصل**. تحقيق احمد عبدالله محمد بن اياس. بيروت: دار الكتب العلميه.

- اسماعيل، فرست مرعى (٢٠٢٠). «الفتح الاسلامى لبلاد الجزيره الفراتية و استنطاق للنوص التاريخيه». جامعه راخو. القضيه ١. حجم ١.
  - ـ اسنوى، عبدالرحيم بن حسن (١٤٢٢ ق). طبقات الشافعيه. بيروت: دارالكتب العلمية.
- اصطخرى، ابراهيم بن محمد (٢٠٠٤). *المسالك و الممالك*. تصحيح محمد جابر عبدالعال حينى. قاهره: الهيئة العامة لقصور الثقافه.
- ـ امين، محسن (١٤٠٦ ق / ١٩٨٦). اعيان الشيعه. حققه و اخرجه و استدرك عليه حسن الامين. بيروت: دار التعارف للمطبوعات.
- ـ اولیری، دلیسی (۱۳۷۴). *انتقال علوم یونانی به عالم اسلامی*. ترجمه احمد آرام. تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- باسورث، ادموند کلیفورد (۱۳۸۱). سلسله های اسلامی جدید راهنمای گاه شماری و تبار شناسی. ترجمه فریدون بدرهای. تهران: مرکز بازشناسی اسلام و ایران (باز).
- ـ برقعی، علی اکبر (۱۳۸٤). راهنمای دانشوران در ضبط نامها. نسبها و نسبتها. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم. دفتر انتشارات اسلامی.
  - تودولایی، رابی بنیامین (۱۳۸۰). سفرنامه رابی بنیامین تودولایی. ترجمه مهوش ناطق. تهران: کارنگ.
- ثعالبى، عبدالملك بن محمد (١٤٢٠). يتيمه الدهو في محاسن اهل العصر. تحقيق مفيد محمد قميحه. بيروت: دار الكتب العلميه.
- جمعی از نویسندگان (۱۳۸۵). تاریخ تشیع. زیر نظر احمدرضا خضری. تهران: سمت. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
- الحارثي، عبدالله بن ناصر بن سليمان (٢٠٠٧ / ١٤٢٧). الاوضاع الحضاريه في اقليم الجزيرة الفراتيه في القرنين السادس و السابع للهجرة / الثاني عشر و الثالث عشر للميلاد. تحقيق سعيد عبدالفتاح عاشور. بيروت: الدار العربية للموسوعات.
  - ـ حر عاملي، محمد بن حسن (١٣٦٢). امل الآمل. تحقيق احمد حسيني. قم: دار الكتاب الاسلامي.
- حمودى، شيرين (۲۰۰۸). الجزيرة الفراتية منذ بداية العصر العباسى و حتى نهاية خلافة مأمون (۱۳۲ ـ ۲۸ ق / ۷۵۰ ـ ۸۳۳ م). رسالة ماجيستير غير منشوره. طلبة الآداب. جامعه دمشق
- حموى، ياقوت بن عبدالله (١٩٩٣). معجم الادباء. تحقيق احسان عباس. بيروت: دار الغرب الاسلامي.
  - حموى، ياقوت بن عبدالله (١٩٩٥). معجم البلدان. بيروت: دار صادر

- ـ خطاب، محمود شيت (١٩٨٥ / ١٤٠٥ ق). «بلاد الجزيره قبل الفتح الاسلامي و في ايامه». مجله المجمع العلمي العراقي. بغداد.
- خطيب بغدادى (١٤٠٨ ق / ١٩٨٧ م). ابى بكر احمد. تاريخ بغداد او مدينه السلام منذ تأسيسها حتى سنة ٦٤٠٣. بيروت: دار الكتب العلميه.
- الدويكات. فؤاد عبدالرحيم (٢٠١٣). «الأحوال الزراعية في اقليم الجزيرة الفراتية في العصر الأموى». المجله الاردنيه في التاريخ و الآثار. المجلد ٧. العدد ١.
- ـ رجایی موسوی، مهدی (۱٤۲۲ / ۲۰۰۱). الكواكب المشرقة في أنساب و تاریخ و تراجم الأسرة العلویة الزاهرة. قم: مكتبة آیة الله العظمی مرعشی نجفی.
  - رشيدالدين فضل الله (١٩٨٩ / ١٣٣٨). جامع التواريخ. به كوشش بهمن كريمي. تهران: اقبال.
    - زركلي، خيرالدين (١٩٨٩). الاعلام. بيروت: دار العلم للملايين
- زويد، وليد عباس محمد (و رفاقه= همكاران) (٢٠٢٠). هجرت القبائل العربية الى الجزيره الفراتية من الفتح الاسلامى حتى نهاية العصر الاموى (١٨ ١٣٢ ق / ١٣٩ ٧٥٠ م). مجله البحث العلمى فى الآداب (العلوم الانسانيه و الاجتماعيه). العدد ٢١. الجزء الثامن. اكتوبر.
  - ـ سامر، فيصل (١٩٧٠). الدولة الحمدانية في الموصل و حلب. بغداد: مطبعة الأيمان.
- سبكى، عبدالوهاب بن على (١٣٩٣ ق / ١٩٦٤). طبقات الشافعية الكبرى. به كوشش عبدالفتاح محمد حلو و محمود محمد طناحى. قاهره: دار احياء الكتب العربيه.
- ـ سماوى، محمد (١٤٢٢). *الطليعة من شعواء الشيعة*. تحقيق كامل سلمان الجبورى. بيروت: دار المورخ العربي.
- سمعانى، عبدالكريم بن محمد (١٣٨٣ ق / ١٩٦٣). الانساب. تصحيح و تعليق عبدالرحمن بن يحيى المعلمي. حيدر آباد: مطبعه مجلس. دايرة المعارف العثمانيه.
- سيوطى، عبدالرحمن بن ابىبكر (بىتا). طبقات المفسرين. بيروت: دار الكتب العلمية. منشورات محمدعلى بيضون.
  - شرف الدين، عبدالله (١٤١١ / ١٩٩١). مع موسوعات رجال الشيعه. بيروت: الارشاد للطباعة و النشر.
- شميساني، حسن (١٤٠٧ ق / ١٩٨٧ م). مدينه ماردين من الفتح العربي الى سنه ١٥١٥ م. / ٩٢١ ق. بيروت: دار عالم الكتب.
  - شوشترى، نورالله بن شريف الدين (١٣٧٧). مجالس المؤمنين. تهران: اسلاميه.

- ۴۰ مصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، دوره ۱۵، زمستان ۱۴۰۳، ش ۵۷
- \_ شيخ آقابزرگ تهراني. محمدمحسن (١٤٣٠ ق / ٢٠٠٩ م). طبقات اعلام الشيعه. بيروت: دار احياء التراث العربي.
- شيخ آقابزرگ تهرانى، محمدمحسن (١٤٠٨ ق). محمدمحسن. *الذريعه الى تصانيف الشيعه*. قم: اسماعيليان و تهران: كتابخانه اسلاميه.
- صابان، سهيل (١٤٢١ ق / ٢٠٠١ م). جزيرة ابن عمر في التاريخ و الحضاره. مجله الفيصل. العدد ٢٩٣. ذوالقعده / شباط.
- صدوق، محمد بن على (١٣٩٥ ق). كمال الدين و تمام النعمه. صححه و علّق عليه على اكبر الغفارى. طهران: دار الكتب الاسلاميه.
- صفدى، صلاح الدين خليل بن ايبك (١٤٢٠ ق / ٢٠٠٠). **كتاب الوافى بالوفيات**. تحقيق و اعتناء احمد الارناؤوط و تركى مصطفى. بيروت: دار احياء التراث العربي.
- طباخ الحلبي، محمد راغب (١٤٠٨ ـ ١٩٨٩ ـ ١٩٨٨). اعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء. محمد كمال. حلب: دار القلم العربي.
- طوسى، محمد بن حسن (١٤١٢ ق / ١٣٧٠ ش). كتاب الغيبه. تحقيق عبادالله الطهراني و على احمد ناصح. قم: مؤسسة المعارف اسلاميه.
- طوسى، محمدبن حسن (١٤١٤ ق). الامالي. تحقيق قسم الدراسات الاسلاميه. مؤسسة البعثه. قم: دار الثقافه.
- ظهیری، شعله (۱۳۹۵). «نقش مراکز علمی جزیره در پیشبرد علوم و ادب عربی عصر عباسی (مطالعه موردی دیار بکر و دیار مضر)». الجمعیه العلمیه الایرانیه للغه العربیه و آدابها. العدد ۲۰. خریف.
- العزاوى، عبدالمرشد (١٩٨٤). حدود الجزيرة الفراتية عند الاصطخرى و ابن حوقل (بين شمشاط و سميساط). مجله دراسات التاريخيه. ٤ (٤). دمشق: كانون ثاني \_ايار.
- على. جاسم صكبان (١٩٨٥). «الحياة الريفيه في الجزيرة الفراتيه في القرن الأول الهجري». مجله المورخ العربي. العدد ٢٦.
- على. حسين (بى تا). تاريخ الحركة العلمية و الفكرية و ابرز اعلامها فى مدن الجزيرة الفراتية فى تركيا (ماردين، دياربكر آمِد]، نصيبين، ميافارقين، جزيره ابن عمر).
  - على، حسين (٢٠١٩). تاريخ العلماء المنسوبين الى جزيره ابن عمر:

Dergisi (AGİİD), Ağri, İslâmi İlimler, 5.

- غندور، محمد يوسف (١٩٩٠). تاريخ جزيره ابن عمر منذ تأسيسها حتى الفتح العثماني. بيروت: دار الفكر اللبناني.
  - ـ قبادیانی مروزی، ناصر بن خسرو (۱۳۶۷). سفرنامه ناصر خسرو. به کوشش نادر وزین پور. تهران: سپهر.
- قزوینی رازی، عبدالجلیل (۱۳۵۸ ش). نقض معروف به بعض مَثالبِ النواصب فی نقض «بعض فضائح الروافض». تصحیح میر جلال الدین محدث. تهران: سلسله انتشارات انجمن آثار ملی.
  - ـ قزوینی، زکریا بن محمد (۱۹۹۸). *آثارالبلاد و اخبارالعباد.* بیروت: دار صادر.
- قفطى، على بن يوسف (١٤٢٤ ق). إنباه الرواة على أنباه النحاة. تحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم. يير وت: المكتبة العصرية.
- \_ قمى، عباس (١٣٨٥). *الفوائد الرضويه في احوال علماء المذهب الجعفريه*. تحقيق ناصر باقرى بيدهندى. قم: مؤسسه بوستان كتاب.
  - كحاله، عمر رضا (١٣٧٦ ق). معجم المؤلفين. بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- کراچکوفسکی (۱۳۷۹). ایگناتی یولیانوویچ. تاریخ نوشته های جغرافیایی در جهان اسلامی. ترجمه ابوالقاسم پاینده. تهران: علمی فرهنگی.
- ـ کراوس، پل و دیگران (۱۳۹۱). فرهنگ یونانی و اندیشه ایرانی. ترجمه مهدی حسینی اسفیدواجانی. تهران: علم.
- ـ گوتاس، دیمتری (۱۳۸۱). تفکر یونانی و فرهنگ عربی. ترجمه محمدسعید حنایی کاشانی. تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- محمد. سوادى عبد (١٩٨٩). الاحوال الاجتماعيه و الاقتصاديه في بلاد الجزيره الفراتيه خلال القرن السادس الهجري / الثاني عشر الميلادي، بغداد: وزارة الثقافه و الاعلام دار الشؤون الثقافية العامه.
- ـ مدرس تبريزى. محمدعلى (١٣٦٩). ريحانه الادب في تواجم المعروفين بالكليه او اللقب. تهران: كتاب فروشي خيام.
- مروزی الازوارقانی (۱٤۲۸ ق / ۱۳۸۵ ش). اسماعیل بن حسین. *الفخری فی انساب الطالبتین*. تصحیح و تنطیم مهدی رجایی. قم: مکتبة آیةاللهالعظمی مرعشی نجفی.
  - مظفر، محمد حسين (١٤٠٨ ق). تاريخ الشيعه. بيروت: دار الزهراء.
  - ـ مقدسي، أبو عبدالله محمد (بي تا). أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم. بيروت: دار صادر.

- ـ مؤيد فى الدين، هبه الله بن موسى (١٩٤٩). سيرة المؤيد الدين داعى الدعاة. تحقيق محمد كامل حسين. قاهره: دار الكاتب المصرى.
- ـ ناجی، محمدرضا (۱۳۹۰). جزیره ابن عمر. **دایره المعارف بزرگ اسلامی**. تهران: مرکز دایرة المعارف بزرگ اسلامی.
- نالیینو. کرلوا آلفونسو (۱۳٤۹). تاریخ نجوم اسلامی. ترجمه احمد آرام. تهران: کانون نشر یژوهشهای اسلامی.
- نجاشى، أبوالعباس أحمد بن على (١٤١٨ ق). فهرست اسماء مصنفى الشيعه المشتهر برجال النجاشى (رجال نجاشى)، تحقيق: موسى الشبيرى الزنجانى. قم: جماعة المدرسين فى الحوزة العلمية قم: مؤسسة النشر الإسلامى.
- نعمه، عبدالله (١٩٨٧). فلاسفة الشيعة حياتهم و آراؤهم. قدّم له محمد جواد مغنيه. بيروت: دار الفكر اللبناني.
- واثقى، حسين (١٣٨٤ ش / ١٤٢٦ ق). الشيعة في كتاب بغية الطلب في تاريخ حلب لابن العديم. قم: دليل ما.
- وريكات، هالا (٢٠٠١). الحياه الاجتماعية و الاقتصادية في الجزيرة الفراتية في القرنين الرابع و الخامس الهجرتين. رساله ماجستير غير منشوره. الجامعة الاردنيه.
- ـ يونيني، قطب الدين موسى بن محمد (١٤١٣ ق / ١٩٩٢) فيل مرآة الزمان. بعناية وزارة التحقيقات الحكمية و الأمور الثقافية للحكومة الهنديه. ط٣. قاهره: دار الكتاب الاسلامي.
- Düşünce Bilimleri Klasik Sorunlar Güncel Tartişmalar, Mardin: Mardin Artuklu Universitesi Yayinlari, Mardin Sesi Gazetecilik Matbaacılık Yayıncılık, Aralik 2018.