
منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  267

The Discursive Transformation of Religious Reformism
 and the Islamic Revolution

Fardin Ghoreishi 1

Abstract
This article aims to investigate the relationship between the theoretical developments 
within the religious reformist movement and the Islamic Revolution. Within this 
framework, the Islamic Revolution of Iran is presented as a product of the discursive 
transformation of religious reformism. The research methodology is a combination of 
textual interpretation, discourse analysis, and historical process tracing. Using these 
methods, the historical, theoretical, and discursive trajectory of reformism in Iran has 
been examined, and the formation of three main reformist discourses—namely, the 
discourses of Expediency, Compromise, and Debate—has been analyzed. The most 
significant finding of the article is that the Debate discourse played a primary role in 
shaping the ideology of the Revolution, redefining goals such as freedom, independence, 
and justice by reinterpreting Islamic concepts within a revolutionary framework. 
However, in the post-Revolutionary period, a lack of theoretical development for 
governing the country and the transformation of global discourse led to the decline of 
this discourse and necessitated its reconsideration.
Keywords: Religious reformism, debate discourse, Islamic revolution, independence, 
social justice.
.

1.Professor of Political Science, Faculty of Law and Political Science, University of Tehran, 
Tehran, Iran
ghoreishi3583@ut.ac.ir

Received: 2025/ 04/ 07                       Approvd: 2025/ 06/ 17  

Doi: 10.22034/fademo.2025.527514.1114

Revolution Studies 
Volume 3,  No. 5, Summer & Spring 2025 (Serial 5)

https://trs.ri-khomeini.ac.ir/

  



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  268

تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

فردین قریشی1

چکیده: هدف این مقاله بررسی نسبت تحولات نظری جریان اصلاح طلبی مذهبی با انقلاب اسلامی است. 

در این چهارچوب انقلاب اسلامی ایران محصول تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی معرفی شده است. 
روش پژوهش، ترکیبی از تفسیر متون، تحلیل گفتمان و ردیابی فرایندهای تاریخی است. با استفاده از این 
روش ها سیر تاریخی، فکری و گفتمانی اصلاح طلبی در ایران مورد بررسی واقع شده و نحوۀ تکوین سه 
گفتمان اصلی اصلاح طلبی، یعنی گفتمان های مصلحت، مصالحه و مناظره مورد تجزیه‌وتحلیل قرار گرفته 
است. مهم ترین یافتۀ مقاله آن است که گفتمان مناظره نقش اصلی در شکل‌گیری ایدئولوژی انقلاب داشته 
و اهدافی چون آزادی، استقلال و عدالت را با بازخوانی مفاهیم اسلامی در چهارچوبی انقلابی بازتعریف 
کرده است؛ در دوران پس از پیروزی انقلاب، ضعف در نظریه پردازی برای مدیریت کشور و تغییر گفتمان 

جهانی، موجب افول این گفتمان و ضرورت بازاندیشی در آن شده است.
کلیدواژه ها: اصلاح طلبی مذهبی، گفتمان مناظره، انقلاب اسلامی، استقلال، عدالت اجتماعی.

1. استاد علوم سیاسی، دانشکده حقوق و علوم سیاسی، دانشگاه تهران، تهران، ایران.
ghoreishi3583@ut.ac.ir

تاریخ دریافت: 1404/01/18                       تاریخ پذیرش: 1404/03/27

دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287
https://trs.ri-khomeini.ac.ir/

Doi: 10.22034/fademo.2025.527514.1114



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  269

مقدمه

تفکر  محصول  ایران  اسلامی  انقلاب  که  مدعاست  این  بررسی  و  طرح  پی  در  مقاله  این 
اصلاح طلبی مذهبی است. در این گزاره مقصود از اصلاح طلبی، جریانی نیست که از دهۀ هفتاد 
به این سو یکی از جناح های سیاسی اصلی کشور است؛ بلکه به معنای یک مکتب فکری است 
که ریشه در تعالیم انبیا داشته و در اعصار مختلف شکل و صورت متفاوتی به خویش گرفته 
است. هدف کار ارائه تفسیری از انقلاب اسلامی است که در پرتو آن بتوان فهمید که حاملان 
اندیشۀ انقلاب اسلامی، این حرکت را چگونه میفهمیدند و به دنبال چه هدفی بودند؟ ازاین‌رو، 
روش کار تلفیقی از تکنیک های تفسیر، تحلیل گفتمان و ردیابی فرایند است. در بخش نخست 
کار توضیحاتی در خصوص مفهوم اصلاح به مثابه فلسفه زندگی پیروان آموزه های پیامبران الهی 
ارائه خواهد شد. در بخش دوم به بحث تحول گفتمانی اصلاح طلبی و نحوه تکوین گفتمان 
مناظره پرداخته میشود که به عنوان بستر فکری انقلاب اسلامی معرفی شده است و نهایتاًً در 
بخش آخر چالش ها و الزامات گفتمانی دورۀ پس از انقلاب به نحو اجمالی مورد بررسی قرار 

خواهد گرفت.

اصلاح به مثابه معنای زندگی

اصلاح طلبی از جنس ایدئولوژی است و ایدئولوژی از شرایط لازم انقلاب است؛ ولی شرط 
کافی نیست. اینجا مفهوم اصلاح ترجمه واژۀ رفرم1 نیست. اصلاح یک واژه وارداتی نیست؛ 
بلکه در ادبیات دینی ما واژۀ اصیلی است. به تعبیر مطهری در کتاب نهضت‌های صدساله اخیر، 
اصلاح به معنی تلاش در جهت سامان‌بخشیدن به امور و بهبود اوضاع است. براین‌اساس، اصلاح 
در دین مبین اسلام فلسفۀ حرکت اجتماعی و فلسفۀ بعثت انبیاست. انبیا مبعوث شده‌اند تا در 
دنیا ما را با دو مفهوم به عنوان شرط رستگاری انسان آشنا کنند که یکی ایمان است و دیگری 
اصلاح. در قرآن ده ها بار از ایمان و اصلاح به مثابه شرایط رستگاری یا زمینۀ سعادت انسان یاد 

شده است.
انسان  خلقت  هدف  در  ازآنجاکه  است.  انسان  زندگی  معنای  اسلامی  ادبیات  در  اصلاح 
عبودیت الهی است، برای رسیدن به مقام عبودیت تنها راه موجود تلاش برای اصلاح فردی 
و اجتماعی است؛ یعنی برای بهره مندی از یک زندگی اصیل و معنادار باید در جهت اصلاح 
زمینه  به جامعه تلاش کرد. علی شریعتی در همین  بخشیدن  بهبود  مسیر  و در  فردی خویش 

1. Reform	



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  270

و در تفسیر سورۀ والعصر، عمل صالح را که انجام آن مانع از افتادن به دام زیانکاری است، 
عملی میداند که در جهت تغيير نظام فردی يا اجتماعی در مسير يک ايدئولوژی خاص‌ است 
)شریعتی، 1361(. به هرحال، اصلاح معطوف به تغییر در شرایط موجود است. انسان مسلمان، 
بااین حال، اصلاح  امور است.  بهبود و اصلاح  به تعریف، همواره در زندگی خود در پی  بنا 
نیازمند  حاکم،  رویکردهای  و  اجتماعی  وضعیت های  روش ها،  زمان،  شرایط  به  بسته  امور، 

رهیافت هایی متفاوت و متناسب است.
 برخلاف مفهوم اصلاح یا رفرم در ادبیات علوم سیاسی )لوکزامبورگ، 1402(، این مفهوم در 
چهارچوب ادبیات اسلامی، ضرورتاًً به معنای تغییر تدریجی امور و نفی خشونت نیست. برحسب 
مقتضیات زمان ممکن است اصلاح روزی معطوف به تغییر و تحول تدریجی و روزی نیز به 
معنای انقلاب و حتی قیام مسلحانه باشد. در این معنا، عنصر اساسی در اصلاح، نه صرفاًً روش 
آن، بلکه هدف اصلاح، یعنی بهبود شرایط، است. برای سامان بخشی به امور، گاه حرکت های 
آرام و تدریجی ضرورت دارد، گاه اعتراض های گسترده و گاه نیز اقدامات فرهنگیِِ عمیق و 

زیربنایی، بدون مداخلۀ مستقیم در عرصۀ سیاست.
یا گروه واقع شود، شکل  فرد  اجتماعی یک  فلسفه حرکت  معنای مذکور  به  اگر اصلاح 
راهبرد  و  روش  زمینه،  این  در  میشود.  تعیین  روز  مقتضیات  و  روز  اقتضای  به  آن  شمایل  و 
اصلاح تحت تأثیر دو متغیر خواهد بود: 1. مشکلات و چالش،‌ 2. دانش روز؛ یعنی یک فرد 
اصلاح طلب در این چهارچوب، برای عمل به مسئولیت الهی خویش و حرکت به سوی کمال، 
باید سعی کند  بشناسد و ازسوی دیگر،  بایستی مشکلات و چالش های موجود را  از یک سو 
دریابد که دانش روز برای مقابله با این چالش ها چه راهکاری را توصیه میکند. البته چالش ها 
و دانش روز دو چیز مجزا و جزیره‌وار و منقطع از هم نیستند. چراکه هم چالش های موجود در 
انتخاب نظریات خاصی از دانش روز مؤثر است و هم دانش روز به شما میگوید که مشکل 
اصلی چیست؟ مسئلۀ اولویت‌دار کدام است و چه راه حلی برای آن وجود دارد. دراین میان، در 
اغلب موارد شاید دانش روز تأثیرش بیشتر از آن واقعیتی است که با آن مواجه هستیم. چون ما 
واقعیت را از کانال ذهنمان میشناسیم. با این توضیحات اگر بخواهیم ارتباط انقلاب اسلامی 
را با تفکر اصلاح دریابیم، باید ببینیم که انقلابیون مسلمان‌، در شرایط پیشاانقلاب، شرایط را 
چگونه م‌یدیدند و دانش روزی که از آن بهره مند میشدند، وضعیت را برای آنان چگونه تفسیر 
میکرد؟ آن ها با تکیه بر چنین دانشی چه چیزی را مهم م‌یانگاشتند و چه راه حلی برای آن ارائه 

م‌یدادند؟



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  271

تکوین گفتمان مناظره و انقلاب

ادبیات مصلحان دینی ایران در دوره های مختلف و ازجمله در دورۀ صدساله پیش از انقلاب 
اسلامی نشان م‌یدهد که آن ها دریافته بودند که در دنیا یک تحولی اتفاق افتاده است که مرزی 
میان جهان جدید و جهان قدیم ایجاد کرده است. در جهان مدرن گرایش غالب ذهن‌ نخبگان 
عبارت از این شده بود که نیاز به کنار آمدن با وضعیت موجود نیست؛ باید شرایط موجود را 
تغییر داد. همان طور که مارکس میگفت فیلسوفان درگذشته میخواستند دنیا را تفسیر کنند؛ 
ولی الان مسئله این است که چگونه میتوان آن را تغییر داد. منتهی در خود غرب هم در این 
را آن چنان که هست  و جهان  به کنترل درآورد  و  داد  تغییر  را  دنیا  باید  خصوص که چگونه 

نپذیرفت و آن چنان که مطلوب است، ساخت، گفتمان های مختلف خلق شده بود.
مصلحان دینی ایران م‌یدیدند که مدرنیته‌ کارنامه موفقی را در دنیای غرب به نمایش نهاده 
است و البته درصدد است با تکیه بر قدرتی که به چنگ آورده، جهان پیرامون خویش را ببلعد. 
لذا دل مشغولی مصلحان را میتوان چنین تصور نمود که اولًاً میتوان زندگی بهتری داشت و 
ثاناًیً اگر فکری برای تغییر در جهت قویتر و بسامان ترشدن نشود، کشور جولانگاه بیگانگان 
و  اسلام  تکنولوژیک غرب، جهان  توان  توسعه  به خاطر  بود. چراکه در جهان مدرن  خواهد 
در  ایران،  ازجمله  و  اسلامی  و کشورهای  درمیآمد  استعمار  تحت  مرتب  به طور  سوم  جهان 
ایران و  به میراث جنگ های  تنها  بود  به سر میبردند. کافی  فتور و ضعف  انحطاط و  شرایط 
روس بنگریم؛ جنگ هایی که در نتیجۀ آن ها حدود ۱۸۰ هزار کیلومتر مربع از خاک وطن به 
تاراج رفت، بیآنکه کسی قادر به جلوگیری از آن باشد. نیاز بود که ما به تغییر بیندیشیم. اتفاقاًً 
از همان دوره نیز افرادی همچون عباس میرزا به دنبال یافتن راهی برای چاره امور، از غربیان راز 
تفوق آنان را میپرسیدند که شما چه کار کردید که ما نکرده‌ایم؟ شما جهان را چگونه م‌یبینید 
که ما آن گونه ندیده‌ایم؟ شما چه نسخه‌ای در دسترستان هست که ما نداریم )زیباکلام، 1401(. 
در امتداد این فرایند نزد مصلحان مذهبی، آزادی از استبداد و خودکامگی به مثابه رمز رهایی از 

مشکلات تلقی گشت.

الف( آزادی 

آن  از  ما  و  است  مغرب‌زمین  مردمان  اختیار  در  که  دانشی  که  بودند  دریافته  ایرانی  مصلحان 
بیبهره‌ایم، راز غلبه بر بسیاری از مشکلات موجود کشور است. در حوزۀ علوم طبیعی و علوم 
دقیقه شرایط روشن بود؛ ولی به تدریج در حوزۀ علوم انسانی نیز این گرایش نفوذ یافت. ازجمله 
مستشارالدوله کتابی به نام یک کلمه نوشت و با الهام از آموزه های لیبرالیستی غرب استدلال 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  272

نمود که تمام بدبختیهای ما به یک کلمه برمیگردد و تمام پیشرفت غرب نیز به همان یک 
کلمه مربوط است و آن یک کلمه عبارت از کلمۀ »قانون« است. اگر قانون داشته باشیم و قانون 
حکومت نماید، اوضاع بهتر خواهد شد. وی رسالۀ خود را »روح‌الاسلام« تلقی میکرد و باور 
داشت که برای جمیع اسباب ترقی و تمدن، از قرآن مجید و احادیث صحیح، آیات و براهین 

.)https://fa.wikipedia.org/wiki( پیدا کرده‌ است
میتوان مشاهده که دنیای مدرن، غیر از اینکه به مناسبات زندگی اجتماعی مصلحان دینی 
نفوذ میکرد که ریشه مشکلات در چیست  نیز  آنان  افکار  بود، در  مادی آورده  یک هجمۀ 
پژواک  موضوع  این  شد،  طرح  قانون  بحث  وقتیکه  اساس،  براین  است.  کدام  راه حل  و 
گفتمان مسلط غرب بود که در آن دوره رنگ تفکر لیبرال داشت. لیبرالیسم ابعاد مختلف را 
پلورالیسم  و  سکولاریسم  سرمایه‌داری،  دموکراسی،  اومانیسم،  نسبیت گرایی،  دربرمیگرفت. 
همگی از شاخص های آن بودند. ولی در آن دوره به تمام ابعاد نظری این اندیشه آن چنان که 
الان آشنا هستیم، آشنایی وجود نداشت. بیشتر همان وجه ساده شده سیاس‌یاش را به چشم میآمد 

که دایر بر حکومت قانون بود.
افرادی  از بحران و راه برون‌رفت از آن،  با فهم مذکور  به تعبیر توماس اسپریگنز )1395( 
که دنبال بهبود وضعیت بودند و ازجمله آن ها مصلحان مذهبی، به این فکر افتادند که ما باید 
حکومت قانون ایجاد کنیم. برای مصلحان دینی برپایی حکومت قانون جزو مصادیق عمل به 

صالحات بود و مبارزه با فساد حکومت خود کامه وظیفه‌ای مذهبی تلقی م‌یشد.
در چنین شرایطی سازوکار جایگزینی استبداد با حکومت مشروطه طرح شد. این سازوکار 
در ادبیات دینی ما چندان سابقه‌ای نداشت. لذا پذیرش آن نیازمند کار تئوریک و توجیه ذهنی 
بود. درواقع از آنجایی که تنها صورت حکومت مشروع در اندیشۀ شیعه، حاکمیت امام معصوم 
یا حاکم مأذون از جانب وی بود، پیوستن به حرکت مشروطه خواهی میتوانست حرام شرعی 

تلقی شود. باید تأملی صورت میپذیرفت تا در این خصوص تکلیف امر روشن شود.
آنچه در این میان به لحاظ نظری گره‌گشایی اساسی کرد هنر علامه نائینی بود. او با تکیه بر 
استدلال های مختلف فقهی کاری کرد که حرکت در مسیر مشروطه طلبی، هرچند که در نگاه 
نخست اول حرام به نظر میآمد نه تنها جایز تلقی شود؛ بلکه حتی به یک واجب شرعی بدل شود 
)نائینی، 1378(. نوع رویکرد نائینی به شکل‌گیری و توسعه گفتمانی انجامید که از آن میتوان به 
»گفتمان مصلحت« تعبیر کرد. به این معنا که میتوان پذیرفت که هرگاه راه حل مطروحه برای 
مشکل ما، در اصل قضیه مطلوب و موجه نیست؛ اما به خاطر شرایط و اوضاع‌واحوال جاری، 



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  273

قبول آن بهتر از ترک و رد آن است. انگار دفع افسد به فاسد است. یعنی بد را میپذیریم که 
گرفتار بدتر نشویم. از نگاه او ما گریزی جز تن دادن به استبداد و همراهی با مشروطه نداشتیم 

و از منظر او پذیرش مشروطه بسیار بهتر از تسلیم در برابر استبداد حاکم بود )نائینی، 1378(.
با پیدایش گفتمان مصلحت در کشور، مانع نظری بزرگی که بر سر راه بهره‌گیری مصلحان 
دینی از ایده های مدرن وجود داشت، برطرف شد. مصلحان مذهبی در انقلاب مشروطه پیروز 
شدند و دموکراسی نیم بندی در ایران استقرار یافت؛ ولی از بد روزگار، فضای فکری جهان رو 
به دگردیسی نهاد. در سال ۱۹۱۷ در روسیه انقلابی کمونیستی به وقوع پیوست و اتحاد شوروی 
شکل گرفت. بعد از چند سال، در آلمان و ایتالیا نیز جنبش های‌ی با ماهیت ناسیونالیستی و فاشیستی 
علیه دموکراسی خواهی به راه افتاد که ف‌یالمجموع در اذهان جهانیان از اعتبار دموکراسی برای 
حل مشکلات میکاست. دیگر از غرب مثل قبل فقط یک صدا به گوش نم‌یرسید. چندصدا 
میآمد و لیبرالیسم آن هیمنه و جاذبه و آن حقانیت و آن مشروعیت را در چشم مصلحان دینی 

ما از دست م‌یداد )قریشی، 1392(.

ب( استقلال

در دورۀ مشروطه تصور بر این بود که مشکل ما خودکامگی شاهان است و راهکار مطلوب 
حکومت قانون است؛ اما در دورۀ پس از مشروطه، بسیاری از مشکلات کماکان ادامه یافت 
بود و  ناکارآمد  یافت. حکومت  ناامنی گسترش  نیز پدیدار گشت.  و حتی مشکلات دیگری 
کارکردهای نظام سیاسی به‌درستی پیش نم‌یرفت. برهمین‌اساس، اذهان متفکران ایران متوجه 
اندیشه های دیگری میشد که در غرب سلطه مییافتند و در کانون آن اقتدار گرایی و دولت 
توانمند بود. این بود که اولویت اهل اصلاح به تدریج از دموکراسی و آزادیخواهی به سمت 
ملیگرایی و نفی وابستگی و استقلال سوق یافت و اوج ماجرا در همراهی با جنبش ملی شدن 
تا تکوین نهضت ملی دوره‌ای  تبلور یافت. درواقع سال های میان صدر مشروطه  صنعت نفت 
است که بسیاری از مشروطه طلبان دیروز به سوی ناسیونالیسم و حتی همراهی نسبی با حاکمیت 
پهلوی روی آوردند و در اواخر این دوره جریان گستردۀ استعمارزدایی و استقلال خواهی در 

جهان تأثیر عمیقی در این زمینه داشت.
در این دوره مهدی بازرگان به عنوان یکی از چهره های شاخص اصلاح طلبی مذهبی تلاش 
کرد اندیشۀ استقلال طلبی و ضرورت تلاش برای بسط حاکمیت ملی و نفی سلطه بیگانگان را با 
اندیشۀ امت اسلامی سازگار نشان دهد. هم چنانکه نائینی تلاش کرد شبهه تعارض میان اسلام و 
حکومت مشروطه را از میان بردارد، بازرگان نیز کوشش نمود ناسیونالیسم را با اندیشه های فراملی 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  274

اسلام سازگاری دهد. منتهی کاری که بازرگان انجام داد، با نائینی متفاوت بود. نائینی میگفت 
مشروطه سازوکاری بد برای کاستن از شر حکومت غاصبانه و ستمگرانه استبداد است که گزینۀ 
بدتری است. اصل مشروطه نامشروع است؛ ولی به ناچار و مصلحتاًً بایستی از آن استفاده کرد؛ اما 
بازرگان رویکرد دیگری داشت. او با استناد به متون اسلامی ادعا میکرد که ناسیونالیسم با اسلام 
نه تنها تعارضی ندارد، بلکه حتی از این منظر حرکت ممدوحی است. وی بر آن بود که در اسلام 
برای خدمت، قوم خود انسان در اولویت است. اگر میخواهید اصلاحی انجام دهید، بهتر است 
مثل پیامبران از قوم خود شروع کنید )بازرگان، 1364(. با توجه به این نگرش آشتیجویانه‌ای که 
بازرگان از منظر اسلامی با ناسیونالیسم داشت، من اسم این رویکرد را که به یک جریان فکری 

تبدیل شد، »گفتمان مصالحه« گذاشته‌ام؛ یعنی مصالحه با یک ایدۀ مدرن )قریشی، 1402(.
با گفتمان مصالحه، بخشی از مسلمان ها و متدینین از موضعی اسلامی با نهضت ملی همراه 
شدند؛ کمااینکه با گفتمان مصلحت به دنبال مشروطه رفته بودند. ولی از اواسط دهۀ شصت 
میلادی، جنبش استعمارزدایی در جهان مقداری کم‌رنگ شد. شکست نهضت ملی با کودتای 
نیز زمینۀ داخلی لازم برای استقبال از یک اندیشۀ جدید برای غلبه بر مشکلات را  28 مرداد 
فراهم آورده بود. تفکر مارکسیستی بر محافل فکری جهان چیرگی یافت. یا به نحویکه حتی در 
خود غرب نیز، مارکسیسم بدل به گفتمان مسلط محافل روشنفکری شد و در این چهارچوب، 

تحلیل موضوعات مختلف و تجویز راهکارها تحولی اساسی یافت.

ج( عدالت‌ علوی

این  و  بود  افکنده  سایه  سیاسی  نیروهای  بر  عمیق  سرخوردگی  نوعی  بود.  شمسی  چهل  دهۀ 
باید کرد؟« در دوران مشروطه، در پی استقرار حکومت قانون  پرسش میشد که »اکنون چه 
برآمده بودیم؛ اما به آن نرسیدیم. در نهضت ملی نیز خواهان استقلال و رهایی از سلطۀ بیگانگان 
بودیم؛ اما به ناکامی انجامید. در چنین فضایی، زمینه برای ورود یک اندیشۀ رهاییبخش فراهم 
شده بود. با دگرگونی گفتمان مسلط در جهان و پیشتازی مارکسیسم، موجی از امید تازه در 
میان نیروهای سیاسی و روشنفکری پدید آمد. اگرچه مارکسیسم از دهه ها پیش مطرح شده بود؛ 
اما تبدیل آن به یک گفتمان جهانی و مسلط، تحولی تازه محسوب میشد؛ گویی دانش سیاسی 
روز دگرگون شده بود. این تفکر نو، ریشۀ مشکلات را در نابرابری و ب‌یعدالتی م‌یدانست و 
از آرمان های  به بسیاری  با استقرار یک دولت سوسیالیستی میتوان  چنین تصور م‌یرفت که 
انسانی جامۀ عمل پوشاند. دولتی که قرار بود به نمایندگی از طبقات فرودست، جامعه را به سوی 

آرمان شهر موعود رهنمون سازد.



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  275

از  استفاده  برای  بزرگی  مانع  اما  تفکر جدید علاقه مند شدند؛  این‌‌‌  به  نیز  ما  مصلحان دینی 
بگیریم.  بهره  از مارکسیسم  پیشین نمیتوانستیم  با دو رویکرد  ما  بود.  اندیشه در پیش رو  این 
مارکسیسم با تفکر دینی میانه‌ای نداشت. حتی چنانکه معروف است دین را افیون توده ها معرفی 
میکرد. بر آن بود که دین عموماًً در جهت توجیه استثمار طبقاتی به کار م‌یرود و تا زمانی که 
)Hampsher, 1993( اندیشه دینی چیرگی داشته باشد، ما از شر آگاهی کاذب رها نخواهیم شد

با توجه به تعارض هویتی مارکسیسم با تفکر دینی، نه میشد آن را به مصلحت پذیرفت و 
نه میشد با آن به مصالحه نشست. براین‌اساس، در مواجهه با مارکسیسم میان مصلحان مذهبی 
گفتمان دیگری تولد یافت. اسم گفتمان جدید را می‎توان »گفتمان مناظره« گذاشت )قریشی، 
که  درعین حال  مذهبی  مصلحان  که  بود  شرایطی  محصول  مناظره  گفتمان   .)1403 1402؛ 
از گذشته  متفاوت  بایستی موضعی  برابر گفتمان مسلط  اما در  بودند؛  امور  خودشیفته اصلاح 
میگرفتند و ازجمله اینکه باید پاسخ حملات و اتهامات وارده از سوی مارکسیسم را نیز م‌یدادند

 مصلحان دینی برای دفاع از آیین خویش به محتوای اسلام بار دیگر نظر کردند و تلاش 
تحول،  برای  را  عظیمی  نیروی  بلکه  نیست،  توده ها  افیون  نه تنها  دین  که  دهند  نشان  کردند 
رهاییبخشی و بهبود امور در خود نهفته دارد. به‌این ترتیب، اوضاع به سمت نوعی مناظره میان 
اسلام و مارکسیسم از حیث میزان ظرفیت آن ها در جهت ایجاد دگرگونی و استقرار یک نظم 
اجتماعی بهتر پیش رفت. بر مبنای گزاره های این گفتمان ادعا شد که برای اصلاح اوضاع اساساًً 
نیازی به مارکسیسم نیست. اسلام، از حیث توانمندی ایدئولوژیک، برتر از مارکسیسم است. اگر 
مارکسیسم جاذبه‌‌ای دارد، این جاذبه‌، از آن ایده هایی است که ما قرن ها پیش در فرهنگ اسلامی 
خویش داشته‌ایم؛ ولی این ایده ها تحت‌ تأثیر عوامل مختلف به انحراف کشیده‌ شده‌اند و نیاز 
به احیا و بازسازی دارند. هرگاه مصلحان مذهبی چنین کاری را انجام دهند، کارکرد اجتماعی 

اسلام و نقش سازنده آن مجدداًً برقرار خواهد شد.
به‌این ترتیب، گفتمان مناظره واجد دو شاخص اساسی شد. شاخص اول آن ضرورت بازگشت 
به اسلام و تأکید بر اصالت دینی برای بهبود امور و شاخص دوم ادعای ب‌ینیازی از مارکسیسم در 
مسیر اصلاح اجتماعی به دلیل امکان اخذ ایدئولوژی تأمین عدالت از آموزه های اصیل دینی بود. 
در این چهارچوب، تأمین عدالت بر مبنای منابع اسلامی در دستور کار قرار گرفت و مصلحان 
دینی، در رقابت با مارکسیسم، تلاش کردند الگویی برای استقرار یک نظام اجتماعی عادلانه 

ارائه دهند.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  276

را  توان فکری خویش  تمام  او  بود.  مناظره، علی شریعتی  نظریه پرداز گفتمان  بزرگ ترین 
صرف پردازش دستگاه ایدئوژیک اسلام کرد )شریعتی، الف 1375(. این دستگاه ایدئولوژیک 
مهدی  باشد.  داشته  را  برتر  دست  مارکسیم  با  مناظره  در  بتواند  که  بود  شده  تنظیم  نحوی  به 
بازرگان )1377(، محمود طالقانی )بیتا( و مرتضی مطهری )1374( نیز ازجمله افرادی بودند که 

در چهارچوب این گفتمان آثار مهمی خلق کردند.
و  تاریخی  دگرگونی  عطف  نقطه های  به عنوان  انقلاب ها  مارکسیسم،  مسلط  گفتمان  در 
رویدادهایی اجتناب ناپذیر در مسیر تکامل اجتماعی، مورد تقدیس و ستایش قرار میگرفتند. 
حاملان گفتمان مناظره نیز یا برای مخالفت با آن دلیلی نم‌یدیدند یا همدلانه به دنبال شواهدی 
اسلامی در جهت ترویج آن بودند. در این مسیر بخش های خاصی از تاریخ اسلام برجسته شد و 
شخصیت های چون امام حسین)ع( بیش‌ازپیش منبع الهام فکری واقع شدند )شریعتی، ب 1375(.

 ایدئولوژی مسلط جهان این بود که اگر بخواهی از زیر بار استثمار طبقاتی که علت عموم 
نابسامانیهاست، رها شوی، چاره‌اش انقلاب است. به نظر م‌یرسد در ایران چه نیروهای مذهبی 
و چه نیروهای سکولار، خیلی جهان‌یاندیش بوده‌اند. به این معنا که سعی کرده‌اند برابر آخرین 
یافته های بشری اندیشه و عمل کنند؛ اما مسئله این است که گاهی این گرایش بر ضرورت سنجش 
میزان تناسب یافته های مزبور با نیازها و موقعیت ویژه ما غلبه کرده است. در این موقعیت تاریخی 
نیز گفتمان مناظره هر چند خود را به عنوان رقیب مارکسیسم میشناخت؛ اما به شدت تحت تأثیر 
ناروای مارکسیسم بود. ازاین‌رو، وقتی در مارکسیسم سرمایه‌داری، نظام اصلاح ناپذیری معرفی 
میشد که اصلاحش اعدام آن بود، متفکری برجسته‌ای همچون شریعتی نیز میگفت در چشم 

ما بورژوازی پلید است، نه تنها نابود میشود که باید نابودش کرد )شریعتی، 1377(.
 همه‌چیز از منظر فکری به سوی انقلاب و براندازی نظام سیاسی پیش م‌یرفت. هدف انقلاب 
شریعتی  بود.  چپ گرایانه  منظری  از  مختلف  آرمانی  خواسته های  تأمین  و  عدالت  بسط  نیز 
استدلال میکرد که اگر شخصی ادعای ایمان به خدای یگانه را دارد وظیفه‌اش مبارزه برای 
برقراری عدالت است. زیرا خدای ما خدای عادل است. نظام الهی، نظامی عادلانه است. اگر ظلم 
و تبعیض و بیعدالتی در جامعه وجود داشته باشد، شاخص نفوذ و استقرار مناسبات اهریمنی در 
بافت و ساختار آن جامعه است. انسان موحد نمیتواند درحالیکه ادعای پرستش خدای عادل 
را دارد، با مناسبات ظالمانه یک جامعه اهریمنی سر سازش داشته باشد )شریعتی، الف 1375(. 
امام خمینی نیز در کتاب ولایت فقیه، مهم ترین فلسفۀ بعثت انبیا را، استقرار عدالت معرفی میکرد 

)امام خمینی، 1392(.



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  277

تفاوت اساسی گفتمان مناظره با گفتمان های مصلحت و مصالحه، در استقلال طلبی نظری آن 
بود. اگر در دو گفتمان قبلی نوعی تمایل به پذیرش ایده های مدرن آن چنان که بودند، وجود 
داشت و تلاش در جهت توجیه چنین پذیرشی بود، در گفتمان مناظره مدعای اصلی در اعلام 
ب‌ینیازی به گفتمان مدرن روز تجلی مییافت. اگر هم از ایده های مارکسیسم استفاده میشد، این 
کار از طریق تصاحب و مصادره آن ها به انجام م‌یرسید. به این معنا که یا ادعا میشد ایدۀ مزبور 
در اصل از آن اسلام بوده است  یا آنکه تلاش میشد  معادلی اسلامی برای ایده های مزبور از 
متون اسلامی استنباط شود. این بود که تاریخ و متون اسلامی بازخوانی شدند و توحید، عدالت، 
قسط، امت، امامت، تشیع، حج، بعثت و ... با تفاسیری جدید طرح شدند و شخصیت هایی چون 
هابیل، ابراهیم، محمد، علی، فاطمه، ابوذر، حسین، حجر و ... در زمینه‌ای متفاوت معرفی شدند.

از  بار مصلحان مذهبی حرکتی مستقل  این  ملی،   برخلاف دورۀ مشروطه و دورۀ نهضت 
نیروهای سکولار به راه انداخته بودند و این امر‌ آرام آرام آنان را بر صدر مبارزات علیه نظام 
پهلوی قرارداد. درواقع به توجه به آنچه گفته شد، میتوان چنین استنباط کرد که مارکسیسم 
نمود. مارکسیسم جریان اسلام گرایی  ایران  به رشد اسلام گرایی در  بزرگی  ناخواسته خدمت 
را از تابعیت نیروهای سکولار خارج ساخته و آن ها را به سمت ایفای نقش مستقل اجتماعی - 
سیاسی رهنمون ساخت. البته به خاطر رقابتی که برقرار شد، مارکسیسم به شدت در گزاره های 
ایدئولوژیک اسلام گرایان اصلاح طلب بازتولید شد. اینکه این گزاره ها تا چه حدی گزاره های 
اصیل اسلامی بودند، موضوع این مقاله نیست. البته بسیاری از این گزاره ها در بطن اسلام نیز ریشه 
داشتند؛ اما به نظر م‌یرسد تأثیر مارکسیسم باعث میشد مصلحان دینی برخی از این گزاره ها را 
برجسته تر ببینند و در مقابل، برخی دیگر را نادیده بگیرند یا اساساًً از میدان دیدشان خارج شود. 

همچنین برخی شخصیت ها نسبت به دیگران بیش تر مورد توجه و تمرکز قرار میگرفتند. 
به هرحال، در چهارچوب گفتمان مناظره همۀ آرمان ها و اهداف اجتماعی اصلاح طلبان، تبیین 
و راهکار اسلامی یافت؛ اسلامی که البته نسخه‌ای انقلابی و چپ گرایانه از آن ارائه میشد. در 
چهارچوب گفتمان مناظره، »آزادی از بند خودکامگی« به عنوان یکی از اهداف محوری انقلاب 
بااین حال،  بود.  نیافته  اما تحقق  بود؛  انقلاب مشروطه  نیز آرمان  پیش تر  مطرح شد؛ هدفی که 
با نگرشی چپ گرایانه و متفاوت نسبت به گذشته بازطرح میشد. هرچند  این بار این خواسته 
یکی از شعارهای مهم انقلاب آزادی تعیین شد، منتها این آزادی، همان معنایی را نداشت که ما 
امروز در چهارچوب آموزه های لیبرالیستی میفهمیم. آزادی میتواند معانی مختلفی داشته باشد. 
اینجا آزادی بیش از آنکه به محدود ساختن قدرت و اختیارات دولت در برابر حقوق شهروندان 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  278

دلالت داشته باشد، بیشتر معطوف به رهایی از شر حکومت ظالمانه موجود و استقرار حکومتی 
بود که اتفاقاًً برای برقراری عدالت بایستی اختیارات بسیار گسترده‌ای م‌یداشت.

در واقع، تحت تأثیر مارکسیسم، آزادی بیشتر از آن که به عنوان یک مقوله عملیاتی و دارای 
سازوکار مورد توجه قرار گیرد، در سطحی آرمانی و ارزشی باقی میماند. اینکه آزادیِِ مورد 
نظر-که گاه تا حدی تقدیس شده نیز بود- چگونه باید در عمل تأمین شود، از گفتمان مناظره 
غایب بود. پرداختن به مسئله آزادی عمدتاًً شاعرانه و احساسی بود، نه فلسفی، جامعه شناختی یا 
حقوقی. شاید نوعی ساده‌اندیشی حاکم بود که تصور میکرد صرفاًً با سرنگونی نظام طاغوتی 
و استقرار یک حکومت اسلامی، آزادیِِ مطلوب نیز به صورت خودکار محقق خواهد شد. اما 
تحولات سال های پس از انقلاب نشان داد که این تصور تا چه حد خام و فاقد دوراندیشی بوده 
است. طنز روزگار اینکه در دورۀ بعد پیروزی انقلاب حتی دامنه سلب آزادی دامن بسیاری از 
انقلابیون را نیز گرفت و به عنوان یک نمونه کوچک برخی از آثار علی شریعتی و حتی مطهری 
نیز ممنوعیت نشر یافت و رهبرانی چون مهدی بازرگان و منتظری با محدودیت فعالیت سیاسی 

مواجه شدند.
در کنار آزادی، استقلال نیز به عنوان هدفی که علیرغم مبارزه تاریخی بسیار هنوز دور از 
دسترس بود، به عنوان هدف دیگری تعیین شد که در چهارچوب گفتمان مناظره باید پیگیری 
میشد. به گفته عبدالکریم سروش عزت مسلمین برای امام خمینی اهمیت فوق‌العاده‌ای داشت. 
موقعیتی را برنمیتابید که شاه ایران در برابر آمریکا چونان نوکر عمل کند )سروش، 1388(؛ اما 
استقلال نیز به مثابه یکی از اهداف حرکت اصلاح طلبانه پیش‌رو، تحت تأثیر آموزه های رقیب 
واقع شد. در مارکسیسم- لنینیسم، امپریالیسم راهبردی تلقی میشد که دولت های سرمایه‌داری 
برای گریز از انقلاب های کارگری در پیش گرفته بودند. آن ها تلاش م‌یکردند برای ممانعت 
از اعتراض های طبقه کارگر، میزان استثمار آن ها را کاهش داده و به سطح رفاه آنان بیفزایند؛ اما 
برای این کار منابعی موردنیاز بود. دولت های مذکور برای تأمین این منابع به سراغ جهان توسعه 

نیافته میآمدند و از طریق اعمال سلطه و استعمار به تاراج منابع آن ها میپرداختند. 
در این نگرش امپریالیسم نوعی صدور بحران از کشورهای جهان اول به داخل کشورهای 
جهان سوم بود. مارکسیست- لنینیست ها بر آن بودند که از طریق مبارزه با امپریالیسم و حتی 
حمایت از جنبش های ملیگرایانه در جهان سوم بایستی بحران را به جهان اول بازگشت داد 
و انقلاب در جهان اول را یاری داد )ساعی، 1370(. همچنین در مکتب وابستگی به مثابه یک 
طریق  از  سرمایه‌داری  که  میشد  استدلال  توسعه،  خصوص  در  چپ گرایانه  فکری  مکتب 



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  279

ایجاد یک نظام استعماری در جهان، کشورهای غربی را در جایگاه مرکز نشانده و کشورهای 
توسعه نیافته را به پیرامون مرکز مذکور بدل ساخته است. قاعدۀ بازی در این نظام، انتقال مازاد 
با بهره برداری از منابع پیرامون،  از پیرامون به مرکز است؛ به گونه‌ای که مرکز  سرمایه گذاری 
روزبه‌روز توسعه مییابد، در حالیکه پیرامون هر روز بیش از پیش در اعماق عقب ماندگی فرو 
م‌یرود. براین‌اساس، تا زمانی که کشورهای پیرامون از رابطه وابستگی به مرکز خارج نشده‌اند، 
امکان توسعه وجود ندارد. راه خروج از این رابطه نیز انقلاب علیه نظام هایی است که بر چنین 

رابطه‌ای گردن نهاده‌اند )سو، 1386(.
به حساب  مناظره  گفتمان  مزیت های  از  نیز  استقلال طلبانه  اهداف  تعقیب  به‌این ترتیب،   
میآمد و از شاخص های مترقی بودن آموزه های آن بود. بعدها این بخش از گفتمان مناظره، 
استکبارستیزی نام گرفت که به یک معنا، ترجمه مبارزه با امپریالیسم بود و تحولات بسیاری را 

به‌ویژه بعد از انقلاب رقم زد که مهم ترین آن ها اشغال سفارت آمریکا و تبعات آن بود.
 استقلال طلبی در چهارچوب گفتمان مناظره ضمن اینکه برخلاف گفتمان مصالحه در راهی 
متمایز از نیروهای سکولار دنبال میشد، باز برخلاف استقلال طلبی گفتمان مصالحه که جنبۀ 
از  پس  دورۀ  در  به نحویکه  به خود گرفت‌؛  تهاجمی  نیز صبغۀ  زیادی  تا حد  داشت  تدافعی 
پیروزی انقلاب، ایدۀ حمایت از مستضعفان جهان و یاری ملل ستمدیده در برابر نظام سلطه، 
تأثیرات بسیاری بر سیاست های جمهوری اسلامی نهاد. درهرصورت، استقلال طلبی در گفتمان 
مناظره در کنار آزادی به یکی دیگر از خواسته های اصلی مردم طرح و شکل داد؛ به نحویکه در 
شعار محوری انقلاب یعنی استقلال، آزادی، جمهوری اسلامی، جایگاه بسیار ممتازی پیدا کرد

 گفتمان مناظره که به تأثر از مارکسیسم راه درمان همۀ دردها را در بسط عدالت اجتماعی 
م‌یدید، ضرورت رفع فاصله‌ طبقاتی و شکاف فقر و غنا را در مرکز توجه خود قرار داده بود و 
قرار بود با فرایند بازگشت به اسلام و تشکیل حکومت دینی مناسبات مذکور جای خود را به 
یک جامعه عادلانه بسپارد. با توجه به اینکه در اسلام عدالت جایگاه والایی دارد و شواهدی 
مارکسیسم در  از  تأثر  بر  این مدعا آورد، زمینه‌ای  منابع اسلامی در صدق  از  متعددی میشد 
تعریف آن به مثابه یک ارزش نبود؛ اما در اینکه روش استقرار عدالت در جامعه به چه صورتی 
را  نیازهای جامعه مدرن، اصلاح طلبان  با  متناسب  یافته های علمی اصیل و  فقدان  بود،  خواهد 
به سوی اقتباس از منابع مارکسیستی، با این توجیه که چنین راهکارهایی، یافته هایی علمی هستند، 
و  آن  بر  پراهمیت  بسیار  محدودیت های  اعمال  یا دست کم  مالکانه  نفی حقوق  م‌یداد.  سوق 
توسعه اختیارات دولت در این خصوص از مهم ترین موارد بود و در اوایل دورۀ پیروزی انقلاب 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  280

نیز مصادره های گسترده اموال برخی از صاحبان ثروت، نشان از تأثیر عمیق همین تفکر داشت.
 بنابراین اهداف انقلاب ناظر بر نیل به آزادی، استقلال و عدالت با بازگشت به اسلام و تشکیل 
جمهوری اسلامی در چهارچوب گفتمان مناظره مفصل بندی شده و نظامی نظری یافته بود. همۀ 
اهداف مذکور در »اراده به اصلاح« ریشه داشت که معنای زندگی مؤمنانه بود. ولی چنانکه 
توضیح داده شد، اینکه مصلحان دینی با چه روش هایی دنبال اصلاح بودند، تحت  تأثیر دانش 
روز بود که آن هم به نوبۀ خود متأثر از مارکسیسم بود. واقعیت اجتماعی نزد انقلابیون اسلام گرا 
بر پایه همین منطق تفسیر میشد. رژیم شاه نظام فاسدی دیده میشد که مبارزه با آن مسئولیت 
با آزادی، استقلال و عدالت داشت،  اجتماعی هر مصلحی بود. رژیم شاه از حیث نسبتی که 
انجامید،  پیروزی  به  مبارزه‌ای  اینکه چرا چنین  اما  بود؛  بحران مشروعیت عمیقی شده  گرفتار 
مرتبط با عوامل مختلفی در داخل و خارج از کشور بود که در حد بسیار زیادی موردبررسی قرار 
گرفته و موضوع کار این مقاله نیست. آنچه از منظر این گفتار مهم است عبارت از این است که 
حاملان گفتمان مناظره، باید نظامی برپا میکردند که با حرکت به سمت تحقق اهداف انقلاب، 
مشروعیت مورد نیاز برای فرمانروایی را به دست میآورد. درهرحال، این راهبرد پیگیری شد 
و بخت با آن یار بود. چراکه عواملی همچون نوسانات قیمت نفت، برنامه حقوق بشر کارتر، 
بیماری شاه، سرسختی امام خمینی در رهبری، شبکه اجتماعی روحانیت، تزلزل دستگاه سرکوب 

و ... دست به‌دست هم داد و به پیروزی انقلاب مورد انتظار انجامید.

چالش های پس از انقلاب

گفتمان مناظره از فردای پیروزی انقلاب، در برابر چالش های مهمی قرار گرفت. چراکه دورۀ 
مبارزه با دورۀ مدیریت تفاوتی اساسی داشت. اگر در دوره مبارزه، کار بیشتر جنبۀ انتقادی و 
ارائه طرح و  ایجابی گفتمان و میزان کار آمدی آن در  سلبی داشت، در دورۀ جدید ظرفیت 
برنامه و همچنین توانایی آن در عملیاتی ساختن مدعیات و برآوردن انتظارات مختلف به محک 
آزمون سپرده میشد. از بد روزگار به خاطر افول تدریجی ستارۀ اقبال مارکسیسم در جهان، 

برخورداری از توانایی رقابت با آن اندیشه جهانی نیز، جاذبۀ سابق را از دست م‌یداد.

الف( خلأ نظریه کشورداری  

در دورۀ پس از پیروزی، ساختار موردنظر گفتمان مناظره برای اداره کشور معین نبود. گفتمان 
مناظره ایدئولوژیهای اومانیستی مثل لیبرالیسم و مارکسیسم را نمیپذیرفت. اسلام سنتی را نیز 
نظامی خواهد ساخت که  بود که  توانمندی مدیریت در جهان مدرن م‌یدانست. مدعی  فاقد 



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  281

امتیازات هر دو را خواهد داشت و از عیوب هر دو مبرا خواهد بود. قرار بود جمهوری اسلامی 
نظامی باشد که هم دین و هم دنیای بشر را آباد سازد. حال وقت عمل به این وعده بود؛ اما خیلی 
زود مشخص شد که کار به این آسانی نیست. با کدام نظریه سیاسی یا با کدام نظریه اقتصادی 

میشد چنین انتظاری را برآورده ساخت.
 مشخص بود که مرجع اصلی تفکر و محور اندیشه‌ورزی نزد مصلحان دینی اسلام است؛ اما 
نظریۀ سیاسی و اقتصادی اسلام معین نبود. معلوم نبود که شاخص های عملیاتی اقتصاد اسلامی، 
علم اسلامی، سیاست اسلامی و ... چیست. حتی بالفرض اگر اندیشۀ ولایت فقیه طرح میشد، 
بحث در این حد بود که در دوره غیبت امام معصوم، حاکمیت مشروع حاکمیتی است که از 
باید  با چه سازوکاری  اینکه وی  اما  )امام خمینی، 1392(؛  اعمال شود  عادل  فقیه  سوی یک 
سازوکار حکومت  فرضاًً  نبود که  معلوم  بود.  نگرفته  قرار  بکند، چندان محل بحث  حکومت 
اسلامی چه نسبتی با صدر اسلام، دموکراسی یا اقتدارگرایی خواهد داشت. درعین حال با توجه 
به موقعیت جدید و ضرورت پاسخگویی به خواسته های جامعه، تصمیم‌گیری در این خصوص 
فوریت داشت. نمیشد از مردم خواست صبر کنند تا نظریه پردازان گفتمان مناظره تحقیقاتشان 
را کامل کنند و الگوی مناسبی ارائه دهند. مردم برای تحقق وعده ها فشار میآوردند و نیروهای 
مشارکت کننده در انقلاب نیز برای سوق دادن کشور به سمت‌وسوی دلخواه خود یا تصاحب 

قدرت بیشتر، هر روز بحران جدیدی خلق میکردند.
 انقلاب ایران بسیار سریع و پیش از تمهید مقدمات کافی نظری برای آن به پیروزی رسیده 
بود. این بحران فکری تحقق شرایطی بود که علی شریعتی پیش از آسمانی شدنش پیش‌بینی 
کرده بود. او در مصاحبه‌ای که مربوط به دوره‌ای است که از زندان آزاد شده و خانه نشین بود، 
از پیروزی  انجام شود؛ وگرنه ما بعد  باید بیست سال کار فکری  انقلاب  از  گفته بود که قبل 
انقلاب سرخورده خواهیم شد. پیش‌بینی درستی بود؛ اما انقلاب به‌راحتی قابل کنترل، برنامه‌ریزی 

و اقدام در شرایط دلخواه نیست.
برای  موجود  راهکارهای  از  استفاده  جز  چاره‌ای  انقلابیون  پیش آمده  اوضاع  به  توجه  با   
پاسخگویی برای نیازها نداشتند؛ بنابراین تلاش کردند از سنت اسلامی و اندیشه های مدرنی چون 
مارکسیسم و لیبرالیسم مواردی را که به نظر سودمند میآمد اقتباس کنند. این فرایند زمینه ورود 
ایده های متنوعی را در ساختار قانون اساسی جمهوری اسلامی فراهم ساخت. هرچند استفاده از 
ایده های مفید مکاتب مختلف، کار پسندیده‌ای است؛ اما شرط موفقیت در این کار استفاده از 
ایده های مذکور در چهارچوبی عاری از تعارض  یا حداقل پیش‌بینی سازوکارهای کارآمدی 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  282

برای رفع تعارض های احتمالی است؛ اما آنچه اتفاق افتاد این گونه نبود. بخشی از قانون اساسی 
کشور سنت گرایانه و بخشی دیگر مدرن شد و سازوکارهای حل تعارض به نفع حاکمیت افکار 
سنت گرا و محافظه کارانه رقم خورد. این شرایط در سال های بعد بحران ناکارآمدی عمیقی را 
پدید آورد. برای فهم این مدعا کافی است فصل سوم قانون اساسی دائر بر حقوق ملت از نظر 
گذرانده شود و سپس میزان کارآمدی ساختاری که در فصول بعدی قانون مذکور تشریح شده 
و امروز بیش از چهار دهه است که در بوتۀ آزمون قرار گرفته است، ارزیابی شود. شورش ها و 
اعتراض های متعددی نیز که در این سال ها شکل گرفته است حداقل در برخی زمینه ها حاکی از 

عدم تناسب ساختاری است که برای تحقق اهداف انقلاب طراحی شده است.

ب( تحول گفتمان مسلط در جهان

چالش دوم برای تفکر اصلاح طلبی زمانی رخ داد که در سال ۱۹۸۵، در اتحاد شوروی، یک 
اتحاد  رهبری  به  گورباچف  میخائیل  پیوست.  وقوع  به  مارکسیسم  از  آشکاری  عقب نشینی 
شوروی رسیده بود. او راهبرد جدید حزب کمونیست مبنی بر اجرای دو سیاست پروسترویکا و 
گلاسنوست را اعلام کرد. سیاست نخست با هدف اجرای اصلاحات اقتصادی و سیاست دوم 
با هدف گشایش فضای سیاسی اتخاذ شد؛ با این حال، هر دو سیاست را م‌یتوان نوعی چرخش 
به سوی لیبرالیسم دانست. این امر، به یک معنا، بیانگر شکست مارکسیسم در برابر لیبرالیسم بود. 
متعاقب این تحول بزرگ جریان دموکراتیزاسیون در جهان در سطح گسترده‌ای رونق گرفت 
و موج آن به محافل فکری ایران نیز نفوذ کرد. مصلحان دینی که همواره برای حل مشکلات 
جامعه به دنبال استفاده از آخرین یافته های علمی بودند، در نگرش های خود دچار تردید شدند. 
گفتمان مناظره افتخارش این بود که در تعقیب اهدافی که مارکسیسم دنبال میکرد، پیشروتر و 
معنادارتر است. حال شرایطی پیش آمده بود که در جهان از مارکسیسم سلب اعتبار میشد؛ لذا 

جلوتر بودن از مارکسیسم در مسیری که آن مکتب م‌یپیمود، محل تأمل بود.
این زمینه وارد عمل شد و از  بتوان نخستین فردی دانست که در  بازرگان را شاید  مهدی 
گفتمان مناظره عقب نشینی کرد. او در سخنران‌یای به مناسبت سالروز بعثت پیامبر اسلام در سال 
۱۳۶۴، اظهار داشت که کارکرد اصلی دین، آشنا ساختن انسان با خدا و جهان آخرت است، و 
نه مدیریت امور دنیوی. به باور بازرگان، ادارۀ دنیا به علم و عقل بشری واگذار شده و بشر در این 
عرصه کارنامه‌ای موفق از خود به جا گذاشته است؛ ازاین‌رو، نیازی به راهنمایی دین در زمینۀ 
مدیریت دنیا وجود ندارد. به اعتقاد او، هدف بعثت پیامبران الهی چیزی جز مدیریت دنیا بوده و 

ناظر بر عبودیت الهی و تأمین سعادت انسان در آخرت است.



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  283

 بازرگان هرچند در دورۀ سیطرۀ گفتمان مناظره، به سوی مدعیات این گفتمان گرایش یافته 
بود؛ اما چنانکه در بحث از گفتمان مصالحه عنوان شد، وی چهره شاخص رویکرد مصالحه در 
دورۀ سلطه گفتمان ناسیونالیسم در جهان بود. لذا با پیشینه‌ای که در این خصوص داشت، زمینۀ 
بیشتری برای استقبال از شرایط فکری جدیدی داشت که در جهان تفکر معطوف به توسعه و 
بود.  اسلام  با  مارکسیسم  به خاطره ضدیت  بیشتر  منظره  تکوین گفتمان  بود.  ترقی در جریان 
اکنون که ستارۀ اقبال مارکسیسم رو به افول نهاده بود و لیبرالیسم، به مثابه اندیشه‌ای جایگزین، 
با اسلام را از خود نشان م‌یداد، بازرگان عملًاً به سوی بازگشت به گفتمان  ظرفیت هم نشینی 

مصالحه و کنار گذاشتن گفتمان مناظره سوق یافت.
لیبرالیسم در ارتباط با دین، ایدۀ سکولاریسم را طرح میکرد. در چهارچوب سکولاریسم، 
دین امری شخصی تلقی میشد و تا زمانی که برای دیگران مشکلی ایجاد نمیکرد، محترم بود. 
مهم این بود که عرصۀ مدیریت اجتماعی باید بر مدار علم و عقل سامان یابد و نهاد دین در این 
عرصه سلطه‌ای بر نهادهای اجتماعی و سیاسی نداشته باشد. مهدی بازرگان به این باور رسیده بود 
که این دیدگاه نه تنها قابل تأمل، بلکه ایده‌ای درست و سنجیده است و نیازی به مواجهه نظری 
با آن احساس نمیشود. موضع او بعدها با زبان و ادبیات نظری متنوعی از سوی مصلحان دیگر 
مورد واکاوی قرار گرفت و به تدریج گسترش یافت. اندیشمندانی همچون عبدالکریم سروش، 
محمد مجتهد شبستری، محسن کدیور، مصطفی ملکیان و دیگران، هر یک با رویکردی خاص، 

در این زمینه آثاری تأثیرگذار پدید آوردند.
سکولاریسم  پذیرش  خاطر  به  مصالحه  گفتمان  به  بازگشت  و  مناظره  گفتمان  وانهادن 
چالش بسیار مهمی برای میراث انقلاب ایجاد کرد. نظام جمهوری اسلامی میتوانست با بعد 
اقتصادی لیبرالیسم تا حدی کنار بیاید؛ کمااینکه با سیاست تعدیل اقتصادی و حرکت به سمت 
خصوصیسازی به چنین کاری دست زد؛ اما سکولاریسم ماهیتاًً با جمهوری اسلامی متعارض 
بود. ازاین‌رو، میان حاکمیت و آن بخش از مصلحان مذهبی که به گفتمان مصالحه با لیبرالیسم 

روی آورده بودند، شکافی جدی پدیدار شد. 
البته نباید از نظر دور داشت که بخش بزرگی از مصلحان مذهبی، به یک باره آغوش به سوی 
سکولاریسم نگشودند. آنان در گام نخست تلاش کردند دموکراسی را از سکولاریسم جدا 
کنند و برای پیشبرد اصلاحات سیاسی، به تقویت سازوکارهای دموکراتیک موجود در درون 
ساختار جمهوری اسلامی بپردازند. هدف آن ها رسیدن به نوعی دموکراسی مذهبی بود؛ همان 
چیزی که پس از دوم خرداد ۱۳۷۶، در ادبیات سیاسی ایران به عنوان »مردم‌سالاری دینی« شناخته 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  284

شد )سروش، 1375؛ کدیور، 1380 و مجتهدشبستری، 1380(؛ اما برخورد حاکمیت با این فرایند 
بسیاری از آنان را مأیوس نمود و به‌ویژه بعد از اعتراض‌های سال 1388 و تحت تأثیر هیجانات و 
فضای خصومت آمیز پدید آمده، متفکران مذکور به پذیرش صریح سکولاریسم سیاسی روی 

آوردند.
عبدالکریم سروش با تکیه بر مشرب فلسفی و کلامی خویش و با تلاش در جهت بسط کار 
نظری خود، گام های بلندتر و رادیکال تر برداشت. او در مسیر هموارتر ساختن مصالحه با مدرنیته 
و ازجمله گسترش زمینۀ پذیرش سکولاریسم، تئوری رؤیای رسولانه را طرح کرد که حجیت 
آموزه های قرآنی را در زندگی بشر تضعیف مینمود. سروش در این تئوری مکانیسم وحی به 
پیامبر اسلام را رؤیاهای آن حضرت قلمداد کرد و استدلال نمود که آیات قران را باید به مثابه 
رؤیاهای رسول اکرم تلقی کرد. در این چهارچوب ازآنجاییکه رؤیا با حقیقت متفاوت است، 
آیات الهی را نباید تفسیر نمود، بلکه به مثابه رؤیا باید به تعبیر آن ها پرداخت )1397(. سروش 
توضیح نم‌یداد که چرا پیامبر اسلام خود به چنین چیزی اشاره نکرده‌اند و چرا خود ایشان به جای 

تعبیر به‌عین آیات و به تفسیر آن عمل نموده‌اند.
او تئوری دیگری نیز در توصیف عملکرد حضرت طرح کرد و ایشان را به‌عنوان یک عارف 
مسلح توصیف نمود. این تئوری نیز دست کم و عملًاً ضرورت تبعیت از ظاهر سیرۀ پیامبر اکرم 
را در برخی حوزه های سیاسی و اجتماعی برای جوامع امروز از موضوعیت خارج میساخت. با 
توجه به ایمان مذهبی سروش، به نظر م‌یرسد او به عمق و گستره پیامدهای تئور‌یهای اخیرش 
توجه کافی نداشت و حقیقتاًً طرح این دو تئوری از جانب او با توجه به پیشینۀ پربار فکر‌یاش در 

بسط اندیشه های دینی دور از انتظار بود.
البته هیچ کدام از دو تئوری اخیر سروش برخلاف نظریات پیشین وی حتی در میان نواندیشان 
مذهبی نیز مورد استقبال واقع نشد؛ اما اصل چنین رویکردی برای مصالحه با مدرنیته و گفتمان 
رویکرد  این  درعین حال  است.  مناظره  گفتمان  گزاره های  برابر  در  مهمی  چالش  آن  مسلط 
ممکن است آرام آرام کل جریان فکری اصلاح طلبی دینی را از معنا خالی کند. با رویکرد اخیر 
میتوان اصلاح طلب ماند؛ ولی اصلاح طلبی دینی دیگر بیمعنا خواهد بود. چون اصلاح طلب 
دینی کسی است با قصد و نیت رستگاری و نیل به کمال الهی به کار اصلاح اجتماعی میپردازد 
در  که  باشد  این  بر  قرار  اگر  است.  سنت  و  کتاب  خصوص  این  در  او  مرجع  چهارچوب  و 
فرایند آشتی با لیبرالیسم و به‌ویژه وجه سکولاریستی آن، حوزه اجتماعی زندگی بشر یکسره از 
ارجاعات دینی خالی شود و اگر چیزی هم بماند صرفاًً در عرصۀ قصد و نیت جلب رضای الهی 



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  285

خلاصه شود، اصلاح طلبی دینی دیگر اسم چندان با مسمائی نخواهد بود. براین‌اساس، به نظر 
م‌یرسد نه تنها انقلاب و نظام جمهوری اسلامی، بلکه جریان فکری اصلاح‌طلبی نیز با چالش 
نظری در خورتوجهی مواجه است و برای بقای این جریان فکری، تکوین گفتمان جدیدی مورد 
نیاز است. شاید بتوان از چنین گفتمانی به »گفتمان مبادله و رقابت« تعبیر نمود. به شرط توسعه 
چنین گفتمانی میتوان از لیبرالیسم و آزادی و دموکراسی مثل سایر دستاوردهای فکری بشر 
بهره گرفت؛ بااین حال، او از این رویکرد در چهارچوب نگرش معرفت شناختی و هویتی خاص 
خود بهره گرفت و عرصه را به طور کامل به رقیب واگذار نکرد. این مدعا مجال بیشتری برای 

شرح و بسط میخواهد که خود مستلزم طرح بحث جداگانه‌ای است.

نتیجه‌گیری

رویکردی  با  ایران  اسلامی  انقلاب  و  دینی  اصلاح طلبی  میان  نسبت  بررسی  مقاله،  این  هدف 
گفتمان محور بود. برخلاف برداشت رایج که اصلاح طلبی را صرفاًً یک جریان سیاسی م‌یداند، 
در این نوشتار، اصلاح طلبی مذهبی به عنوان معنای زندگی پیروان انبیای الهی و تلاشی در جهت 

سامان بخشی به امور فردی و اجتماعی معرفی شده است.
بر اساس یافته های مقاله، اصلاح طلبی مذهبی در تاریخ معاصر ایران در سه گفتمان اصلی 
تجلی  یافته است: نخست، گفتمان مصلحت که در جریان مشروطه با استدلال های اندیشمندانی 
همچون علامه نائینی شکل گرفت؛ دوم، گفتمان مصالحه که در دورۀ نهضت ملی با تلاش های 
متفکرانی چون بازرگان برای همزیستی اسلام و ناسیونالیسم تبلور یافت؛ سوم، گفتمان مناظره 
که در دورۀ پیش از انقلاب اسلامی و در واکنش به گفتمان مسلط مارکسیسم پدید آمد. این 
گفتمان با تکیه بر بازخوانی عدالت طلبانه از منابع اسلامی و با بهره‌گیری از زبان انقلابی، توانست 

بر ذهنیت انقلابیون مسلمان مسلط شود و زمینه ساز شکل‌گیری ایدئولوژی انقلاب گردد.
اهداف اصلی انقلاب ناظر بر آزادی، استقلال و عدالت اجتماعی در چهارچوب این گفتمان 
و با اندیشۀ بازگشت به اسلام بازتعریف شد. این گفتمان در مسیر پیروزی انقلاب نقش بسیار 
با چالش های مهمی مواجه شد؛  انقلاب، گفتمان مناظره  پیروزی  از  اما پس  ایفا کرد؛  موفقی 
)مارکسیسم( در جهان.  رقیب  افول گفتمان  و  برای کشورداری  منسجم  نظریۀ  فقدان  ازجمله 
و  بازگردند  مصالحه  گفتمان  به  اصلاح طلب  از چهره های  برخی  شد  موجب  همین ضعف ها 
این بار، به جای ناسیونالیسم، وارد گفتگو با لیبرالیسم شوند؛ گفتگوهایی که در برخی موارد به 

چرخش های نظریِِ اساسی انجامید.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 267-287

  286

 بر اساس یافته های کار، برای تداوم و بالندگی اصلاح طلبی دینی، به نظر م‌یرسد لازم است 
رقابت  و  مبادله  امکان  دینی،  هویتی  چهارچوب  که ضمن حفظ  آید  پدید  گفتمان جدیدی 
عقلانی با دستاوردهای فکری مدرن را فراهم آورد. چنین گفتمانی میتواند در جهت اصلاح و 

افزایش کارآمدی نظام جمهوری اسلامی نیز مؤثر و یاریگر باشد.

ملاحظات اخلاقی 

حامی مالی: مقاله حامی مالی ندارد.
 مشارکت نویسندگان: نویسنده به تنهایی همه مقاله را نوشته است.

 تعارض منافع: بنا بر اظهار نویسنده در این مقاله هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد.
 تعهد کپیرایت: طبق تعهد نویسنده حق کپیرایت رعایت شده است.

منابع

- اسپریگنز، توماس )1395(. فهم نظریه های سیاسی‌. ترجمه فرهنگ رجایی، تهران‌: نشر آگه، 
چاپ دهم.

- امام خمین‌ی، سید روح‌الله )1392(. ولایت فقیه: حکومت اسلامی. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر 
آثار امام خمینی، چاپ بیست و هشتم.

- بازرگان، مهدی )1364(. بازیابی ارزشها. تهران: نشر نویسنده.
- بازرگان، مهدی )1377(. بعثت )1(. تهران: شرکت سهامی انتشار.

- رساله یک کلمه )https://fa.wikipedia.org/wiki(، دسترسی: 9 خرداد 1404.
- زیباکلام، صادق )1401(. ما چگونه ما شدیم: ریشه یابی علل عقب ماندگی در ایران. تهران: 

انتشارت روزنه، چاپ سی و چهارم.
تهران: دوره کارشناسی  امپریالیسم.  ماهیت  تقریرات درس شناخت   .)1370( احمد  - ساعی، 

علوم سیاسی دانشگاه تهران.
- سروش‌، عبدالکریم‌ )1375(. حکومت دموکراتیک دینی. در فربه‌تر از ایدئولوژی، تهران: نشر 

صراط، چاپ چهارم.
- سروش‌، عبدالکریم‌ )1388(. قصه ارباب معرفت. تهران: نشر صراط، چاپ هشتم.

- سروش‌، عبدالکریم‌ )1397(.کلام محمد رؤیای محمد. بی جا: نشر سقراط )آمریکا(.
- سو، آلوین‌ )1386(. تغییر اجتماعی و توسعه‌: مروری بر نظریات نوساز‌ی، وابستگی و نظام 

جهانی. ترجمه محمود حبیبی مظاهر‌ی، تهران‌: پژوهشکده مطالعات راهبردی.



فردین قریشی: تحول گفتمانی اصلاح طلبی مذهبی و انقلاب اسلامی

  287

- شریعتی، علی )1361(. مجموعه آثار 82 )روش شناخت اسلام(. تهران: انتشارات چاپخش.
- شریعتی، علی )الف1375(. مجموعه آثار 61 )اسلام شناسی(.تهران: نشر قلم.

- شریعتی، علی )ب1375(. مجموعه آثار 91)حسین وارث آدم(. تهران: نشر قلم.
- شریعتی، علی )1377(. مجموعه آثار 01)جهت‌گیری طبقاتی در اسلام(. تهران: نشر قلم.

- طالقانی، سیدمحمود )بیتا(. اسلام و مالکیت در مقایسه با نظام های اقتصادی غرب. بیجا، بینا.
- قریشی، فردین )1392(. بازسازی اندیشه دینی در ایران. تهران: نشر قصیده سرا، چاپ دوم.

- قریشی، فردین )1402(. چهار گفتمان اصلاح طلبی مذهبی. انقلاب پژوهی، 1)1(،107-129.
  https://doi.org/10.22034/fademo.2023.406772.1015

- قریشی، فردین )1403(. شورش بر شبه دین. تهران: نشر چاپخش.
 www.kadivar.com :کدیور، محسن )1380(.  مردم سالاری دینی. مأخوذ از -

- لوکزامبورگ، رزا )1402(. اصلاح یا انقلاب. ترجمه اسدالله کشاورزی، تهران: آزادمهر
- مجتهد شبستری، محمد )1380(. مردم سالاری دینی چیست؟. ماهنامه آفتاب. 7، 35-41.

 http://noo.rs/RI5Wn 

علیرضا  اهتمام  به  کلمه.  یک  به‌:  موسوم  رساله   .)1386( کاظم‌  بن  یوسف  مستشارالدوله‌،   -
دولتشاه‌ی، تهران‌: نشر بال.

- مطهری، مرتضی )1374(. نظری به نظام اقتصادی اسلام. تهران: انتشارات صدرا، چاپ چهل 
و نهم.

انتشارات صدرا،  تهران:  اخیر.  ساله  در صد  اسلامی  نهضت های   .)1394( مرتضی  مطهری،   -
چاپ پنجم.

اهتمام  به  اسلام.  نظر  از  حکومت  یا  تنزیه‌الملۀ،  و  تنبیه‌الامۀ   .)1378( محمدحسین  نائینی،   -
سیدمحمود طالقانی، تهران: شرکت سهامی انتشار، چاپ نهم.

- Hampsher-Monk, I. (1993). A History of Modern Political Thought: Major 

Political Thinkers from Hobbes to Marx. Oxford: Blackwell Publishers.


