
منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  243

The Disorientation of the Political in the Field of the Islamic Republic of 
Iran: In Search of a Solution

Mansour Ansari  1

Abstract
The political in the Islamic Republic of Iran is disoriented and troubled. Nearly five 
decades after the Islamic Revolution, political elites and leaders have not reached a 
shared understanding or intersubjective consensus on the nature and essence of the 
political. Consequently, depending on the evolving conditions of each period, they 
have adopted different and sometimes contradictory approaches to the political. In the 
first decade, politics was explicitly equated with a pact of brotherhood and fraternity, 
while in later decades, it was framed in terms of friend and enemy, and at times, 
political disagreements were attributed merely to differences in taste. This article 
seeks to answer the question of what underlies the political disorder and the intense 
rivalries among political institutions in the Islamic Republic. Through episodic and 
conceptual examination, we argue that much of this disorder originates from a lack of 
understanding or a fundamental misinterpretation of the very concept of the political. 
In the conclusion, we propose agonistic politics as a potential solution in contrast to 
non-political, post-political, and antagonistic alternatives. The method of this article is 
descriptive, analytical, and prescriptive.
Keywords: The Political, The non-political, The post-political, antagonism, agonism.

1.Assistant Professor of Political Thought in Islam, Research Institute of Imam Khomeini and 
Islamic Revolution, Tehran, Iran.
m.ansari51@gmail.com

Received: 2025/ 03/ 03                       Approvd: 2025/ 05/ 31  

Doi: 10.22034/fademo.2025.522781.1107

Revolution Studies 
Volume 3,  No. 5, Summer & Spring 2025 (Serial 5)

https://trs.ri-khomeini.ac.ir/

  



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  244

سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:
در جستجوی یک راه حل

منصور انصاری1

چکیده: امر سیاسی در نظام جمهوری اسلامی ایران سرگردان و مشوش است. با گذشت نزدیک 
به پنج دهه از انقلاب اسلامی، نخبگان و رهبران سیاسی هنوز در خصوص ماهیت و انتیک امر 
نیافته اند.  دست  الاذهانی  بین  اجماع  و  توافق  دلیل  همین  به  و  مشترک  فهم  و  درک  سیاسی 
امر سیاسی  از  متعارضی  به گونه های متفاوت و بعضاًً  به شرایط متحول دوران  ازاین رو، بسته 
روی آورده اند. در دهۀ نخست آشکارا سیاست را با پیمان اخوت و برادری یکسان گرفتند و 
در دهه های بعد دوست و دشمن و گاهی در این میان اختلافات را نتیجه سلیقه دانسته اند. در 
این مقاله در پاسخ به این سؤال که نابسامانی سیاسی در رقابت های سیاسی و منازعات شدید 
میان نهادهای سیاسی ناشی از چیست؟ تلاش شده تا از طریق بررسیهای اپیزودیکی اندیشه ای 
از  نادرست  درک  یا  فهم  عدم  در  ریشه  نابسامانی  این  از  زیادی  بخش  که  شود  داده  نشان 
با طرح سیاست اگونیستی  نتیجه گیری  به همین سان در بخش  امر سیاسی است.  خود مفهوم 
به عنوان جایگزین گزینه های ناسیاسی، پساسیاسی و آنتاگونیسم یک امکان برون رفت را مطرح 

کرده ایم. روش این مقاله توصیفی- تحلیلی و تجویزی است.
کلیدواژه ها: امر سیاسی، امرناسیاسی، امر پساسیاسی، آنتاگونیسم، اگونیسم.

1.  استادیار اندیشه سیاسی در اسلام، پژوهشکده امام خمینی و انقلاب اسلامی، تهران، ایران.
m.ansari51@gmail.com

تاریخ دریافت: 1403/12/13                       تاریخ پذیرش: 1404/03/10

دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266
https://trs.ri-khomeini.ac.ir/

Doi: 10.22034/fademo.2025.522781.1107



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  245

مقدمه 

میدان سیاسی جمهوری اسلامی ایران از زمان تأسیس تاکنون در چنبره رهانشدنی نوعی آشفتگی 
را در  بلکه سیاست داخلی  نه تنها سیاست خارجی،  نابسامانی سیاسی گرفتار شده است که  و 
وضعیت استثنایی بیم و هراس مدام نگه داشته است. این نابسامانی یا عدم تثبیت سیاسی در دهۀ 
نخست بعد از انقلاب به دلایل مختلف قابل توجیه است؛ همچنانکه برخی آن را به ایدئولوژی 
انقلابی )Abrahamian, 1982(، برخی آن را به ایدئولوژی اسلام سیاسی )کدی، 1384(، برخی 
آن را به موقعیت ژئوپولیتیک ایران )Brzezinski, 1983؛ نصری، ۱۳95(، برخی دیگر آن را به 
ساختار سیاسی رژیم پیشین )Milani, 1994؛ آبراهامیان، 1385( و تبیین هایی از این دست نسبت 
از یک  برآمده  تأسسِِی  تازه  سیاسی  نظام های  مورد  در  تبیین هایی  تردید چنین  بدون  داده‌اند. 
انقلاب بزرگ راهگشا و گویا و به لحاظ نظری سودمند هستند؛ اما مشکلات همچنان پابرجایند؛ 
بنابراین با ورود نظام های معرفت شناختی نوین و دستگاه های مفهومی تازه تر احتمالاًً بتوان پرتو 
جدیدی بر مسائل کهن و ریشه‌دار انداخت. ازاین‌رو، در این مقاله بدون اینکه قصد منازعه با 
تحلیل های پیشین را داشته باشیم، در تلاش هستیم تا با استفاده از رویکرد و مفاهیم تازه از زاویه 

دیگری به این آشفتگی و نابسامانی سیاسی بپردازیم.
منظور ما در این مقاله از نابسامانی سیاسی استوار بر درک و تعریفی است که کسانی مانند 
دایاموند، لینز و استفان و منورینگ از سامان سیاسی و نقطه مقابل آن دارند. به نظر آن ها، نابسامانی 
سیاسی، وضعیتی است که در آن رقابت سیاسی فاقد قواعد نهادمند، شفاف و پذیرفته شده از 
سوی کنشگران است؛ به گونه‌ای که رقابت نه به چرخش مسالمت آمیز قدرت، بلکه به تشدید 
نه  نظام سیاسی م‌یانجامد. در چنین وضعی،  فرسایش مشروعیت  نهادی و  بیثباتی  منازعات، 
تنها نهادهای سیاسی قدرت تنظیم و مدیریت رقابت را ندارند، بلکه خود به میدان منازعه بدل 
میشوند )Diamond, 1999; Linz & Stepan, 1996; Mainwaring, 1992(. واقعیت این است 
که با گذشت بیش از چهار دهه، نظام سیاسی جمهوری اسلامی آن چنان که باید به سامان سیاسی 
تعریف شده و دقیقی دست نیافته است و همچنان در وضعیت استثنایی یا پاندولی قرار دارد. 
همچنانکه اشاره کردیم در پاسخ به این سؤال که چرا نظام سیاسی جمهوری اسلامی به سامان 
سیاسی نرسیده است و همچنان شاهد تشدید منازعات هستیم و چرا نهادهای سیاسی خودشان 
این  تازه تری  زاویه  از  ما،  به زعم  است.  داده شده  پاسخ هایی  مبدل شده‌اند؟  منازعه  میدان  به 
امر سیاسی جستجو کرد.  ماهیت  از  بهنگام  و  را میتوان در عدم درست  نابسامانی  این  ریشه 
در طول نزدیک به نیم سده پس از انقلاب اسلامی، امر سیاسی تعریف ناشده باقیمانده است. 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  246

البته نمیتوان انکار کرد که درک امر سیاسی دستخوش تحولاتی بوده است. به زعم ما، بر سر 
سیاست و ماهیت آن توافق و فهم مشترکی میان نخبگان سیاسی حاکم وجود ندارد و بخش های 

مختلف در دوره های متفاوت فهم متفاوت و دگرگونه‌ای از ماهیت سیاست داشته‌اند.
در دهۀ نخست بعد از انقلاب، مفهوم امر سیاسی اساساًً گم و گنگ بود و معنای آن تا سر حد 
یک کنش دوستانه تقلیل یافته بود. در اینجا از این درک ابتدایی از سیاست ذیل عنوان ناسیاسی 

نام میبریم.
در دهۀ دوم، نیروها و نخبگان سیاسی خسته از این گنگی و ابهام تلاش کردند تا طرح نویی 
درانداخته و تعریف دموکراتیکی از امر سیاسی ارائه دهند. ازاین‌رو، شاهد یک گسست در میانۀ 
دهۀ هفتاد هستیم. گفتمان اصلاح طلبی برخلاف گفتمان ناسیاسی قبل و بعد از خودش، به گفتگو 
و اجماع و توافق بین الاذهانی مبتنی بر تنوعات و تکثرها باور داشت و معتقد بود که از طریق 
گفتگو میتوان به اجماع دست یافت. این برداشت از سیاست اگرچه مترق‌یتر از نگرش ناسیاسی 
است؛ اما همچنانکه شانتال موف به‌درستی اشاره کرده است نگرشی پساسیاسی است. در نگرش 
پساسیاسی نیز جوهره سیاست که منازعه است انکار میشود و منازعه درنهایت به اختلاف فهم یا 

تفاوت در سلیقه و ذائقه سیاسی تقلیل داده میشود.
در دهۀ سوم، افزایش تنش ها میان نیروها و نخبگان سیاسی و چند پارگی نهادهای سیاسی، 
شاهد نوعی آنتاگونیسم لخت و عریان هستیم که استوار بر مفهوم پذیرش سیاست به مثابه جنگ 
با همه نیروهای مخالف درونی و بیرونی پا به میدان گذاشت. آنتاگونیسم لخت و عریان این 
دوره منجر به حوادث سال 1388 شد. بعد از دورۀ فترت دیگری، در آغاز سال 1400 یک بار 

دیگر آنتاگونیسم سیاسی با شعار خالص سازی نیروهای انقلابی پا به میدان گذاشت.
تحلیل اپیزودیک نزدیک به نیم سده تحولات سیاسی بعد از انقلاب به خوبی نشان م‌یدهد 
که هنوز در سطح رهبران و نخبگان سیاسی تعریف دقیق و روشنی از امر سیاسی وجود ندارد و 
بخش زیادی از نابسامانی سیاسی بر مبنای تعریفی که ارائه کردیم ناشی از همین گنگی و ابهام 
یا حتی ناتعریفی از امر سیاسی نهفته است. در این مقاله با استفاده از روش توصیفی و تحلیلی و 
با استفاده از دستگاه مفهوم شانتال موف- البته با تغییراتی- تلاش میکنیم تا از زاویه نوآیینی به 

مسائل کلان سیاسی بپردازیم.
این مقاله درواقع نوعی آسیب شناسی اندیشه ورزانه از امر سیاسی در میدان سیاسی جمهوری 
اسلامی ایران است و لذا تلاش میکنیم تا بدیل مناسبی نیز ارائه کنیم. جستجوی برون‌رفت از 
بحران نابسامانی سیاسی به این معنا بازگشت به فهم درست از امر سیاسی است. امر سیاسی مجزا 



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  247

از حوزه های اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی. سیاست به مثابه نظام منطق و پراکسیس خاص خود 
را دارد.

1. پیشینۀ تحقیق

در خصوص امر سیاسی در جمهوری اسلامی، به‌ویژه با اتکای به نظریه شانتال موف، تحقیقات 
گسترده‌ای صورت نگرفته است. در ذیل به یکی دو مورد مقاله نزدیک اشاره میشود: در مقالۀ 
»نسبت امر سیاسی با دولت در جمهوری اسلامی ایران« )1400(، نویسندگان هرچند تلاش کرده‌اند 
تا از نظریه اشمیت و موف استفاده کنند؛ اما بدون رعایت اقتضائات مفهومی این نظریه ها تلاش 
کرده‌اند تا مدل دیگری از امر سیاسی را مطرح کنند که در دایره این نظریه ها نمیگنجند. در 
چکیده این مقاله گفته شده است که نتایج پژوهش حاکی از آن است که گفتمان انقلاب، نمای 
جدیدی از دولت در دنیای سیاست‌ورزی است؛ گفتمانی که اصل را بر استقلال در عرصه تئوری 
و عملیاتی از تفکرات وارداتی دانسته و مبنا، دولت را نه در تخاصم یا رقابت، بلکه اصل را بر 
نگاه حفظ استقلال ساختار دولت )حاکمیت( و در درون، مبنا را  بر اساس مردم سالاری دینی 
تعریف کرده‌اند؛ بنابراین میتوان گفت دولت در نگاه اشمیتی، مشروعیت خود را با نزاع، تقابل 
و تخاصم به دست میآورد. به زعم ما چنین ادعایی از حیث منطق امر سیاسی موردنظر اشمیت 
و موف به‌درستی تدوین نشده است. در مقالۀ دیگری تحت عنوان »امر سیاسی و گفتمان های 
سیاسی در ایران بعد از انقلاب اسلامی« )1397( نویسندگان بدون تلاش برای درک اقتضائات 

مفهومی نظریه شانتال موف دیدگاه های خاص خود را بر مفهوم امر سیاسی تحمیل کرده‌اند.

2. مبانی نظری

در این مقاله با استفاده از تعریف شانتال موف از امر سیاسی تلاش کرده‌ایم تا نشان دهیم که 
میدان سیاسی جمهوری اسلامی در دورۀ بعد از انقلاب به کدام یک از این تعاریف نزدیک بوده 

است. در اینجا مفهوم ناسیاسی به مفاهیم موف اضافه شده است.

2-1. امر ناسیاسی: سیاست به مثابه اخوت

با احساسات پرشور همراه است و حس همبستگی، دوستی و اتحاد  انقلاب ها معمولاًً  پیروزی 
هستند.  احساس  و  عاطفه  و  شور  از  مشحون  انقلاب ها  میآورد.  وجود  به  مردم  میان  عمیقی 
انقلاب ها و جنگ ها رخ م‌یدهد،  در چنین وضعیتیهایی که معمولاًً در شرایط استثنایی مانند 
مرزها برداشته میشوند و آدمیان احساس میکنند که همدلی و وحدت شورانگیز وجودشان را 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  248

دربرگرفته است. در چنین شرایطی حتی انتخاب عنوان زمامداری نیز با نوعی شرم و حیا همراه 
است. همه خود را یک تن واحد م‌یدانند. احساس برادری و اخوت و دوستی جایی خود را 
به دشمنی و تخاصم و حتی رقابت م‌یدهد. امر ناسیاسی در چنین شرایطی متولد میشود. امر 
ناسیاسی درواقع نوعی گریختن از امر سیاسی است. وضعیتی است که هیچ مخالف یا اپوزیسیون 
سیاسی به رسمیت شناخته نمیشود و گویی سیاست نوعی رابطه همنوایی یا وحدت یا دوستی 
است که همه نیروهای سیاسی باید یک صدا باشند و رسیدن به وحدت و حذف تکثرها غایت 
سیاست تلقی میشود. در واقع، امر ناسیاسی گونه‌ای یوتوپیای سیاسی است؛ رسیدن به وضعیتی 
که نه تنها درون حکومت هیچ شقاق یا صدای مزاحمی شنیده نشود بلکه هرگونه فاصله‌ای میان 
جامعه-حکومت و دولت نیز از اساس محو و نابود شود. نتیجه چنین غایت سیاسی، همان طور که 
کارل پوپر در نقد یوتوپیانیسم گفته است )پوپر، 1395(. چیزی نیست جز آنتاگونیسم. به این معنا 
میتوان گفت که آنتاگونیسم امر انقلابی در تلاقی با فهم ناسیاسی از امر سیاسی منجر به وضعیت 
جاری در نیم سده گذشته شده است. به لحاظ نظری و عملی میتوان شواهد زیادی یافت که 
یکسان سازی سیاسی، وحدت گرایی سیاسی، مونیسم )یگانه‌انگاری( اخلاقی از طریق خلوص و 
پاک سازی باعث گسترش آنتاگونیسم سیاسی شده است. درواقع پیوند وثیقی میان یکسان سازی 
و گسترش آنتاگونیسم وجود دارد. بااین همه نمیتوان انکار کرد که این انتاگونیسم سیاسی خود 
را در قالب انقلابیگری دائمی به رخ میکشد. رویای خالص سازی سیاسی و فرهنگی فقط با 

حذف تکثرها و تنوعات فرهنگی و سیاسی میسر میشود.

2-2. امر سیاسی به مثابه آنتاگونیسم

تمایز  بر  مبتنی  اساساًً  تأکید میکند که سیاست  امر سیاسی  اشمیت در کتاب مفهوم  کارل 
میشود«  تعریف  دشمن  دوست/  تمایز  اساس  بر  سیاسی  »امر  است:  دشمن  و  دوست  میان 
یا  شناختی  هستی  امری  لیبرالی  رایج  نظریات  برخلاف  تمایز  این   .)Schmitt, 2007, p. 26(

وجودی است که به‌هیچ‌روی نمیتوان از آن چشم پوشی کرد. ازنظر اشمیت، هر نوع نظام سیاسی 
باشد.  شناسایی دشمن خود  به  قادر  که  مییابد  را  سیاست ورزی  امکان  وقتی  فقط  درنهایت 
ازآنجاییکه  و  تمام سیاست ها و تصمیم‌گیریهای سیاسی است  اساس  تمایز دوست/ دشمن 
دشمن ذاتی سیاست است این نوع تمایز نیز قابل محو شدن نیست. به نظر وی، سیاست در ذات 
خود وجودی آنتاگونیستی دارد. بر مبنای همین ایده، اشمیت با کل پروژه دموکراسی پارلمانی 
مخالف است. به نظر وی، دموکراسی پارلمانی در نهایت نمیتواند تضادهای واقعی سیاسی را 
مدیریت کند و در عوض مسائل را به عرصه بی تنازع و مبتنی بر توافق تبدیل میکند: »پارلمان ها 



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  249

تلاش میکنند تا مسائل سیاسی را از بستر تضادهای واقعی به فرایندهای فنی و غیر جدلی تبدیل 
کنند« )Schmitt, 1985, p. 43(. به نظر او در چنین شرایطی تنها راه نجات سیاست شکل‌گیری 
وضعیت استثنایی1 است؛ در دوران بحران چیزی که به سیاست معنا م‌یدهد حضور شخصی 
است که از این توانایی برخوردار است تا خارج از چهارچوب های قانونی معمول تصمیم‌گیری 
کند؛ بنابراین وضعیت استثنایی به این معناست که در شرایط خاص نظم قانونی میتواند معلق 
اشمیت در  پارلمانی گرفته شوند.  و  از چهارچوب های حقوقی  باید خارج  شود و تصمیمات 
کتاب الهیات سیاسی تأکید میکند که »فرمانروا کسی است که در وضعیت استثنایی تصمیم 
م‌یگیرد« )Schmitt, 2005,  p. 5(. در وضعیت استثنایی سیاست دیگر یک فرایند دموکراتیک 
و حقوقی نیست، بلکه به اختیار مطلق حاکم تبدیل میشود که از این اختیار مطلق برخوردار 

است تا به شکل غیرقانونی یا استثنایی تصمیم بگیرد.

2-3. سیاست گفتگویی: پساسیاسی

مفهوم پساسیاسی2 مفهومی انتقادی در نظریه های سیاسی معاصر است که از آن برای اشاره به 
وضعیتی استفاده میشود که سیاست به مثابه کنش منازعه برانگیز جای خود را به مدیریت اجماعی 
امور داده است. در چنین وضعیتی اختلاف نظرهای ایدئولوژیک و منازعه های ساختاری نه تنها 
نادیده گرفته میشود، بلکه فعالانه سرکوب میگردد. این ایده در واکنش به سلطه نئولیبرالیسم، 
تکنوکراسی و مدیریت عقلانی بیطرف بر سیاست در جوامع غربی شکل گرفته و نظریه پردازانی 

مانند ژاک رانسیر، شانتال موف، اسلاوی ژیژک و ارنستو لاکلو آن را بسط داده‌اند.
است که  باور  این  بر  پساسیاسی  منتقدان سرسخت وضعیت  از  به عنوان یکی  شانتال موف 
وضعیت پساسیاسی را باید به مثابه مهم ترین خطر کنونی دموکراسیها تلقی کرد. در این وضعیت 
سیاست از عرصه منازعه به حوزه تکنیکی و کارشناسی تقلیل مییابد. به نظر وی »اجماع بدون 
به  سیاست   .)Mouffe, 2005, p. 30( است«  پساسیاسی  بلکه  نیست،  دموکراتیک  رویارویی 
عرصه بدون تضاد و مبارزه تقلیل مییابد و این امر درنهایت به حذف مردم از کنش سیاسی 
و تقویت سلطه نخبگان م‌یانجامد. به نظر او با تبدیل شدن سیاست به فن سالاری و سرکوب یا 
راه  مانند  میگذارد. جریان هایی  به ضعف  رو  نیز  دموکراتیک  منازعات، شور  گرفتن  نادیده 
سوم- سیاست های تونی بلر و بیل کلینتون- نمونه های خوبی از وضعیت پساسیاسی هستند؛ زیرا 

1. State of Exception	

2. Post-Political



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  250

نئولیبرالیسم را تنها مسیر ممکن معرفی میکنند و راه را بر هر آلترناتیو سیاسی دیگری میبندند. 
موف در کتاب درباره امر سیاسی، به تفصیل به نقد بنیادهای این مفهوم در اندیشه متفکرانی مانند 
یورگن هابرماس و حتی گیدنز میپردازد )موف، 1402(. ژاک رانسیر از منظر دیگری به نقد 
وضعیت پساسیاسی میپردازد. به نظر او، سیاست زمانی آغاز میشود که بیسهم ها1 نظم تثبیت 
شده را بر هم م‌یزنند. جامعه پساسیاسی این گسست را سرکوب میکند و آن را با نظام پلیسی 
 .)Rancière, 1999( است  اجماع  و  کنترل  طبقه بندی،  بر  مبتنی  که  نظمی  میکند.  جایگزین 
اسلاوی ژیژک نیز در کتاب سوژه حساس بر این باور است که پساسیاست ایدئولوژی مسلط 

.)Žižek, 1999( سرمایه‌داری است که با حذف تضاد خود را طبیعی و بیطرف نشان م‌یدهد
به نظر منتقدان وضعیت پساسیاسی این وضعیت روی هم رفته به نقصان دموکراتیک منتهی 
میشود و از مشارکت سیاسی شهروندان میکاهد و زمینه را برای ظهور پوپولیسم فراهم میکند؛ 
زیرا فضاهای سیاسی رسمی دیگر گوش شنوایی برای اعتراض ها ندارند. تنها راه از این منظر 
بازگشت به سیاست مبتنی بر تضاد، احساس و چندصدایی است. وضعیت پساسیاسی، با پوشاندن 
تضادها به نام بیطرفی و عقلانیت، عملاًً دموکراسی را از درون تهی میکند. بازگشت به سیاست، 
مستلزم پذیرش ستیز، گوش دادن به صدای دگراندیشان و گشودن فضا برای تخیل سیاسی است

4-2. سیاست آگونیستی

مفهوم سیاست اگونیستی از ابداعات مفهومی شانتال موف است. موف در آثار خود هم‌زمان به نقد 
دو مفهوم امر سیاسی میپردازد: سیاست به مثابه آنتاگونیسم بیحدومرز و وضعیت پساسیاسی. به 
نظر وی، هر دو این برداشت از سیاست انکار امر سیاسی هستند. به نظر وی، هدف سیاست نابودی 
مطلق دشمن و رسیدن به وفاق و اجماع سراسر همه پذیر نیست، بلکه »هدف سیاست دموکراتیک 
رسیدن به اجماع بدون طرد نیست، بلکه ساختن و بنیان نهادن نهادهایی است که امکان بیان منازعه 
را فراهم میکنند« )Mouffe, 2005, p.7(. مبنای نظری مفهوم اگونیسم را میتوان در اثر مشترک 
او ارنستو لاکلاو با عنوان هژمونی و استراتژی سوسیالیستی)1985(. جستجو کرد. در این کتاب، 
آن ها سیاست را میدان جدال برای تثبیت معنا معرفی میکنند. به نظر آن ها هیچ نظم اجتماعی 

طبیعی یا نهایی نیست، بلکه هر نظمی همواره نتیجه یک بر ساخت هژمونیک است. 
موف اصل منازعه به مثابه اُنُتیک یا جوهره امر سیاسی را میپذیرد؛ اما نه به آن شکلی که 
کسانی مانند کارل اشمیت معتقدند. کارل اشمیت دیگری را خصم و دشمنی م‌یداند که به هر 

1. Those with no part	



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  251

وسیله حتی توسل به اخلاقیات باید از بین برود. دیگری خصم مطلق است که فقط با نابود‌یاش 
میتوان زیست. درواقع سیاست به این معنا دشمن- زیست است؛ چیزی است که در فقدان آن 
اساساًً سیاست معنای خودش را از دست م‌یدهد. به نظر موف، این آنتاگویسم وحشی باید رام 
و اهلی شود. اگونیسم درواقع آنتاگویسم اهلی شده است. اگونیسم منازعه را ساختارمند میکند 
و دشمن را به رقیب یا مخالف مشروع تبدیل میکند که در چهارچوب نهادی میتوانند با هم 
رقابت کنند. موف مخصوصاًً تاکید میکند که در این سیاست به مثابه رقابت به‌هیچ‌وجه نباید 
به بهانه های اخلاقی یا دینی رقیب را مورد حمله قرار داد. رقابت بر سر قدرت است و نه اخلاق. 
اگونیسم به این معنا اجماعی همواره در مرز منازعه است؛ هر چند در مورد ارزش های اخلاقی 
و سیاسی مانند آزادی و برابری اجماع وجود دارد؛ اما همیشه دربارۀ تفسیر این ارزش ها جای 

اختلاف و منازعه هست. 

3. کاربست نظریه: امر سیاسی در جمهوری اسلامی ایران

مفهومی  لحاظ  به  اسلامی  جمهوری  نظام  در  سیاسی  امر  کردیم،  اشاره  مقدمه  در  همچنانکه 
تثبیت ناشده باقی مانده است و بخش زیادی از نابسامانیهای سیاسی در چهار دهۀ اخیر به ابهام و 
گنگی این مفهوم برمیگردد. به طور خاص در این مقاله فرضیه ما این است که نظام جمهوری 
اسلامی نتوانسته است امر سیاسی را اگونیستی تعریف کند و مدام میان سیاست به مثابه اخوت، 
دوستی، آنتاگونیسم و کنش گفتگویی در نوسان بوده است. در ذیل به‌اختصار تلاش میکنیم تا 
با برهم زدن دوره های تاریخی منطق‌های سیاسی متفاوت را شناسایی کنیم. به زعم ما سه گونه 

ناسیاسی، آنتاگونیسم و پساسیاسی قابل تمییز هستند.

3-1. گونۀ ناسیاسی: اخوی های سیاسی

مفهوم سیاست به مثابه اخوت و برادری را میتوان گونه متفاوتی از سه گانه شانتال موف دانست. 
نگرش اخوی گرایانه به سیاست مبتنی بر نوعی همدلی و یکی شدگی است که در نقش های 
خانوادگی، روابط عاشقانه و عارفانه از اهمیت زیادی برخوردار است؛ اما همین که وارد سیاست 
میشود با منطق سیاسی که منازعه و رقابت است به مشکل برمیخورد. به زعم ما دهۀ شصت، 
از همان روزهای نخست  به مثابه اخوت است.  از سیاست  انقلاب، سرنمونه خوبی  از  بعد  دهۀ 
بعد از پیروزی انقلاب اسلامی، منازعه گفتمانی تندوتیزی بر سر مفاهیمی مانند مکتبی، انقلابی، 
التقاطی، ضد انقلابی، لیبرال و از این قسم شکل گرفت. در این دوره با تأکید بر تقویت سمبل های 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  252

تا تمایزات و هویت‌های قومی زبانی و  تلاش شد  مشترک و توده‌ای و فراقومی و فراطبقاتی 
طبقاتی و اجتماعی تضعیف شوند و جمعیت با هویت اسلامی همسان سازی شود. دراین‌ارتباط 
انقلابی، اخوت اسلامی و تعلق به امت واحده تلاشی در این  تأکید بر مفاهیمی چون برادری، 
راستا بود )فوزی، 1384، ص. 98(. منازعه میان انقلابی و غیرانقلابی تا چنان حدی گسترش یافت 
که حتی برخی از روحانیون انقلابی نیز از حذف شدن بیمناک و هراسان شدند. مهدوی کنی در 

خاطرات خود مینویسد:
خدمت امام شرفیاب شدم و قبل از این که نامه را تقدیم کنم، شفاهی عرض کردم 
که ما نم‌یدانستیم که بعد از شصت سال طلبگی و مبارزه در راه اسلام و انقلاب، 
آمریکایی شده‌ایم، ولی حالا فهمیدیم که ما با مهر تأیید جناب عالی، آمریکایی از 
آب درآمده‌ایم و شما اتهام آمریکایی بودن ما را تأیید میفرمایید. گفتم اگر واقعاًً 
جناب عالی به عنوان امام و رهبر ما، ما را آمریکایی م‌یدانید قاعده‌اش این است 
که ما را از صفحه وجود محو بفرمایید... قاعده‌اش این است که دستور فرمایید ما 
را داخل دریاچۀ ساوه بریزند و در جامعه روحانیت را ببندند و کرکره‌اش را پایین 

بکشند )مرکز اسناد انقلاب اسلامی، 1385، صص. 332-333(
برخی از تحلیل گران تلاش کرده‌اند تا با توجه به وضعیت خاص کشور در این دوره تاریخی 
ازجمله شروع مبارزات مسلحانه گروه های مارکسیستی و همین طور حمله عراق به ایران، تاکید 
ایده  چند  هر  افتخاری،  نظر  به  کنند.  توجیه  و  توضیح  را  سیاسی  مطلق  این وحدت گرایی  بر 
اصلی امام واگرایی متعهدانه و نیز به رسمیت شناختن تکثرهای سیاسی بود؛ اما در عمل به دلیل 

اقتضائات و شرایط سیاسی حاکم بر انقلاب شاهد نوعی قبض محوری سیاسی هستیم.
در مقطع تاریخی نخست به علت توسعه رفتارهای خارج از چهارچوب، جامعه 
دستخوش فرایندهای ناامنی سازی میشود که نتیجه آن درگیری بیش‌ازحد مردم 
و تهییج دشمنان خارجی به تعرض به ایران اسلامی است. در همین فضاست که 
به وقوع م‌یپیوندد.  ترورهای وسیع و گسترده گروه های معارض و تروریست 
مهم تر از آن رژیم بعضی عراق با حمایت مؤثر قدرت های برتر جامعه بین‌المللی 
و باهدف از بین بردن نظام اسلامی به ایران حمله میکند. بررسی تاریخی به عمل 
آمده حکایت از آن دارد که جمهوری اسلامی به‌واسطه تجارب تلخ سال های 
آغازین پیروزی انقلاب، در سال 1360 در موقعیتی خاص قرار م‌یگیرد که دو 
گزینه اصلی در آن بیشتر مطرح نیست: یا توسعه رفتارهای هرج‌ومرج گونه و به 
خطر افتادن اصل انقلاب و منافع ملی به بهانه توسعه حقوق و آزادیهای فردی- 



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  253

اجتماعی، یا تحدید رفتارها و اتخاذ الگوی قبض محور برای صیانت از انقلاب و 
منافع ملی. در چنین فضایی است که رکن دوم عمل امنیتی امام با هدف صیانت 
از اسلام و ملت در انتخاب گزینه دوم محقق میشود )افتخاری، 1382، ص. 75(

2-3.گونۀ آنتاگونیستی

از میان چهار گونه تلقی از امر سیاسی، آنتاگونیسم بیش از همه به ماهیت نظام سیاسی جمهوری 
اسلامی برآمده از یک انقلاب همخوانی دارد. آنتاگونیسم همچنانکه کارل اشمیت شرح داده، 
مبتنی بر دوگانه حق و باطل، دوست و دشمن است و از همه تمایزات اخلاقی و دینی برای تأکید 
بر این دوگانه استفاده میکند. مرز میان دوست و دشمن فقط سیاسی نیست و دارای ابعاد اخلاقی 
دوگانه  این  بر  مبتنی  غیرخودی  و  دوگانه خودی  ایران  سیاسی  فضای  در  دینی هم هست.  و 
سازی است: »حقیقت خودی و غیرخودی همزاد جامعه انسانی است؛ زیرا انسان همواره دارای 
اعتقادهایی است که با برخی از عقاید اصولی دیگران در تضاد کامل قرار م‌یگیرد. تقسیم بندی 
افراد به خودی و غیرخودی در مسائل مهم حیات اعتقادی، اجتماعی و سیاسی امری ضروری 
و غیرقابل‌انکار خواهد بود« )قاسمی، 1383، ص. 86(. در فقرۀ دیگر ایشان توضیح م‌یدهد که 
شهروندی یک کشور نیز کسی را خودی نمیکند: »تساوی حقوق شهروندی لازمۀ خودی بودن 
نیست؛ زیرا ارزش انسان ها در دیدگاه اسلام به انجام اعمال ارزشی و داشتن تفکر دینی بی پیرایه 
است« )قاسمی، 1383، ص. 87(. در ادامه همین مقاله نویسنده، خودی و غیرخودی را با تعبیر 
دشمن و دوست که بسیار نزدیک به آنتاگونیسم کارل اشمیت است مقایسه میکند: »شناخت 
دوست و دشمن از عوامل حیاتی پایداری خودیها در صحنه های مختلف است؛ چراکه اگر 
دشمن را نشناسد در دام نقشه های شوم او م‌یافتند و اگر دوست را نشناسند او را یاری نمی کنند 
و از او یاری نمی گیرند که پیامد آن فروریزی انسجام خودیهاست؛ بنابراین شناخت دوست 
و دشمن مهم ترین گام در حرکت های سیاسی، فرهنگی و اجتماعی است و هرکس در میدان 
)قاسمی،1383، ص.103(. در گونۀ  فناست«  به  از آن غفلت کند، محکوم  بقای جهان  تنازع 
آنتاگونیستی التزام عملی به اصل ولایت فقیه و تبعیت کامل از او ملاک و معیار کنش سیاسی 
است. دولت عدالت احمدی نژاد و دولت مردمی ابراهیم رئیسی را میتوان در زمره این گونه 

قرار داد.
انتخابات سال 1384 و 1388 را باید نقطه عطف دیگری در تحولات سیاسی ایران بعد از انقلاب 
دانست. گفتمان معروف به عدالت محور در واقع تشتت گفتمان اصلاح طلبی و گفتگوگرا را از 
پشت بام سیاست ایران به زیر انداخت. این گفتمان هویت خود را با نفی و ضدیت آنتاگونیستی 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  254

با گفتمان هایی که از نظر خودش برانداز و دشمن درونی انقلاب میپنداشتند تعریف کرده بود. 
این جریان معیار امر سیاسی را با ویژگی تفاوت گذار با رابطه دوست و دشمن فهم مینمود 
)خرمشاد و جمالی 1397، ص. 180(. این گفتمان بر خلاف حتی سیاست وحدت گرایانه و اخوت 
جریان های سیاسی دهۀ اول انقلاب، آشکارا به دوگانه دوست و دشمن دامن زد. آنان در حوزۀ 
نیروهای  از  انقلابیتر معرفی م‌یکردند.  انقلابی خود را  نیروهای  نفی  از طریق  سیاست داخلی 
وابسته به جریان های فکری رقیب م‌یخواستند تا با جدا کردن صف خود از دگراندیشان به آنان 
ملحق شوند. این گفتمان دقیقاًً همانند الگوی امر سیاسی کارل اشمیت جهان سیاست داخلی و 
خارجی را به دو گروه بزرگ دوست و دشمن تقسیم کرد. در متن نظام اندیشگی آنان، خود 
ارتباط گریزناپذیری با دگر داشت. از این منظر ایجاد یک رابطه خصمانه که اغلب باعث تولید 
دشمن با دیگری میشود، برای تأسیس مرزهای سیاسی آنان امری حیاتی بود )تاجیک، 1393، 
ص. 76(. این دوگانه دوست و دشمن، باعث خشونت‌ورزی سیاسی در سطح زبان و عمل شد.

انتخابات سال 1400 را باید نقطه عطف سیاسی جدیدی در نظر گرفت. این انتخابات که با 
حذف جدی رقبای سیاسی کاندید مورد نظر صورت گرفت به طور جدی ایده »خالص سازی« 
را در دستور کار خود قرار داد. خالص سازان به‌ویژه با تفسیر خاصی که از بیانیه گام دوم انقلاب 
رهبری ارائه کردند بر این باور بودند که بعد از چهار دهه فراز و نشیب های مختلف، الان هنگامه 
آن رسیده است تا جمهوری اسلامی به حکومت اسلامی و جامعه پراکنده به جامعه اسلامی و 
تمدن غرب گرایانه به تمدن اسلامی تبدیل شود. مفهوم خالص سازی را نخستین بار علی لاریجانی 
در توصیف نگرش رادیکال و بنیادگرایانه برخی از فعالان سیاسی به کار برد. مهدی طائب یکی 
از نیروهای وابسته به جریان رادیکال در یکی از سخنرانیهای خویش رسماًً اعلام کرد که »ما 
امروز به مرحله خالص سازی انقلاب رسیده‌ایم و یقیناًً موفق میشویم« )مهاجری، 1400(. به نظر 
این گروه جمهوری اسلامی به دلایل مختلف هنوز نتوانسته است ایدۀ اصلی خود برای حاکم 
کردن نیروهای واقعاًً انقلابی را محقق کند و ازاین‌رو نیاز به پالایش دارد. به نظر این ها، نیروهای 
لیبرال و غرب گرا در جامه انقلابی حتی انقلاب اسلامی را از اهداف اصلی خودش دور کرده 
است. جریان های موسوم به اصلاح طلب و اعتدالی جریان های غرب گرا و لیبرال مسلکی بوده‌اند 
که مانع از تحقق شعارهای اصلی انقلاب شده‌اند )نصر دهزیری، 1399(. منصور حقیقت پور از 

فعالان سیاسی منتقد خالص سازی در این خصوص مینویسد:
بقیه  این جریان فقط خودشان را ولایتمدار مطلق، خالص و درست م‌یدانند و 
جریان  این  نیستند.  فداکار  و  خالص  و  ندارند  اسلامی  جمهوری  در  رسمیتی 
کند  تصرف  اسلامی  جمهوری  در  را  قدرت  نهادهای  از  بعضی  است  توانسته 



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  255

و تا حدودی مجلس را در اختیار بگیرد و دولت را تصاحب کند. این جریان 
میپندارد به جز خودشان، بقیه یا جاسوس یا فتنه گرند. این تمامیت خواهی باعث 
میشود هر اقدامی در کشور صورت م‌یگیرد این طیف نگران باشد که این اقدام 

در جهت شکستن سلطه تمامیت خواهی این جریان است )حقیقت پور، 1402(.

3-3. گونۀ پساسیاسی

بر مبنای تعریفی که از مفهوم پساسیاسی ارائه کردیم، به وضوح دو دوره در تاریخ جمهوری 
این  است.  بوده  آن حاکم  بر  تعامل گرا  و  گفتگو گرا  گفتمان  که  است  قابل شناسایی  اسلامی 
گفتمان بر این باور است که هر چند اختلاف هست؛ اما از طریق گفتگو و مذاکره میتوان به 
اختلاف ها پایان داد. نکته مهم این است که دیدگاه پساسیاسی منازعه را به اختلاف و تفاوت 
در سلیقه تقلیل میدهد. سه دوره مشهور به اصلاح طلبی سید محمد خاتمی، دولت اعتدال و 
تعامل سازنده حسن روحانی و دولت وفاق ملی مسعود پزشکیان نمونه هایی از این گونه امر 

سیاسی هستند.
گفتمان اصلاح طلبی در ایران نه فقط به عنوان یک جریان سیاسی، بلکه به مثابه یک منظومۀ 
فکری و اندیشه‌ای، از اواسط دهۀ هفتاد با ظهور سید محمد خاتمی به عنوان رئیس جمهور، به 
سطح گفتمان غالب بدل شد. اصلاح طلبی ایرانی در صدد بود تا ضمن حفظ چهارچوب های 
بشر و  میان دین، دموکراسی، عقلانیت، حقوق  اسلامی، زمینه های سازگاری  اصلی جمهوری 
آزادی را فراهم آورد. این گفتمان برآمده از بازاندیشی در سنت دینی و فقهی و نقد قرائت 
از متفکران و کنشگران، از جمله محمد خاتمی،  از دین بود که از سوی مجموعه‌ای  رسمی 
میشد.  دنبال  محسن کدیور  و  ملکیان  مصطفی  شبستری،  مجتهد  محمد  عبدالکریم سروش، 
وجه متمایز گفتمان اصلاح طلبی در ایران، تمرکز آن بر گفتگو، عقلانیت انتقادی، کرامت ذاتی 
در  اصول  محوریترین  از  یکی  است.  سیاسی  قدرت  و  ولایت  مفهوم  در  بازاندیشی  و  انسان 
گفتمان اصلاح طلبی، تلاش برای »سازگاری میان دین و دموکراسی« است. خاتمی در جایگاه 
نظریه پرداز و کنشگر این گفتمان، در آثار متعدد خود کوشید نشان دهد که تعارضی ذاتی میان 
تمامیت خواه  قرائت های  از  دین  آنکه  به شرط  ندارد،  وجود  دموکراتیک  اصول  و  اسلام  دین 
امکان  بلکه یک  تناقض،  نه یک  را  دینی«  »مردم سالاری  یابد. خاتمی  انحصارطلبانه رهایی  و 
نظری و عملی برای امتزاج سنت و مدرنیته در چهارچوبی بومی م‌یدانست. او معتقد بود که 
بدون  و حاکمیت  سیاست‌اند  در  و صاحب حق«  »فاعل  بلکه  سیاست،  موضوع  نه تنها  »مردم« 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  256

تمدن ها، خاتمی  است. در کتاب گفتگوی  دینی  و  اخلاقی  فاقد مشروعیت  رضایت عمومی، 
بر این باور است که گفتگو، جوهر رابطۀ انسانی و سیاسی است. او مینویسد: »گفتگو یعنی به 
رسمیت شناختن دیگری. به رسمیت شناختن دیگری، یعنی نفی استبداد و انحصار در حقیقت؛ 
و این یعنی دموکراسی« )خاتمی، ۱۳۸۰، ص. ۱۸۷(. خاتمی از مفهومی به نام »نقد درون‌دینی« 
استفاده میکرد؛ بدین معنا که دین، به‌ویژه در فهم فقهی، قابل نقد، بازنگری و نوسازی است. 
او  بدین سان،  است.  امروز  دینی  جامعه  نیاز  بلکه  غربی،  وارداتی  نه  دموکراسی  منظر،  این  از 
تلاش میکرد راهی بگشاید که در آن هم اسلام اصالت خود را حفظ کند و هم ارزش هایی 
چون آزادی، حق انتخاب، مشارکت سیاسی و جامعه مدنی رشد یابند. افزون بر آن، خاتمی بر 
اهمیت تفکیک نهاد دین از نهاد قدرت تأکید داشت، گرچه نه به معنای سکولاریسم کلاسیک، 
بلکه به مثابه ضرورتی برای حفظ تقدس دین در عصر مدرن. در تفسیر او، دین در ذات خود با 
اخلاق و معنویت پیوند دارد؛ اما وقتی با قدرت سیاسی آمیخته میشود، اغلب دچار آلودگی و 

.)Boroujerdi & Rahimkhani, 2018( سوء‌استفاده میشود
خاتمی در مقام رئیس جمهور ایران، همواره به مفهوم »گفتگو« به عنوان یکی از اصول بنیادین 
در سیاست داخلی و خارجی خود تأکید کرده است. او معتقد است که گفتگو از مهم ترین ابزارها 
برای حل اختلافات و رسیدن به درک مشترک در روابط بین‌الملل و در عرصه های مختلف 
سیاسی و اجتماعی است. در دیدگاه خاتمی، گفتگو نه تنها به عنوان یک ابزار دیپلماتیک، بلکه 
است. خاتمی  انسانی مطرح  بهبود روابط  و  تفاهم  به  برای رسیدن  اخلاقی  به عنوان یک اصل 
در سخنرانی معروف خود در سازمان ملل متحد در سال ۲۰۰۱، مفهوم »گفتگوی تمدن ها« را 
معرفی کرد و بر این نکته تأکید داشت که »تنها راه حل مشکلات جهانی، گفتگو میان تمدن ها و 
فرهنگ هاست. ما باید به تفاوت ها احترام بگذاریم و از طریق گفتگو، اشتراکات انسانی خود را 
پیدا کنیم« )خاتمی، ۱۳۸۰، ص. ۱۲۴(. خاتمی مفهوم »گفتگوی تمدن ها« را در واکنش به نظریۀ 
»برخورد تمدن ها«1 ساموئل هانتینگتون مطرح کرد. هانتینگتون در کتاب معروف خود برخورد 
تمدن ها و بازسازی نظم جهانی معتقد بود که پس از جنگ سرد، تمدن ها و فرهنگ ها در برابر 
یکدیگر قرار خواهند گرفت و این تضادها در سطح جهانی باعث درگیریها و بحران ها خواهد 

شد. خاتمی، در مقابل، گفتگو را به عنوان راه حل این تضادها پیشنهاد م‌یداد.
 دراین‌راستا، خاتمی بیان میکند که تمدن ها و فرهنگ ها به جای اینکه در برابر یکدیگر قرار 
گیرند، میتوانند از طریق گفتگو و تبادل فرهنگی به سمت فهم متقابل و برقراری صلح پیش 

1. Clash of Civilizations	



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  257

بروند. دراین‌رابطه، خاتمی در آثار خود از جمله کتاب گفتگوی تمدن ها، به این نکته اشاره کرده 
است: »گفتگو میان تمدن ها به عنوان یک ضرورت تاریخی و فرهنگی باید به عنوان یک روش 
برای فهم بهتر یکدیگر و برقراری صلح جهانی تلقی شود. ما باید از بحران‌ها و جنگ ها بگذریم 
و به تعاملات فرهنگی سالم روی آوریم« )خاتمی، ۱۳۸۰، ص. ۱۵۴(. در این دیدگاه، خاتمی به 
دنبال این است که نشان دهد که گفتگو میتواند به عنوان ابزاری برای رفع سوءتفاهم ها، کاهش 
خشونت ها و افزایش هم‌زیستی مسالمت آمیز در جهان عمل کند. او همچنین بر این باور است 
که تمدن های مختلف نه فقط باید به طور فردی به گفتگو بپردازند، بلکه باید با تأسیس نهادهای 
مشترک بین‌المللی برای گفتگوی تمدن ها همکاری کنند. او تنها به گفتگوی بین‌المللی و روابط 
خارجی تأکید نکرد، بلکه در داخل کشور نیز بر اهمیت گفتگو برای حل بحران های اجتماعی 
به طور گسترده‌ای  او، گفتمان اصلاح طلبی  تأکید داشت. در زمان ریاست جمهوری  و سیاسی 
بر اصولی چون گفتگو، تعامل و پذیرش تنوع در جامعه تأکید کرد. خاتمی در سخنان خود 
اظهار داشت: »ما باید در داخل کشور نیز به‌دنبال گفتگو باشیم. گفتگو بین نهادهای مختلف، 
احزاب، گروه ها و افراد برای رسیدن به توافق و همزیستی مسالمت آمیز ضروری است« )خاتمی، 
۱۳۷۹، ص. ۲۳۶(. او همچنین گفتگو را به عنوان راهی برای حل بحران های سیاسی و اجتماعی 
نظیر اختلافات میان گروه های مختلف و نهادهای حکومتی در نظر میگرفت. خاتمی به‌ویژه 
در راستای توسعه دموکراسی و آزادیهای مدنی در کشور بر اهمیت گفتگوی بین گروه های 
به عنوان  دیدگاه های خاتمی در خصوص گفتگو  تأکید میکرد.  اجتماعی  و  مختلف سیاسی 
اصلاح طلبی،  گفتمان  در چهارچوب  نه تنها  خارجی،  و  داخلی  سیاست  در  بنیادین  اصل  یک 
بلکه در سطح جهانی نیز اثرگذار بود. خاتمی با معرفی گفتگوی تمدن ها سعی کرد گامی مهم 
در جهت برقراری صلح و تفاهم بین ملت ها بردارد و بر لزوم احترام به تفاوت ها و تعامل مثبت 
میان فرهنگ ها و تمدن ها تأکید کند. این اندیشه، در سطح داخلی نیز به طور گسترده‌ای به عنوان 

ابزاری برای حل بحران های اجتماعی و سیاسی در ایران به کار گرفته شد.
شعار  با  ایران،  اسلامی  جمهوری  دوازدهم  و  یازدهم  رئیس جمهور  روحانی،  حسن  سید 
»اعتدال« وارد عرصۀ سیاست شد. اعتدال گرایی در دوران ریاست جمهوری او نه تنها به عنوان 
نیز مطرح شد.  استراتژی در سیاست خارجی  به عنوان  بلکه  یک رویکرد در سیاست داخلی، 
بر  آن  تأثیر  روحانی،  ریاست جمهوری  دورۀ  در  اعتدال گرایی  مفهوم  تحلیل  به  مقاله  این 
سیاست داخلی و خارجی ایران و چالش ها و دستاوردهای آن خواهد پرداخت. در این مسیر، 
روحانی  دولت  فرهنگی  و  اقتصادی  برنامه های  اجتماعی،  و  سیاسی  تحلیل های  مختلف  منابع 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  258

فلسفه  به عنوان یک  اعتدال گرایی  بررسی خواهد شد.  این رویکرد  به  و واکنش های مختلف 
نهادهای مختلف اجتماعی و سیاسی  سیاسی، مفهومی است که بر حفظ تعادل میان اصول و 
تأکید دارد و از افراط‌وتفریط در سیاست گذاری و تصمیم‌گیری جلوگیری میکند. در دوران 
پس از ریاست جمهوری محمود احمدینژاد که ایران با بحران های اقتصادی و سیاسی زیادی 
روبه‌رو بود، روحانی با شعار »اعتدال« وارد عرصۀ انتخابات شد. این مفهوم برای روحانی در 
سیاست داخلی و در سیاست خارجی اهمیت داشت. او معتقد بود که برای حل مشکلات داخلی 
و بین‌المللی ایران، باید به جای رویکردهای افراطی و مقابله جویانه، رویکردی مبتنی بر تفاهم، 
مذاکره و همکاری اتخاذ کرد. به طور خاص، شعار اعتدال در دوران ریاست جمهوری روحانی 
به تلاش برای کاهش تنش های داخلی، بهبود روابط با کشورهای غربی و افزایش نقش دیپلماسی 
در سیاست خارجی اشاره داشت. او اعتقاد داشت که ایران باید از سیاست های جنگ طلبانه و 

افراطی فاصله بگیرد و به جای آن، در مسیر گفتگو و تعامل با کشورهای دیگر حرکت کند.
اساس دو محور عمده شکل گرفت:  بر  اعتدال گرایی دولت روحانی  در سیاست داخلی، 
نخست، تلاش برای کاهش تنش ها و بحران ها در سطح داخلی و دوم، تأکید بر اجماع سازی 
و همکاری میان گروه های مختلف سیاسی و اجتماعی. دولت روحانی به‌ویژه در اوایل دورۀ 
ریاست جمهوری خود، بر آشتی و تعامل میان نیروهای مختلف سیاسی تأکید داشت. او سعی 
ارتباط  به طور هم‌زمان  نظام  اعتدالیون داخل  با گروه های اصول گرا، اصلاح طلب و حتی  کرد 
برقرار کند و فضایی از همکاری و همبستگی ایجاد کند. روحانی در سخنرانیهای خود بارها 
به این نکته اشاره کرد که ما در جمهوری اسلامی ایران به یک وفاق و همبستگی ملی نیاز داریم 
قابل دستیابی است )دفتر ریاست  از طریق گفتگو و همکاری میان گروه های مختلف  تنها  که 

جمهوری، ۱۳۹۲(.
بود که  به دنبال آن  از تحریم ها  به‌ویژه در دوران پس  اقتصادی، دولت روحانی  در زمینۀ 
از  افزایش سرمایه گذاری خارجی« کشور را  پایدار و  اقتصادی  بر »رشد  با سیاست های مبتنی 
روابط  گسترش  بر  تأکید  زمینه  این  در  دولت  سیاست های  کند.  خارج  اقتصادی  بحران های 
اقتصادی و تجاری با کشورهای غربی و کاهش وابستگی به درآمدهای نفتی بود. این سیاست ها 
در قالب برنامه هایی مانند »برجام« )برنامه جامع اقدام مشترک( که توافق هسته‌ای ایران با گروه 
به‌ویژه در رویکردی که  اعتدال گرایی روحانی  بود، جلوه گر شد. در سیاست خارجی،   5+1
نسبت به غرب و کشورهای عربی داشت، مشخص شد. روحانی برخلاف دولت های قبلی ایران 
که رویکردهای تندتری در برابر غرب داشتند، به‌ویژه در موضوع هسته‌ای، اعتقاد داشت که 



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  259

باید از طریق گفتگو و دیپلماسی مسائل حل‌وفصل شود. او در سخنرانیهای خود همواره بر این 
نکته تأکید میکرد که ایران باید گفتگوی تمدن ها را در سیاست خارجی خود دنبال کند و در 
تعاملات بین‌المللی به‌ویژه با قدرت های جهانی به دنبال ایجاد روابط سازنده باشد. توافق هسته‌ای 
ایران با کشورهای غربی در سال ۲۰۱۵ )برجام( یکی از مهم ترین دستاوردهای سیاست خارجی 
بود. روحانی  استوار  با کشورهای غربی  تعامل  پایه مذاکره و  بر  به طور ویژه  بود که  روحانی 
در مراسم امضای این توافق گفت: برجام نشان‌دهنده اراده ما برای حل‌وفصل مسائل از طریق 
گفتگو و مذاکره است و به طور قطع میتواند زمینه ساز حل‌وفصل مسائل دیگر در جهان باشد 
)دفتر ریاست جمهوری، ۱۳۹۴(. باوجود موفقیت هایی که دولت روحانی در عرصۀ دیپلماسی 
مخالفان  از یک سو،  روبه‌رو شد.  با چالش های جدی  او  اعتدال گرایی  اقتصاد کسب کرد،  و 
داخلی روحانی، به‌ویژه گروه های تندرو اصول گرا، همواره نقدهایی را نسبت به سیاست های 
اقتصادی و خارجی او وارد میکردند. آن ها معتقد بودند که سیاست های روحانی در تعامل با 
غرب، به‌ویژه در قضیه برجام، ایران را تحت فشار و تهدیدات زیادی قرار داده است. برخی از 
آن ها بر این باور بودند که این سیاست ها به دنبال کاهش نفوذ ایران در منطقه است و ایران باید 
به سیاست های مستقل تری در قبال غرب و همسایگانش عمل کند. همچنین مشکلات اقتصادی 
ریاست جمهوری  دوم  دورۀ  اواسط  از  که  مردم  خرید  قدرت  کاهش  و  بیکاری  تورم،  نظیر 
به  از مردم و گروه های مختلف اجتماعی نسبت  تا بسیاری  روحانی شدت گرفت، باعث شد 
انتقاد کنند. در نهایت، اعتدال گرایی در دورۀ  کارآمدی سیاست های اعتدالی دولت روحانی 
به عنوان یک  بین‌المللی،  و چالش های  داخلی  مشکلات  به  توجه  با  روحانی  ریاست جمهوری 
به کار گرفته شد. روحانی سعی داشت  استراتژی جامع در عرصۀ سیاست داخلی و خارجی 
افراط گراییها دور کند و در  ایران را از تنش ها و  با اتخاذ رویکردی متعادل، فضای سیاسی 
به  با وجود نقدهایی که  با جهان حرکت کند.  نیز بر اساس تعامل و گفتگو  سیاست خارجی 
برخی از سیاست ها وارد شد، او توانست با استفاده از دیپلماسی، موفقیت هایی همچون برجام را 

در کارنامه خود ثبت کند.
دیدگاه مسعود پزشکیان دربارۀ »وفاق ملی« ریشه در جهان‌بینی اصلاح طلبانه، تجربۀ اجرایی 
و باور دینی- اخلاقی او به عدالت، گفتگو و همبستگی اجتماعی دارد. وفاق ملی از نظر او تنها 
یک تاکتیک سیاسی برای مدیریت اختلافات نیست، بلکه راهبردی بنیادین برای نجات کشور از 
وضعیت پر مناقشه، شکاف های عمیق اجتماعی و بن بست های سیاسی است. او بارها در سخنانش 
تأکید کرده که »راه حل مشکلات کشور، نه در حذف و طرد دیگران، بلکه در گفتگو، مدارا و 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  260

احترام به تکثر است«. او معتقد است که دوقطبیهای خطرناک ـ مثل اصلاح طلب و اصول گرا، 
مذهبی و غیرمذهبی، مرکز و پیرامون ـ باید جای خود را به »فهم مشترک« و »همبستگی ملی« 
بدهند: »وفاق ملی یعنی دست برداشتن از اختلافاتی که جز بر پایه نفسانیت شکل نگرفته و دست 
در دست هم نهادن برای دستیابی به این چشم‌انداز« )به نقل از عباسی، 1403(. یکی از ارکان 
محوری دیدگاه پزشکیان، پیوند وثیق میان عدالت و وفاق است. به‌زعم او، هیچ وفاقی بدون 
نابرابری آموزشی و درمانی،  منابع،  ناعادلانه  او تأکید دارد که توزیع  پایدار نمیماند.  عدالت 
تبعیض قومی و زبانی و بیعدالتی ساختاری، وفاق اجتماعی را تضعیف م‌یکند. او با شعار وفاق 
و همبستگی ملی در انتخابات ریاست جمهوری به پیروزی رسید. گفتگو‌ در نظر پزشکیان، قلب 
تپندۀ وفاق است. او بارها از لزوم نهادینه کردن گفتگو میان اقوام، مذاهب، جناح های سیاسی و 

گروه های اجتماعی سخن گفته و حتی پیشنهاد »نهاد گفتگوی ملی« را مطرح کرده است.

نتیجه‌گیری: در جستجوی یک راه حل

بدون تردید هر نظام سیاسی برای تثبیت خود نیازمند توافق و اشتراک بر سر مفاهیم، رویه ها و 
روندهای سیاسی تعریف شده و متعین است. نظام جمهوری اسلامی ایران بعد از نزدیک به پنج 
دهه حکمرانی، هنوز درگیر منازعات و مشاجرات مفهومی بر سر اصولی است که باید طبق آن ها 
عمل کند. برای مثال، هنوز در خصوص مفاهیمی مانند توسعه، آزادی، عدالت، شهروندی و از 
این قسم در سطح نخبگان سیاسی به اجماع و توافق بین الاذهانی دست نیافته است و بخشی از 
نابسامانی سیاسی ریشه در این گفتمانی نشدن مفاهیم است. هرچند که برخی از پژوهشگران این 
مشکل را به ماهیت نظام سیاسی انقلابی یا اسلام سیاسی یا ساختار اجتماعی نظام سیاسی ایران 
نسبت م‌یدهند، در این مقاله تلاش کردیم تا با استفاده از مفاهیم و نظریه های جدید مسئله را از 
پرتو مفهوم امر سیاسی ملاحظه کنیم. نظام سیاسی جمهوری اسلامی هم‌زمان با چند چالش از این 

حیث مواجه شده است:
نخست، اساساًً سیاست در معنایی که در سیاست مدرن به رسمیت شناخته شده است را به 
رسمیت نشناخته است. سیاست به امر اخلاقی و امر دینی تقلیل یافته است و ازاین‌رو همچنانکه 
در دهۀ نخست دیدیم، درک نخبگان سیاسی از سیاست نوعی اخوت و پیمان برادری مبتنی بر 
همدلی و هماهنگی و وحدت بوده است. این درک باعث شد تا هر کنش سیاسی متفاوت به 
مثابه ناهمدلی و برادرکشی تلقی شود. نظام سیاسی همۀ همت خود را صرف کرد تا به نوعی 
وحدت و یک صدایی و یکدستی دست پیدا کند و ازآنجاکه دست یافتن به چنین اتحادی در 



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  261

دنیای سیاست مدرن قابل حصول نیست ناگزیر به رویکرد آنتاگونیستی ختم شد؛ بنابراین رابطۀ 
دوستی به رابطۀ دشمنی تعبیر شد.

دوم، در واکنش به این ناکارآمدی و نافهمی سیاست عده‌ای از نخبگان سیاسی تلاش کردند 
تا اختلافات و تفاوت ها را به رسمیت بشناسند و بکوشند تا از طریق گفتگو و مذاکره به یک 
توافق نهایی دست پیدا کنند. در واقع رسیدن به همان وحدت یا دوستی نهایی غایت این روش 
بود. این روش از حیث مبنای مقدماتی با تعریف پیشین تفاوت داشت؛ اما غایت نهایی هر دو 
یکی بود. کنار گذاشتن اختلاف ها و رسیدن به توافق و وحدت برادرانه. این گونه برداشت از امر 
سیاسی در گفتمان اصلاح طلبی، دولت اعتدال و تعامل سازنده و دولت وفاق خود را بروز داد.

و  انقلاب  از  شدن  دور  از  نگران  و  ناراضی  و  رادیکال تر  سیاسی  نخبگان  از  بخشی  سوم، 
آرمان های آن در دو مقطع با اتخاذ رویکرد آنتاگونیستی تلاش کردند تا به گونۀ دیگری نظام 
سیاسی را هدایت و مدیریت کنند. این دو دوره، یعنی دورۀ دولت عدالت احمدینژاد و دولت 
فزاینده  سیاسی  تنش های  و  داخلی  سیاسی  تنش های  افزایش  با  دو  هر  رئیسی  ابراهیم  مردمی 
طور  همین  و   1401 سال های1402-  حوادث  و   1388 سال  حوادث  شدند.  مواجه  بین‌المللی 

افزایش تحریم ها دو پیامد این روش آنتاگونیستی بودند.
به نظر ما هیچ یک از این رویکردها تاکنون نتوانسته‌اند از نابسامانی سیاسی جلوگیری کنند 
و نه تنها نظام سیاسی، بلکه جامعه سیاسی ایران را نیز در وضعیت استثنایی مدام و مستمر قرار 
داده‌اند. منازعات سیاسی شدت گرفته‌اند یا برای مدت کوتاهی سرکوب شده و دوباره با انرژی 
ستیزه جویانه بیشتری سربرآورده‌اند. لذا به نظر م‌یرسد که نظام جمهوری اسلامی باید ماهیت 
و اونتیک امر سیاسی را به رسمیت بشناسد و در عین حال از رویکرد آنتاگونیستی پرهیز کند و 

سیاست اگونیستی را در پیش بگیرد.
در  عمیق  دگرگون‌یای  نیازمند  ایران  اسلامی  جمهوری  در  آگونیستی  سیاست  به  گذار 
ساختارهای حکمرانی، نهادهای سیاسی و فرهنگ عمومی است. سیاستی که به جای انکار یا 
امکان رقابت  قواعد دموکراتیک،  قالب  به رسمیت میشناسد و در  را  اختلاف، آن  سرکوب 
ناهمگون را فراهم میآورد. برای تحقق چنین سیاستی، میتوان در  مشروع میان دیدگاه های 

چهار سطح بنیادین، راهبردهایی طراحی کرد.
1. نهادسازی برای رقابت قانونی و نزاع مشروع

نخستین گام، بازآفرینی نهادهایی است که ظرفیت مدیریت تعارض های سیاسی را به شکلی 
دموکراتیک و غیر سرکوبگرانه داشته باشند.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  262

- اصلاح نظام انتخاباتی: حذف نظارت های گزینشی و سیاسی، همچون نظارت استصوابی و 
جایگزینی آن با نظارت صرفاًً قانونی، گامی ضروری برای تضمین حضور واقعی همه نیروهای 

سیاسی در انتخابات است.
- آزادی رسانه ها و تنوع گفتمانی: تقویت رسانه های مستقل، پایان دادن به سانسور و تضمین 
در  عمومی  مشارکت  و  آگونیستی  گفتگوی  شکل‌گیری  پیش شرط  اطلاعات،  آزاد  گردش 

تصمیم‌گیری سیاسی است.
نیرو  آزاد، سازماندهی، جذب  فعالیت  امکان  باید  احزاب  واقعی:  احزاب  تثبیت جایگاه   -
و رقابت برای قدرت را داشته باشند؛ نه اینکه صرفاًً در چهارچوبی نمادین یا زیر سایه تهدید 

نهادهای امنیتی فعالیت کنند.
2. بازسازی حقوقی و بازتعریف مناسبات قدرت

پیش‌نیاز تحقق سیاست آگونیستی، اصلاح بنیادین ساختار قدرت است؛ به گونه‌ای که امکان 
چرخش، پاسخ گویی و رقابت قانونی درون آن فراهم شود.

باید جای خود را به  بازنگری در قانون اساسی: تمرکز قدرت در نهادهای غیرپاسخ گو   -
نظمی حقوق مدار و قابل نظارت بدهد تا اصل رقابت نهادینه شود.

حقوقی،  استقلال  از  باید  محلی  شوراهای  و  دولت  مجلس،  انتخابی:  نهادهای  تقویت   -
اختیارات واقعی و امکان اثرگذاری برخوردار باشند، نه آنکه به‌واسطۀ مهارهای بیرونی، عملاًً به 

بازیگران ب‌یاثر بدل شوند.
- تفکیک امنیت و سیاست: یکی از الزامات بنیادین، بازتعریف نقش نهادهای امنیتی و منع 
مداخله آنان در عرصۀ رقابت سیاسی است. امنیت ملی نباید به بهانه‌ای برای حذف »دیگری 

سیاسی« تبدیل شود.
3. بازسازی گفتمان اصلاح طلبی و تقویت نیروهای آگونیستی

استقرار سیاست آگونیستی تنها از رهگذر گفتمان هایی ممکن است که به رسمیت شناختن 
»دیگری«، تنوع ایدئولوژیک و چالش پذیری ساختار قدرت را به مثابه اصل بنیادین بپذیرند.

- عبور از اعتدال گرایی منفعل: بخشی از جریان اصلاح طلبی، به‌واسطۀ محافظه کاری و ترس 
از حذف، در سال های اخیر به گفتمانی معتدل؛ اما ب‌یاثر فروکاسته است. سیاست آگونیستی 
به نیروهایی نیاز دارد که جسارت ساختارشکنی مشروع و بازتعریف نسبت قدرت و جامعه را 

داشته باشند.



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  263

تازه و مشروع  باید روایت هایی  نیروهای تحول خواه  - خلق بدیل های گفتمانی و سیاسی: 
از آینده سیاسی ایران ارائه کنند؛ روایت هایی که بتوانند بدیل نظم مستقر باشند و جامعه را به 

مشارکت در دگرگونی فراخوانند.
به قواعد دموکراتیک و  به قواعد بازی دموکراتیک: حتی در اوج نزاع، وفاداری  - تعهد 
پذیرش مشروعیت رقیب، اصل بنیادین سیاست آگونیستی باقی میماند. بدون این اصل، نزاع 

سیاسی به تخاصم غیرمولد و ویرانگر بدل خواهد شد.
4. تربیت شهروند آگونیستی و بازسازی فرهنگ سیاسی

پایدار  شهروندان  هویت  و  ارزش ها  افکار،  در  دگرگونی  بدون  سیاست  در  تحولی  هیچ 
نخواهد بود. سیاست آگونیستی نیازمند شکل‌گیری نسلی تازه از شهروندان پرسش گر، مداراجو 

و مشارکت طلب است.
- آموزش تفکر انتقادی و گفتگومحور: از مدرسه تا دانشگاه، نظام آموزشی باید به جای 

تربیت شهروند مطیع، زمینه ساز تربیت کنشگرانی آگاه و دارای مهارت گفتگو باشد.
تنوع های زبانی،  پرتو تکثر: سیاست آگونیستی بدون پذیرش  بازتعریف هویت ملی در   -
و  برابر  شهروندی  پایۀ  بر  باید  ملی  هویت  نیست.  ممکن  فکری  و  جنسیتی  مذهبی،  قومی، 

چندصدایی بازسازی شود.
- احیای عرصۀ عمومی مستقل: فضای عمومی ایران باید از کنترل دولتی رها و به عرصه‌ای 
برای بروز دیدگاه های متکثر، شکل‌گیری همبستگیهای دموکراتیک و خلق گفتگوی واقعی 

بدل شود.
افق  گشودن  برای  ضرورتی  بلکه  آرمان گرایانه،  آرزوی  یک  تنها  نه  آگونیستی  سیاست 
آینده‌ای دموکراتیک در ایران است. این سیاست، ما را به پذیرش رقیب، تقویت نهادهای مستقل 
و بازسازی فرهنگ گفتگو فرا میخواند. تحقق این چشم‌انداز، بدون جسارت نظری و اراده 
سیاسی ممکن نخواهد بود؛ اما همان قدر که دشوار است، به همان میزان، زمینه ساز رهایی از 

انسدادها و امکان گشودن فصل تازه‌ای از زیست سیاسی در ایران خواهد بود.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  264

ملاحظات اخلاقی 

حامی مالی: مقاله حامی مالی ندارد.
 مشارکت نویسندگان: نویسنده به تنهایی همه مقاله را نوشته است.

 تعارض منافع: بنا بر اظهار نویسنده در این مقاله هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد.
 تعهد کپیرایت: طبق تعهد نویسنده حق کپیرایت رعایت شده است.

منابع

- آبراهامیان، یرواند )1385(. ایران بین دو انقلاب. ترجمه محمد ابراهیم فتاحی، تهران: نشر نی.
انقلاب  اندیشه  نشریه  خمینی.  امام  عمل  و  اندیشه  در  ملی  امنیت   .)1382( اصغر  افتخاری،   -

http://noo.rs/jyLXT  .59-83 ،6 ،اسلامی
- پوپر، کارل )1395/10/27(. اتویبا و خشونت. فرهنگ امروز، شناسه خبر: 47810.

https://www.farhangemrooz.com/news/47810

- عباسی، مهدی )1403(. سیاست گذاری وفاق ملی در ایران. انصاف نیوز
https://ensafnews.com/538987

- پناهینسب، صادق، طبیعی، منصور، جهانگیری، سهیلا و لایقمند، فرشید )1400(. نسبت امر 
سیاسی )اشمیت و موفه( با دولت در جمهوری اسلامی ایران. فصلنامه دولت پژوهی ایران معاصر، 

https://irsj.ihu.ac.ir/article_206701.html .7-29 ،)2( 7
- تاجیک، محمدرضا )1393(. سیاه، سفید، خاکستری. تهران: انتشارات تیسا.

- حقیقت پور، منصور )1402(. خالص سازان؛ جریانی که همه را فتنه گر م‌یداند. قابل ‌دسترسی 
https://akharinkhabar.ir/analysis/9591594 :در

- خاتمی، سید محمد )1379(. فرهنگ و سیاست: در جستجوی جامعه‌ای آزادتر. تهران: نشر 
دانشگاهی.

- خاتمی، سید محمد )1380(. گفتگوی تمدن ها. تهران: نشر طرح نو.
- خرمشاد، محمدباقر و جمالی، جواد )1397(. امر سیاسی و گفتمان های سیاسی در ایران بعد از 

انقلاب اسلامی. فصلنامه علمی پژوهشی انقلاب اسلامی، 15 )54(، 165-184.
https://enghelab.maaref.ac.ir/article-1-1012-fa.html

- دفتر ریاست جمهوری )1392(. سخنرانی رئیس جمهور در نخستین روز ریاست جمهوری. 
تهران: دفتر ریاست جمهوری.



منصور انصاری: سرگردانی امر سیاسی در میدان جمهوری اسلامی ایران:در جستجوی یک راه حل

  265

هسته‌ای  توافق  امضای  مراسم  در  رئیس‌جمهور  سخنرانی   .)1394( جمهوری  ریاست  دفتر   -
برجام. تهران: دفتر ریاست جمهوری.

- فوزی، یحیی )1384(. تحولات سیاسی و اجتماعی بعد از انقلاب اسلامی در ایران. تهران: چاپ 
و نشر عروج.

- قاسمی، محمدعلی )1383(. شناخت خودی و غیرخودی. نشریه رواق اندیشه، 28، 85-105. 
http://noo.rs/IEUx2

- کدی، نیکی )1384(. ریشه های انقلاب ایران. ترجمه ابوالقاسم سری، تهران: نشر مرکز.
غلامرضا  تدوین  کنی.  مهدوی  آیت‌الله  خاطرات   .)1385( اسلامی  انقلاب  اسناد  مرکز   -

خواجه سروی، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- مهاجری، مسیح )1400(. پاسخ تند مسیح مهاجری به مهدی طائب.

 https://www.asriran.com/fa/news/787025

ایران در دوره  اندیشه اصلاح طلبی در  مبانی  تطبیقی  بررسی  الماس )1399(.  - نصر دهزیری، 
تاریخی 1384-1376 با مبانی اندیشه حضرت امام خمینی. دانشگاه معارف اسلامی و دفتر نشر 

معارف.
- نصری، ناصر )1395(. سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران و ژئوپولیتیک منطقه‌ای. تهران: 

پژوهشگاه علوم انسانی.
-Abrahamian, E. (1982). Iran Between Two Revolutions. Princeton University 

Press.

-Boroujerdi, M. & Rahimkhani, K. (2018). Postrevolutionary Iran: A Political 

Handbook. Syracuse University Pres.

- Brzezinski, Z. (1983). Power and Principle: Memoirs of the National Security 

Adviser, 1977–1981. Farrar Straus & Giroux.

- Diamond, L. (1999). Developing democracy: Toward consolidation. Baltimore: 

Johns Hopkins University Press.

- Huntington, Samuel P. (1996) The Clash of Civilizations and the Remaking of 

World Order. New York: Simon & Schuster.

- Laclau, E. & Mouffe, C. (1985). Hegemony and socialist strategy: Towards a 

radical democratic politics. London: Verso.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 243-266

  266

- Linz, J. J. & Stepan, A. (1996). Problems of democratic transition and 

consolidation: Southern Europe, South America, and post-Communist Europe. 

Baltimore: Johns Hopkins University Press.

- Mainwaring, S. (1993). Presidentialism, multipartism, and democracy: The 

difficult combination Comparative Political Studies, 26(2), 198–228.

 https://doi.org/10.1177/0010414093026002004.

- Milani, M. (1994). The Making of Iran’s Islamic Revolution: From Monarchy to 

Islamic Republic. Westview Press.

- Mouffe, C. (2000). The democratic paradox. Verso.

- Mouffe, C. (2005). On the Political. London: Routledge.

- Rancière, J. (1999). Disagreement: Politics and philosophy (J. Rose, Trans). 

Minneapolis: University of Minnesota Press.

- Schmitt, C. (1985). The crisis of parliamentary democracy (E. Kennedy, Trans). 

MIT Press. (Original work published 1923)

- Schmitt, C. (2005). Political theology: Four chapters on the concept of sovereignty 

(G. Schwab, Trans). University of Chicago Press. (Original work published 1922)

- Schmitt, C. (2007). The concept of the political (G. Schwab, Trans). University of 

Chicago Press. (Original work published 1932)

- Žižek, S. (1999). The ticklish subject: The absent centre of political ontology. 

London: Verso.


