
علی‌اشرف نظری و پرهام پوررمضان: از انقلاب فرهنگی تا انقلاب الگوریتمی: تحول گفتمان انقلابی ...

  133

Grounds of the Development of the Theological Approach in the 
Historiography of the Islamic Revolution

Hamid Basiratmanesh 1

Mina Avanj 2

Abstract
Many historians in the field of historiography do not seek to separate history and theology, 
and their narratives are mixed with theological propositions. Theological historiography 
has a long history, but it developed in a broader dimension after the Islamic Revolution. 
The issue of how historiography with a theological approach developed after the Islamic 
Revolution is the subject of the present article. In this article, we attempted to answer 
the question: What contexts led to the development of the theological approach in the 
historiography of the Islamic Revolution? One of the most important areas that led to 
the strengthening of this approach as a form of rationality and thoughtfulness can be 
found in the teachings and slogans of Shiite ideology. Religious scholars considered their 
powerful presence in the political arena as a divine duty and obligation; therefore, they 
did not leave the stage for power. These Shiite principles also permeated historiography 
and influenced the worldview of historians. With the advent of the Islamic Revolution as 
a religious revolution and influenced by the Shiite religion, many social, political, and 
cultural aspects of society became religious. Islamists attempted to redefine knowledge 
such as history on a religious and theological basis. The leader and ideologists of the 
revolution viewed history based on religious and theological foundations. The roots of 
these emphases can be found in the challenges and intellectual interactions between 
theological rationality and modern rationality.
Keywords: Historiography, Islamic revolution, historical approach, theological approach, 
theological historiography.

1.Assistant Professor of History of the Islamic Revolution, Research Institute of Imam Khomei-
ni and Islamic Revolution, Tehran, Iran. basirat1341@yahoo.com
2. PhD in History of the Islamic Revolution, Research Institute of Imam Khomeini and Islamic Rev-
olution, Tehran, Iran (Corresponding author). mina.avanj68@gmail.com

Received: 2025/ 04/ 14                       Approvd: 2025/ 06/ 19  

DOI: 10.22034/fademo.2025.519132.1101

Revolution Studies 
Volume 3,  No. 5, Summer & Spring 2025 (Serial 5)

https://trs.ri-khomeini.ac.ir/

  



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  134

زمینه های شکل‌گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  حمید بصیرت منش1 

مینا آونج2

چکیده: در حوزۀ تاریخ نگاری انقلاب اسلامی، آثار بسیاری نگاشته شده‌اند که انقلاب را از زاویۀ کلام 
ابعاد  انقلاب در  و الهیات تحلیل کرده‌اند. تاریخ نگاری الهیات محور پیشینه‌ای طولانی دارد؛ اما پس از 
گسترده تری رشد یافت. این موضوع که تاریخ نگاری با رویکرد کلامی چگونه بعد از انقلاب توسعه یافت 
مسئلۀ نوشتار حاضر است. در این مقاله تلاش کردیم به این سؤال پاسخ دهیم که چه زمینه هایی موجب 
توسعه رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی شد؟ یکی از مهم ترین زمینه هایی که منجر به تقویت 
این رویکرد به مثابه نوعی عقلانیت و اندیشه‌ورزی شد را میتوان در آموزه ها و شعارهای ایدئولوژی تشیع 
یافت. مبانی شیعی در تاریخ نگاری نیز رسوخ کرد و جهان‌بینی تاریخ‌ورزان را تحت تأثیر خود قرار داد. 
با وقوع انقلاب اسلامی به عنوان یک انقلاب دینی و متأثر از مذهب تشیع، ابعاد مختلف جامعه رنگ و بوی 
دینی به خود گرفت. اسلام گرایان تلاش کردند دانش هایی همچون دانش تاریخ را با توجه به مبانی الهیاتی 
بازتعریف کنند. رهبر و ایدئولوگ های انقلاب بر اساس مبانی دینی و الهیاتی به تاریخ نظر میکرد. ریشۀ این 
تأکیدها را میتوان در چالش ها و تعاملات فکری میان عقلانیت تئولوژیک و عقلانیت مدرن جستجو کرد. 
درحالیکه اندیشمندان متأثر از عقلانیت مدرن به دنبال ارائه فهمی انسانی و مادی از رخدادهای تاریخی 
بودند، اندیشمندان متأثر از عقلانیت تئولوژیک فهمی الهیاتی از رخداد انقلاب ارائه م‌یدادند؛ موضوعی که 

به تاریخ نگاری نیز وارد شد و تاریخ نگاری الهیاتی را پیرامون رخداد انقلاب اسلامی ایجاد کرد.

کلیدواژه ها: تاریخ نگاری، انقلاب اسلامی، رویکرد تاریخی، رویکرد الهیاتی، تاریخ نگاری الهیاتی.

1. استادیار تاریخ انقلاب اسلامی، پژوهشکده امام خمینی و انقلاب اسلامی، تهران، ایران.  
basirat1341@yahoo.com

2. دکترای تاریخ انقلاب اسلامی، پژوهشکده امام خمینی و انقلاب اسلامی، تهران، ایران. )نویسنده مسئول(. 
mina.avanj68@gmail.com

تاریخ دریافت: 1404/01/25                                         تاریخ پذیرش: 1404/03/29

دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153
https://trs.ri-khomeini.ac.ir/

DOI: 10.22034/fademo.2025.519132.1101



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  135

مقد مه 

و  میان سنت  ارتباط  عنوان  با  به موضوعات وسیع تری  و کلامی  تاریخی  رویکرد  دو  ارتباط 
مدرنیته و علم و دین بازمیگردد. یکی از زمینه های فکری که منجر به تقویت و رشد رویکرد 
تاریخی شد به مواجهه با مدرنیته بازمیگردد. قرن 19 میلادی با پیشرفت علم و به دنبال عصر 
روشنگری، تفکر علمی در اوج قرار گرفت. به باور اندیشمندان آن دوره علم بر الهیات برتری 
یافته بود و پیشرفت و سعادت نه در مذهب بلکه در علم جستجو میشد. ضربۀ سختی که از 
از  لرزان کرد. چراکه علم هر آنچه غیر  را  اساس دین  بود؛  به مذهب وارد شده  جانب علم 
عقل و تجربه را مهمل میدانست. به تبع تحولات فکری که در مغرب زمین ایجاد شده بود در 
ایران نیز تفکرات نوگرایانه به تدریج رسوخ کرد. جنبش مشروطه خواهی یکی از تجلیات این 
تحولات فکری بود. در عقلانیت مدرن که رویکرد تاریخی نیز از آن برخاسته است تجربه و 
عقل و خرد مبنای شناخت به حساب میآید؛ بنابراین در این رویکرد انسان و خرد او جایگاه 

ویژه ای دارد. بر اساس این رویکرد هیچ موضوعی جنبۀ قدسی ندارد.
در رویکرد کلامی، متکلم از عالم طبیعی فراتر رفته کنش های الهی و اعمالی که با اراده و 
نیروی خداوند انجام میشود را مورد توجه قرار میدهد. پژوهشگر دانش کلام به دنبال اثبات و 
دفاع از باورها و امور قدسی و الهی است. به بیان دیگر، کلام به دنبال اثبات و دفاع از مقام ثبوتی 
با رویکرد  بنابراین رویکرد کلامی  انسان های قدسی است )حضرتی، 1401، ص. 31(؛  دربارۀ 
علمی دارای تفاوت های بنیادینی هستند. تعبدی بودن روش دین در مقابل استدلالی بودن علم 
مورد استناد بسیاری از اندیشمندان قرار گرفته و بر این اساس دانش کلام را در موضعی پایین تر 
از علم قرار میدهند. در مقابل متکلمان به دفاع از مواضع و روش-های خاص خود پرداخته و 

از عقلانی بودن روش تعبدی در فهم دین دفاع میکنند.
تاریخ‌ورز بر اساس شواهدی که در دست دارد به توصیف وقایع گذشته میپردازد و بر 
این باور است که این توصیف ها »بخشی از بهترین تبیین قابل تصور« )مکالا، 1387، ص. 15( 
تاریخی  قابل‌درک و فهم م‌یداند. عقل  تاریخی  به عقل  اتکا  با  است. مورخ هر واقعه‌ای را 
عقل اسنادی است. به این معنا که مبنای قضاوت عقلانی دربارۀ صحت‌وسقم رویدادها سند 
و  تجزیه‌وتحلیل  و  گرداوری  مکتوبات،  و  اسناد  قرائن،  شواهد،  از  مجموعه‌ای  یعنی  است؛ 
نیز جرح‌وتعدیل میشود تا بر اساس آن ها دربارۀ گذشته انسانی قضاوت شود؛ بنابراین عقل 
دارد  انسانی  رویدادهای  به  زمینی  و  قاعده مند  طبیعی،  رویکردی  که  است  عقلی  تاریخی 

)حضرتی، 1398، صص. 144-140(.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  136

داشته اند.  پیوند  یکدیگر  با  همواره  الهیاتی  و  تاریخی  رویکرد  تفاوت ها  این  همۀ  باوجود 
اسلام،  تاریخ صدر  مباحث  با  ارتباط  در  نه  بار  این  تاریخ  و  الهیات  پیوند  و  درهم آمیختگی 
بلکه در ارتباط با انقلابی که در تاریخ معاصر رخ داده بود و زوایای دینی داشت ظاهر شد. 
در شرایطی که انقلاب های جهان به دور از بحث های دینی و تئولوژیک رخ میداد و دین به 
سمت وسوی عزلت کشیده میشد، انقلاب ایران به عنوان یکی از مهم ترین مصادیق انقلاب های 
دینی به وقوع پیوست. از منظر هستی شناختی، نگاه قدسي که نسبت به رخداد انقلاب اسلامی 
ایجاد شد، در عرصه معرفت شناختی و تاریخ نگاری نیز وارد شد و بسیاری از پديده هاي انساني 
و تاريخي مرتبط با این رخداد، در پیوند با نيروهايي مافوق طبيعي و فراتاريخي روایت شدند. 
در  آنان  کنش های  و  انسان ها  تاریخی،  گزاره های  با  کلامی  آموزه های  و  ایده ها  ترکیب  با 
جهت ارتباط با خداوند و عالم بالا و ماوراء الطبیعه بررسی و تحلیل شدند؛ نقش امداد غیبی 
در پیروزی انقلاب اسلامی مورد تأکید قرار گرفت؛ صحنه مبارزات انقلابی به مثابه نبردگاه دو 
جبهه حق و باطل توصیف شد و به نقش و توجهات ائمه)ع( و حضرت مهدی)عج( در حفظ و 

حراست انقلاب تأکید شد.
بپردازیم  تاریخیای  و  فکری  زمینه های  به  به طور مشخص  میکنیم  تلاش  نوشتار  این  در 
که موجب تقویت تاریخ نگاری الهیات محور از انقلاب اسلامی شده اند. ازجمله این زمینه ها، 
میتوان به جایگاه مذهب تشیع و رشد تفکرات کلامی، وقوع انقلاب اسلامی بر پایۀ ایدئولوژی 
شیعی، رخدادهایی مانند انقلاب فرهنگی و تلاش برای اسلامی سازی علوم انسانی اشاره کرد. 
همچنین اندیشه های رهبران انقلاب و تفسیر آنان از این رخداد به مثابۀ یک انقلاب قدسی، از 
دیگر عواملی هستند که در عرصۀ تاریخ نگاری به تقویت گرایش های قدسی در تحلیل انقلاب 

اسلامی انجامیده اند.

1. پیشینۀ پژوهش

کتاب مورخان و امر قدسی نخستین پژوهش منسجم و علمی در ارتباط با نسبت میان تاریخ 
و کلام است. این کتاب شامل مجموعه مقالاتی به صورت تألیف و ترجمه است که به شکل 
متمرکز به مواجهه امر تاریخی و امر قدسی پرداخته است. فیرحی در مقالۀ »تاریخ نگاری انقلاب 
اسلامی و سنت تاریخ نگاری قدسی« )1398( به پیوند و درهم آمیختگی مرزهای کلام و تاریخ 
در عرصه تاریخ نگاری انقلاب اسلامی اشاره کرده است. او در این مقاله به طور مشخص به 
آسیب شناسی تاریخ نگاری قدسی پرداخته است. از منظر او قدسی انگاشتن رخدادهای انقلاب 

امکان اتخاذ رویکرد تاریخی و عقلانی را سلب خواهد کرد.



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  137

آثار  از  تعدادی  بررسی  با   )1401( اسلامی«  انقلاب  تاریخ نگاری  الهیاتی  »مبانی  مقالۀ  در 
تاریخ نگاران رسمی انقلاب اسلامی، نشان داده شد که تاریخ نگاری انقلاب به ویژه تاریخ نگاری 
طیف های مذهبی بیش از هر عامل دیگر در پیوند با اندیشه های الهیاتی شکل گرفته است و 

رویکرد مورخان رسمی به انقلاب اسلامی رویکردی الهیاتی است.
تحقیقاتی که تاکنون دراین ارتباط به رشته تحریر درآمده اند بر موضوع پیوند دو رویکرد 
این  داشتن  مفروض  با  مقاله  این  در  کردند  اشاره‌  تاریخ نگاری  عرصه  در  وکلامی  تاریخی 
موضوع، طور مشخص تلاش شده تا زمینه های شکل گیری تاریخ نگاری قدسی را روشن سازد

2. شکل‌گیری مذهب تشیع و تقابل‌ آن با قدرت

یکی از مهم ترین زمینه های تاریخی ایجاد رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی به 
شکل گیری مکتب فقهی و حقوقی تشیع و رشد و توسعه تفکرات کلامی و باورهای اعتقادی 
آن بازمیگردد. تفکرات کلامی و باورهای اعتقادی شیعه در جامعه به تدریج رسوخ یافت و 
به بخش مهمی از فرهنگ آن ها تبدیل شد. این روند بر نگرش اهل بیت نگاران و شیوۀ آنان 
در پرداختن به تاریخ تأثیرگذار بود. درحالیکه تاریخ نگاری شیعه پیرامون زندگی امامان در 
به تدریج  علم کلام،  و گسترش  با ظهور  بود،  تاریخی شکل گرفته  رویکردی صرفاًً  با  آغاز 
باورهای  و  آوردند  روی  امامان  فضیلت های  برجسته سازی  به  خود  آثار  در  اهل بیت نگاران 
موضوعاتی چون  شامل  باورها  این  ساختند.  وارد  تاریخی  روایت های  در  را  کلامی خویش 
بحث عصمت، رجعت، شفاعت، معجزه و ... از جانب امام میشد )نجفیان رضوی و حضرتی، 
1402، صص. 56 - 55( این اقدام که در جهت حفظ اصول تشیع و دفاع از باورهای آن بود، 

درنهایت پرداختن به جنبه های تاریخیتر زندگی ائمه را به حاشیه راند.
در  تاریخ  دوازده  امامی  شیعیان  باور  به  است.  تشیع  ویژگیهای  از  دیگر  یکی  تاریخیت 
یک سیر مشخص در حرکت است و درنهایت به هدف معین و ثابتی که همان ظهور حضرت 
به سوی وضعیتی  به پیشرفت است و  از منظر شیعیان تاریخ رو  مهدی)عج( است خواهد رسید. 
آرمانی در حرکت است. ظهور حضرت همان وضعیت آرمانی است که شیعیان در انتظار آن 

هستند وضعیتی که درنهایت حق بر باطل پیروز خواهد شد )عنایت، 1380، صص. 53 - 50(.
سیر حرکت تاریخ و موضوع آغاز و پایان آن، اساساًً جنبۀ دینی و الهیاتی دارد. این موضوع 
در تاریخ نگاری نیز رسوخ کرد و جهان بینی تاریخ ورزان را تحت تأثیر خود قرار داد. در این 
آثار، تحولات تاریخی در میانۀ جنگی پایان ناپذیر میان حق و باطل روایت میشوند. جنگی 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  138

که رو به سوی فرجام و پایان تاریخ داشت که درنهایت به رجعت منجی موعود منتهی میشد.
به وجود  از آموزه های شیعی  الهام  و  اتکا  با  ایران، سلسله هایی  تاریخ  برخی دوره های  در 
آمدند. صفویان یکی از این حکومت‌ها بود. صفویان با اتکا به مذهب شیعه، نظامی ملی - مذهبی 
را در کشور ایجاد کردند. با تغییر حکومت و مذهب در کشور نیاز به پژوهش های فقهی و 
کلامی پیرامون مذهب تشیع بیشتر احساس میشد. به همین جهت حاکمان از فقیهان برجسته 
شیعی برای توسعه بحث های کلامی و اعتقادی دعوت به عمل آوردند. این امر فرصتی فراهم 
آورد تا آموزه های شیعی گسترش یابند و زمینه ای مناسب برای تولید و توسعۀ مباحث فقهی و 

کلامی در چهارچوب مذهب تشیع فراهم شود ایجاد شود )قادری، 1380، ص. 204(.
حاکمان صفوی که خود را از نوادگان ائمه و مرشد مینامیدند به حمایت علمای شیعه نیاز 
داشتند و از سوی دیگر شیعه در سایه این حمایت ها این امکان را یافت که جایگاه و نفوذ خود 

را در ابعاد مختلف جامعه تثبیت نماید.
پادشاهان قاجار از جنبۀ قدسی شخصیت پادشاهان صفوی برخوردار نبودند. از این زمان 
علما بر غاصبانه بودن حکومت قدرت های دنیوی بیشتر تأکید کردند. در این دوره دین به یکی 
از سرسخت ترین رقبای قدرت حکومت تبدیل شد. آخوند خراسانی در جایگاه »مرجع دینی« 
به دفاع از مشروطه میپرداخت و مواضع سیاسی و دفاع سرسختانه او از مشروطه از موضعی 
دینی صورت میگرفت. او نظرات سیاسی خود را در ارتباط با مشروطه در قالب فتوای مذهبی 
ارائه کرد. بر اساس این فتوا هرگونه تلاش و مبارزه برای تقویت و استحکام مشروطیت وجهی 
شرعی مییافت و تکلیفی الهی به حساب میآمد. نائینی نیز همچون آخوند خراسانی برای دفاع 

از مشروطه دلایلی شرعی و اجتهادی ارائه داد )فیرحی، 1389، ج 1، صص. 247 - 239(.
فارغ از آنکه نظر علما نسبت به مشروطیت چه بود، نقش آنان را در صدور فرمان مشروطیت 
از سوی مظفرالدین شاه نمیتوان نادیده گرفت. انگیزه های مذهبی نقش مؤثری در مخالفت 
با حکومت استبدادی داشت و همین انگیزه ها و رویکردهای دینی باعث شد حکومت قاجار 
در میان نخبگان و مردم دشمنان دین و شریعت شناخته شود. حامد الگار دراین باره مینویسد: 
»طباطبایی در یکی از سخنرانیهای خود استبداد قاجار را با استبداد بنی امیه که امام حسین را 
به شهادت رساندند مقایسه کرد. بسیاری این مقایسه ها را بیاغراق شمردند. تصور میشد که 
قاجار از اعقاب بلافصل بنیامیه اند؛ و حتی خنجری که با آن امام حسین شهید شده در اختیار 

علاءالدوله است« )الگار، 1369، ص. 370(.
در دورۀ حکومت رضاشاه، او با تثبیت حکومت دیکتاتوری خود، فاصله خود را از علما 
ایجاد مدارس جدید و اصلاحات  بیشتر کرد. توسعه سکولاریسم، غرب گرایی،  و روحانیت 



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  139

مدرن و اقداماتی همچون کشف حجاب بانوان، حمله مستقیم علیه مذهب به حساب میآمد. 
فعال روحانیونی چون مدرس و سپس کاشانی در عرصۀ  موضع گیریهای سیاسی و حضور 
سیاست بیش از هر عامل دیگری مبتنی بر التزام به تکلیف شرعی و وظایف دینی و الهی بود 

)فیرحی، 1389، ج 1، ص. 283(.

3. رشد و تقویت رویکرد الهیاتی با وقوع انقلاب اسلامی

انقلاب اسلامی ایران، انقلابی با درون مایه ای مذهبی و برگرفته از آموزه های اسلام و تشیع بود 
که با رهبری امام خمینی به پیروزی رسید. هستۀ انقلاب را نمادها، شعارها و ایدئولوژی تشیع 
تشکیل داد و شعارهای مذهبی به یکی از پرتکرارترین شعار مردم تبدیل شد. در فرايند رخداد 
انقلاب، مذهب تشيع نشان داد که عامل اساسي براي بسيج توده اي است و قادر است با مفاهيم 
و نمادهاي خاص خود، پيشران نهضت مردم باشد. تشیع چهارچوبی ایدئولوژیک در اختیار 
رهبران انقلاب قرار داد که از طریق آن توانستند نهضت مردم ایران را به لحاظ دینی مشروع 
جلوه دهند و ابزارها و ظرفیت های اعتقادی را برای مبارزه با رژیم »طاغوت« بسیج کنند. امام 
همچون  غیرروحانی  ايدئولوگ هاي  کنار  در  طالقاني  و  بهشتي  مطهري،  چون  روحانيوني  و 
مهدی   .)40  -  42 صص.   ،1393 )اسپوزیتو،  دادند  بسط  را  ايدئولوژي  اين  بازرگان  و  شريعتي 
بازرگان به دنبال تقویت جایگاه دین در مقابل استبداد دولت بود. او علما و روحانیت را به 
دلیل انفعال سیاسی سرزنش میکرد و معتقد بود دین باید در سیاست دخالت کرده و کنترل 
آن را به دست بگیرد. او با استناد به تاریخ صدر اسلام از پیوند سیاست و دین سخن میگفت 
)بشیریه، 1378، ص. 103(. رهبران و ایدئولوگ های انقلاب با همانندسازي ميان تحولات تاريخ 
شيعه با رخدادهاي انقلاب 1357 تلاش کردند وجه قدسي بدان ببخشند. ازاین رو، اين انقلاب 

را در راستاي نهضت هاي شيعه و مهم ترین آن ها يعني نهضت عاشورا ترويج و تبيين کردند.
 شعار »تا انقلاب مهدی، نهضت ادامه دارد« از مهم ترین شعارهای انقلاب اسلامی به شمار 
و  گرفت  قرار  الهی  غایتی  مسیر  در  انقلاب  دینی،  آموزه‌های  از  انقلابی  تفسیر  با  میرفت. 
و  انقلاب  میان  پیوندی عمیق  به این ترتیب،  معرفی شد.  مهدی  برای ظهور حضرت  مقدمه ای 
باورهای کلامی و الهیاتی شیعی برقرار شد. حامیان انقلاب، مؤمنانی بودند که در مقابل آن ها 
نه رقبای سیاسی، بلکه مرتدان و کافران قرار داشتند. مؤمنان بر این باور بودند که برای فراهم 
کردن زمینۀ ظهور لازم است که بدیها و فسادها ریشه کن شود و به جای آن ها فضایل اخلاقی 
توسعه پیدا کند. مؤمنان راهی را میپیمودند که کافران نمیتوانستند مانع حرکت رو به جلوی 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  140

ایشان شوند؛ زیرا انقلاب به حکم و خواست خدا به پیش میرفت و هیچ عاملی نمیتوانست سد 
راه آن شود. امام خمینی از نگاه مؤمنان شخصیتی معنوی و الهی داشت. به همین جهت برای 
ایشان از القابی مقدس چون »امام« استفاده شد و حتی در میان مردم شایع شد که ایشان با امام 

غایب در ارتباط است )بشیریه، 1378، صص.251 - 249(.

4. لزوم پیوند تاریخ و الهیات در اندیشه رهبر و ایدئولوگ های انقلاب اسلامی

4-1. امام خمینی

اگرچه امام را نمي توان مورخ خواند يا در ميان آثارشان به دنبال اثري تاريخ نگارانه گشت؛ 
اما مي توان تأثير افکار و بينش کلامي ايشان را در نگاه به تاريخ و تأثیر آن را بر مورخان و بر 

تاريخ نگاري انقلاب اسلامي رديابي نمود.
 بينش و رويکرد ایشان به تاريخ، الهياتي و ديني بود. به باور ایشان انقلاب ایران از تعالیم 
الهی و مبانی وحی نشأت گرفته بود. ایشان در سخنان خود در ارتباط با رويدادها و وقايع عصر 
پهلوي و پيروزي انقلاب اسلامي در کنار عوامل طبيعي و انساني، به نقش عوامل ماورائي و 
آسماني و امداد غيبي تأکید مي کند. به اعتقاد ايشان اين دست خدا بود که امور را به پيش 
مي برد و وقوع آن‌ها تنها مربوط به خواست انسان نبود )امام خمینی، 1389، ج 7، ص. 54(. در 
انديشۀ ایشان نقش فعال خداوند در تاريخ فراتر از نقش انسان و ارادۀ او در حوادث تاريخي 
است. به باور ایشان: »اگر یاری خداوند نبود چطور در ظرف یک مدت کوتاهی یک ملتی که 
هرکدام یک خیال خاصی برای خودشان داشتند، هر طبقه ای یک آمال و آرزو و یک برنامه ای 

داشتند، یک دفعه همه مجتمع شدند در یک امر« )امام خمینی، 1389، ج 10، ص.217(.
انتقاد به رویکردهای مادی پیرامون علل وقوع انقلاب اسلامی، این انقلاب را  امام ضمن 
همین  و  میکند  تبیین  الهی  و  آسمانی  امری  قالب  در  و  مادیگرایانه  رویکردهای  از  فراتر 
موضوع را دلیلی بر غیرقابل انتظار بودن انقلاب ایران از سوی کارشناسان خارجی عنوان کرده 

است. به اعتقاد ایشان:
 آن چیزی که همه حساب های مادیین را فاسد کرد و غلط از آب درآمد، 
اینکه  به  آنی که دولت امریکا هم کارشناسان آن ها هم تصدیق کردند 
مسائل فوق فکر ما بود و حساب های ما درست نبود و حق هم داشتند، 
ماورای  بود،  طبیعی  و  مادی  حساب های  آن ها  حساب های  اینکه  برای 
)امام خمینی، 1389، ج 8،  بودند  را دیده  بودند، طبیعت  ندیده  را  طبیعت 

صص.243-244(



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  141

ایشان به وقوع امداد غیبی دربارۀ انقلاب اسلامی ایران، ایمان و اعتقادی قلبی داشت. به باور 
ایشان حضور خداوند در انقلاب اسلامی ایران و مشیت و خواست خدا در پیروزی انقلاب، 
نقش حتمی داشت؛ این موضوعی بود که ایشان بارها بر آن تأکید کرد و پیروزی انقلاب را از 

الطاف خداوند و بر مبنای امداد غیبی تحلیل کرد.
ایــن کوردلان که از نصرت خداوند غافل بودند و وعده های الهی را نمیتوانند 
باور کنند و انقلاب اسلامی را چون سایر انقلابات بلکه ناچیزتر م‌یدانند و با دید 
مادی و محاسبات غلط به این پدیدۀ الهی مینگرند و از ارزش های انسانی و حجم 
قدرت ایمان و تحولی که به خواست خداوند قادر در ملت انقلابی ایران ایجاد 
شده خبری ندارند و ارزش ها را با دیدهای مادی خود خلاصه در سلطه جویی و 

استضعاف ملت های زیر ستم میکنند... )امام خمینی، 1389، ج 16، ص.42(
امام با توجه به اینکه خود عالمی روحانی بود، با جهان بینی الهی و دینی به انقلاب و تمام 
تحولات پیرامون آن نظر میکرد؛ به همین جهت زبان ایشان نیز زبانی آکنده از مفاهیم دینی و 
الهیاتی بود. انقلاب اسلامی از منظر ایشان نه همچون انقلاب های مادی جهان، بلکه انقلابی در 

امتداد حرکت های الهی و آسمانی و حرکتی در امتداد قیام عاشورا بود.
رخداد عاشورا در اندیشۀ امام جایگاه ویژه ای داشت. به باور ایشان انقلاب اسلامی ایران نیز 

با تأسی به قیام عاشورا رخ داد.
بقیه‌الله  تا قیام عالمی   واقعۀ عظیم عاشورا از 61 هجری تا خرداد 61 و از آن 
با دست  یزیدیان  است. آن روز  انقلاب ساز  مقطع  الفدا در هر  لمقدمه  روحی 
جنایتکاران گور خود را کندند و تا ابد هلاکت خویش و رژیم ستمگر جنایتکار 
خویش را به ثبت رساندند و در 15 خرداد 42 پهلویان و هواداران و سردمداران 
جنایتکارشان با دست ستم شاهی خود گور خود را کندند و سقوط و ننگ ابدی 

را برای خویش به جا گذاشتند )امام خمینی، 1389، ج 16، ص. 290(.
ایشان با مطرح کردن شعار »کل یوم عاشورا و کل ارض کربلا« )امام خمینی، 1389، ج 10، 
ص. 315( رخداد عاشورا را به عنوان الگوی جامعۀ اسلامی در قیام علیه مستکبران جهان مطرح 
کرد. این رخداد از منظر امام خمینی موضوعی صرفاًً تاریخی نبود. بلکه از جنبه های قدسی و 
آسمانی برخوردار بود. ایشان معتقد بود که امام حسین از شهادت خود علم و آگاهی داشت. »در 
خبر شهادت حضرت سیدالشهدا وارد است که حضرت رسول را در خواب دید: حضرت فرمود 
به آن مظلوم که از برای تو درجه‌ای است در بهشت نم‌یرسی به آن مگر به شهادت« )امام خمینی، 

1392، ص. 210(. به باور ایشان این آگاهی منافاتی با تلاش برای تشکیل حکومت نداشت. 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  142

حضرت سیدالشهدا قیام کردند بر ضد یزید و شاید همان طور هم بود که خوب، 
اطمینان به اینکه موفق به اینکه یزید را از سلطنت بیندازد نشود، این اخبارش هم 
ایــن طور است که ایشان مطلع بودند بر این مطلب، درعین حال برای همین معنی 
که بر ضد یک رژیم ظالم قیام کنند ولو اینکه کشته بشوند، قیام کردند و کشته 

دادند و کشتند و خودشان هم کشته شدند )امام خمینی، 1389، ج 5، ص. 19(
محدود کردن  نظریۀ  او  داشت.  سیاست  و  دین  میان  رابطۀ  به  نسبت  تازه ای  رویکرد  امام 
قدرت سلطنت با استفاده از قانون اساسی را که بعد از انقلاب مشروطه مطرح شد رد کرد و 
خواستار بازگشت به قانون اسلام از طریق ادغام دین و سیاست شد )بشیریه، 1378، ص. 100( با 
پیروزی انقلاب اسلامی حکومتی اسلامی مبتنی بر نظریۀ ولایت فقیه شکل گرفت. بر مبنای این 
نظریه، در دوران غیبت امام معصوم، جامعه باید تحت رهبری فقیهی عادل و پارسا و بر اساس 
احکام شریعت اداره شود. از منظر امام، ولایت فقیه از همان جنس ولایتی است که پیامبر )ص( بر 
مردم داشت. این نظریه که امام در سال های اقامت در نجف اشرف تبیین و بسط داد، به عنوان 
مبنای نظری نظام سیاسی جمهوری اسلامی ایران پس از پیروزی انقلاب قرار گرفت )اسپوزیتو، 
1393، صص. 44 - 43(. با نهادینه شدن ایدۀ جداناپذیر بودن دین و سیاست، حکومت و قدرت 

جنبۀ قدسی و الهی یافت.
امتیازات دموکراتیک  پیش نویس اولیه قانون اساسی که دولت موقت تهیه کرده و شامل 
قابل توجهی بود، با انتقادات گسترده ای از سوی جناح اسلام گرا و روحانیت مواجه شد. این 
انتقادات موجب شد اسلام گرایان پیش نویس را بازنگری کرده و نسخه ای تازه تدوین کنند؛ 
نسخه ای که درنهایت به تصویب قانون اساسی با ماهیتی تئوکراتیک انجامید )آبراهامیان، 1389، 

صص. 301 - 296(.

4-2. مرتضی مطهری

مرتضی مطهری ایدئولوگ انقلاب و متفکر و متکلم اسلامی بود. ایشان در جهان مدرن دغدغۀ 
اثبات و دفاع از دین را داشت و تلاش میکرد در آثارش از حریم دین دفاع کند. او با انتقاد از 
متفکرانی که عقلانیت را در تعارض با باورهای دینی میدانست نوشت: »غالباًً در میان پیروان 
و روحانیون ادیان، این مطلب بوده است که همیشه دین را به عنوان حقیقتی بر ضد عقل و نقطۀ 
مقابل آن عرضه میداشته اند و عقل را به عنوان یک وجود مزاحم و مانع دین و چیزی که یک 
انسان متدین باید آن را کنار بگذارد، والا نمیتواند دین دار باشد« )مطهری، 1382، ص.271(. او 
معتقد بود میان دین داری و خردورزی، تعارض ذاتی وجود ندارد و این دو رویکرد سازگار و 



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  143

هماهنگ اند. مطهری باوجود پذیرش سازگاری میان دین و عقل، برتری و اولویت را به دین 
میداد و معتقد بود که عقل توانایی اندیشۀ پیرامون بسیاری از امور فرا عقلانی را ندارد حال 
آنکه دین قادر است درجایی که عقل کارآمدی خود را از دست میدهد، به عنوان راهنمای 
بشر عمل کند. به باور وی: »اگر پیامبران نیامده بودند و رهبری نکرده بودند اصلًاً این عقل 
در همان حد کودکی مانده بود و بشر به این حد نرسیده بود... این پیامبران بودند که آمدند 
و زنجیرها را از عقل بشر پاره کردند و به او شخصیت دادند« )مطهری، 1389، ج 4، ص. 364(؛ 

بنابراین او دین را عامل پیدایی علم جدید میدانست.
او انکار امداد غیبی را در عصر جدید و بحث تقابل این باورها را با علم و دانش، نوعی 
سراسر  م‌یگیرند.  مدد  غیب  از  خود،  هستی  اصل  در  »اشیاء  بود:  معتقد  و  دانسته  جهالت 
طبیعت، مدد غیب است« )مطهری، 1388، ص. 71(. به باور او کمک‌ها و امداد غیبی الهی 
در شیوه های مختلف به یاری انسان ها میآیند. در جهان‌بینی الهی مطهری، جهان به دو قطب 
حق و باطل تقسیم میشد و در این آوردگاه خداوند همواره یاور جناح حق بوده است. به 
بهره گرفتند  از مددهای غیبی خداوند  به علم و دانش  نیز در راه رسیدن  او دانشمندان  باور 

)مطهری،1388، صص. 80 - 72(.
او این رویکرد الهیاتی را در ارتباط با رخدادهای تاریخ معاصر هم اتخاذ کرد. وی اهداف 
اخیر  اصلاحی حضرت علی )ع( در تأسیس حکومت را هدف کلی همۀ نهضت های اسلامی 
ازجمله انقلاب اسلامی ایران میدانست. به باور او حرکت های اسلامی و دینی به وقوع پیوستند 
تا »نشانه های محو شده راه خدا« را بازگردانند، »بندگان مظلوم خدا را از شر ظالمان« امان دهند 
و »مقررات تعطیل شده خدا« )مطهری، 1384، ص. 72( را دوباره برقرار کنند. او حرکت ها و 
جنبش های اسلامی را برخاسته از اندیشه های الهی میدانست و معتقد بود: »نهضت خدایی باید 
برای خدا آغاز یابد و برای خدا ادامه یابد و هیچ خاطره و اندیشۀ غیر خدایی در آن راه نیابد 
تا عنایت و نصرت الهی شاملش گردد« )مطهری، 1384، ص. 101(. مطهری بر این باور بود که 
به جز نهضت صدر اسلام هیچ قیام و حرکتی را نمیتوان با انقلاب اسلامی قیاس کرد. »تنها 
نهضتی که شاید بتوان این نهضت را با آن مقایسه کرد و درواقع نهضت ما بچه و خلف صالح 
آن نهضت است نهضت صدر اسلام است. مادام که در تحت رهبری رسول کرم یا امیرالمؤمنین 

بود و در دوره ای که همان رهبری تا حد زیادی حکومت میکرد« )مطهری، 1387، ص. 26(
از منظر او رخدادهای انقلاب، تکرار صحنه های خیبر و کربلا بود که این بار در ایران به 
وقوع پیوست. »مردمی که در طول 14 قرن حماسۀ محمد، علی، زهرا، حسین، زینب سلمان، 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  144

ابوذر و صدها هزار زن و مرد دیگر را شنیده بودند و این حماسه ها با روحشان عجین شده بود 
باری دیگر همان ندای آشنا را از حلقوم این مرد )امام خمینی( شنیدند. علی و حسین را در 
چهرۀ او دیدند« )مطهری، 1360، ص. 119( به باور مطهری، امام دارای شخصیتی الهی و معنوی 
بود؛ شخصیتی که چون برای خدا و با اهدافی الهی قیام کرده بود، مشمول نصرت و یاری الهی 

نیز قرار گرفت.
از  الهی  امام و حمایت و نصرت  الهی شخصیت  با جنبه های معنوی و  ارتباط  مطهری در 

ایشان نوشت:
وقتیکه  باز  تحصیل کردم  بزرگ  مرد  این  در خدمت  سال  قریب 12  من که 
در سفر اخیر به پاریس به ملاقات و زیارتشان رفتم چیزهایی از روحۀی او درک 
کردم که نه فقط بر حیرت من بلکه بر ایمانم نیز اضافه کرد. وقتیکه برگشتم رفقا 
پرسیدند چه دیدی؟ گفتم چهار تا »آمََنََ« دیدم. آمن بهدفه به هدفش ایمان دارد. 
به راهی  بسبیله  آمََنََ  از هدفش منحرف کنند.  را  او  نمیتوانند  دنیا جمع شوند 
که برای هدف خویش انتخاب کرده ایمان دارد. امکان ندارد او را از این راه 
منصرف کرد؛ شبیه همان ایمانی که پیغمبر به هدف و راه خودش داشت؛ و آمن 
بقوله: من دیدم در همۀ رفقا و دوستانی که من سراغ دارم احدی به اندازۀ ایشان به 
روحۀی مردم ایران ایمان ندارد. از همه بالاتر آمن برّّبه: در جلسۀ خصوصی ایشان 
به من گفت »فلانی این ما نیستیم که این نهضت را ایجاد کردیم. من دست خدا را 
به‌وضوح حس میکنم« آدمی که دست خدا و عنایت خدا را حس میکند و در 
راه خدا قدم برداشته خدا هم به مصداق ان تنصر الله ینصرکم به نصرت او اضافه 
میکند... این چنین هدایت و تأییدی را من به‌وضوح در این مرد م‌یبینم. او برای 
خدا قیام کرده و خدای متعال هم قلبی قوی به او عنایت کرده که اصلاًً تزلزل و 

ترس در آن راه ندارد... )مطهری، 1360، صص. 21-22(
 

4-3. علی شریعتی

متفکران و انديشمنداني همچون علي شريعتي با برجسته سازي مؤلفه هاي اسلام سياسي و شيعۀ 
انقلابي تأثير فزاينده اي بر نهضت اسلامي و به تبع آن رویکرد الهیاتی در تاريخ نگاري انقلاب 
انقلابي  و  جامع  ايدئولوژي  يک  به صورت  را  اسلام  تلاش  کرد  شریعتی  گذاشتند.  اسلامي 
معرفي کند و نقاط قوت آن را نسبت به ايدئولوژي هاي مدرن غربي نظير مارکسيسم و ليبراليسم 

نشان دهد.



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  145

رویکرد شریعتی به رخداد کربلا صرفاًً نگاهی تاریخی به واقعه ای محدود در دهم محرم 
سال ۶۱ هجری نبود؛ بلکه آن را جریانی ماندگار و پویا میدانست که در طول تاریخ همواره 
بازتولید شده و استمرار یافته است. شریعتی »وراثت« را یکی از اصول مهم فلسفی و اعتقادی در 
اسلام میدانست. او با اتکا به این اصل، حوادث متفرق و گوناگونی که در زمان های مختلف 
تاریخی به وقوع پیوسته بودند، در یک جریان خاص و جهت داری قرار داد؛ جریانی که از آغاز 
بشریت یعنی از حضرت آدم آغاز شده بود و تا آخرالزمان و ظهور حضرت مهدی)عج( ادامه 
مییافت. وارثت ازنظر او همان وحدت و پیوستگی تاریخ بود او دراین باره نوشت: »امام حسین 
»وارث پرچم سرخی است که از آدم همچنان دست به دست بر سر دست انسانیت میگردد و 
اکنون به دست او رسیده است و او نیز با اعلام این شعار که »هر ماهی محرم است و هر روزی 
عاشورا و هر سرزمینی کربلا«، این پرچم را دست به دست به همۀ راهبران مردم و همۀ آزادگان 

عدالت خواه در تاریخ بشریت سپرده است« )شریعتی، 1394، ص. 24(.
يکي ديگر از مفاهيم مهم مذهب تشيع که مورد استفاده شریعتی قرار گرفت مفهوم »ثار« 
یا  ثار  میشد.  خلاصه  وراثت  و  ثار  چون  مفاهیمی  در  شریعتی  منظر  از  تاریخ  فلسفۀ  است. 
نخستین خونی که قابیل بر زمین ریخت، جامعه بشری را به دو قطب یا قبیله تقسیم کرد: قبیله 
ایمان و کفر را  نبرد میان دو جبهه و دو قطب حق و باطل و  قبیله طاغوت. شریعتی  الهی و 
نبردی همیشگی م‌یدانست. او بر این باور بود که تقدیر و مشیت الهی بر آن قرار گرفته که 
قطب مستضعف وراثت زمین را به دست بگیرد و »انتقام خون هابیل را از وارثان قاتلش بگیرد 

و حاکمیت مستمر ظلم و غصب و فریب بر زمین محکوم گردد« )شریعتی، 1394، ص. 43(.
او نگاه و رویکردی کلامی به قیام امام حسین)ع( داشت و معتقد بود امام با علم و آگاهی 
از سرنوشت به سوی شهادت حرکت کرد. شهادت از منظر شریعتی امری تحمیل شده به امام 
نبود بلکه امری خودخواسته بود که با آگاهی و منطق انتخاب شده بود : »حسین را نگاه کنید 
این  زیرا جز  بمیرد!  تا  برمیخیزد  و  را رها میکند  بیرون میآید زندگیاش  از شهر خویش 
سلاحی برای مبارزۀ خویش، برای رسوا کردن دشمن و برای دریدن این پرده های فریب ندارد« 
)شریعتی، 1394، ص.238(. شهادت به معني مرگ در راه خدا از ارزش هاي بسيار متعالي سنن 
ديني و معنوي ازجمله اسلام و تشيع است. شريعتي معتقد بود: »شهید غسل ندارد، شهید کفن 
ندارد و شهید حساب و کتاب قیامت ندارد؛ زیرا آن انسانی که گناه میکرد و خطا میکرد - 
بودن پیش از شهادت را- خود شهید، پیش از مرگ قربانی کرده است و اکنون حضور یافته 
است« )شریعتی، 394، ص.240( شهادت امام از منظر شریعتی یک رسالت الهی بود. رسالتی که 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  146

برای حفظ ایمان و دین داری بر عهدۀ او قرار گرفته بود و امام از این رسالت آگاه بود. شریعتی 
با اشاره به سخن پیامبر)ص( به امام حسین)ع( در رؤیا »فاخرج الی العراق فان الله شاء ان یراک 
قتیلا: خدا خواست که تو را کشته ببیند« )شریعتی، 1394، ص. 239( امام را آگاه به سرنوشت 

خود و شهادت ایشان را مشیت خداوند میدانست.

4-4. مهدی بازرگان

نخستین دوره از زندگی بازرگان صرف تلاش فکری برای اثبات هماهنگی و همراهی میان 
علم و دین شد. او با تفسیر آیات قرآن، به اثبات هماهنگی آیات قرآن با اصول و مبانی دانش و 
علم جدید پرداخت.‌ اگرچه باور داشت که قرآن یک کتاب علمی نیست و نازل نشده تا اصول 
با اکتشافات جدید  انطباق دقیقی  او آیات قرآن  اعتقاد  به  اما  و قوانین علمی را تدوین کند؛ 

علمی بشر دارد )بازرگان، 1353، ص. 292(.
 به باور او، دین در تمامی شئون زندگی انسان نقشی اساسی و جایگاهی ویژه دارد؛ دینی که 
به جامعه، سیاست، زیست فردی و حتی احساسات و حالات عاطفی انسان جهت میبخشد. او 
این ارتباط را یک طرفه میدانست؛ به این معنا که دین نباید متأثر از سیاست یا اندیشۀ بشر واقع 
شود؛ زیرا منجر به شرک میشود. از سوی دیگر، معتقد بود دین اصول سیاست و حکومت 
)بازرگان، 1387، صص.383 - 379(. حکومت  به جزئیات وارد نمیشود  اما  تعیین میکند؛  را 
اسلامی از منظر او از یک سو حکومتی نشأت گرفته از وحی و قرآن و از سوی دیگر، حکومتی 
مردمی و ملی بود. به اعتقاد او دین مبنا و اساس سیاست بود و سعادت دنیا و آخرت را در گرو 

دین ورزی تلقی میکرد.
بازرگان با اتکا به یک جهان بینی دینی و الهی معتقد بود انسان مؤمن در نبرد و رویارویی با 
طاغوت است مبارزه ای که درنهایت به ظهور امام غایب خواهد انجامید. او به سلطه و مشیت 
الهی بر جهانی باور داشت که یک سر آن در ازلیت و سر دیگر آن در ابدیت و آخرت است.
خدا قرآن را نازل کرده که ما را از ظلمات به نور ببرد برای اینکه طاغوت هایی هستند که 
آن ها را از روشنایی و بصیرت، معرفت، اطلاع و علم و آگاهی دل بیرون ببرند؛ بنابراین در 
برابر چنین نیرویی عظیم و قوی و علیم که دامنه اش در یک طرف نیت، استدلال قصد و مشیت 
خداوند و در یک طرفش قاعدتاًً ظهور امام عصر است و این مبارزه ادامه دارد و هرکدام ما نه 

در حال توقف بلکه در حال جنگ وگریز هستیم )بازرگان، 1393، ص. 114(. 



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  147

او پیروزی جناح ایمان را حتمی دانسته و معتقد بود درنهایت حکومتی که کاملًاً بر مبنای 
حق باشد شکل خواهد گرفت و آن حکومت »حکومت جهانی واحد« )بازرگان، 1393، ص. 
است؛  الهی  معیارهای  اساس  بر  و  دینی  واحد،  این حکومت جهانی  ایدئولوژی  و  است   )34
زیرا »ضرورت زمان و احتیاجات واقعی حال و آیندۀ اجتماع انسان ها، ما را وادار میکند از 
دریچۀ الهی و زاویۀ خدایی )آن طور که انبیا او را به صفات اعلای علم و قدرت و کمال و 
حسن و علو معرفی نموده اند( جهان زندگی را نگاه کنیم« )بازرگان، 1393، ص. 38( او نمونه ای 
از صف آراییهای میان حق و باطل را در مبارزات ملی مردم علیه مداخلات استعماری دانسته 
این پیکار و شهدای قبلی مقدم مبارک  و نوشت: »بگذارید ما سربازان صفوف اول و وسط 
اسلام  پیروزی  جادۀ  ما،  امثال  هزار  هزاران  قربانی شده  حیات  و  منافع  بر  و  باشیم  امام عصر 

بنیان گذاری شود« )بازرگان، 1393، ص.117(.
او از منتقدان نظریه های جدید غربی مانند »اومانیسم« و ماده گرایی بود، چراکه آن ها را موجب 
بیتوجهی به دین و نادیده ‌انگاشتن ساحت معنوی انسان م‌یدانست؛ امری که درنهایت به نوعی 
»غرور انسان و یک نوع خودبزرگ‌بینی یا استغنا و تکبر« )بازرگان، 1379، ص. 402( منتهی میشد. 
به باور بازرگان علم و دانش در کنار دین و ایمان یک کلیت منطقی را ایجاد میکرد. پیوندی 
که از طریق آن انسان به سعادت م‌یرسید. او بارها در آثار خود این موضوع را مورد تأکید قرار 
داد و نوشت: لازم است »از ترکیب روح بلند و خداپرستی و علو نظر با روح دقیق علمی جدید 

ارمغانی بیاوریم که در سایۀ آن بتوانیم زندگی کنیم« )بازرگان، 1380، ص. 292(.
به باور او، چه در مبارزات سیاسی و چه در مبارزاتی که بر پایه مذهب شکل م‌یگیرند، مشیت 
و اراده الهی حاکم است و محرک اصلی در شکل‌گیری هر دو، فطرت انسانی و گرایش های 
معنوی بشر به شمار م‌یرود. او ضمن تأیید مبارزات سیاسی که با اهدافی چون آزادی و عدالت 
شکل ‌م‌یگیرند به مبارزات مذهبی اصالت داد. »آن صورت عام و جامع و شامل مبارزه در ایران، 
مبارزه مذهبی است )آن دسته که بسم‌الله و بالله و فی سبیل الله( مبارزه م‌ینمایند و با بینایی و 

علاقه مندی در راه اصلاح و آزادی مردم قدم برم‌یدارند« )بازرگان، 1380، ص. 83(.

 5. سنت گرایان و تجددگرایان و چالش‌های نظری پیرامون حوزۀ نفوذ دین

مانند  احزابی  و  گروه ها  در  عمدتاًً  که  اسلامی،  انقلاب  از  پس  فقاهتی  اسلام گرای  جریانات 
هیأت های مؤتلفۀ اسلامی، حزب جمهوری اسلامی و جامعۀ روحانیت مبارز سازمان‌دهی شده 
نگاهی  هستی،  جهان  و  انسان  به  گروه ها  این  نگاه  بودند.  الهیاتی  جهان‌بین‌یای  دارای  بودند، 
تلقی  انسان  اخروی  سعادت  و  تعالی  برای  مقدمه‌ای  را  دنیوی  زندگی  به طوریکه  بود؛  دینی 



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  148

میکردند. از همین رو، دین از نظر آنان در پیوندی تنگاتنگ با سیاست معنا مییافت )فوزی، 
1388، صص.70 - 63(.

پس از انقلاب اسلامی، دین گرایان همۀ ابعاد جامعه را زیر سایۀ شریعت قرار دادند. هویت 
تربیت  نهادها  این  هدف  شد.  تقویت  طبقاتی،  و  قومی  ملی،  هویت های  مقابل  در  اسلامی 
و  دین  به  التزام  و  اعتقاد   .)138 - )بشیریه، 1384، صص. 139  بود  مکتبی  و  متعهد  مسلمان های 
تعهدات اخلاقی در کسب مسئولیت های سیاسی نقش ویژه‌ای داشت و صلاحیت های مکتبی 
به حاشیه  هنر عرفی  فرهنگ،  یافت. در عرصۀ  بالاتری  از تخصص‌ علمی جایگاه  اعتقادی  و 
رانده شد و هنر قدسی و متعالی مطابق با ارزش های اسلامی به رسمیت شناخته شد. موسیقی 
در سال های نخستین انقلاب با عنوان غنا کنار گذاشته شد و حکم به حرمت آن داده شد. برای 
بسیاری از فعالیت های تفریحی و سرگرمی خط قرمزهای شرعی و فقهی قرار دادند. دین گرایان 
سنتی ادارۀ مسائل زندگی اجتماعی و فرهنگی کشور را تنها با ارجاع به دین قابل حل‌وفصل 
ایجاد  به  منجر  و  برانگیخت  از سوی جناح تجددگرا  را  این مسائل مخالفت هایی  م‌یدانستند. 
چالش های نظری پیرامون حوزۀ نفوذ دین و شریعت در کشور شد. نخستین اختلافات دراین باره 

در همه پرسی فروردین 1358 و انتخاب نوع حکومت آینده بود )میرسلیم، 1389، صص.43 - 37(
از منظر اسلام گرایان ماهیت دانش هایی که در دانشگاه ها آموزش داده میشد غیر اسلامی و 
متأثر از بینش ها و رویکردهای غربی بود. به همین منظور، انجمن اسلامی دانشجویان علوم انسانی 
و جهاد دانشگاهی دانشگاه تربیت معلم که بعدها زیر مجموعه ستاد انقلاب فرهنگی قرار گرفتند 
مجموعه‌ای را با عنوان »نقدی بر ماهیت رشته های علوم انسانی دانشگاهی غربی - شاهنشاهی« 
منتشر کردند. به باور آن ها رشته های علوم انسانی در جهت توجیه دیدگاه‌های متفکرین غربی 
پیرامون انسان گرایی و مادیگرایی ایجاد شده‌اند و به همین سبب باید از نو ماهیت و مبانی آن ها 
تغییر یابد. مؤسسه راه حق به مدیریت مصباح یزدی هم نظرات انجمن اسلامی را تأیید کرد و 
بر جریان اسلامی سازی دانشگاه ها و تحول اساسی در متون درسی، حذف برخی از درس ها و 
اضافه شدن درس هایی با ماهیتی اسلامی تأکید کرد. یکی از درس هایی که با این هدف مورد 
تغییر و تحول قرار گرفت درس تاریخ بود. کارگروهی برای این درس تشکیل شد و تلاش 

کردند این درس را بر پایۀ مبانی اسلامی بازنویسی کنند )میر سلیم، 1389، صص. 156 - 154(.
سیطره و نفوذ دین در علم از اصول و برنامه های مهم جناح اسلام گرا بود به همین جهت 
تلاش کردند با انقلاب فرهنگی و اسلامی سازی دانشگاه ها آن را محقق سازند. انقلاب فرهنگی 
به دنبال پیام نوروزی امام در سال 1359 که به ضرورت ایجاد انقلابی اساسی در دانشگاه های 



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  149

معروف شد؛  انقلاب سوم  به عنوان  که  انقلاب  این  بود، صورت گرفت.  تأکید کرده  کشور 
کنشی علیه »امپریالیسم فرهنگی« بود. برنامه های آموزشی دانشگاه ها و نظام حاکم بر آن ها و 
متون درسی بر اساس معیارهای اسلامی و دینی تغییر کرد. در ارتباط با استادان دانشگاه هم 

پاک سازیهای گزینشی- عقیدتی صورت گرفت )میرسلیم، 1389، ص.44(.
به شکل دو  را  اسلام گرا خود  میان جریان  در  و تجددگرایان  تقابل سنت گرایان  و  تضاد 

حزب اصول گرا و اصلاح طلب نشان داد. به باور بشیریه:
 ایــدئولوژی محافظه کاری بر قداست سنت ها، مالکیت، خانواده، مذهب، دولت 
و دیــگر نهادهای جا افتاده تأکید میگذارد و با هرگونه طرح و اندیشۀ خیالی 
ریشۀ  م‌یورزد.  مخالفت  آن ها  در  عمیق  دگرگونیهای  ایجاد  برای  انقلابی  و 
و  عقل گرایی  جریان  به  واکنش  در  باید  را  محافظه کاری  ایدئولوژی  تاریخی 
جنبش روشنگری و لیبرالیسم غرب جست. محافظه کاران از آغاز با اندیشه های 
اصلی تجدد غربی، یعنی فردگرایی، آزادی و برابری، عقل گرایی و جدایی دین 
از سیاست و دولت مخالفت می-ورزیدند و از حفظ سلسله مراتب و امتیازات 

سنتی دفاع میکردند )بشیریه، 1380، ص. 102(
اساسیترین مفاهیم در گفتمان اصول‌گرا موضوعاتی چون انقلاب، مستضعفان، امپریالیسم، 
یا  به دو گروه  این گفتمان، جهان  منظر  از  )آبراهامیان، 1389، ص. 327(.  جهاد و شهید است 
حزب تقسیم میشود. حزب خدا و حزب شیطان. صلح و آشتی میان این دو گروه غیرممکن 
است و تضاد و تعارض میان این دو تا پایان جهان و غلبه خیر بر شر ادامه خواهد داشت. از 
دیدگاه این گروه جمهوری اسلامی مظهر حزب خدا و آمریکا مظهر حزب شیطان است. در 
در  را  جهان  مدیریت  شعار  بارها  گفتمان  این  احمدینژاد،  محمود  جمهوری  ریاست  دورۀ 
جهت مبارزه با سلطه گری حزب شیطانی مطرح کرد )سعیدی یگانه و دیگران، 1401(. مرزبندی 
قاطعانه با دشمنان اسلام یکی از توصیه های قرآن است که سنت گرایان بر آن تأکید فروانی 
دارند. احمدینژاد در انتخابات ریاست جمهوری، با مرزبندی میان جهان مستضعف و مستکبر 
منظر  از  نامید.  )آبراهامیان، 1389، ص. 336(  آبادگر«  »مدافع مستضعفین، اصول گرا و  را  خود 
اصول گرایان انقلاب ایران برای ایجاد جامعۀ توحیدی به وقوع پیوست نه جامعۀ دموکراتیک 
و مهم ترین رسالت حکومت اسلامی ایجاد فرهنگی اسلامی در جامعه است. به باور این گروه 
است  اسلامی  فرهنگ  با  اولویت  شود،  ایجاد  تعارض  اقتصاد  و  اسلامی  فرهنگ  میان  اگر 

)جمشیدی، 1392(.



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  150

نتیجه‌گیری

رشد و گسترش تفکرات کلامی شیعی و سایه افکندن رویکردهای کلامی بر عرصه های سیاسی 
و اجتماعی، تاریخ نگاری را نیز بینصیب نگذاشت. عالمان دین به حکم وظیفۀ شرعی و تکلیف 
الهی در مقابل قدرت و سیاست موضع گیری میکردند. همین مواضع دینی و باورهای الهیاتی 
پیرامون سیاست و اجتماع درنهایت توانست گوی سبقت را از رقیب خود، یعنی اندیشه های 

تجددگرایانه برباید و همۀ ابعاد جامعه را زیر سایه شریعت قرار دهد.
با وقوع انقلاب و عجين شدن انقلاب با شريعت و دين و حضور پررنگ مذهب در تمام 
شئون آن، به ناگزير در ساحت تاريخ نگاري اين رخداد بزرگ نيز خود را مي نماياند. سیطره 
و نفوذ دین در علم یکی از مهم ترین اصولی بود که جناح سنت گرا بعد از انقلاب اسلامی به 
دنبال تثبیت آن بود؛ به همین دلیل، تلاش کردند با انقلاب فرهنگی و اسلامی سازی دانشگاه ها 

آن را محقق سازند.
بينش بسیاری از مورخاني که در ذيل گفتمان تاريخ نگاري مذهبي قلم مي زنند، بينشي معنوي 
و الهياتي است. باورهای ایمانی در تبیین آن ها از انقلاب اسلامی تأثیر مستقیم گذاشته است. 
اين مورخان، انقلاب را نهضتي خدايي و آسماني و مقدس توصيف مي‌کنند که از بسياري 
جهات به نهضت هاي مقدس و اصيل همچون انقلاب هاي انبيا شباهت دارد. دو قطبیسازیهای 
ایمانی، تصور انقلاب به عنوان نبردگاه حق و باطل، باورهای کلامی و ایمانی چون نقش نصرت 
الهی و دست غیب در پیروزی انقلاب، تقدیرگرایی و جایگاه مشیت و اراده الهی نمونه هایی 

از باورها و گزاره های کلامی است که در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی به چشم میخورد.
اندیشه ها و تفکرات نوین و مفاهیم جدیدی همچون عقل گرایی، انسان محوری، ناسیونالیسم 
و سکولاریسم، نگاه و بینش مادی و انسانی به رخدادهای تاریخی، هیچ گاه به طور کامل موفق 
نشد رویکرد الهیاتی و دینی را به تاریخ به حاشیه ببرد. ایده ها و رویکردهای مادی به رخدادهای 
تاریخی به رقیب سرسختی برای مفاهیم و رویکردهای الهیاتی و قدسی تبدیل شدند؛ رویکرد 
کلامی در تعامل و در چالش با این اندیشه ها و تفکرات به تدریج رشد کرد و توسعه یافت. 
در ارتباط با تاریخ نگاری انقلاب اسلامی، آثار تاریخ نگارانه بر مبنای رویکرد تاریخی، زمینۀ 
اندیشه ای را برای تولید آثاری با رویکرد کلامی فراهم کرد و متقابلًاً تولید متونی با رویکرد 
در  انقلاب،  از  پیش  که  تاریخ ورزانی  داشت.  پی  در  تاریخی  رویکرد  با  پاسخ هایی  کلامی 
مبنای  بر  هم  انقلاب  با  ارتباط  در  میکردند  اتخاذ  رویکردی کلامی  اسلام  تاریخ  با  ارتباط 
همان باورهای ایمانی به تاریخ نگاری پرداختند. رویکرد الهیاتی آن ها به تاریخ اسلام و بعدها 



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  151

به آثاری بود که رویکرد مادی و طبیعی به  انقلاب اسلامی، درواقع پاسخی  به تاریخ  نسبت 
این رخدادها داشتند. این برخوردهای اندیشه ای را میتوان در ارتباط با تاریخ نگاری پیرامون 
رخداد عاشورا به روشنی مشاهده کرد. رویکردهای کلامی در ارتباط با این رخداد، زمینه ای 
فکری را برای شکل گیری رویکرد تاریخی ایجاد کرد و بالعکس با ارائه رویکردهای تاریخی، 

رویکردهای کلامی اندیشه های تاریخی را به چالش میکشید.
شاید بتوان گفت نخستین جوانه های رویکرد کلامی پیرامون انقلاب از جانب نظریه پردازان 
انقلاب اسلامی همچون مرتضی مطهری و مهدی بازرگان شکل گرفت. بازرگان را میتوان 
جزء نخستین کسانی دانست که در جهت تفاهم علم و دین تلاش کرد. همچنین نقش و جایگاه 
امام را به عنوان رهبر انقلاب نمیتوان نادیده گرفت. تأثير افکار و بينش کلامي و الهیاتی ایشان 

را به وضوح میتوان در آثار تاریخ نگارانه انقلاب اسلامی مشاهده کرد.

ملاحظات اخلاقی

حامی مالی: مقاله حامی مالی ندارد.
مشارکت نویسندگان: تمام نویسندگان در آماده سازی مقاله مشارکت داشته‌اند.

تعارض منافع: بنا بر اظهار نویسندگان در این مقاله هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد.
تعهد کپ‌یرایت: طبق تعهد نویسندگان حق کپ‌یرایت رعایت شده است.

منابع

- آبراهامیان، یرواند )1389(. تاریخ ایران مدرن. ترجمۀ محمدابراهیم فتاحی، تهران: نشر نی.
تاریخ نگاری  الهیاتی  مبانی   .)1401( حمید   منش،  بصیرت  و  مینا، حضرتی، حسن  آونج،   -

انقلاب اسلامی ایران. فصلنامه تاریخ نامه ایران بعد از اسلام،13 )31(، 1-23.
https://doi.org/10.22034/jiiph.2022.48103.2245

- اسپوزیتو، جان ال )1393(. انقلاب ایران و بازتاب جهانی آن. ترجمه محسن مدیر شانه چی، 
تهران: مرکز بازشناسی اسلام و ایران.

- الگار، حامد )1369(. دین و دولت در ایران. ترجمه ابوالقاسم سری، تهران: نشر توس.
امام  نشر  و  تنظیم  مؤسسه  تهران:  حدیث.  چهل  شرح   .)1392( روح الله  سید  خمینی،  امام   -

خمینی.
- امام خمینی، سید روح الله )1389(. صحیفه امام. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی



دوفصلنامه انقلاب پژوهی | سال سوم، شماره 5| بهار و تابستان 1404| صفحات 133-153

  152

- بازرگان، مهدی )1353(. باد و باران در قرآن. تهران: شرکت سهامی انتشار.
فرهنگی  بنیاد  تهران:   .)1( اسلامی  انقلاب   ،)22( آثار  مجموعه   .)1393( مهدی  بازرگان،   -

مهندس مهدی بازرگان.
- بازرگان، مهدی )1379(. مجموعه  آثار )7(، مباحث علمی و اسلامی. تهران: بنیاد فرهنگی 

مهندس مهدی بازرگان.
- بازرگان، مهدی )1387(. مجموعه آثار )8(. تهران: بنیاد فرهنگی مهندس مهدی بازرگان.

- بازرگان، مهدی )1380(. مجموعه آثار 4، مباحث اجتماعی و فنی. تهران: شرکت سهامی 
انتشار.

رفاه  فصلنامه  معاصر.  ایران  در  سیاسی  بحران  اجتماعی  زمینه های   .)1384( حسین  بشیریه،   -
http://noo.rs/0gKjH .137-154،)16( 4 ،اجتماعی

-  بشیریه، حسین )1380(. آموزش دانش سیاسی. تهران: مؤسسه نگاه معاصر.
- بشیریه، حسین )1378(. جامعه مدنی و توسعه سیاسی در ایران. تهران: مؤسسه نشر علوم نوین

- جمشیدی، مهدی )1392(. پژوهشی پیرامون تاریخ تحلیلی انتقادی جریان اصلاح طلبی در 
http://noo.rs/VfhPO .129-170 ،)38 جمهوری اسلامی. پانزده خرداد، 11 )37 و

- حضرتی، حسن )به کوشش( )1398(. تاریخ نگاری انقلاب اسلامی در دام عوام زدگی. در 
نقد روش شناسی تاریخ نگاری انقلاب اسلامی، تهران: پژوهشکده امام خمینی انقلاب اسلامی، 

.139-156
نشر  تهران:  بختیاری،  فاطمه  کوشش  به  قدسی.  امر  و  مورخان   .)1401( حسن  حضرتی،   -

لوگوس.
- سعیدی یگانه، فرهاد ، محمدنیا، دکتر مهدی و سیفی، عبدالمجید )1401( بررسی تطبیقی 
نقش دیپلماسی عمومی در دو دولت اصول گرا و اعتدال گرا. مطالعات علوم اجتماعی، 8 )1(، 

http://noo.rs/d0HA0  .83-99
- شریعتی، علی )1394(. حسین وارث آدم، )مجموعه آثار 91(. تهران: انتشارات سپیده باوران

- عنایت، حمید )1380(. اندیشه سیاسی در اسلام معاصر. ترجمه بهاءالدین خرمشاهی، تهران: 
انتشارات خوارزمی.

- فوزی، یحیی )1388(. اندیشه سیاسی در ایران بعد از انقلاب. تهران: پژوهشکده امام خمینی 
و انقلاب اسلامی، چاپ اول.

نقد  در  قدسی.  تاریخ نگاری  و  اسلامی  انقلاب  تاریخ نگاری  نسبت   )1398( داود  فیرحی،   -



حمید بصیرت منش و مینا آونج: زمینه های شکل گیری رویکرد الهیاتی در تاریخ نگاری انقلاب اسلامی

  153

روش شناسی تاریخ نگاری انقلاب اسلامی، به کوشش حسن حضرتی، تهران: پژوهشکده امام 
خمینی انقلاب اسلامی، 15-27.

- فیرحی، داود )1389(. دین و دولت در عصر مدرن، دولت اسلامی و تولیدات فکر سیاسی. 
تهران: نشر رخداد نو.

بهاءالدین خرمشاهی،  ترجمه  معاصر.  اسلام  در  سیاسی  اندیشه های   .)1380( قادری، حاتم   -
تهران: انتشارات خوارزمی.

- مطهری، مرتضی )1388(. امدادهای غیبی در زندگی بشر. تهران: انتشارات صدرا.
- مطهری، مرتضی )1387(. آینده انقلاب اسلامی ایران. تهران: انتشارات صدرا.

تهران:  اخیر.  صدسال  در  اسلامی  نهضت های  اجمالی  بررسی   .)1384( مرتضی  مطهری،   -
انتشارات صدرا.

- مطهری، مرتضی )1360(. پیرامون انقلاب اسلامی. تهران: انتشارات صدرا.

- مطهری، مرتضی )1382(. تعلیم و تربیت در اسلام. تهران: انتشارات صدرا.
- مطهری، مرتضی )1389(. مجموعه آثار )نبوت(. تهران: انتشارات صدرا.

- مکالا، سی. بی. ین )1387(. بنیادهای علم تاریخ؛ چیستی و اعتبار شناخت تاریخی. ترجمه 
احمد گل محمدی، تهران: نشر نی.

- میر سلیم، سید مصطفی )1389(. جریان شناسی فرهنگی ایران بعد از انقلاب اسلامی. تهران: 
مرکز بازشناسی اسلام و ایران.

- نجفیان رضوی، لیلا و حسن حضرتی )1402(. تاریخ و کلام در اهل بیت نگاری شیعیان. در 
مورخان و امر قدسی، تهران: نشر لوگوس.


