
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Received: 
13 July 2025 

 

Revised: 

28 July 2025 
 

Accepted 
03 August 2025 

 

Published: 
05 August 2025 

 

P.P:  37-60 

ISSN: 2980-8901 

E-ISSN: 2821-1685 

 Civilizational interdisciplinary studies of Islamic Revolution 

Vol. 4 
Summer 2025 

Research Paper 

14 

 Rereading Modern Political Science and Reconstructing the 

Knowledge of Governance in Light of the Iranian-Islamic 
Civilizational Perspective  

 Seyed Saeid Mousavi Asl
1
   

Doi:  10.47176/cir.2025.1277   
 

Abstract 

Modern political science, shaped under the humanistic orientation of the 

European Renaissance, was initially marked by Machiavelli’s idea of the 
“separation of politics from ethics” and subsequently developed on the basis of 
Hobbes’s secular and mechanistic approach. It was later consolidated by 

Enlightenment political thinkers. By departing from the teleological and virtue-

oriented foundations of political wisdom (ḥikmah ʿamaliyyah), modern political 
science redefined its subject from “government oriented toward justice and 
virtue” to “power,” and, through a mechanistic interpretation of power,�focused 
on the laws governing its production, distribution, exercise, and control. Given 

this orientation, modern political science is incompatible with the 

epistemological, cultural, and civilizational foundations of the Iranian-Islamic 

context and thus cannot effectively address societal challenges or contribute to 

Iran’s civilizational outlook. The efficiency of political science within this 
framework requires a paradigmatic transformation toward governance 

understood as the stewardship of the social order. Such a fundamental 

transformation shifts the priority of political science from power to 

policymaking and the supervision of the social system, grounded in the 

capacities of the Iranian-Islamic tradition, thereby enabling its effectiveness in 

advancing a civilizational vision. 

Keywords: Politics,  power,  governance, stewardship, civilization. 

 

 
1. Assistant Professor, Department of Criminal Law and Criminology, Faculty of Law and Political 

Science, Shiraz University, Shiraz, Iran.  s.s.rastkhadiv@gmail.com 
 

 
 

 

 

 

Cite this Paper: Mousavi Asl’S. Rereading Modern Political Science and Reconstructing the Knowledge 

of Governance in Light of the Iranian-Islamic Civilizational Perspective. Civilizational interdisciplinary 

studies of Islamic Revolution. 4(14), 37-60. 

9 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2645-4955
https://cir.ihu.ac.ir/?_action=article&au=690650&_au=mohamad++mohamadinia&lang=en
mailto:s.s.rastkhadiv@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8653-7543


 

 

 مقاله پژوهشی 

 

 اسلامینشریه مطالعات میان رشته ای تمدنی انقلاب 

 سال چهارم 

 1404 تابستان

 

 

14 

 است مدرن و بازسازی دانش حکمرانیعلم سیبازخوانی 

 اسلامی -ایرانی در پرتو بینش تمدنی
 

  1سید سعید موسوی اصل
 

 

 چکيده
از « استقلال سیاست از اخلاق»ی  علم سیاست مدرن در پرتو رویکرد اومانیستی رنسانس اروپا، با ایده

گیرد و توسط اندیشمندان  طرف ماکیاولی و بعد از آن مبتنی بر رویکرد سکولار و مکانیستی هابز، شکل می

گردد. این علم با عدول از غایت انگاری و فضیلت محوری درعلم سیاست  سیاسی عصر روشنگری تثبیت می

دهد و با  تغییر می« قدرت»به « به عدالت و فضیلت حکومت معطوف» ، موضوع خود را ازسنت حکمت عملی

پردازد.  تحلیل مکانیستی از قدرت، به قوانین حاکم برچگونگی تولید، توزیع، اعمال و کنترل قدرت می تبیین و

اسلامی تناسب  -های معرفتی و فرهنگی و تمدنی ایرانی رویکرد، علم سیاست مدرن با زمینهبا عنایت به این 

ی ایفا ثر و مفیدؤتواند در راستای حل مسائل جامعه و حرکت در چشم انداز تمدنی ایران نقش م د و نمیندار

مستلزم تحول پارادایمیک آن به سمت حکمرانی معطوف به سرپرستی  ،نماید. کارآمدی این علم در افق تمدنی

استگذاری و ضوع قدرت، به سیاولویت علم سیاست را از مو ،نظام اجتماعی است. این تحول بنیادین

ی کارآمدی آن در  اسلامی تغییر داده و زمینه-یرانیهای سنت ا سرپرستی نظام اجتماعی مبتنی بر ظرفیت

 نماید. راستای بینش تمدنی را فراهم می
 

 ، حکمرانی، سرپرستی، تمدنی سیاست، قدرت :ها  واژهکليد

 

  

 

 ، شیراز، ایراندانشکده حقوق و علوم سیاسی دانشگاه شیراز ،گروه حقوق جزا و جرم شناسی ،استادیار. 1
s.s.rastkhadiv@gmail.com 

  
 
 
 
 
 
 

 2980- 8901شاپا چاپی: 

 2821- 1685الکترونیکی: 

؛ اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی (.1404).سیدسعید، موسوی اصل استناد:

  Doi:  10.47176/cir.2025.1277        .37–60 (،14)4 ،تمدنی انقلاب اسلامی ای رشته مطالعات میان

 01/08/1403 تاریخ دریافت:

 06/05/1404تاریخ بازنگری: 

 12/05/1404 تاریخ پذیرش:

 14/05/1404تاریخ انتشار: 

 37-60صص: 

mailto:s.s.rastkhadiv@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3761-2807


 

  

38 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

 مقدمه و بیان مسئله

گیری آن در رنسانس  ی شکل هایی است که زمینه ترین دانش سیاست مدرن، یکی از مهم علم

 ۲«هابز»و  ۱«ماکیاولی»گردد.  کند و تثبیت می شود و در عصر روشنگری قوام پیدا می اروپا ایجاد می

 شوند، بنیاد آن را با تغییر رویکرد اساسی نسبت به سنت که بنیانگذاران این علم جدید محسوب می

ی یونان  ی سیاسی که از دوران باستان تا پایان قرون وسطی و متأثر از ریل گذاری فلاسفه اندیشه

توسعه یافته بود، گذاشتند. به همین دلیل این علم مدرن با تغییر جهت نسبت به حکمت عملی 

ر ی تحولاتی که د آید که علی رغم همه های تجدد به حساب می ترین استوانه قدیم، یکی از مهم

 تاریخ تجدد طی کرده، همواره بر بنیادهای اومانیستی و سکولار تجدد تحفظ داشته است.

ی ایرانیان  هایی که از بدو مواجهه ترین چالش با عنایت به مبادی و مبانی این علم، یکی از مهم 

ی معاصر، همواره مورد توجه اندیشمندان ایرانی بوده است، نسبت علم  با این دانش در دوره

های ارزشمندی که در  اسلامی است. با توجه به ظرفیت -است مدرن با فرهنگ و تمدن ایرانیسی

اسلامی برای حرکت و تکامل اجتماعی، مبتنی بر یک چشم انداز تمدنی وجود دارد،  سنت ایرانی

که با توجه به  تواند در این مسیر نقش همگرا و مفیدی داشته باشد، یا این آیا علم سیاست مدرن می

گیری آن، چنین امکانی وجود ندارد. البته مراد از داشتن نقش مفید، اثرگذاری آن در مقام  جهت

اسلامی است؛ وگرنه  -گیری تمدنی ایرانی نرم افزار طراحی و اجرای حکمرانی متناسب با جهت

ف به تواند برای ما مفید باشد، بلکه آگاهی و اشرا تنها این علم می تردید در برخی از سطوح نه بی

 رسد.  آن ضروری نیز به نظر می

های اصلی تکوین مدرنیته است و از طرف  از یک طرف یکی از شالوده« علم سیاست مدرن»

دیگر در طول چندین قرن، خود را متناسب با مسائل و نیازهای فرهنگ و تمدن مدرن بازسازی 

ی ایرانی، دانشی  معهتوان گفت که اقتضای رویکرد تمدنی به تکامل جا کرده است؛ همچنین می

است که به مثابه نرم افزار حکمرانی در یک ساحت اشراقی و دینی، ایفای نقش کند؛ بنابراین 

توان در خصوص اثربخشی علم سیاست مدرن در راستای حکمرانی معطوف  پرواضح است که می

چه نسبتی با سیر که با عنایت به ماهیت این علم،  اسلامی مناقشه کرد؛ این -به بینش تمدنی ایرانی

 

1. Machiavelli 

2. Hobbes 



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 39

ی  ی کنونی دارد؟ این در حالی است که در زمینه و زمانه تمدنی نظام اجتماعی ایران در دوره

  فعلی، علم سیاست مدرن گفتمان غالب در نظام دانشگاهی و مدیریتی ایران است.

گیری  علم سیاست مدرن چه نسبتی با جهت»بنابراین پرسش اصلی این مقاله آن است که 

اسلامی نیازمند چه  -ظام اجتماعی ایران دارد و حرکت جامعه مبتنی بر بینش تمدنی ایرانیتمدنی ن

پرسش اصلی این مقاله از یک طرف معطوف به نسبت علم «. رویکردی به حکمرانی است؟

گیری تمدنی ایران امروز است و از طرف دیگر معطوف به چیستی  سیاست مدرن با جهت

های لازم برای سیر تکاملی نظام اجتماعی ایران در راستای  زمینهرویکردی به حکمرانی است که 

ی  های جامعه ترین دغدغه نماید. این پرسش یکی از مهم چشم انداز تمدنی ایرانی اسلامی را فراهم

علمی و مدیران اجرایی کشور است که همواره به کارآمدی علوم سیاسی فعلی در راستای حل 

 نگرند. ی تردید می ه به دیدههای واقعی جامع مسائل و چالش

علم سیاست مدرن با »توان گفت:  این مقاله می هعنوان فرضی در مقام پاسخ به پرسش فوق و به

اسلامی در  -عنایت به ماهیت سکولار و مکانیستی خود، امکان همراستایی با بینش تمدنی ایرانی

پارادایمیک در رویکرد به دانش حوزه حکمرانی را ندارد و بنابراین نیاز به تحولی اساسی و 

چشم انداز تمدنی  ای که این دانش به مثابه نرم افزار حکمرانی در راستای گونه حکمرانی دارد، به

، که «قدرت»با تمرکز بر موضوع  مکانیستیاسلامی ایفای نقش نماید. چرخش از رویکرد  ایرانی

گذاری و  ماعی و سیاست، به رویکرد سرپرستی نظام اجتگفتمان علم سیاست مدرن است

 .«بندی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی است ریزی اجتماعی، اقتضای صورت برنامه

و  ی این پژوهش، ابتدا به ماهیت علم سیاست مدرن و ابعاد و اقتضائات در راستای اثبات فرضیه

با فرهنگ  شود و سپس نسبت آن ی بنیانگذاران آن پرداخته می تنی بر اندیشهگیری آن مب جهت

سرپرستی  مثابه دانش با تشریح دانش حکمرانی، بهگاه  گیرد. آن ایرانی اسلامی مورد تحلیل قرار می

بینش نظام اجتماعی، به تحلیل تفاوت پارادایمیک علم سیاست مدرن و دانش حکمرانی مبتنی بر 

ر ایران امروز، تحول پارادایمیک دانش سیاست د پردازیم و در پایان به اثبات ضرورت تمدنی می

تکامل نظام اجتماعی مبتنی بر بینش ت مدرن به دانش حکمرانی معطوف به سرپرستی از علم سیاس

 دنی پرداخته خواهد شد.تم

 



 

  

40 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

 گذار از علم سیاست حکمت عملی سنت، به علم سیاست مدرن؛

سیاست از نظر افلاطون دانشی است که غایت آن فضیلت است و از نظر ارسطو بخشی از 

 کند. ی نیل انسان به سعادت را در مقیاس اجتماعی مشخص می عملی است که نحوهحکمت 

افلاطون غایت انگار است و ارسطو نیز به تاسی از استادش تا پایان عمر خویش بر غایت انگاری 

(. غایت حکمت عملی از دیدگاه ارسطو برترین خیر یا 148و  147: 1375گاتری، تحفظ دارد )

ترین و  (. از نظر ارسطو دانش سیاست مهم1: 1349ی( است )ارسطو، همان سعادت )نیکبخت

گردد، چراکه وظیفه آن شناخت غایت است و شناخت غایت در  ها تلقی می معتبرترین دانش

(. اهمیت غایت در فلسفه ارسطو به میزانی 14: 1398زندگی انسان بیشترین اهمیت را دارد )ارسطو، 

ی ارسطو  شود که سرتاسر فلسفه مفهوم غایت باعث می ی غلبه»است که به تصریح تیلور 

گوید که طبیعت هیچ کاری را بدون غایت انجام  خصوصیتی غایت شناختی پیدا کند. ارسطو می

 مثابه وئائی، مدینه یا همان پلیس یونانی است که به ،موضوع سیاست(. 77: 1392)تیلور، « نمی دهد

سد و از همین جهت نیز از نظر ارسطو انسان مدنی بالطبع ر کند و به کمال می رشد می انسان در آن

بنابراین پرواضح است که در حکمت  امکان رسیدن به سعادت را ندارد؛ است و خارج از پلیس،

گراست و غایت سیاست سعادت و کمال انسان در مقیاس جمعی است،  عملی یونان، سیاست غایت

ی ارسطو  در اندیشه سان در مقیاس فردی است.طور که غایت علم اخلاق سعادت و کمال ان همان

عنوان دو دانش اصلی  از همین رو سیاست و اخلاق بهدانش اخلاق ذیل دانش سیاست است. 

 د.هماهنگ هستن همراستا ودیگر و کاملاً  در نسبت وثیق با یک حکمت عملی

گرا و  منطق غایتی مسیحی با همان  ی باستان تا دوره گرا به سیاست از دوره این رویکرد غایت

ی دینی پیدا  ثیر تعالیم مسیحیت صبغهأیابد و تحت ت ارسطویی ادامه می فضیلت محور افلاطونی

گرایی سیاست در مسیر سعادت و کمال انسانی، در  کند. به تعبیر دیگر ضمن تحفظ بر غایت می

 کند. ی تغییر میمعنوی و قرب اله پرتو مسیحیت، سعادت انسانی از معنای طبیعی یونانی به سعادت

ی  اندیشه ی رنسانس و در گرا و فضیلت محور حاکم بر علم سیاست تا قبل از دوره رویکرد غایت

گرا را در یک  ای که آکوئیناس، سیاست غایت گونه رسد، به توماس آکوئیناس به اوج خود می

زند و ادبیات نظری  و غایت الهی دارند نیز پیوند می أنظام منسجم الهیاتی، به حقوق طبیعی که منش

 کند. مند در این زمینه ارائه می دهد و یک چارچوب حقوقی سیاسی نظام ها را توسعه می آن



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 41

ای که فرهنگ و  گونه کند، به ی رنسانس زمینه فرهنگی جدید و متفاوتی را ایجاد می دوره

رود.  حاشیه میگرا در مقابله با فرهنگ اومانیستی نوزایی اروپایی به  معارف فضیلت محور و غایت

گردد، به تدریج  این رویکرد اومانیستی که پیش از هر چیز در هنر و ادبیات رنسانس متجلی می

ها موضوعات و امور انسانی و اجتماعی را نیز در  ی علم طبیعی و متافیزیک و به تبع آن عرصه

عنوان  روپا بهگردد. روشنگری ا گیرد و بدین ترتیب زمینه انتقال به عصر مدرن فراهم می برمی

از  نمونه اومانیسم رنسانس که میراث عقلی آن را به »مرحله اولیه تکوین فرهنگ و تمدن مدرن، 

تر از  فلسفی بسیار آزادانه کند. اما روشنگری به منزله یک جنبش صرفاً ارث برده است پیروی می

تان برخورد کرده های محققانه با فرهنگ باس گرایی رنسانس که تنها در چارچوب پژوهش انسان

شود و تنها برخی از خصوصیات اصلی آن را که با شیوه تفکرش  بود با این میراث روبرو می

توان گفت که  بنابراین می؛ (366:  1395)کاسیرر،  «زند گزیند و بقیه را کنار می اند برمی مناسب

نسبت به فرهنگ یونانی مسیحی قرون میانه رویکرد سلبی  های تحولی رنسانس که نوعاً ایده

کنند  داشتند، در آستانه تجدد اروپایی و در عصر روشنگری، چارچوب ایجابی منسجمی پیدا می

توان گفت که در حوزه  شود. در همین راستا می ساز ساخت فرهنگ و تمدن جدیدی می که زمینه

مسیحی و در پرتو حکمت عملی قوام  سنت یونانیقبل از رنسانس در چارچوب  علم سیاست که تا

های انتقادی جدی  با مناقشه« نیکولا ماکیاولی»داشت، در دوره رنسانس و در قرن پانزدهم توسط 

کند ولی این ظرفیت را  طرح منسجمی از سیاست را ارائه نمی گردد، مناقشاتی که الزاماً مواجه می

های علم  در عین حال موجب ترک برداشتن دیواره دارد که رویکرد متفاوتی را مطرح نماید و

 سیاست سنتی گردد. 

توان  می« شهریار»مناقشه در سیاست سنتی را به وضوح از این جملات ماکیاولی از کتاب 

های افلاطون و ارسطو تلقی  هایی به اندیشه درک کرد، جملاتی که به صورت روشن کنایه

اند که هرگز نه وجود  دی در عالم خیال تصور شدههای زیا ها و پادشاهی جمهوری»شوند:  می

ها را دیده و شناخته است... هر فردی که بخواهد با سنجه درست نیکی  حقیقی داشته و نه کسی آن

هایی که تعدادشان بسیار زیاد و در عمل بد هستند  باید در میان آدم به هر کاری دست زند، می

را درباره اعمال پادشاه کنار گذاشت و تنها از آنچه که  مضمحل شود... بنابراین باید خیالات واهی

 (.135و134: 1389)ماکیاولی، « واقعیت مؤثر است حرف زد



 

  

42 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

دنبال طرح استقلال سیاست از اخلاق است و  رسد که ماکیاولی در تعابیر مذکور به به نظر می

کمت عملی سنت گرا و فضیلت محور علم سیاست در ح نقطه مقابل منطق غایت این ایده دقیقاً

توان ادعا  گیرد و می فاصله می است. رویکرد انسان شناختی ماکیاولی از حکمت عملی سنت کاملاً

های دگراندیشانه وی در سیاست دارد.  ثیر عمیقی بر ایدهأکه تکرد که تلقی وی نسبت به انسان است 

پند درست نبود، لیکن از آنجا که هرگاه تمام مردم خوب بودند دادن این »کند:  بیان می ماکیاولی صراحتاً

بیشتر مردم عاری از شرافت هستند و به وعده خود نسبت به شهریار پایبندی ندارد، در عوض شاه هم نباید 

از نظر ماکیاولی چون طبیعت انسان  .(148: 1389)ماکیاولی،  «ها ایستادگی کند بر سر قول خود نسبت به آن

نهایت  های بی ی خواسته ناپذیرند، از طرف دیگر سرنوشت از گسترهخواهان همه چیز است امیال او سیری 

 .(193: 1377)ماکیاولی، دهد انسان مقدار محدودی را به او می

ماکیاولی بر خلاف سنت حاکم بر فلاسفه سیاسی قبل از خوود، بوه جوای تاسوی بوه افلاطوون و       

دهد کوه تمرکوزش    رجاع میهای ایشان، مخاطب خود را به مورخی ا ارسطو و شرح و بسط اندیشه

رومیوان(  ») کنود:  های روم باستان است. در کتاب گفتارها تصوریح موی   بر تبیین واقعیات امپراطوری

کردنود و همیشووه راه افورا  یوا تفووریط را     روی پرهیووز موی  هنگوام اخوذ تصوومیمات سیاسوی از میانوه    

در حالتی نگه دارد که که حاکم زیردستان را  پیمودند. زیرا حکومت کار دیگری نیست جز این می

ی امکانات زیان  نه بتوانند و نه بخواهند به او زیانی برسانند، برای رسیدن به این مقصود یا باید همه

رسانی را از آنان سلب کند و یوا بوا آنوان چنوان خووش رفتواری کنود کوه آرزو نکننود تغییوری در           

 .(261:  1377)ماکیاولی،  «وضعشان رخ دهد

رغم نگرش متفاوتی که  اکیاولی حاکی از این نکته مهم است که وی علیمطالعه دقیق آثار م

دهد الزاماً ضد اخلاق  نسبت به انسان دارد، در تبیین خود از سیاست و پیشنهاداتی که به پادشاه می

توان گفت که به تعبیر فلسفی، سیاست مورد نظر او باید نسبت به اخلاق  نیز نیست. در واقع می

کید ندارد، بلکه أبر مواضع غیراخلاقی ت دلالت این حکم آن است که وی الزاماًباشد. « لابشر »

غیراخلاقی و یا ضداخلاق نیست و مستقل از  دنبال استقلال سیاست از اخلاق است. سیاست الزاماً به

اخلاق قواعد و اقتضائات خودش را دارد، بنابراین اگر بخواهد استقلال خود را حفظ کند نباید 

که در مواردی حکم سیاست با حکم اخلاق همراستا شود به هیچ عنوان از  ق باشد. اینتابع اخلا

های درست را ترک کند  تواند هرگز نباید راه شاه اگر می» نظر ماکیاولی مردود نیست. به تعبیر وی



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 43

های بد را در پیش بگیرد بداند  ولی این را هم باید در نظر بگیرد که اگر روزی محتاج شد راه

 .(150: 1389)ماکیاولی،  «ها را بپیماید ای باید آن نه و به چه شیوهچگو

کند که توماس هابز بتواند علم سیاست را مبتنی بر  ای فراهم می استقلال سیاست از اخلاق زمینهایده 

لازم برای بنای نظریه هابز را  ی بود که قاره یماکیاول»سیس کند. به تعبیر اشتراوس أدیدگاه مکانیستی ت

 .(197: 1393)اشتراوس،  «تر از کریستف کلمب دانست شف کرد، و از این جهت باید وی را بزرگک

های علمی  مکانیسم انگاری در سراسر اندیشه مدرن و از قرن هفدهم به بعد الگوی حاکم بر تبیین

 نهاد بنا را انگاری مکانیسم های پایه «فلسفه اصول» کتاب در دکارت (.Beiser, 2005: 84)تاس

مثابه جوهر  ی مثل امتداد بهاصول اساس بر انگاری مکانیسم وی نظر از .(282: 1365، دکارت)

جسم، اینرسی سکون و حرکت، وارد شدن نیرو در برخورد اشیاء، تأکید بر علیت فاعلی و کنار 

پدر . بنابراین (291-277: 1365، دکارت) کند تبیین را اشیاء کلیه تواند می گذاشتن علیت غایی،

در  هابز ( وBeiser, 2005: 84ت )در غرب مدرن، رنه دکارت فرانسوی اس مکانیسم انگاری

و در پرتو  ( Malcolm, 1991: 546, 547رویکرد مکانیستی خود ادامه دهنده راه دکارت است )

از کند.  اجتماعی می تحولات فکری فیزیک جدید، به بهترین نحو، مکانیسم را وارد جهان انسانی

ترین  ترین و دقیق توان به اعمال دستگاهی مکانیکی تقلیل داد و پیچیده هابز حرکت انسان را مینظر 

عنوان پیامدهای عملکرد همین نظام مکانیکی بدن توضیح  توان به های انسان را می کنش

 (.29: 1391)مکفرسون، داد

رائه احکام اقتضای رویکرد مکانیستی هابز این است که علم سیاست به جای تحقیق و ا

ها و مناسبات  دنبال کشف مکانیسم حاکم بر نیروهای موجود در روابط بین انسان غایتمند، باید به

طور  اجتماعی باشد. به تعبیر دیگر علم سیاست مدرن، علم کشف و ارائه قوانین مذکور است. همان

نیز، قوانین حاکم  که قوانین فیزیک جدید، قوانین حاکم بر حرکت اشیاء است، قوانین علم سیاست

توان تحرکات و تغییرات  ها می بر تحرکات و تغییرات اجتماعی هستند که با اشراف نسبت به آن

 بینی و کنترل کرد. اجتماعی را پیش

کند و رویکرد  سنت با صراحت عدول می هابز از علم اخلاق و علم سیاست حکمت عملی

ت عملی که از زمان فلاسفه یونان در میان گیری آرمانی حکم گرایانه را نقد کرده و جهت غایت

تصریح « لویاتان»در  و (،265: 1393اندیشمندان وجود داشت را نوعی رویا تلقی کرد )اشترواس، 



 

  

44 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

گونه که در کتب فیلسوفان اخلاقی قدیم  هیچ گونه غایت قصوی یا سعادت عظمی از آن»کند:  می

بر این نظر است که امیال طبیعی انسان هستند  (. او128: 1391)هابز، « شود، وجود ندارد مطرح می

ترین  ترین و محوری کند. از نظر وی مهم ها، کنش انسان را تعیین می که  برآیند نیروهای بین آن

های انسانی  توان گفت که همه کنش میل انسان همان میل به صیانت نفس)حفظ ذات( است و می

انسان به مثابه ماشینی است که  پیوندند. یدر نهایت در راستای ارضای میل مذکور به وقوع م

همواره در حال حرکت است و از درون خود میل یا کوششی برای حفظ حرکت خویش دارد. 

همین انگیزه و میل به ادامه حرکت، تعیین کننده کل فعالیت انسان است، زیرا کل فعالیت انسان 

اند و پرهیز از آنچه که مانع اش یاری رس عبارت است از کوشش در جهت آنچه به حرکت دائمی

 در یک نظام اجتماعی نیز نیروهای متعددی حضور دارند (.29: 1391حرکتش شود )مکفرسون، 

های جمعی و تحرکات  هاست که کنش برآیند آننمایند و  که حرکت جامعه را ایجاب می

ست باید قدرت بنابراین از نظر هابز موضوع علم سیا؛ کند اجتماعی و تحولات سیاسی را معین می

ها بپردازد.  باشد و این علم باید به نیروهای حاکم بر معادلات اجتماعی و چگونگی برهم کنش آن

تبیین قدرت و چگونگی توزیع و اعمال آن در یک ساختار اجتماعی است که بر عهده علم 

 سیاست است.

علم سیاست مدرن با عنایت به موضوع و هدف اصلی خود ناگزیر است که تکثر حاکم بر قوا  

و نیروهای مختلف اجتماعی را به رسمیت بشناسد و با کنار گذاشتن رویکرد آرمانی، تقابل 

عنوان واقعیت موجود بپذیرد و در راستای توزیع و ایجاد تعادل و در نهایت  ها را به نیروهای آن

ها برآید. طبق منطق مکانیستی قوای مختلف اجتماعی باید در یک نسبت، میزان و  آنکنترل 

 دیگر نیرو وارد کنند تا در نهایت ثبات و تعادل اجتماعی حفظ شود؛ در غیر راستای معین به یک

ساز خواهد بود و نظم  زند و بحران صورت غلبه یک نیرو بر نیروهای دیگر تعادل را به هم می این

ی را مختل خواهد کرد. در چنین ساختاری تعادل نیروها با عنایت به قوانین علم مکانیک اجتماع

نه هم افزایی و وحدت نیروها. به همین دلیل است که علم سیاست مدرن تکثر  ،موضوعیت دارد

کند که بر هم کنش  پذیرد و سعی می حاکم برجامعه مدنی را به مثابه یک واقعیت عینی می

رغم وجود تکثر و  ماندهی کند که در نهایت علیزجامعه مدنی را به نحوی سانیروهای متکثر 

هگل  نظر از تقابل، تعادل و نظم اجتماعی حفظ شود و جامعه مدنی از درون مضمحل نگردد.



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 45

 های ایده و کارکردی مراکز کثرت از گرا و تشکلی کثرت و پیچیده ساختاری واجد جامعه مدنی

این رویکرد علم سیاست مدرن که در متن  .(Thornhill, 2013: 67) است آزادی متضاد لزوماً

دوره روشنگری تثبیت گردید، از دیدگاه برخی از فلاسفه بزرگ اروپا با نقدهای اساسی مواجه 

شد. نقد هگل بر تکثر جامعه مدنی، رقابت آزاد اقتصادی، اصل تفکیک قوا و... به نوعی نقد وی بر 

چراکه این علم است که جامعه مدنی را با تکثر  (،Hegel, 2003: 262علم سیاست مدرن است )

حل هگل برای عبور از بحران تکثر جامعه مدنی، رسیدن به  پذیرد. راه عنوان واقعیت می مذکور، به

 وحدت یک عقلانی سیاسی ساختار یک هگل دیدگاه وحدت در پرتو دولت ارگانیک است. در

 و نظارت نظام یک این. است دیگر قوه با پیوند در قوا از یک هر آن در که قواست از ارگانیک

 مثابه به تعادل،  و نظارت نظام. باشند گرفته شکل متقابل ظن سوء اساس بر که نیست تعادل

 صورت به که آنچه است، مجریه و مقننه قوه بین کشمکش از حاکی که گردد می تلقی ساختاری

 فرانسه انقلاب به معطوف خاص طور به هگل برای و شود، دیده می متحده ایالات در نوعی

 .(Houlgate, 2019: 198)است

از سوی تنها از طرف فلاسفه برجسته نقد شد، بلکه  تکثر و تضاد حاکم برعلم سیاست مدرن نه

برجسته معاصر نیز مورد انتقاد جدی قرار گرفت. اصولی چون  مداران و حکمرانان برخی از سیاست

، سیاستمدار برجسته «وودرو ویلسون»که توسط « طرفی سیاسی در اداره بی»و « تفکیک سیاست از اداره»

ها و  قال قدرت بین دولتانتراستای نجات جامعه آمریکا از مکانیسم در  مطرح گردید، آمریکایی

و اختلال در مدیریت منسجم  است( رویکرد مکانیکی حاکم بر علم سیاست ثر ازأمتاحزاب سیاسی )که 

بر مدیریت جامعه مبتنی بر اصول علمی و « مطالعه اداره»ه آمریکا بود. او در مقاله تاریخی جامع

 (.Wilson, 1887: 218, 219) کارآمدی و اجتناب از مناسبات و منافع سیاسی تأکید داشت

ها در راستای کنترل  گیری از آن ها و بهره رن، علم کشف مکانیسمبر این اساس علم سیاست مد

و تغییر است؛ اما علم سیاست سنتی، علم غایات بود که به کمال انسانی و کیفیت نیل انسان به 

گرا است و علم سیاست مدرن  پرداخت. در واقع علم سیاست سنت غایت می حیات فضیلت مندانه

گرا و همراستا با اخلاق است و علم سیاست مدرن  مالمکانیستی است. علم سیاست سنت ک

سکولار و مستقل از اخلاق است. علم سیاست سنت معطوف به انسانی است که گرایش به سعادت 



 

  

46 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

مین امیال و سوائق نفسانی أدارد و علم سیاست مدرن مربو  به انسانی است  که میل به حفظ و ت

 ها دارد. خود و توسعه ارضای آن

 اسلامی -سیاست مدرن  و فرهنگ ایرانینسبت علم 

در قرون شانزدهم و هفدهم میلادی است که  بر اساس آنچه تاکنون مورد بررسی قرار گرفت،

گیری سکولار و با موضوع قدرت و در راستای تلاش برای  گیری علم سیاست مدرن با جهت شکل

ت برهم کنش نیروهای کشف قوانین سوبژکتیو حاکم بر چگونگی توزیع و اعمال قدرت و کیفی

خورد. هر چند روایت اولیه از ساختار و  ثر بر روابط عینی انسانی در یک نظام اجتماعی رقم میؤم

یابد و از طرف  گردد و توسعه می های بعدی، از یک طرف تکمیل می روش علم سیاست، در دوره

که  ت است اینگردد، ولی آنچه حائز اهمی دیگر با نقدهای اساسی مواجه شده و اصلاح می

های بعد، علم سیاست مدرن در زمین معرفتی که چارچوب آن توسط  رغم تحولات دوره علی

کند و از همین روست که  ماکیاولی و هابز طراحی و تعریف شده بود روند تکاملی خود را طی می

لم های علم سیاست در اقصی نقا  جهان، ماکیاولی و هابز را پدران این ع هم اینک در آکادمی

کنند. بنابراین کماکان اندیشمندان سیاسی معاصر در رویکرد متعارف، با  متفاوت و مدرن تلقی می

د، مقوله عنایت به مبانی فکری تجدد و عقلانیت مدرن، با وجهه نظری که به انسان و جامعه دارن

کاوی، ثر در نظام اجتماعی را ذیل علم سیاست مورد واؤیند نیروهای مقدرت و توزیع آن و برآ

های  ویژه در دیدگاه این میان تحولات شالوده شکنی، بهد. هرچند در دهن تحقیق و تبیین قرار می

؛ منتها ۱پست مدرن، در خصوص قدرت و ملاحظات و اقتضائات آن در واقعیت، ایجاد شده است

منطق سکولار حاکم بر علم سیاست و تکاپو برای تحلیل چگونگی توزیع وکنترل قدرت در یک 

 معه، کماکان اهمیت خاص خود را دارد.جا

ها از  های علم سیاست در مسیر تعدیل آن رغم همه تحولاتی که در نظریه توان گفت علی می 

مواضع افراطی ماکیاولی و هابز، در طول تاریخ مدرنیته رخ داده است، تحقق وضعیت بحران در 

 

کند و دیدگاه کلاسیک عصرر روشرنگری در ایرن     را مطرح می« اراده معطوف به قدرت»نیچه  ،ی پست مدرناز آغاز دوره . 1

هرا در تحرول مفمرومی     تررین آن  تردیرد برزر    اندیشمندان برجسته پست مدرن که بی ،کشد و در ادامه باب را به چالش می

 چگرونگی  جدید و متفاوتی در خصوص قدرت و گفتمانبا نقد بنیادین عقلانیت مدرن،قدرت، میشل فوکو فرانسوی است، 

 نماید. اعمال آن به صورت تفصیلی ارائه می



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 47

بیش از هر چیز با شاخص آغاز  که در تاریخ اندیشه فرهنگ و تمدن غرب از اواخر قرن نوزدهم

گردد و ظهور نیهیلیسم اروپایی، اگرچه تا حد زیادی امیدها و  دوره پست مدرن معرفی می

آرزوهای بشر مدرن را برای ساختن یک تمدن آرمانی و البته زمینی منتفی ساخت، اما حساسیت 

لم توزیع و کنترل قدرت مثابه ع  وی را برای بازسازی علم سیاست مبتنی بر رویکرد کلاسیک و به

تعمیق نمود؛ چراکه اگر چه بعد از هابز اندیشمندان سیاسی مختلفی از اروپای قاره و بریتانیا، با 

)که گرگ انسان است(  گیری کلی هابز، نسبت به دیدگاه وی در خصوص انسان تحفظ بر جهت

، ۱گیری نمایند انسان موضعبینانه نسبت به  تلاش نمودند که با رویکردی خوش نقد اساسی داشتند و

در دو  ویژه و به در نیمه اول قرن بیستم ۲ولی وضعیت اروپا در مواجهه با نیست انگاری اروپایی

دیدگاه کلاسیک به  ضرورت جنگ جهانی خانمان سوز و بنیان برافکن، شرایطی را ایجاد کرد که

مختلف اجتماعی و حتی  مثابه علم چگونگی توزیع و کنترل قدرت بین نیروهای علم سیاست به

 ها در سطح جهانی، بیش از پیش برای انسان معاصر غربی اثبات شد. کنترل قدرت دولت

های قدرت در اندیشه پست مدرن و عبور از  از همین روست که امروزه حتی بعد از طرح نظریه

علم های کلاسیک  های قدرت عصر روشنگری، کماکان برخی از اصول اساسی که از نظریه نظریه

های  سیاست متولد شده بود )مثل اصل حاکمیت قانون، اصل تفکیک قوا و...(، در ساخت نظام

ویژه در اسناد قوانین اساسی کشورهای مختلف، پابرجاست. بنابراین  سیاسی و حقوقی معاصر و به

بندی کلاسیک خود را در راستای  رغم همه تحولاتش، کماکان صورت علم سیاست مدرن علی

م قدرت و تبیین چگونگی توزیع و برهم کنش و کنترل قوای انسانی و اجتماعی و درک مفهو

کردن خود با  کند که ضمن به روز کشف قوانین مربو  به آن، حفظ کرده است و تلاش می

 ساختار کلاسیک خود را بازسازی نماید و البته که این روند نوعاً مسائل و نیازهای جدید، مجدداً

های آموزشی  ها و گرایش گیرد. رشته نظام دانشگاهی و نخبگانی انجام می با مرکزیت و محوریت

تولید علم  های متعدد پژوهشی و مطالعات و تحقیقات شبانه روزی در این زمینه در مسیر باز و برنامه

 کنند.  سیاست در بستر عقلانیت مدرن، نقش مهمی را در این زمینه ایفا می

 

 ژاک روسو فرانسوی هستند. ترین این اندیشمندان جان لاک انگلیسی و ژان ممم .1

در ایرران  میلادی در آلمان منتشر شد. این کتراب   1878ر نیچه است که برای اولین بار در سال این تعبیر عنوان رساله مشمو .2

 شمسی توسط محمدباقر هوشیار به فارسی ترجمه شده است. 1382در سال 



 

  

48 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

علم سیاست مدرن با انسان و جامعه ایرانی و فرهنگ و  با عنایت به توضیحات فوق، نسبت

ای فوق العاده حائز اهمیت است؛ چراکه رویکرد سکولار و مکانیستی علم  تمدن اسلامی مسئله

 اسلامی تناسب و سازگاری ندارد و در تاریخ تمدن ایرانی سیاست مدرن با سپهر فرهنگی ایرانی

مثابه سرپرستی  نوی و متعالی، معطوف به حکمرانی بهاسلامی، دانش سیاست مبتنی بر رویکردی مع

گاه موضوع قدرت و برهم کنش نیروهای انسانی و اجتماعی  جامعه در سیر تکاملی آن است و هیچ

در یک بستر سکولار و با رویکردی مکانیستی برای این فرهنگ موضوعیت و بلکه معنا نداشته 

 م که هویتی دینی و معناگرا داشته است، کاملاًاست. این موضوع در فرهنگ ایرانی قبل از اسلا

ای از حکمرانی  حکمت خسروانی ایران باستان برگونه .(1398، محرز و مشخص است )کربن

گرا و فضیلت محور، به  دلالت دارد که ماهیتی متعالی دارد و حکمران با رویکردی اشراقی، عدالت

فرهنگ و تمدن ایرانی اسلامی نیز رویکرد  ( در1384، پردازد. )کربن سرپرستی جامعه ایرانی می

گرا، دینی و معنوی دارد و حکمرانی معطوف  غایت ای کاملاً اندیشمندان سیاسی به سیاست، صبغه

(  212: 1396های معنوی و دنیوی است )فارابی،  به سرپرستی جامعه است که همزمان واجد جنبه

کمال انسان موضوعیت دارد و اگر حکمرانی در این سنت سیاست از حیث ایجاد زمینه سعادت و 

در مسیر صحیح خود ناظر به سرپرستی جامعه شکل نگیرد، جامعه زمینه سقو  انسان را فراهم 

بنابراین این سنت نظری و علمی حکمرانی، به هیچ عنوان با رویکرد  ؛(154: 1379)فارابی،  کند می

تقابلی دارد. رویکرد مکانیستی برای اولین گیری  سکولار و مکانیستی همراستا نیست و بلکه جهت

ثیر فیزیک ریاضیاتی جدید بر علم سیاست أبار در اروپا و آن هم بعد از تحولات رنسانس و تحت ت

اندازد و دغدغه تبیین و تحلیل قوانین حاکم بر مکانیسم توزیع و اعمال قدرت، در آستانه  سایه می

ای به فرهنگ و  چنین رویکردی را به صورت ریشه توان گردد؛ بنابراین نمی مدرنیته مطرح می

 اسلامی منتسب نمود. تمدن ایرانی

 ه معرفتی و منطق مکانیستی، در جریانتردیدی وجود ندارد که علم سیاست مدرن با عقب

گردد و در این  مواجهه ما با تجدد و در دوره معاصر وارد جهان معنایی انسان و جامعه ایرانی می

برجسته است. جریان  روشنفکری چه قبل از انقلاب مشروطه و چه بعد از آن زمینه نقش جریان

های مختلف، رویکرد سکولار و مستقل از دین و اخلاق معنوی و سنتی را  روشنفکری با روایت

به نقل از « مکتوبات کمال الدوله»دهد. میرزا فتحعلی آخوندزاده در رساله  مورد تأکید قرار می



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 49

امروز خرابی کل »کند:  گردد، بیان می ر روشنفکری معاصر ایران تلقی میمیرزاملکم خان که پد

دنیا از این جهت است که طوایف آسیا عموماً و طوایف اروپا خصوصاً به واسطه ظهور پیغمبران از 

جا ادیان به اروپا مستولی شده است و به واسطه مواعظ  اقلیم آسیا که مولد ادیان است و از این

اند و در اعتقاد  و نایبان و خلفای ایشان که بعد از پیغمبران به ترویج ادیان کوشیده وصیان و امامان

اند، عقل انسانی را از درجه شرافت و اعتماد انداخته، تا امروز  مردم به درجه مقدس ولایت رسیده

 شمارند و نقل  را در حبس ابدی نگاه داشته، در امورات و خیالات اصلاً آن را سند و حجت نمی

 (. 142-140:  1395)آخوندزاده، « دانند. همیشه بر آن مرجح و غالب می

های علمی  این در حالی است که اندیشمندان برجسته ایرانی که هم از حیث آثار و اندیشه

)فارابی، اخوان الصفا و...(و هم از نظر تجارب زیسته در حکمرانی )ابن سینا، خواجه نصیرالدین 

های  ری دارند، همواره بر دیدگاه سنتی و حکمت عملی و همچنین آموزهطوسی و...( سابقه نظرگی

اند. آنچه  اخلاقی، عرفانی و دینی، نسبت به علم سیاست و اهمیت و محوریت آن تحفظ داشته

اسلامی در خصوص انسان و نظام روابط و  که تلقی موجود در فرهنگ ایرانی مسلم است این

گاه امکان ایجاد علم سیاست به صورت مدرن  تعالیم عرفانی، هیچویژه در پرتو  تعاملات انسانی، به

کرده است؛ چراکه بستر معرفتی لازم برای تحقق منطق  آن و ذیل دیدگاه مکانیستی را فراهم نمی

مکانیستی، مستلزم پذیرش رویکرد سکولار و همچنین دیدگاه اومانیستی به انسان و جهان است؛ 

اسلامی فراهم نبوده است و بلکه رویکرد تمدنی  ر جهان ایرانیکه چنین بستری به هیچ عنوان د

 گیری جدی داشته است. ایران همواره در مقابل این منطق نیست انگارانه موضع

 حکمرانی به مثابه دانش سرپرستی نظام اجتماعی

طور که پیش از این اشاره شد، دانش سیاست در حکمت عملی سنت با رویکردی کمال  همان

بندی گردید، به نحوی که حکمرانی چه در سنت یونان باستان و مسیحیت قرون  ورتگرایانه ص

میانه، و چه در سنت حکمی اسلامی، معطوف به تکامل جامعه است؛ در همین راستا دانش 

گردد؛ به  حکمرانی نیز معطوف به تبیین و تحلیل صیرورت جامعه در مسیر کمال آن تقویم می

 ام تبیین و تشریح قواعد تکامل اجتماعی است. تعبیر دیگر این دانش در مق



 

  

50 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

پرواضح است که وقتی دانش حکمرانی در پرتو یک چشم انداز تاریخی و تمدنی، به غایات 

کمالی نظام اجتماعی نظر داشته باشد، نه تنها هویت سکولار ندارد، بلکه به جای دغدغه دنیوی 

کند، چراکه تکامل جامعه در نیل به کمالی  تبیین و توزیع و توازن قدرت، ماهیتی متعالی پیدا می

است که به نحوی تعالی از وضع موجود آن است و این سیر کمالی نیازمند سرپرستی است. به تعبیر 

دیگر، دانش حکمرانی دانش سرپرستی نظام اجتماعی خواهد بود که قواعد و اقتضائات این 

 دهد. سرپرستی را به صورت جامع و تفصیلی مورد نظر قرار می 

معطوف به سرپرستی است و از همین حیث  تردید در رویکرد اسلامی، حکمرانی ماهیتاً بی

گیرد و این منطق با رویکرد علم سیاست  جامعیتی دارد که ابعاد مختلف حیات انسانی را در برمی

برخی از حکمای اسلامی  گیری آن به موضوع قدرت فاصله اساسی دارد. از نظر مدرن و جهت

گیری حکمرانی در اندیشه اسلامی به سرپرستی انسان و جامعه، از تحقیق در باب  جهت معاصر،

النبی اولی » که و این )ص(مشهود است. حق ولایت رسول اکرم )ص(شئون رسول گرامی اسلام

ها سزاوارتر است و اولویت دارد،  ، یعنی نبی خدا نسبت به مومنین از خود آن«بالمومنین من انفسهم

که حکمرانی به  کند ضح نشانگر ماهیت حکمرانی در اندیشه اسلامی است و اثبات میطور وا به

توان گفت که دانش حکمرانی، دانش سرپرستی  مثابه سرپرستی مورد توجه است. بنابراین می

 .(133و132: 1386)صفایی حائری،  انسانی و اجتماعی است

رویکرد سکولار به حکمرانی را اسلامی از یک طرف  -رویکرد عرفانی حاکم بر سنت ایرانی

کند و از طرف دیگر حکمرانی را معطوف به هدایت و سرپرستی نظام اجتماعی از محوری  نفی می

نماید. دیدگاه عرفانی با نفی نگرش سکولار به حکمرانی، راه ورود و  الهی و باطنی تلقی می

رفتار سیاسی و اجتماعی به کند، زیرا اگر  حضور مستقیم خود به عرصه سیاست را  نیز هموار می

گذارد، انسان عارفی که پروای حیات و  تناسب باطن و غیب خود در حیات معنوی او اثر می

تواند با همه رفتارها و اعمال سیاسی نسبتی یکسان داشته باشد،  سعادت معنوی خود را دارد، نمی

باشد و بنابراین نیازمند نوعی بلکه او نیازمند رفتار و اعمالی است که متناسب با آرمان معنوی وی 

سرپرستی و هدایت است که سلوک مطلوب او را تأمین نماید و این نوع سرپرستی ریشه در 

معرفتی دارد که دیدگاه خود را صرفاً به حیات دنیوی محدود نکرده باشد و از سر و نهان اعمال و 

گیرد،  ظاهر و باطن عالم شکل می ها نیز باخبر باشد. این معرفت که با اشراف نسبت به رفتار انسان



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 51

در ذات خود هویتی عرفانی و شهودی دارد؛ چراکه تا حقیقت عالم منکشف و مشهود نگردد، 

تواند محور چنین سرپرستی باشد  شود. به عبارت دیگر، کسی می هدایت متناسب با آن آشکار نمی

عالم وحدت مشاهده کند و ها را در  که صورت طبیعی اشیاء را در عالم کثرت و باطن حقیقی آن

کند، پیام  ی وحدت و کثرت را جمع کرده و نسبت آن دو را به دیگران ابلاغ می کسی که دو نشئه

 (.108و107: 1387نهد )پارسانیا،  آوری است که شریعت الهی را بر پیش پای سالکان می

رایی آن، در حکمرانی در پرتو حکمت ایرانی اسلامی، با عنایت بر جهت مندی و کمال گ 

گرا اقتضا  صرفاً سرپرستی بر نظام اجتماعی در وضعیت ایستا موضوعیت ندارد، بلکه منطق غایت

دارد که حکمرانی معطوف به سیری پویا و ناظر به تعالی نظام اجتماعی باشد؛ به همین دلیل 

در رشد جامعه است. بنابراین حکمرانی فقط ناظر به سرپرستی  بر حکمرانی در واقع سرپرستی

 مطرح است، فرد یا جامعه از ظاهری مراقبت تنها نیست، چراکه در نگهداشت، محدوده نگهداشت

 حرکت یعنی رشد کند. و جامعه اهمیت پیدا می فرد رشد حکمرانی اجتماعی، سرپرستی در اما

گردد؛ هر  تلقی می اسلامی، کمال که مبتنی بر سنت ایرانی جهتی در شدن گسترده و تکامل کردن،

جهت  یا الهی و کمال معنوی داشته باشد تواند جهت حرکت و توسعه یک جامعه می که چند

 .(91 و 90: 1400)پیروزمند، مادی و توسعه ی التذاذ دنیوی

 همه سازی هماهنگ و اجتماعی تکامل سرپرستی در تلقی مذکور از حکمرانی، حکومت

کند. این در حالی است که  یدنبال م مقصدی اشراقی به رسیدن جهت را در جامعه حیات شئون

 یا اهداف طور کلی هر حکومتی در عین داشتن اهداف متعدد، در نهایت نظام  توان گفت که به می

 مادی، های نظام در ویژه مقصد گیرد. این می شکل واحد محور یک بر حکومت یک مقاصد

 بیشتر کامجویی خدمت در بشر حیات شئون سازی همه هماهنگ و مادی التذاذ و وری بهره توسعه

 به الهی های نظام اساسی و اصلی هدف الهی، تعالی و عبودیت گسترش نیز مقابل در دنیاست؛ از

 ایجاد و اجتماعی نظام مهندسی با دارد سعی حاکمیت دستگاه دیگر، سخن به آید؛ می حساب

 آورد؛ فراهم را خاص هدفی سمت به تکامل و پیشرفت بستر ها، عرصه همه در نظر مورد الگوهای

با عنایت به مبانی  .(47 :1396 )میرباقری، نیست جامعه بر جز سرپرستی چیزی امر این حقیقت

اسلامی تکامل اجتماعی معطوف به تعالی و رشد معنوی و  معرفتی و مبادی تاریخی فرهنگ ایرانی

 در رشد. های الهی و غایات روحانی است کمال انسانی و سعادت اجتماعی مبتنی بر شاخص



 

  

52 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

 در فرد که معنا بدین است؛ جامعه یا فرد در جدید کثرت یا وحدت ایجاد معنای به فلسفی اصطلاح

 پیدا خود تصرف ی حوزه در بیشتری سازی هماهنگ و نفوذ قدرت یابد رشد که صورتی

 .(91 و 90: 1400)پیروزمند،کند  می

دانش حکمرانی در گردد و  سرپرستی نظام اجتماعی در سطوح و ابعاد مختلفی محقق می

سرپرستی نظام  سطوح طولی توان می اندازد. مقیاسی وسیع بر همه این سطوح و ابعاد سایه می

موضوع  خرد سطح در سرپرستی .توسع در نظر گرفت و کلان خرد، سطح سه در را اجتماعی

 هک چند سطح، هر این در ای دارد. خاصی است که  در ساخت نظام اجتماعی نقش و کارکرد ویژه

در یک  .مورد عنایت نیست موضوعات با سایر آن نسبت و روابط ولی است، اجتماعی موضوع

 و در شود می ملاحظه موضوعات در یک نظام اجتماعی میان نسبت سطح بالاتر، یعنی سطح کلان

پردازد؛ در این سطح، سرپرستی اوصاف مطرح  حقیقت دانش حکمرانی به سطح کلان جامعه می

در . شود می برقرار اوصاف طریق از موضوعات میان نسبت چراکه موضوعات؛ است، نه سرپرستی

نظام روابط و تعاملات بین موضوعات تخصصی مختلف در یک جامعه  ارتقای بر سعی سطح دوم

آید،  می پدید وساختار نظام مشترک، بافت یک در موضوعات میان نسبت از آنجا که از ...است

 (. در47: 1396گردند )میرباقری،  محقق می اجتماعی ساختارهای بستر در از سرپرستی، سطح این

 جامعه آحاد و نهادها بین در اجتماعی قدرت توزیع و اجتماعی توازن نحوه سرپرستی، از سطح این

 که است این منظور بلکه نیست، جامعه قدرت بالا رفتن چگونگی از است و سخن بررسی موضوع

 توزیع و تخصیص نحوه از شکلی چه و شود توزیع جامعه موجود قدرت و توان باید چگونه

  از ترین سطح و عالی سومین (.30: 1375الهاشمی،  است )حسینی عادلانه و متوازن توزیع قدرت،

 را جامعه مقیاس، این در اجتماعی سطوح مذکور، سرپرستی تکامل نظام اجتماعی است. سرپرستی

واقع در این سطح فراتر از موضوعات و اوصاف، همه در  دهد. در سطح توسعه مورد نظر قرار می

کنند. حکمرانی در  ابعاد نظام اجتماعی به صورت هماهنگ در راستای کمال جامعه ارتقاء پیدا می

 دارد نظر ها آن تکامل و هدایت و اجتماعی ساختارهای و ها نظام وحدت کلیه این سطح به

 ایجاد و جامعه کل گیری جهت اصلاح زا سخن توسعه مدیریت در .(47: 1396)میرباقری، 

 جامعه .(30: 1375، الهاشمی حسینی)است  دیگر جوامع مقابل در جامعه برای جدیدی توانمندی

یابد و  می گیرد و ارتقاء در پرتو این سطح از حکمرانی، در سیر تطورات و تحولات کمالی قرار می



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 53

 که آید می پدید جدیدی موضوعات و کند می تغییر آن نیز موضوعات بر همین اساس، مقیاس

ها  سرپرستی نظام نیازهای اجتماعی و روش هایی رفع آن از سطح این. اند نداشته وجود آن از پیش

 .(47: 1396)میرباقری،  دهد را نیز دچار تحول کرده و تکامل می

ست و دنبال تنظیم و توزیع و کنترل قدرت نبوده ا در سنت ایرانی اسلامی حکمرانی اصالتاً به

تلقی تاریخی از حکومت و حکمران در فرهنگ ایرانی نیز بازتابی از همین رویکرد است. در 

گیری ارزشی در باب آن( نیاز به دانشی احساس  تاریخ حکمرانی ایرانی )صرف نظر از موضع

شده که قواعد سرپرستی نظام اجتماعی را به حکمران بیاموزد؛ بنابراین اگر در بستر سرپرستی  می

ام اجتماعی و به اقتضای آن ضرورت ایجاب کرد، به مفهوم قدرت و مصادیق آن نیز پرداخته نظ

گردد؛  مثابه ابزاری در دست حکمران در راستای سرپرستی جامعه قلمداد می شود. قدرت به می

تواند از آن در راستای سرپرستی جامعه به سوی کمال و سعادت اجتماعی  ابزاری که حکمران می

تواند از آن به نحو ظالمانه استفاده کند. در هر حال موضوع قدرت، موضوع  شود و می مند بهره

 کند. اصلی و محوری علم سیاست نیست و قدرت ذیل سرپرستی جامعه موضوعیت پیدا می

اسلامی و همراستا با حکمت عملی سنت،  بنابراین دانش حکمرانی مبتنی بر سنت ایرانی

این رویکرد در تمامی ادوار تاریخ ایران در خصوص حکمرانی  گرا و فضیلت محور است و غایت

وجود داشته است. حکمرانی در حکمت ایران باستان هویتی اشراقی و عرفانی و متصل به عالم معنا 

که حکمرانان  کند و این ، به حکمت کهن ایرانی اشاره می«مطارحات»دارد. شیخ اشراق در رساله 

 ۱)محوکننده( هلوی مثل گلشاه، فریدون و کیخسرو، از نور طامسایران باستان یا همان حکمای پ

از نظر شیخ  .( 494قمری: 1396)سهروردی،  اند و صاحب حکمت خسروانی هستند خبر داده

که آدمی بتواند با ریاضت کشیدن و پرهیز  اشراق شر  حکمت حقه، اتصال به عالم معناست و این

 .(38: 1389)یزدانپناه،  تجرد و خلع بدن باریابداز دنیا و بی رغبتی به آن، به مقام 

این دانش به تبیین و تشریح اصل حکمرانی و قواعد حاکم بر بنابراین در سنت ایرانی اسلامی،  

 گرای نظام اجتماعی و مبتنی بر چشم اندازی اشراقی در راستای سرپرستی جامع و کمال آن

الی خود در راستای فراهم نمودن زمینه رشد پردازد. دانش حکمرانی در پرتو جهت گیری متع می

معنوی افراد، به تبیین و تشریح علمی و دقیق ابعاد و اقتضائات و مراحل و جزئیات سرپرستی جامعه 

 

 شود. . منظور نوری است که هنگام فنا و اتحاد برای عارف ظاهر می۱



 

  

54 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

گیری از  پردازد؛ بنابراین هدف اصلی این دانش تجمیع و تنظیم و بهره در راستای غایت مذکور می

در یک مقیاس  ضعیت فعلی آن به نقطه تکامل آنهای موجود برای صیرورت جامعه از و ظرفیت

ه اخلاقی، معنوی، اشراقی و متعالی دارند. بر های تکامل نیز صبغ ترین شاخص است و مهم تمدنی

اسلامی، تکامل نظام اجتماعی  توان گفت که هدف اصلی دانش حکمرانی ایرانی می همین اساس

ها  گیری از ظرفیت ها و چگونگی بهره چالش ا،ها، نیازه است. شناسایی بستر نظام اجتماعی، ظرفیت

های اجتماعی و حرکت در مسیر  ها در راستای تحقق آرمان سازی آن ها و فعال و جهت دهی به آن

تکامل نظام اجتماعی، نقش اصلی دانش حکمرانی است. بنابراین این دانش ضمن تحفظ بر 

دنبال  گرا دارد، چراکه به ردی وحدتها، رویک های متکثر اجتماعی و ملاحظه همه تفاوت واقعیت

 ها برای نیل به تکامل اجتماعی است. تجمیع و هم افزایی ظرفیت

ریزی در  در منطق حکمرانی معطوف به سرپرستی نظام اجتماعی، محوریت با مدیریت و برنامه

است، به نحوی که بتوان به صورت هماهنگ  در یک افق تمدنی اجزا و ابعاد مختلف اجتماعی

، حکمرانیاین رویکرد به . را در راستای تکامل متوازن هدایت نمود ها و ابعاد یک جامعه همه لایه

رشد معنوی و  و جامعه است. در واقع انسان قابلیتگرا به انسان  الهی و کمال یدیدگاهمعطوف به 

نی بسترها و قواعد حاکم بر چگونگی تکامل انسانی پیدا کردن صبغه الهی را دارد و دانش حکمرا

اسلامی و منطق فضیلت محور در یک  ایرانیسنت های  را در مقیاس اجتماعی بر اساس شاخص

کند. به تعبیر بهتر دانش حکمرانی نرم افزار سرپرستی نظام اجتماعی است.  قالب منسجم ارائه می

مند و  مستلزم حاکمیت رویکرد نظام ،ماعیبدیهی است که این رویکرد به سرپرستی نظام اجت

ای که ضمن پذیرش حدی از تفاوت و تکثر که جنبه طبیعی  گرا به جامعه است، جامعه وحدت

های  گرایانه به نظام اجتماعی دارد، به نحوی که گستره وسیعی از ارزش دارد، یک دیدگاه کل

چنان پیوند و همبستگی عمیقی های متعالی  های فطری، اهداف عقلانی و آرمان مشترک، گرایش

کند که تکثر مذکور در یک سطح کلان به هیچ عنوان مانع  در بین اعضای جامعه ایجاد می

همبستگی و اختلال در پیوندهای عمیق اخلاقی و انسانی نیست. البته باید توجه داشت که ماهیت 

معرفتی فرهنگ و تمدن ثر بر آن در بستر بنیادهای ؤساز و م همبستگی اجتماعی و عوامل زمینه

های وجودی انسان ایرانی  ترین لایه اسلامی، با عنایت به بعد معنوی و ارزشی آن در عمیق ایرانی

با  ،ای به صورت ریشهمشابه جامعه مدرن، ریشه دارد و به همین دلیل ماهیت جامعه ایرانی هیچ گاه 



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 55

 در جه نبوده است.های هویتی در خصوص همبستگی اجتماعی و شدت و ضعف آن موا چالش

مکانیکی و  سازمانی یا سیاسی ی رابطه یک سرپرستی جامعه صرفاً در پرتو دینی، فرهنگ

 بلکه باشد، گرفته شکل ها سودجویی و ها سنجی مصلحت برخی اساس بر که نیست بوروکراتیک

در سرپرستی جامعه  طرفینی محبت و عشق بر مبتنی و عاطفی کاملاً ای رابطهدر متن حکمرانی 

 (.90 :1400،است )پیروزمند وجود

طور اساسی در تطور از جامعه سنتی به جامعه مدرن و به حاشیه  روشن است که این چالش به

های سکولار که پیوند بین اعضای جامعه را  رفتن گفتمان هویتی دینی و معناگرا و ظهور همبستگی

زنند و  ثل همبستگی بر اساس نیاز متقابل( رقم میهای سطحی زمینی و سکولار )م مبتنی بر شاخص

لامی کیفیت پیوند گردد؛ در حالی که در سنت ایرانی اس طور ویژه در جوامع اروپایی مطرح می به

نقطه  گردد. فردگرایی ای می مانع از ظهور چنین تکثر فردگرایانه ،و ایمانیو همبستگی روحانی 

ترین  همعنوان یکی از م به ( و143: 1381است )تونیس،  اوج تحول از جامعه سنتی به جامعه مدرن

ساخت اجتماعی یک جامعه را مبتنی بر توسعه (، Miller, 1998: 75های جامعه مدرن ) ویژگی

به همین دلیل است که تکثر جامعه مدنی  دقیقاً کند و بندی می فردیت و تکثرهای اجتماعی صورت

 پذیرد؛ اما نظام اجتماعی در پرتو سنت ایرانی اسلامی اساساً عنوان یک امر واقعی و ناگزیر می را به

ال رفتن هویت ؤبا پذیرش و هضم چنین فردگرایی نسبتی ندارد و پذیرش این رویکرد مستلزم زیرس

اسلامی، وحدت اجتماعی به صورتی  اسلامی خواهد بود. بنابراین با تحفظ بر هویت ایرانی ایرانی

یک نظام اجتماعی همگرا، هماهنگ، هم  ،ها در درون خود وتمنسجم و با هضم تکثرها و تفا

ترین نقطه انسجام بخشی به آن است.  کند که سرپرستی آن محوری گرا را تصویر می آرمان و کمال

د بود که در چنین بستر تمدنی امکان بنابراین سرپرستی نظام اجتماعی، موضوع دانشی خواه

 کند.  پیدا می گیری شکل

 ات فوق تفاوت پارادایمیک علم سیاست مدرن و دانش حکمرانی کاملاًبر اساس توضیح

م تولید و توزیع و اعمال قدرت و نیروهای بین . علم سیاست مدرن به تحلیل مکانیسشود روشن می

 نظام تکامل پردازد و دانش حکمرانی به سرپرستی میا از حیث برقراری توازن اجتماعی قو

خلاقی نظر دارد. علم سیاست مدرن تکثر جامعه مدنی را های ارزشی و ا با شاخص اجتماعی

دنبال برقراری یک پیوند برساخت شده اجتماعی است که  پذیرد و به عنوان اصل اساسی خود می به



 

  

56 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

این تکثر را به صورت حداقلی کنترل کند وبه همین دلیل هم مکرر بر ضرورت عدم مداخله دولت 

رد؛ اما دانش حکمرانی مبتنی بر هویت ایرانی اسلامی با کید داأصیانت از فردگرایی تراستای در 

که به دنبال همبستگی برساختی مصنوعی باشد، بر هویت عمیق  ، بدون آنفانیعر اشراقی و صبغه

طور طبیعی موجود است و البته نیاز  دار در سنت ایرانی تکیه دارد که به فرهنگی و وجودی ریشه

های مقطعی را از روی آن برداشت و انسان ایرانی را به  است که با آگاهی بخشی تاریخی حجاب

 خود متذکر ساخت. اصل و ریشه

 ها شنهادیپو  یریگ جهینت

از الزامات سرپرستی یک نظام اجتماعی است، از آنجا  و مدیریت، ریزی برنامه گذاری، سیاست

که تکامل انسان و جامعه به صورت تدریجی و طی مراحل متعدد و براساس چشم انداز معینی رقم 

 طور قهری مستلزم سیر از نقطه موجود به نقطه مطلوب است و چنین تطوری به خورد، بنابراین می

طور قهری، مکانیسم قدرت را  ی در دانش حکمرانی، بهگیر ریزی است. چنین جهت برنامهنیازمند 

ای که جامعه ایران  کند، ایده برد و منطق سرپرستی تکامل جامعه را جایگزین آن می به حاشیه می

 در دوره فعلی بدان نیازی اساسی دارد.

و ایجاد پیوند  سرپرستی جامعه سطوح بال تفکیک و تحلیل و تحقیق دردن دانش حکمرانی به 

گر  تضمین ،یک منطق واحدهای تخصصی مختلف است؛ از همین رو،  ها در حوزه آن نبی

های کلان آن  هماهنگی همه اجزا و ابعاد جامعه در راستای اهداف معینی است که در سیاست

به  ظام اجتماعی را در یک راستای معینگردد. بنابراین حکمرانی اجزای یک ن جامعه تعریف می

ترین  دنبال ایجاد یک ارگانیسم هماهنگ و فعال و جهت مند است. مهم و بهدیگر پیوند میزند  یک

کور مکانیکی، بر وحدت و پیوند عمیق اجزای آن است که فراتر از یک پیوند  ،رکن این ارگانیسم

 تکاملی خود را طی کرده و نظام اجتماعیزنده و پویای ارگانیک، سیر  اساس یک پیوند و تعامل

ای  رساند. بنابراین حکمرانی دانش سرپرستی ارگانیک جامعه است، جامعه میرا به نهایت کمالش 

ی فراگیر و بنیادین هضم کرده و به وحدت و که تکثرات عینی و واقعی خود را در وحدت

  هماهنگی رسانیده است.



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 57

تواند مبتنی بر یک چشم انداز تمدنی  نظام اجتماعی ایران زمانی میتوان گفت  بنابراین می

ند که علم سیاست متناسب با اقتضائات فرهنگی و تمدنی خود را داشته باشد. علم حرکت ک

از نظر مبنایی با مناسبات معرفتی و  ،سیاست مدرن با توجه به دیدگاه مکانیستی و سکولار خود

را در مقیاس تمدنی  یایران جامعه تنها نه ،فرهنگی و تمدنی ایران تناسب ندارد و اتکای برآن

 دنمای ظریات و راهبردهایی را فراهم می، بلکه برعکس موجبات بازتولید مفاهیم و نکند نمیهدایت 

به  ها و برطرف نمودن نیازهای بومی و تمدنی ما را ندارند و صرفاً که ظرفیت حل مسائل و چالش

پردازد که نسبت کاربردی با مناسبات عینی و  توسعه یک ادبیات نظری و ایدئولوژیک حجیم می

مدی علوم سیاسی فعلی آله کارأبه همین دلیل است که مس د؛ دقیقاًنئل واقعی جامعه ما ندارمسا

 ،سازی برای تحقق یک چشم انداز تمدنی بومی ایران و زمینه جامعه برای رفع نیازهای واقعی

مطرح بوده است. اگر علوم سیاسی نتواند در جامعه نخبگانی عنوان یک چالش اساسی  همواره به

نقش تاریخی و ضروری خود را ایفا  ،اسلامی تای تحقق چشم انداز فرهنگ و تمدن ایرانیدر راس

ال ؤتردید از منظر بینش تمدنی، کارآمدی آن زیر س کند و موضوع اصلی آن ایران نباشد، بی

های سیاسی معاصر که نسبتی  ممکن است به دلیل توسعه ادبیات ایدئولوژی که ویژه این رود؛ به می

ینه در فضای دانشگاهی و نخبگانی جامعه، زم اقعیات جامعه ایرانی و فرهنگ اسلامی ندارندنیز با و

طور مداوم انسجام و آرامش ارگانیک جامعه ایرانی را تحت  د و بهکج کارکردی را نیز فراهم آور

که به صورت هدفمند چشم انداز تمدنی  هایی موفقیت دیدگاهالشعاع قرار دهد و مانعی نیز برای 

های اخیر به تجربه زیسته اثبات  کنند ایجاد نماید؛ این موضوعی است که در دهه یران را دنبال میا

اصرار بر تبیین  ۱اند. اندیشمندان علوم سیاسی با صراحت بدان اعتراف کرده شده است و بعضاً

ی واقعیات سیاسی و اجتماعی ایران با منطق مکانیستی قدرت محور و بالاتر از آن، کوشش برا

اسلامی با دستگاه مفهومی و نظری علم سیاست مدرن، نه تنها  بازخوانی سنت حکمرانی ایرانی

 

اشاره نمود.  1388توان به متن نامه دکتر سعید حجاریان بعد از انتخابات ریاست جمموری سال  . به عنوان نمونه برجسته، می1

هرای جامعره    با ضعف علوم انسانی به خصوص در رشته سفانه در ایرانأمت» کند: متن اعترافات خویش تصریح میایشان در 

های علوم انسانی، متون  در رشته رغم گسترش مراکز آموزش عالی و کثرت دانشجو ایم و علی شناسی و علوم سیاسی مواجه

 دشرو  شجویان گذاشته میب ناقص و بدون نقد در اختیار داناغلهای  ن از عمق چندانی برخوردار نیست و مطالب با ترجمهآ

 (.4/11/1396)نقل از خبرگزاری آنا، سیاست داخلی، 



 

  

58 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

که نسبت ما با سنت حکمرانی بومی شود، بل های فرهنگی و تمدنی ما نمی موجب فعال شدن ظرفیت

 سازد. را ضعیف و بلکه منقطع می

دانشی است که بار سنگین  کند آنچه که زمینه حرکت در افق چشم انداز تمدنی را فراهم می

جامعه ایرانی حمل نماید. دانش حکمرانی  م اجتماعی را در سطوح مختلفسرپرستی همه جانبه نظا

در حیث وجودی  یت ایرانی اسلامی که یک حقیقت اشراقیمبتنی بر بینش تمدنی، با اتکای بر هو

های مختلف در راستای  انسان ایرانی است و مبتنی بر رویکرد سرپرستی نظام اجتماعی، ظرفیت

گذاری و  نماید و در نهایت با سیاست های مختلف اجتماعی را همراستا و فعال می نظام بسط

دنبال تکامل جامعه ایرانی  ریزی تفصیلی و مبتنی بر مبانی بومی و تحقیقات تجربی و عینی، به برنامه

 در چشم انداز تمدنی خواهد بود.
، علم سیاست مدرن با یک تغییر پارادایمیک، به دانش که در فضای آکادمیک ایرانمادامی 

حکمرانی معطوف به سرپرستی نظام اجتماعی و مبتنی بر بینش تمدنی، تحول پیدا نکند، نرم افزار 

لازم برای حکمرانی متناسب با فرهنگ ایرانی اسلامی شکل نخواهد گرفت. بنابراین اگر بنا باشد 

تکامل نظام اجتماعی تلقی کنیم، ضروری است  که به جای  که بینش تمدنی را مبنای اساسی برای

توسعه علم سیاست مدرن با دیدگاه مکانیستی و ناظر به تبیین و تحلیل و توازن قدرت، به توسعه 

دانش حکمرانی بومی با رویکرد سرپرستی تکامل جامعه ایرانی و در راستای چشم انداز  تمدنی 

توان نتیجه گرفت که در نظام علمی کشور، عنایت به  و میایرانی اسلامی بپردازیم. از همین ر

های مختلف اجتماعی، نسبت به توسعه علم سیاست مدرن  گذاری در حوزه های سیاست دانش

های حقوق و علوم سیاسی نیز باید در همین راستا  اولویت بیشتری دارد و به همین دلیل دانشکده

 های مؤثری بردارند. گام

  



  

   

 

 ای تمدنی انقلاب اسلامی رشته نشریه مطالعات میان

 السلام( نشریات علمی دانشگاه جامع امام حسین )علیه 59

 منابعفهرست 

به اهتمام علی اصغر حقدار، انتشارات باشرگاه ادبیرات،    مکتوبات کمال الدوله. .(1395). ندزاده، میرزا فتحعلیآخو

 چاپ اول

 ترجمه باقر پرهام، انتشارات آگاه، چاپ سوم حقوق طبیعی و تاریخ. .(1393). اشتراوس، لئو

 نو، چاپ چمارم ترجمه محمدحسن لطفی، انتشارات طرح. اخلاق نیکوماخوس .(1398). ارسطو

 ترجمه حمید عنایت، انتشارات شرکت سمامی، چاپ دوم .سیاست .(1349). ارسطو

 انتشارات بوستان کتاب، چاپ دوم .عرفان و سیاست .(1387). پارسانیا، حمید

 چاپ دوم، انتشارات کتاب فردا .نظام معقول. (1400) .پیروزمند، علیرضا

 اول جمان، چاپ نقش انصاری، انتشارات منصور ترجمه .مدرن  جامعه سنتی؛ جامعه. (1381). فردیناند تونیس،

 ترجمه حسن فتحی، انتشارات حکمت، چاپ اول .ارسطو. (1393). تیلور، آلفرد

 انتشارات دفتر فرهنگستان علوم اسلامی .مدیریت نظری مبانی بررسی .(1375). منیرالدین سید حسینی الماشمی،

 آگاه انتشارات: تمران بیدی، دره صانعی منوچمر ترجمه فلسفه. اصول(. 1365). رنه دکارت،

)مطارحرات(،   جلرد اول  تحقیق هرانری کرربن،  . مجموعه مصنفات .قمری( 1396). سمروردی، شیخ شماب الدین

 انتشارات انجمن حکمت و فلسفه ایران

 چاپ دوم انتشارات لیله القدر، .از معرفت دینی تا حکومت دینی .(1386). صفایی حائری، علی

 ترجمه حسن ملکشاهی، انتشارات سروش، چاپ سوم .السیاسه المدنیه .(1396). فارابی، ابونصر محمدبن محمد

ترجمره سرید جعفرر سرجادی، انتشرارات وزارت       آراء اهل مدینه فاضله. .(1379). فارابی، ابونصر محمدبن محمد

 فرهنگ و ارشاد اسلامی، چاپ اول

 ه موقن، انتشارات نیلوفر، چاپ چمارمترجمه یدال .فلسفه ی روشنگری .(1395). کاسیرر، ارنست

 دوم، جلرد  رحمتری،  لهشراءا  ان ترجمره  .ایرانری  اسرلام  فلسرفی  و معنروی  انردازهای  چشم .(1398). هانری کربن،

 ص اول، چاپ سوفیا، انتشارات

 انتشرارات  بخشران،  روح عبدالمحمرد  ترجمره  .باستان ایران فلسفه و اشراق حکمت روابط .(1384). هانری کربن،

 ص دوم، چاپ اساطیر،

جلد پنجم، ترجمره قروام صرفری، انتشرارات فکرر روز،       .تاریخ فلسفه یونان .(1376). گاتری، ویلیام کیت چمبرز

 چاپ اول

 ترجمه محمود محمود، انتشارات نگاه .شمریار .(1389). ماکیاولی، نیکولا

 ترجمه محمدحسن لطفی، انتشارات خوارزمی .گفتارها .(1377). ماکیاولی، نیکولو

 هفتم چاپ بشیریه، انتشارات نی، ترجمه حسین .(مقدمه) لویاتان .(1391). بی سی مکفرسون،



 

  

60 

 اسلامی -بازخوانی علم سیاست مدرن و بازسازی دانش حکمرانی در پرتو بینش تمدنی ایرانی

 

 1404 تابستان  | شماره چهارده  |سال چهارم 

 عبرداللمی،  یحیری  تردوین  و تنظریم  .فقیره  ولایرت  نظرری  مبانی در جستاری .(1396). میرباقری، سیدمحمدممدی

 سوم اسلامی، چاپ نوین تمدن انتشارات

 ترجمه حسین بشیریه، انتشارات نی، چاپ هفتم .لویاتان .(1391). توماسهابز، 

تحقیق و نگارش ممدی علیپور، جلد اول، انتشارات پژوهشرگاه حروزه و    .حکمت اشراق .(1389). یزدانپناه، یدالله

 دانشگاه، چاپ اول

Beiser, F. (2005), Hegel. New York, Routledge Press 

Hegel. G.W.F. (2003). Elements of the Philosophy of Right. Trans. H.B.Nisbet. Edited by 

Allen Wood. Cambridge University Press 

Houlgate. S. (2019). Hegel’s Idea of the State.In Marina F. Bykova (ed.), Hegel's Philosophy 

of Spirit: A Critical Guide. Cambridge University Press 

Malcolm, N. (1991). Hobbes and Spinoza, in: Burns, J. H., The Cambridge history of political 

thought (1450-17 00), Cambridge university press 

Miller, W.W. (1998). Durkheim, Kant, The Immortal Soul and God. In: On Durkheim's 

Elementary Forms of Religious Life, Edited by Allen,  Pickering, Miller, Routledge Press 

Thornhill. C. (2013). Idealism and the idea of a constitution,  From The Impact of 

Idealism,The Legacy of Post-Kantian German Thought. General editor: Nicholas Boyle 

and Liz Disley. Cambridge University Press 

Wilson,W. (1887). The Study of Administration. Source: Political Science Quarterly, 2 (2), 

197-222. 

 
 

 


	002-1277
	02-1277



