
  31

ی
لام

اس
ب 

قلا
ز ان

س ا
ی پ

تها
دول

در 
ی 

رج
خا

ت 
اس

سی
 و 

ی
اس

سی
مر 

ی: ا
اد

رز
 پی

ی
هد

و م
ی 

صار
ر ان

صو
من

A Critique of the Reading of the History of Political Thought in Iran: 
Reflections on the Theory of Decline 
Gholamreza Behdarvandi Yani 
Ph.D. Candidate in Political Science – Political Thought, Central Tehran Branch, Islamic Azad University, 

Tehran, Iran.   .
behdarvandyani@gmail.com

Article Info          Abstract

The theory of the decline of political thought in Iran is one of the notable 
theories in the field of political thought. This theory proposes a new analysis 
of the history of political thought in Iran and, as such, has therefore been 
criticized and examined by a number of scholars. Reading the history of 
political thought in Iran from the perspective of decline has led Seyyed 
Javad Tabatabai to formulate this theory and, ultimately, to the conclusion 
of the «Iran’s decadence «. The theory of decline, in addition to being 
presented and published in the book “The Decline of Political Thought in 
Iran: A Discourse on the Theoretical Foundations of Iran›s Decadence”, 
has been expanded and developed in Tabatabai’s other works, and has 
also included Iranian history from ancient times to the contemporary 
period. This theory is the result of the arrangement of several fundamental 
components in his intellectual system, which are critically examined in 
this research under the titles “Conflict in the Perception of Greece as the 
Birthplace of Political Thought”, “Incompatibility of Farabi’s Philosophy 
with Tabatabai’s Intellectual System”, “Farabi and Divine Plato”, and 
“Tabatabai’s Contradictions About Divine Aristotle-Plato”. Given the 
importance and antiquity of the history of political thought in Iran as one 
of the most important areas of study in Iranology, this research seeks to 
critique and examine this theory. This article, using a qualitative research 
method and adopting a descriptive-analytical approach, concludes that the 
fundamental components of the theory of the decline of political thought 
in Iran indicate conflict and contradiction in Seyyed Javad Tabatabai’s 
theorizing.
Keywords: Political thought in Iran, Ancient Greece, Theory of Decline, 
Seyyed Javad Tabatabai, Farabi, Divine Plato.
Jurisprudence, Jawadi Amuli.

Vol. 12 | Issue. 44 | 2025 | 
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir https://doi.org/10.22034/jpti.2025.529754.1437

Article Type:
Research Article
Received:
2025 /05 /30
Revised:
2025 /06 /13
Accepted:
2025 /06 /18
Published Online:
2025 /07 /22



  32

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

 اطلاعات مقاله            چکیده

نوع مقاله: پژوهشی

تاریخ دریافت:

1404/03/09

تاریخ بازنگری:

1404/03/23

تاریخ پذیرش:

1404/03/28

انتشار آنلاین:

1404/04/31

صفحات:

31- 56

دوره 12 | شماره 44 |  تابستان  1404
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir

اندیشۀ  حوزۀ  در  تأمل  قابل  نظریات  ازجمله  ایران،  در  سیاسی  اندیشۀ  زوال  نظریۀ 
را مطرح  ایران  اندیشۀ سیاسی در  تاریخ  از  نظریه، تحلیلی جدید  این  سیاسی است. 
نموده و ازاین رو، مورد نقد و بررسی شماری از اندیشمندان قرار گرفته است. خوانش 
این  به تدوین  را  منظر زوال، سید جواد طباطبایی  از  ایران  اندیشۀ سیاسی در  تاریخ 
نظریه و سرانجام، به نتیجه »انحطاط ایران« رهنمون ساخته است. نظریۀ زوال، افزون بر 
اینکه در کتاب زوال اندیشه سیاسی در ایران: گفتار در مبانی نظری انحطاط ایران، ارائه 
و منتشر شده، در سایر آثار طباطبایی بسط و گسترش یافته و از دوران باستان تا دورۀ 
معاصر تاریخ ایران را نیز دربرگرفته است. این نظریه حاصل چینش چند مؤلفه بنیادین 
در دستگاه فکری اوست که در این پژوهش در قالب عناوین »تعارض در تلقی یونان 
به مثابه زادگاه اندیشۀ سیاسی«، »ناسازواری فلسفۀ فارابی با دستگاه فکری طباطبایی«، 
افلاطون الهی«  افلاطون الهی« و »تناقض گویی طباطبایی در مورد ارسطو-  »فارابی و 
کیفی  پژوهش  روش  از  استفاده  با  مقاله  این  است.  گرفته  قرار  بررسی  و  نقد  مورد 
بنیادین  مؤلفه های  که  است  نتیجه  این  بیانگر  تحلیلی،  توصیفی-  رویکرد  اتخاذ  و 
نظریۀ زوال اندیشۀ سیاسی در ایران، بر تعارض و تناقض در نظریه پردازی سید جواد 

طباطبایی دلالت دارند.
کلیدواژه ها: اندیشۀ سیاسی در ایران، یونان باستان، نظریه زوال، سید جواد طباطبایی، 

فارابی، افلاطون الهی.

نقدی بر خوانش تاریخ اندیشۀ سیاسی در ایران 
)تأملی بر نظریۀ زوال(

غلامرضا بهداروندیانی 

دانشجوی دکترای علوم سیاسی- اندیشه  های سیاسی، واحد تهران مرکزی، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.
 behdarvandyani@gmail.com

https://doi.org/10.22034/jpti.2025.529754.1437



  33

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

مقدمه

ایران شناسی،  مطالعاتی  مهم ترین حوزه های  از  یکی  به عنوان  ایران  در  سیاسی  اندیشۀ  تاریخ 
اهمیت و قدمت دیرینه‌ای داشته و ازاین‌رو مورد ارزیابی ها و تفسیرهای مختلفی قرار گرفته و 
به بستری برای مناقشه و مجادله نظری میان اندیشمندان و پژوهشگران تبدیل شده است. چنانکه 
سیر اندیشه‌ورزی سیاسی در تاریخ ایران با طرح نظریات مختلفی همچون زوال، بقا، رکود و 
حتی پیشرفت مورد تبیین و تحلیل قرار گرفته است. آنچه بر اهمیت این‌گونه نظریات می‌افزاید، 

تأثیر شگرف آن ها بر دریافتن فهمی مشترک از هویت تاریخی و فرهنگی ایران است.
یکی از مهم ترین نظریات ارائه شده در این خصوص، نظریه زوال اندیشه سیاسی در ایران 
است که از سوی سید جواد طباطبایی مفهوم سازی و در قالب آثاری چند ازجمله کتاب زوال 
اندیشه سیاسی در ایران: گفتار در مبانی نظری انحطاط ایران، تدوین شده است. زوال موردنظر 
طباطبایی، برآمده از دستگاه فکری وی و این دستگاه نیز حاصل چینش چندین مفهوم و گزاره 
بنیادین است که آشکارا تأثیرپذیری طباطبایی از مفاهیم اروپایی و تفکر تاریخی یونان باستان، 
در مجموعه تأملات و تحریرات خود برای تدوین نظریۀ زوال اندیشه سیاسی در ایران و نیز در 

راستای دستیابی به نتیجۀ مأخوذه وی دایر بر »انحطاط ایران« را نشان می‌دهد.
ایران شناسی،  مطالعات  در  طباطبایی  سید جواد  نظریۀ  نقد  قابل توجه  اهمیت  به  توجه  با 
پاسخ به این پرسش که »آیا گزاره های بنیادین نظریه زوال اندیشۀ سیاسی در ایران، حاکی 
از اتقان و انسجام در نظریه پردازی است یا اینکه بر تعارض و تناقض در نظریه پردازی دلالت 

دارند؟«، می تواند میزان اعتبار و انسجام این نظریه و نظریه پردازی را نشان دهد.
در راستای پاسخ به این پرسش، در ابتدا پیشینه تحقیق و مبانی مفهومی و نظری و روش 
تحقیق بررسی شده و سپس با توجه به همین مبانی، سرفصل ها یا عناوین مباحث مختلف این 

مقاله تعیین و پردازش خواهد شد.

1. پیشینۀ تحقیق

ابعاد متفاوت و مختلفی مورد نقد و تحلیل  نظریۀ زوال اندیشۀ سیاسی در ایران از زوایا و 
اندیشه  »تاریخ  مقال‌‌ۀ  زمینه،  این  در  چنانچه  است.  گرفته  قرار  نویسندگان  و  اندیشمندان 
الگوی  ذیل  را  دیدگاه  این  طباطبایی،  موردنظر  زوال  نظریۀ  نقد  ضمن  اسلام«  در  سیاسی 



  34

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

»شرق شناسی« جای داده و ملاک داوری طباطبایی را عقلانیت غربی دانسته و یادآور شده 
است: »دکتر سیدجواد طباطبایی بر اسلوب استشراق حرکت می نماید و در همه آثار خود، 

این الگو را تقویت می کند« )مهاجرنیا، 1380، صص. 86-87(.
همین  در  نیز  طباطبایی  جواد  سید  فکری  »پروژه«  به  نیم نگاهی  ابزاری:  تأملات  کتاب 
خصوص منتشر شده که در قسمتی از آن آمده است: »دولت گرایی طباطبایی به مخالفت 
او با یک نوع حکومت استبدادی می‌انجامد؛ همان حکومتی که پیش از انقلاب مشروطه بر 
»اندیشه در محاق  بود« )قاضی مرادی، 1399، صص. 177-176(. همچنین مقاله  ایران مسلط 
ایدئولوژی« نیز در مورد نظریه زوال بدین نتیجه رسیده است: »علی‌رغم ایدئولوژیک ستیزی 
نخبه گرا و  ایدئولوژی محافظه کار -  بنیاد  بر  ایران  از مشروطیت  او  تفسیر  دکتر طباطبایی، 
توده ستیز است. اصحاب ایدئولوژی نئولیبرال ایرانی هم بر همین اساس از او در منازعات 

قلمی‌اش با مخالفان، حمایت می کنند« )فلاح توتکار، 1389، ص. 150(.
نقد  در  انتقادی«  بررسی  یک  طباطبایی،  جواد  سید  تاریخی  فکری  »پروژه‌  پژوهش 
تا  پيشرفت يک جامعه  در  عقلانيت  نقش  پررنگ کردن  »اين چنين  است:  گفته  طباطبایی 
حدي تقليل نگري است؛ زيرا نقش عوامل ديگر نظير عوامل اقتصادي، اجتماعي، سياسي و... 
را در پيشرفت يا انحطاط يک تمدن يا جامعه، ناديده ميگيرد يا بسيار کم‌رنگ مينمايد« 

)تسلطی، 1392، صص. 26-31(.
ازجمله  طباطبایی  فکری  دستگاه  بررسی  و  نقد  به  متعددی  مقالات  و  نوشتارها  هرچند 
در  اما  ساخته‌اند؛  منتشر  دراین باره  مطالبی  و  پرداخته  او  سوی  از  شده  مطرح  زوال  نظریه 
پژوهش حاضر محتوای این نظریه از منظر تازه‌ای مورد واکاوی و تأمل قرار گرفته و نکات 
سابقه  است. چنانکه  ایران طرح شده  در  سیاسی  اندیشۀ  تاریخ  دربارۀ  توجهی  قابل  و  تازه 
باشکوه فکری و تمدنی ایران نادیده انگاشته نشود و به نحوی مستدل و مستند و بر اساس 
و  گهربار حکما  میراث  مقال،  این  فراخور  به  و  امکان  به قدر  و  پژوهشی  موازین  و  اصول 

خردمندان برخاسته از خاکِِ همچو کیمیای این مرزوبوم، پاس داشته شود.



  35

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

2. مبانی مفهومی و نظری و روش تحقیق

به همین میزان که »نظریه« در طرح و توسعه‌ علوم مختلف، اهمیت محوری و نقش اساسی 
ناتوانی در به کارگیری بی طرفی علمی و  خود را نمایان می سازد، ضعف در روش مندی و 
نبود چهارچوب منطقی نیز اعتبار »نظریه« را با پرسش و چالش مواجه می کند. نظریۀ زوال 
اندیشۀ سیاسی در ایران نیز از این امر ممتاز نبوده به نحوی که هم در رسانه ها و محافل علمی و 
فرهنگی، بروز و ظهور قابل توجهی داشته و هم موردنقد و انتقاد چشمگیری واقع شده است؛ 
بنابراین پژوهش حاضر با هدف واکاوی این نظریه، ضمن استفاده از روش پژوهش کیفی و 
با اتخاذ رویکرد توصیفی- تحلیلی، این فرضیه را مورد تأمل قرار داده است که: »مؤلفه های 
بنیادین نظریه زوال اندیشۀ سیاسی در ایران، بر تعارض و تناقض در نظریه پردازی سید جواد 

طباطبایی دلالت دارند«.
در این مقاله با استفاده از بررسی توصیفی- تحلیلی، مفاهیم و مضامین موجود در تأملات 
تحلیل  مورد  درونی،  انسجام  عدم  یا  انسجام  ازلحاظ  طباطبایی،  جواد  سید  تحریرات  و 
یا  انسجام  معیار  بر  علاوه  می شود.  آشکار  آن  تناقض  هرگونه  و  می‌گیرد  قرار  ارزیابی  و 
آن،  و  شد  استفاده خواهد  کیفی  پژوهش  این  در  هم  دیگری  معیار  از  درونی،  گسستگی 
با  طباطبایی  موردنظر  زوال  نظریه  تعارض  عدم  یا  تعارض  نیز  و  ناسازواری  یا  سازواری 
آموزه های متقن موجود و داده های بیرونی است. ازاین‌رو، نگاه انتقادی این مقاله در قالب 

دو گونه نقد درونی و بیرونی پیگیری و تبیین شده است.
بنیادین  و  اساسی  نوشتار  و  مؤلفه  چندین  انسجام،  عدم  یا  انسجام  معیار  خصوص  در 
و  تحلیل  مورد  مقایسه‌ای  نگاهی  با  پژوهش  این  در  و  آمده  به دست  او  آثار  از  طباطبایی 
نیز  بررسی قرار گرفته‌اند. در مورد معیار سازواری یا ناسازوی و تعارض یا عدم تعارض، 
او  آثار  از  زوال،  نظریۀ  بیان  مقام  در  طباطبایی،  شده  به کارگرفته  مؤلفه  و  عبارت  چندین 
گرفته شده و با استفاده از داده های تاریخی، علمی و فلسفی، مورد سنجش و ارزیابی قرار 
یاد شده، عناوین و سرفصل های پژوهش حاضر  از معیارهای  استفاده  با  بنابراین  گرفته‌اند؛ 
در قالب عناوین: »تعارض در تلقی یونان به مثابه زادگاه اندیشۀ سیاسی«، »ناسازواری فلسفۀ 
افلاطون الهی« و »تناقض گویی طباطبایی در  با دستگاه فکری طباطبایی«، »فارابی و  فارابی 



  36

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

مورد ارسطو- افلاطون الهی« تعیین شده‌اند؛ اما قبل از طرح این مباحث، در ابتدا به توصیف 
نظریه زوال اندیشه می پردازیم.

3. طباطبایی؛ زوال اندیشه و انحطاط ایران

مفاهیم »زوال اندیشه« و »انحطاط ایران«، مهم ترین مفاهیم دستگاه فکری طباطبایی به شمار 
می آیند؛ چنانچه به تصریح نوشته است: »اندیشۀ تاریخی به دنبال زوال اندیشه جز بازتابی از 
انحطاط تاریخی ایران‌زمین نمی توانست باشد« )طباطبایی، 1400، ج 1، ص. 88(. این دستگاه 
به  و  دانسته  اندیشه  زوال  و  ایران  انحطاط  پیامد  را  ایران  در  سیاسی  اندیشۀ  زوال  فکری، 
تأکید اعلام کرده است: »اندیشۀ سیاسی در ایران آغاز سدۀ دهم، به دنبال انحطاط تاریخی 
ایران‌زمین و زوال اندیشه، توان طرح پرسش های نو را از دست داده و به تکرار مأثورات 
تبدیل شده بود و بدیهی است که نمی توانست شالوده‌ای برای تدوین نظام مفاهیم دولت ملی 
در ایران فراهم کند... آغاز دورۀ انحطاط ایران با اوج زوال اندیشه هم‌زمان بود« )طباطبایی، 
1400،  ج 1، صص. 469، 176( و همچنین اظهار شده است: »به دنبال زوال اندیشه در ایران، 
تأمل نظری دربارۀ سیاست، در دورۀ گذار، جایگاه خود را از دست داد و اصل بر التقاط 

است...« )طباطبایی، 1400، ج1، ص. 435(.
هرچند سید جواد طباطبایی در کتاب زوال اندیشه سیاسی در ایران: گفتار در مبانی نظری 
نظریه  این  به بسط  اما  نموده؛  را تدوین  ایران  اندیشۀ سیاسی در  ایران نظریه زوال  انحطاط 
در سایر آثار خود نیز پرداخته و ازاین‌رو اذعان داشته است: »پیش از این، در زوال اندیشۀ 
تاریخی  انحطاط  تبیین  در  اساسی  مفهومی  اندیشه  زوال  بودیم که  ایران، گفته  در  سیاسی 
ایران است و در این رساله نیز برای تکمیل این بحث کوشش می کنیم مفاهیم تداوم، زوال 

و انحطاط را به عنوان مفهوم نویی به کار گیریم« )طباطبایی، الف 1399، ص. 13(.
بنابراین نظریۀ زوال در تمامی آثار طباطبایی مطرح شده و همین مطلب را خود او هم 

یادآوری کرده است:
زوال اندیشه و به‌ویژه زوال اندیشۀ سیاسی که موضوع این دفتر است، از مهم ترین 
نوشتن  در  نگارنده  ازاین‌رو،  و  است  ایران  در  اندیشه  تاریخ  و  تاریخ  مقولات 
دو دفتر دیگری که به دنبال انتشار زوال اندیشۀ سیاسی در ایران، با عنوان های 



  37

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

ابن خلدون و علوم‌ اجتماعی و نظام‌الملک طوسی، به چاپ رسید، دامن تأمل 
من  بزرگ تر  از طرح  بخشی  را که  دفتر  این  نکرد...  رها  را  مقوله  این  دربارۀ 
دربارۀ مباحث نظری انحطاط تاریخی ایران است، به خوانندگان تقدیم می‌کنم 
تا علاقه مندان به آن بحث، این مطالب را نیز به عنوان مقدمه‌ای بر نظریۀ انحطاط 

ایران در نظر داشته باشند )طباطبایی، ب 1398، صص. 12- 11، 7(.

4. تعارض در تلقی یونان به مثابه زادگاه اندیشۀ سیاسی

سید جواد طباطبایی بر این اعتقاد است که تاریخ فلسفه ازجمله فلسفۀ سیاسی در اسلام را بایستی 
با مبانی فلسفی یونانی مورد سنجش و ارزیابی قرار داد و دراین باره به‌صراحت یادآور شده 
است: »درواقع، تاریخ فلسفه - اعم از مسیحی، اسلامی و... به معنای دقیق کلمه- جز تاریخ بسط 
فلسفۀ یونانی در میان اقوام دیگر نبوده است... ازاین‌رو، تاریخ بسط و زوال فلسفۀ سیاسی در 

دوره های اسلامی را نیز باید با مبانی فلسفی سیاسی یونانی سنجید« )طباطبایی، ب 1398، ص. 21(
همچنین ضمن اذعان به یونان گرایی خود و تأثیر تاریخ اروپا و یونان در تدوین نظریه 

زوال موردنظرش نوشته است:
من تصور پیچیده‌ای از واقعیت ایران دارم و کوشش می کنم با جستجوی در 
فهمی  به سوی  راهی  پیچیدگی ها  آن  برای  نظریه‌ای  تدوین  و  تاریخی  منابع 
متفاوت از ایران باز کنم... پیش از هر چیز باید بگویم آنچه من اینجا می آورم 
شهودی است که از دهه های پیش از پرسه زدن های در تاریخ و تاریخ اندیشیدن 
ــران پیدا کرده و در سال های طولانی، آن شهودِِ نخستین را به محک مواد  در ای
تاریخ و تاریخ اندیشه در اروپا نیز زده‌ام که از دورۀ یونانی تاکنون هم چون افقی 

گریزناپذیر در برابر ما وجود داشته است )طباطبایی، 1401، ص. 143(

سرانجام، طباطبایی زادگاه اندیشۀ سیاسی را یونان باستان دانسته و مدعی شده است:
با سقوط نظام  زمینۀ زایش فلسفۀ سیاسی در یونان در دوره‌ای فراهم آمد که 
قبایل  گرفتن  نیرو  دنبال  به  میلاد،  از  پیش  دوازدهم  سدۀ  در حدود  موکینای، 
دُُری - که در یونان قاره‌ای ظاهر شدند- شیوه‌ای حکومتی و نوعی از قدرت 
سیاسی با نمودهای خارجی آن از میان رفت... یونان به آگاهی دوباره‌ای دست 
یــافته بود و برتری و اصالت خود را در پیوند و سنجش با جهانی که یونانیان 

.

.



  38

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

بربرها می نامیدند، تعریف می کرد... و با دنیوی شدن اندیشۀ سیاسی، مقدمات 
فراهم آمد )طباطبایی، ب 1398، صص. 23-24( فلسفه  بنیان گذاری 

نام  با  نخست  فصل  پایانی  صفحات  در  ایران،  در  سیاسی  اندیشۀ  زوال  نظریه پرداز  اما 
»زایش اندیشۀ سیاسی«، به نقل جملاتی از گزارش هرودت از زبان مایاندریوس فرمانروای 
اندیشۀ سیاسی برخلاف نظر  جزیره یونانی ساموس پرداخته است که نشان می‌دهد زادگاه 
او، نه در شهرهای یونان باستان، بلکه ده ها سال قبل از به دنیا آمدن افلاطون در ایران باستان 

بوده است.
هرودت در این خصوص، متن مکالمۀ سه بزرگ‌زادۀ پارسی به نام های اوتانِس1ِ، مگابیزوس2 

و داریوش3 مربوط به سدۀ ششم قبل از میلاد را به این شرح توصیف و گزارش کرده است:
آن هنگام که شورش خوابید و پنج روز گذشت، کسانی که بر مغان شوریده 
بودند، در مورد اوضاع به رایزنی پرداختند و سخنانی مطرح گردید که برخی 
از یــونانیان باور ندارند. ولی آن سخنان درواقع گفته شده است... اوتانِسِ، دنبال 
آن بود که ادارۀ امور را به تمامی پارسیان واگذار کند... مگابیزوس می خواست 
که امور، در اختیار گروهی از ثروتمندان گذاشته شود... سومین آنان، داریوش، 
دموکراسی  آن  اینکه  فرض  به  من...  نظر  »به  کرد:  بیان  این گونه  را  خود  نظر 
نوع  در   )Monarchy( پادشاهی  و   )Oligarchy( الیگارشی   ،)Democracy(
خود بهترین باشند، من معتقدم که سومی بسیار ترجیح داده می شود...« این سه 
دیــدگاهی بود که در سه سخنرانی مطرح شد و چهار مرد که صحبت نکرده 

)Herodotus, 1954, pp. 79 - 87( بودند، به آخرین رأی دادند
موضع طباطبایی نسبت به این واقعۀ تاریخی، خود حدیثی قابل تأمل و تألم است؛ زیرا 
وی باوجود توصیف واقعه‌ یاد شده، نوشته است: »اندیشۀ یونانی، نخستین بحث پراهمیت و 
پردامنۀ اندیشۀ سیاسی را دربارۀ شیوه های سه گانۀ فرمانروایی آغاز کرد. از این حیث، این 

بحث نیز یونانی است« )طباطبایی، ب 1398، صص. 23-24(.

1. Otanes
2. Megabyzus
3. Darius

.



  39

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

سپس چند صفحه‌ بعد، بار دیگر بر موضع قبلی خود پافشاری نموده و این بار به صراحت 
در مورد این مکالمۀ تاریخی نوشته است:

است،  یونانی  اندیشۀ  ساختۀ  آن،  جزئیات  در  گفتار،  این  که  نیست  تردیدی 
هرچند که در درستی دریافت یونانیان از سرشت قدرت سیاسی ایران باستان 
ناشی  آنان  از  قدرت  اینکه  و  مردم  برابری  کرد.  می توان  جدی  تردیدهای 
می شود، به گونه ای که در رفتار اوتانِسِ آمده، از مفاهیم بنیادین اندیشۀ یونانی 
است، هم چنان که دفاع از نوعی شاهی آرمانی نیز شالودۀ اندیشۀ پارسیان باستان 
را تشکیل می داده است و نیازی به گفتن نیست که هر دو این دریافت ها با نظام 

حکومتی خودکامه نسبتی نداشته است )طباطبایی، ب1398، صص. 40-41(
بنابراین طباطبایی از یک سو، طرح شیوه های سه گانۀ فرمانروایی را افزون بر اینکه بحث 
معرفی  نیز  سیاسی  اندیشۀ  در  بحث  نخستین  را  آن  دانسته،  سیاسی  اندیشۀ  پردامنۀ  و  مهم 
این  و  می‌دهد  نشان  بیشتری  دوستی  یونان  نیز  هرودت  از  دیگر،  ازسوی  اما  است؛  کرده 
بحث صورت پذیرفته میان بزرگ‌زادگان پارسی را که با توجه به موقعیت و قدرت سیاسی 
امپراتوری پارس در آن روزگار، امری کاملاًً بدیهی و معقول به نظر می آید، بحثی یونانی 

قلمداد می نماید.
جالب این است که قاطعیتی که طباطبایی در رد اصالت این واقعه تاریخی از خود به خرج 
می‌دهد را حتی جورج کلوسکو فیلسوف آمریکایی نیز از خود نشان نداده است. چراکه در 
کتاب تاریخ فلسفۀ سیاسی خود، کلمه‌ »احتمالاًً« را در نفی اعتبار این واقعه به کار برده و نوشته 
است: »هرودت در کتاب تواریخ که موضوع محوری‌اش منازعات میان یونان و ایران است، 
مباحثه‌ای را دربارۀ این مسئله مطرح می کند که )بنا بر فرض( ایرانیان قرن ششم قبل از میلاد 

داشته‌اند. اگرچه این صحنۀ خاص احتمالاًً زادۀ خیال است« )کلوسکو، 1399،  ج 1، ص. 35(.
ایران  یعنی  جهانی  سطح  در  نهادینه  سیاسی  قدرت  یک  که  کرد  تصور  می شود  آیا 
باستان، پشتوانه‌ای تهی از اندیشۀ سیاسی داشته؛ اما چند شهر یونانی، زادگاه اندیشۀ سیاسی 
بوده است؛ آن هم در دورانی که عمده ترین مسئله و مشکل یونانیان، مسئله قدرت فزایندۀ 

امپراتوری هخامنشی و خطر رو به گسترش آن بوده است؟

.



  40

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

کلوسکو در همین خصوص نوشته است: »یونانیان تازه در قرن پنجم قبل از میلاد بود که 
توانستند پس از دفع حملات امپراتوری هخامنشی توانشان را صرف توضیح ماهیت و منشأ 

جهان اجتماعی کنند« )کلوسکو، 1399، ج 1، ص. 26( و همچنین اظهار داشته است:
در سال های پس از جنگ ها با ایرانیان، دیدگاه سنتی بیش ازپیش مورد سؤال 
قرار گرفت. یک دلیل این تغییر، تماس هر چه بیشتر میان یونانیان و سایر جوامع 
بود... وقتی مردمان یک جامعه می بینند که جامعه ای دیگر باورها و ورزه هایی 
به کلی متفاوت از جامعۀ آنان دارد، آشفتگی در میانشان پدید می آید، چون 
تا آن زمان معتقد بودند که فقط شیوۀ تفکر و عمل آنان حرمت الاهی دارد و 
بنابراین درست است... یکی از مضامین اصلی اندیشۀ اخلاقی در قرن پنجم قبل 
از میلاد در یونان، تحول نسبی گرایی واقعیت مند به نسبی گرایی اخلاقی و بعد 
چنان که خواهیم دید، تلاش برای رسیدن به معیارهای اخلاقی عینی یا صادقی 
است که دیگر وابستۀ خدایان از اعتبار افتاده نباشند )کلوسکو، 1399، ج 1، 

صص. 42-47(
اگر  ایرانیان،  با  یونانیان  ناخواسته  یا  تعامل خواسته  منازعات و  از یک سو،  ترتیب  بدین 
باستان، زمینه‌  از دوران  یقین در طول ده ها سال  به  نگوییم در طول صدها سال، دست کم 
از  و  بود؛  آورده  فراهم  ایرانیان  آگاهی  و  تجارب  از  را  یونانی  اندیشمندان  بهره برداری 
سوی دیگر، منازعات و جنگ های داخلی میان شهرهای پراکنده و مستقل یونان باستان نیز 
اندیشمندان آن را به تأمل در وضعیت بحران داخلی یونان واداشت. گفتار یاد شده میان سه 
بزرگ‌زاده‌ پارسی در قرن ششم قبل از میلاد، دقیقاًً مؤید همین امر است. آشنایی یونانیان 
با قدرت سیاسی ساختارمند و نهادمند ایران، از یک سو آن ها را دستخوش بهت و حیرت 
ساخته بود، آگاهی شان را هم تحریک نموده و هم نسبت به آگاهی خود دستخوش تردید 
ساخته بود و از سوی دیگر، شهرهای یونان در حالی به قرن پنجم قبل از میلاد و زمانه‌ زیست 
حل‌وفصل  به  قادر  متعدد،  الهه های  به  ایمان  و  اعتقاد  باوجود  که  می شدند  وارد  افلاطون 

منازعات درونی خویش نبودند. چنان که کلوسکو می نویسد:
جنگ های  و  شهرها  درون  در  غنی  و  فقیر  میان  تنش  از  پُرُ  یونانی  جهان 
برپا  نو  از  و  می شدند  برانداخته  مدام  حکومت ها  بود.  شهرها  میان  بی پایان 
افلاطون مواجهه  ذیلاًً خواهیم دید، نخستین تجربۀ سیاسی  می شدند. چنان که 

.



  41

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

کوتاهی  مدت  که  بود  اولیگارشی  نظام  یک  به  پیوستن  برای  درخواست  با 
شدند،  ویران  بسیاری  شهرهای  نظامی،  شکست  نتیجۀ  در  شد.  برپا  آتن  در 
مردانش کشته شدند و زنان و کودکانش به بردگی فروخته شدند. باید بدانیم 
یعنی  بود،  چنین  یونان  در  میلاد  از  قبل  چهارم  و  پنجم  قرون  در  اوضاع  که 
در زمانی پس از اتحاد شهرهای یونانی برای حفاظت از استقلالشان در برابر 
ق.م(،   490( ماراتون  در  تاریخی  پیروزی‌های  به  منجر  که  ایران  امپراتوری 
بزرگی  جنگ  که  پلوپونزی  جنگ  شد...   )479( پلاتایا  و   )480( سالامیس 
سال های  فاصلۀ  در  را  یونانی  و جهان  بود  متحدانش  و  اسپارت  و  آتن  میان 
میان دموکراسی های  تشنج کرد، کشمکشی  از  پُرُ  میلاد  از  قبل   401 تا   431
متحد با آتن و اولیگارشی های جانبدار اسپارت بود. این جنگ که با شکست 
تاریخ توکودیدس  پایان رسید، در کتاب بزرگ  به  اشغال آن  کامل آتن و 
سیاسی  دیدگاه های  بی شک  و  است  شده  تحلیل   )Thucydides )توسیدید 

داده است )کلوسکو، 1399،  ج 1، صص. 30-31( را هم شکل  افلاطون 
باستان، غیرقابل کتمان است، چنانکه  یونان  به  ایران  از  اندیشه و آگاهی  انتقال  بنابراین 
به تغییرات  نیز  انتقال آگاهی اشاره کرده و کلوسکو  این  به  نیز در فلسفۀ حق خود،  هگل 

نهادی متعاقب آن در آتن پرداخته و نوشته است:
اهمیت فن خطابه را فقط در پرتو اهمیت نهادهای سیاسی در شهرهای پونان، 
به  نظیر آتن، می توان دریافت. در سال هایی که  در دموکراسی هایی  خصوصاًً 
دنبال جنگ با ایرانیان آمد، دموکراسی در آتن قوّّت بیشتری گرفت. همان‌گونه 
که پیش تر گفتیم، این به معنای افزایش قدرت اکثریت و مجامع و مجالس و 
نهایی در همۀ  به تصمیم سازان  بدل  بود. مجامع و مجالس  دادگاه های مردمی 

امور سیاسی شدند )کلوسکو، 1399،  ج 1، ص. 49(

مرتضی مطهری در همین خصوص نوشته است:
فلسفۀ افلاطون ریشه‌اش به فلسفۀ فیثاغورس می‌رسد و فلسفۀ فیثاغورس هم به 
اورفئوس؛ و این دو فلسفه هم ریشه در مشرق زمین دارند. فیثاغورس و اورفئوس 
به  فیثاغورس...که می گویند  افکارشان را از شرق گرفته‌اند، مخصوصاًً  هر دو 
مشرق زمین آمده و بیست سال در مصر بوده و حتی می گویند به ایران هم آمده 

.

.

.



  42

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

است؛ پس احتمال دارد که افکار عرفانی خود را از مشرق زمین گرفته و بعد به 
سرزمین خود برگشته است )مطهری، 1389،  ج 7، ص. 512(

سید حسین نصر نیز بر این اعتقاد است که حکمت و فلسف‌ۀ باستانی یونان از حکمت های 
باستانی پیشین و مشخصاًً از ایران باستان، نشأت گرفته است و دراین باره به نظریات فارابی و 

سهروردی مبنی بر تعلق اصل فلسف‌ۀ یونانی به ایران، استناد می کند )ر.ک.به: نصر، 1399، ص. 16(
همچنین هاشم رضی در کتاب خود آورده است:

اما  او می‌زیسته است؛  از  افلاطون خود می گوید زرتشت سده هایی چند پیش 
در آنچه جای شک و گمان نیست، اینکه افلاتون زرتشت را ستایش کرده و 
از فلسفۀ او آگاهی داشته و در مُثُُلُ، چنانکه گذشت، اساس تفکر زرتشت را 
اخذ کرده است. مُثُُلُ افلاطونی، جهانی مینوی که اشکال مثالی و روحانی انواع، 
نخست در آن وجود داشته، همان جهان مینوی و آفرینش شکلِِ روحانیِِ انواع 

است )رضی، 1399، ص. 129(
سرانجام اینکه شارل ورنر، نویسنده فرانسوی دراین باره یادآور شده است که »اگر نهال 
اندیشه یونان، از آب حکمت ایران و مشرق زمین سیراب نمی شد، هرآینه فلسفۀ فیثاغورث 
)ر.ک.به:  نمی یافت«  هستی  پرشکوهش،  شکوفایی  آن  با  یونان،  حکمی  مکاتب  اولین  و 

ورنر، 1382، ص. 8(.
طباطبایی خود نیز در مطلبی متناقض با ادعای یاد شده‌اش، از فراگیر بودن اندیشۀ سیاسی 

در ایران، از دوران باستان تا دورۀ اسلامی سخن به میان آورده است:
در دورۀ باستانی ایران، تأمل در امور سیاسی و فرمانروایی با هر اندیشه‌ای دربارۀ 
کشورداری به معنای بسیار گستردۀ آن پیوندی ناگسستنی می یافته و این امور 
در درون اندیشه‌ای فراگیر که می توان آن را »سیاسی« توصیف کرد، فهمیده 
می شده است. به دیگر سخن، در دورۀ باستان و نیز در عصر زرین فرهنگ ایران، 
اندیشۀ فراگیر، اندیشۀ سیاسی می بوده... حتی در دورۀ اسلامی ایران‌زمین، اندیشۀ 

سیاسی، اندیشه‌ای فراگیر می بوده )طباطبایی، الف 1399، صص. 84-85(

.

.

.



  43

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

5. ناسازواری فلسفۀ فارابی با دستگاه فکری طباطبایی

سید جواد طباطبایی که زادگاه اندیشه و فلسفۀ سیاسی را یونان معرفی کرده، بدیهی است 
ازاین‌رو،  بداند؛  فلسفه  آن  بسط  نیز  را  ایرانی  بزرگ  فیلسوف  فارابی  مسئولیت  بایستی  که 
مدعی شده است: »بسط فلسفۀ یونانی در دورۀ اسلامی که با ابونصر فارابی آغاز شد، اگرچه 
در اندیشۀ یونانی با گسست از نظریۀ سلطنت تأسیس شده بود؛ اما در تفسیر دورۀ اسلامی 
با توجه به نظریۀ شاهی آرمانی مورد تفسیر قرار گرفت و در تحول آتی آن نیز به نوعی از 
عمل  واقعیت  در  اسلامی...  دورۀ  در  عملی  حکمت  بسط  شد...  تبدیل  نامه نویسی  سیاست 

سیاسی- اجتماعی مؤثر نبود« )طباطبایی، ب 1399، صص. 254 ، 89(.
با  طباطبایی،  قلم فرسایی های  همه  باوجود  که  بود  مستقل  اندیشه‌ای  فارابی،  اندیشۀ  اما 
درنتیجه،  نداشت.  هماهنگی  و  همخوانی  وی  نظر  مورد  انحطاط  و  زوال  فکریِِ  دستگاه 

طباطبایی بر فاصله گرفتن فارابی از اندیشۀ یونانی تأکید کرده و نوشته است:
نیز  را  یونانی  سیاسی  اندیشۀ  »واقع گرای«  نمی تواند وجوه  فارابی  مدنی  فلسفۀ   
بازتاب دهد... فارابی، از سویی، به نظریۀ شاهی آرمانی اندیشۀ سیاسی ایرانشهری 
نزدیک می شود و از سوی دیگر، نظریۀ نبوت را در بحث خود وارد می کند... به 
نظر می‌رسد که به مقیاسی که فارابی نظریۀ سیاسی خود را با حکمت نبوی جمع 
می کند، تحلیل سیاسی او جنبۀ انضمامی خود را از دست می‌دهد و بدین سان، 
و  افلاطون در رساله های جمهور  به گونه‌ای که  یونانی، حتی  اندیشۀ سیاسی  از 
نوامیس تدوین کرده بود، فاصله می‌گیرد... فارابی، در تحلیل مدینه های ضاله، 
بی آنکه مانند افلاطون به تحلیل واقعیت سیاسی و اجتماعی ساختار درونی نظام ها 
پرداخته باشد، به اندیشۀ سیاسی ایرانشهری نزدیک شده و کانون تحلیل خود را 
رأس هرم اجتماعی یعنی رئیس اول مدینه قرار داده است که از بسیاری جهات 
با اندیشۀ شاهی آرمانی ایرانشهری سازگار است... راه حل های فلسفی او کارساز 
واقع نشد... فارابی، از سویی، با تعریف سیاست به سلوکی برای نیل به سعادت، از 
سیاست تعریفی »اخلاقی« عرضه کرد، اما از سوی دیگر، سیاست را نیز در مقایسه 
با اخلاق علم برین دانست... فارابی، با توجه به مبانی فلسفۀ مدنی و مفهوم ریاست 
مدینه و نیز با تأکید بر نظریۀ سعادت نمی توانست مفهوم بنیادین مصلحت عمومی 

را وارد کند )طباطبایی، ب 1398، صص. 163-181(

.

.



  44

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

درحالی که منظومۀ فلسفی فارابی منظومه‌ای مستقل بوده که اصولاًً بر مدار اندیشۀ سیاسی 
یونان باستان چرخشی نداشته است؛ ازاین‌رو، در ادعای طباطبایی، این نوع از فلسفۀ سیاسی 

که با فلسفۀ یونانی مغایرت دارد، اصولاًً فلسفۀ سیاسی به معنای دقیق کلمه نیست:
فلسفۀ سیاسی دورۀ اسلامی، فلسفۀ سیاسی به معنای دقیق کلمه نیست، بلکه نوعی 
از سیاست نامه نویسی فلسفی است... فلسفۀ سیاسی یا »مدنی« به تعبیر فارابی، از 
همان آغاز همچون بخشی از اندیشۀ سیاسی و با توجه به الزامات آن تدوین شده 
است... بدین سان، فلسفۀ سیاسی یا مدنی، از همان آغاز، اگر بتوان گفت، دارای 
سرشتی سیاستنامه‌وار بود و می بایست، درنهایت، در سیاست نامه نویسی جذب و 

حل شود و چنین شد )طباطبایی، الف  1399، ص. 205(
بنابراین فارابی با بنیان نهادن فلسفه‌ای ایرانی- شیعی، منظومه‌ای متفاوت با منظومه فکری 
یونان باستان تأسیس نموده و فلسفه وی چونان چراغ راه آینده در اندیشه‌ورزی سیاسی و 
فلسفی، دورۀ پراهمیتی از تاریخ ایران را روشن ساخته و ازاین‌رو به‌زعم طباطبایی به عنوان 
واپسین نماینده فلسفۀ سیاسی در دورۀ اسلامی، هبوط فلسفۀ سیاسی را رقم زده است: »اینکه 
پیش‌ازاین گفته‌ایم که فارابی نخستین و نیز واپسین نمایندۀ فلسفۀ سیاسی در دورۀ اسلامی 
اسلامی  دورۀ  در  سیاسی  فلسفۀ  مؤسس  که  راهی  ادامۀ  در  نه تنها  که  معناست  این  به  بود، 
نوآوری،  هر  بلکه  بود،  غیرممکن  او  سیاسی  فلسفۀ  نظام  بسط  برای  کوششی  هر  گشود، 
درنهایت، نتیجه‌ای جز هبوط از فلسفۀ سیاسی در نظریۀ سلطنت مستقل نمی توانست داشته 

باشد...« )طباطبایی، 1400،  ج1، صص. 449-451(.
درنتیجه، به نظر طباطبایی، فلسفۀ سیاسی فارابی به سبب فاصله گرفتن از فلسفۀ یونانی، 
چنان اندیشه‌ورزی در ایران را در سیر نزولی و زوال و انحطاطی تاریخی قرار داد که در 
نگاه وی، فضل‌الله بن روزبهان خنجی، نمایندۀ اوج زوال اندیشه و انحطاط در دورۀ اسلامی 

به شمار آمده است:
به خلاف آنچه در آغاز دورۀ اسلامی گذشته بود، تجدید خلافت در دورۀ متأخر 
اسلامی هم‌زمان با انحطاط در همۀ ارکان کشورهای اسلامی بود و از این نظر 
فضل‌الله بن روزبهان خنجی نه تنها نمایندۀ اوج زوال اندیشه و انحطاط تاریخی 
کشورهای اسلامی به شمار می آمد، بلکه نوشته های او نشانۀ واپسین مرحلۀ زوال 
اندیشۀ سیاسی در دورۀ اسلامی و به بن بست رسیدن اندیشۀ قدیم در رویارویی 

.

.



  45

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

می شد  آغاز  اروپا  در  »نوزایش«  جنبش  با  هم‌زمان  که  بود  دورانی  و  دنیا  با 
)طباطبایی، ب 1399، صص. 380-381(

6. فارابی و افلاطون الهی

طباطبایی با استناد به این گفته‌ لئو اشتراوس که افلاطون، نوامیس را به نوامیسی حقیقتاًً الهی 
تبدیل و به عالم شریعت وحیانی نزدیک شده )Strauss, 1982, p. 74(، اظهار داشته است:

این نکته مربوط می شد که  به  افلاطون  فیلسوفان دورۀ اسلامی و  مهم ترین اختلاف میان 
حکومت مطلوب، بنا بر اصول عقاید اسلامی، امری است که با پیامبر تحقق یافته، درحالی که 
لئو  تعبیر  به   desideratum یا   - مطلوب  امر  صِِرفِِ  افلاطونی،  اندیشۀ  در  حکومتی،  چنین 
اشتراوس- است؛ زیرا تلاقی فلسفه و پادشاهی، برای تحقق حکومت مطلوب کافی نیست، 
به‌ویژه  اسلامی،  دورۀ  فیلسوفان  باشد.  حکومتی  چنین  مؤسس  می تواند  پیامبر  تنها  بلکه 
مورد  نوامیس  تکیه  بر  با  و  او  نوشته های  نوافلاطونی  تفسیر  به  توجه  با  را  افلاطون  فارابی، 
تفسیر قرار دادند، زیرا »افلاطون، در کتاب نوامیس، چنان تفسیری از نوامیس الهی« یونان 
باستان عرضه کرده بود که با تفسیر فلسفی شریعت نزد اندیشمندان سده های میانه مطابقت 

دارد )طباطبایی، ب 1398، ص. 243(.
آنچه از دید طباطبایی پنهان مانده، پردازش فلسفه بر اساس نگرش ایرانی- شیعی و در 
راستای احیای جامعه و بازیابی هویت ایرانی در زمانۀ فارابی بوده است که ناگزیر و الزاماًً 
به معنای اقتدای فارابی به افلاطون یا تأثیرپذیری وی از تفسیر نوافلاطونی نیست؛ آن چنان که 
به »تشیع فلسفی« شناخته می شود: »رهیافت فارابی به دین، به یک علم فلسفی در باب قوانین 
الهی می‌انجامد، او با ارائه قوانین الهی، فقه و کلام به عنوان اجزای علم سیاسی، به امکان یک 
بحث خنثی در باب همۀ ادیان و »فرقه ها« و خصیصه-های مشترک میان همۀ آن ها اشاره 

می کند« )اشتراوس و کراپسی، 1398، ص. 386(.
هرچند سید جواد طباطبایی بر اقتدای فارابی به افلاطون الهی اعتقاد دارد و به همین سبب 
نوشته است: »به نظر می‌رسد که در این بحث، فارابی به طور عمده به »افلاطون الهی« اقتدا 
است...«  داده  اسلامی  صبغه‌ای  افلاطون  نوشته های  مسیحی  و  نوافلاطونی  تفسیر  به  و  کرده 

)طباطبایی، ب 1398، صص. 163-181(.



  46

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

 اما در مطلب متناقض دیگری اظهار داشته است: »افلاطون، نه به خلاف گفتۀ فیلسوفان 
ادعا کرده‌اند،  نویسندگان جدید  از  برخی  نه چنان که  و  بود  الهی«  »افلاطون  اسلامی  دورۀ 
اندیشۀ فلسفی  ایدئولوژی های توتالیتر و پیشگام »اردوگاه های کار« و درواقع،  نظریه پرداز 
او در مرز میان تفریطِِ »افلاطون الهی« و افراط »افلاطونِِ اهل ایدئولوژی« یا بهتر بگوییم در 
ورای این‌وآن، تدوین شده است. افلاطون، بنیادگذار اندیشۀ فلسفی و نیز فلسفۀ سیاسی بود« 

)طباطبایی، ب 1398، ص. 53(.

7. تناقض گویی طباطبایی در مورد ارسطو- افلاطون الهی

بر اساس مطالب پیشین گفته شد که »افلاطون الهی« مورد انکار طباطبایی قرار گرفته است؛ 
اگر  »اما  از سقراط گفته است که  نقل  به  افلاطون در دفتر ششم رساله جمهور  درحالی که 
آن  در  داشت،  مطابقت  او  حکومت  با  آن  برتری  که  می شد  روبرو  حکومتی  با  فیلسوف 
و مشاغل دیگر چیزی جز  و در سایر طبیعت ها  است  الهی  واقعاًً  او  صورت می‌دیدیم که 
که  است  شده  بیان  افلاطون  هفتم  نامۀ  در  یا   )Platon, 1989b , 497 b-d( نیست«  انسان 
شهرها  حاکمان  و  نرسند  قدرت  به  اصیل  و  خالص  فیلسوفان  نسل  که  زمانی  تا  »بنابراین 
به فضل الهی دست به فلسفه ورزی واقعی نزنند، بدی ها برای انسان متوقف نخواهد شد« 
)Platon, 1989a , 326 a-b(. این عبارات، نشان از جایگاه والای امر و مشیت الهی در اندیشۀ 

ایدۀ  آن  با  سازگاری  برای  را  مسئله  این  بایستی  طباطبایی  درنتیجه،  دارد.  افلاطون  سیاسی 
خود، توجیه نماید. به همین سبب در جای دیگری نوشته است:

را  قدیم  سیاسی  فلسفۀ  اصل  این  مناسبتی،  هر  به  رساله های خود،  در  افلاطون 
برجسته کرده است که در طرح بنیادگذاری شهر آرمانی، امکان تحقق عملی 
آن ذی مدخل نیست. پیش تر نیز به اشاره گفتیم که در فقراتی که افلاطون دربارۀ 
نسبت طرح »شهر زیبا« و تحقق عملی آن سخن می گوید، ابهامی وجود دارد و 
هدف او از وارد کردن قیدهایی مانند »خواست خداوند« و »بختِِ یار« این بوده 
است که بگوید طرح آرمانی »شهر زیبا« تنها »در سخن« می تواند درافکنده شود 
و درواقع، به تعبیری که پیش تر آوردیم، افقی بیش نیست که اشاره‌ای به جهت 
فلسفۀ  در  به آن.  امکان رسیدن  نه  و  است  به سعادت  نیل  برای  انسان  سلوک 



  47

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

افلاطون که در این مورد الزامات اندیشۀ فلسفی دوران قدیم را دنبال می کند، 
امر آرمانی در جهان »واقع« یا به گفتۀ افلاطون، جهان محسوسات، تحقق پیدا 
نمی کند، بلکه به عالم مجردات عقلی تعلق دارد که نمونۀ اعلاء یا افقی در برابر 
سلوک موجودات جهان محسوس به شمار می‌رود. تحقق طرح شهر آرمانی، 
در این جهان و به طریق‌اولی، توسل به قهری که می توان آن را »انقلابی« توصیف 
کرد، مستلزم برهم‌زدن مراتب وجود خواهد بود که به نوبۀ خود از ویژگی های 
اندیشۀ فلسفی جدید است. اندیشۀ برهم‌زدن مراتب وجود و البته، اندیشۀ تحقق 
اندیشۀ  با  بنیاد،  از  انسانی،  مشخص  اجتماع  یک  در  حتی  سعادت،  و  فضیلت 

فلسفی قدیم ناسازگار بود )طباطبایی، ب 1398، صص. 64-65(
هرچند طباطبایی همه تلاش خود را برای رفع ابهامات پیش آمده به‌کار می برد؛ اما نه تنها 
قادر به رفع آن ها نیست، بلکه نکات و ادعاهای بی پشتوانه‌ دیگری را نیز مطرح می کند. قدر 
مسلم این است که تلاش دارد از موضوع »افلاطون الهی« با ارجاع آن به آرمانی بودن مدینۀ 
»امر آرمانی در جهان  یاد شده‌ خود، عبارت:  نماید. ولی در جملات  افلاطون عبور  فاضله 
به عالم مجردات  بلکه  نمی کند،  پیدا  افلاطون، جهان محسوسات، تحقق  به گفتۀ  یا  »واقع« 
عقلی تعلق دارد« را نگاشته و این بار امکان تحقق، عمل و واقع گرایی را در طرح آرمانی 
افلاطون انکار کرده است. چنانچه فراموش نموده که در چند صفحه‌ قبل از آن، در خصوص 

عمل به فلسفه و امکان واقع گرایانه بودن طرح افلاطون این گونه نظر داده است:
پیوند فلسفه و سیاست در کانون اندیشۀ افلاطون قرار دارد. تبار فیلسوفان که 
نظر به معقولات دارند، تباری خدا گونه است... افلاطون، پیوند فلسفه و سیاست 
او،  از سویی، چنان که گفته شد،  تأمل قرار می دهد:  از دو دیــدگاه مورد  را 
به عنوان بنیادگذار فلسفۀ سیاسی، تأمل نظری در امر سیاسی را جز از مجرای 
بحث فلسفی ممکن نمی داند، اما ملاحظات فلسفی یگانه توجیه پیوند فلسفه و 
امور  تدبیر  در  نظری  تأمل  واردکردن  با  دیگر،  از سوی  زیرا  نیست؛  سیاست 
سیاسی، افلاطون فلسفه را در جایگاهی قرار می دهد که بتواند، اگر بتوان گفت، 
صبغه ای »واقع گرایانه« به خود بگیرد. در اندیشۀ فلسفی افلاطون، امکان تحقق 
بهترین شیوۀ فرمانروایی، وابستۀ به وجود فرمانروایان پرهیزگار است... بنابراین، 
تباهی های  از  مدینه  رهایی  راه  یگانه  را  آن  به  عمل  و  فلسفه  به  میل  افلاطون 

.



  48

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

 ،1398 ب  )طباطبایی،  می داند  فرمانروایان  ویرانگر  پیکارهای  و  مال  کسب 
)58-59 صص. 

ابهامات مربوط به »افلاطون الهی« موفق نیست، بلکه به  بنابراین طباطبایی نه تنها در رفع 
تناقض در گفتار هم دچار می شود. افزون بر آن، همان طور که گفتیم، در توجیه یاد شده 
این ادعای جدید را نیز مطرح کرده است: »طرح آرمانی »شهر زیبا« تنها »در سخن« می تواند 
به  اشاره‌ای  نیست که  بیش  افقی  پیش تر آوردیم،  تعبیری که  به  درافکنده شود و درواقع، 
جهت سلوک انسان برای نیل به سعادت است و نه امکان رسیدن به آن« )طباطبایی، ب 1398، 

ص. 64(.
به  منوط  را صرفاًً  انسانی  افراد  و  تأمین سعادت دولت  افلاطون خود شخصاًً  درحالی که 
اجرای طرح خود و تحقق مدینۀ فاضله خود می‌دانست. چراکه دراین باره به نقل از سقراط 

در رسالۀ جمهور خود نوشته است:
تا زمانی که فیلسوفان در شهرها پادشاه نباشند، یا تا زمانی که آن ها که امروز 
نباشند. تا زمانی که  شاه و فرمانروا خوانده می شوند، واقعاًً و جدی فیلسوف 
قدرت سیاسی و فلسفه در یک موضوع به هم نرسند... هیچ پایانی برای شر 
شهرها و به نظر من، برای مفاسد نسل بشر، وجود نخواهد داشت و گلاوکون 
درواقع،  شد...  نخواهد  محقق  دادیم  توضیح  قبلاًً  که  شهری  هرگز.  عزیزم، 
)طرح(،  این صورت  با  فقط  افراد،  برای  و  دولت  برای  اینکه سعادت  تصور 

.)Platon, 1989b , 473 d-e( ممکن خواهد بود، دشوار است
افلاطون در نامۀ هفتم خود -که طباطبایی نیز در فصل دوم کتاب زوال خود در چند مورد 
به آن استناد کرده و درنتیجه، اصالت آن را پذیرفته است- به صراحت اجرای طرح خود را 
به صاحب منصبان توصیه کرده و دراین باره نوشته است: »در روابطم با دیون، که هنوز جوان 
بود، نظراتم را در مورد آنچه به نظرم برای مردان بهترین بود، برای او توضیح دادم و از او 
برای سرنگونی  ناخودآگاه  به نحوی  بودم که  نفهمیده  اجرا کند. شاید  را  تا آن ها  خواستم 

.)Platon, 1989a , 327 a-b( »استبداد تلاش می‌کردم
جورج کلوسکو در خصوص واقع گرایی و تأثیرگذاری افلاطون در امور سیاسی نوشته 

است:



  49

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

همدلی افلاطون با اولیگارشی و خصومت تقریباًً فطری‌اش با دموکراسی نشان 
می‌دهد که پس زمینۀ فکری او چه بوده است... دورۀ زندگی افلاطون مصادف 
برای  آمد...  دنیا  به  پریکلس  عصر  از  پس  سالی  چند  او  بود.  آتن  انحطاط  با 
پژوهندگان فلسفۀ سیاسی افلاطون، وقایع رخ داده در سیسیل گواهی مهمی است 
بر اینکه افلاطون در نوشتن محاورات سیاسی‌اش فقط متکی به نظرورزی فلسفی 
نبوده است، بلکه امید داشته است که اندیشه هایش بر روند امور سیاسی تأثیر 

بگذارد )کلوسکو، 1399، صص. 110-114(
افزون بر آن، افلاطون در مکالمه‌ فیدون1 معرفت و علم حقیقی را خلود و جاودانگی روح 
یا ازلیت و ابدیت نفس، در مقایسه با جسم دنیوی می‌داند؛ بنابراین نفس یا روح است که  با 
دارا بودن علم حقیقی نسبت به معقولات، بر محسوسات چیرگی دارد. چراکه »چیزهای برابری 

که محسوس‌اند مایل‌اند که به برابری معقول برسند و نمی‌رسند« )افلاطون، 1387، ص. 205(.
یا عقیده  باور  از  معرفت  تمایز  به  تمثیل غار،  افلاطون حتی در رساله جمهور هم ضمن 
بیان  پرداخته و هدف فلسفه را دستیابی به معرفت دانسته است. مضمون اصلی تمثیل غار، 
طریقه‌ سیر نفس انسانی است از تاریکی جهل به روشنایی علم و وصول آن به عالم معقولات 

که مقر خیر مطلق است )افلاطون، 1374، صص. 410- 395، 320- 315(.
طباطبایی در ادامه‌ بحث، به تمثیل دو دایرۀ کیهانی مندرج در رسالۀ مرد سیاسیِِ افلاطون 

استناد می کند و با اشاره به دوره‌ پس از هبوط انسان می نویسد:
در همین دوره سیاست، به عنوان نظام تدبیر مدینه‌ای که خداوند آن را به حال 
با  افلاطون،  انسانی پدیدار شد.  خود رها کرده است، در افق مناسبات اجتماع 
آوردن تمثیل دو دایرۀ کیهانی، گسستی از سنت اسطورۀ خدا- شبانِِ افراد انسانی 
که همروس و هسیودس پذیرفته بودند، ایجاد کرد و در همان رساله، تعریف 
مرد سیاسی به شبان، به عنوان خلیفۀ خدا-شبانِِ گلۀ انسانی را درست ندانست. 
افلاطون با آوردن این تمثیل کوشش می کند نشان دهد که سیاست، به گونه‌ای 
غیبت خدایان  و  غیاب  در  تنها  است،  داده  توضیح  رساله های خود  در  او  که 

پدیدار می شود )طباطبایی، ب 1398، صص. 69-70(
طباطبایی که بروز و ظهور سیاست ازنظر افلاطون را تنها در غیاب و غیبت خدایان دانسته 

1. Plato›s dialogue, the Phaedo



  50

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

بود، چند صفحه بعد، نقیض این سخنان خود را به نقل از سخنان افلاطون خطاب به یاران 
واپسین  در  دیگر،  بار  »افلاطون،  است:  نوشته  و  کرده  مطرح  شرح  این  به   ،)Dion( دیون 
فقرۀ این اندرزهای خود، تأیید آسمانی، امداد خدایان و بختِِ یار را به عنوان اصل اساسی 
موفقیت هر اقدام سیاسی وارد می کند. پیش تر نیز گفته‌ایم که به نظر افلاطون، در مخالفت 
با اندیشۀ سیاسی جدید، عمل سیاسی اقدامی نبود که یکسره از خواست و ارادۀ انسان ناشی 

شده باشد« )طباطبایی، ب 1398، صص. 84-85(.
در  افلاطون  نوشته های  برخی  گردد،  روشن  الهی«  »افلاطون  صحت‌وسقم  اینکه  برای 
ذیل  شرح  به  می‌دهد،  تشکیل  را  وی  سیاسی  فلسفۀ  اصلی  ستون  که  جمهور  نهم  کتاب 

یادآوری می شود:
چاره‌ای نیست جز اینکه این گونه کسان ]که جزء استدلال کنندۀ ضعیفی دارند 
و نمی توانند درون خویش را مهار کنند[ تحت حاکمیت مقامی باشند که بر 
و  شریف  مردان  زیردست  باید  می گوییم  ما  که  می کند  حکومت  بهترین ها 
خردمندی باشند که عنصری الهی در سینه دارند و همیشه فرمان آن را اطاعت 
می کنند. نه اینکه فکر کنیم این وضعیت باید همان طور که تراسیماخوس در 
مورد حکومت شوندگان معتقد بود، به زیان زیردستان تمام شود، بلکه چون 
برای هرکس، چیزی سودمندتر از اداره شدن توسط روحی الهی و خردمند 
نیست، خواه در درون ما ساکن باشد که بهترین است، در غیر این صورت، 
چنین روحی، حداقل باید از بیرون بر ما حکومت کند تا همه ما تا آنجا که 
شویم  یکدیگر  دوست  و  همانند  الهی،  اصلی  از  بودن  تابع  با  است،  ممکن 

.)Platon, 1989b , 590 c-e(

سید جواد طباطبایی دربارۀ اندیشۀ سیاسی ارسطو نیز آورده است:
آن  نمی توان  و  دارد  اثباتی  وجهی  سیاسی،  اجتماع  ارسطو،  سیاسی  فلسفۀ  در 
فروکاست؛  جدید،  سیاسی  اندیشۀ  در  لیبرال،  دولت های  سلبی  وجه  به  را 
و  است  زندگی سعادتمندانه  به  نیل  و  فضیلت  به  اجتماع سیاسی، عمل  غایت 
نه جلوگیری از دست‌درازی دیگران به جان و مال شهروندان. شالودۀ اجتماع 
سیاسی، در نزد ارسطو، دوستی یا به تعبیر فیلسوفان دورۀ اسلامی »محبت« است 
و نه ترس از مرگ ناگوار و فرار از آن، چنان که هابز در آغاز دوران جدید 



  51

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

می گفت... سرشت و فضیلت و سعادت مرد و شهر یکی است که همانا میانه-
روی، دادگری و خردمندی است. بدین سان، بحث دربارۀ سعادت انسان، بیشتر 
از آنکه اخلاقی باشد، سیاسی است، زیرا عمل به فضیلت نیازمند بهترین نظام 
سیاسی است تا فرد بتواند در درون آن، از راه نیک کرداری، به سعادت نائل 

آید )طباطبایی، ب 1398، صص. 110، 103-104(.
سپس به این نتیجه رسیده است که »نظریه پردازی ارسطو دربارۀ فلسفۀ سیاسی، نه با توجه 
به الزامات عمل سیاسی و شهروندی، بلکه با تکیه  بر سرشت اندیشۀ فلسفی، در عالم نظر، 

صورت گرفت« )طباطبایی، ب 1398، صص. 110-111(.
اما وی در مطلبی متعارض با سخن یاد شده، در رسالۀ دیگر خود نوشته است:

اندیشۀ اخلاقی ارسطو اندیشه‌ای مدنی یا سیاسی است و اخلاق جز در شهر و 
در مدینه و در میان شهروندان تحقق پیدا نمی کند؛ اخلاق ارسطویی بی آنکه 
و  شهر  اخلاق  و  میان شهروندان  در  رفتار  نظری  بررسی  باشد،  اخلاق  تهذیب 
مدینه‌ای خاص است و نه نظریه پردازی در ماهیت رفتار درست... به‌بیان‌دیگر، 
دیدگاه  از  که  »بربرها«  نه  و  است  یونانی  شهروندان  اخلاق  ارسطویی  اخلاق 

یــونانیان فاقد شهر و مدینه هستند )طباطبایی، الف 1398، ص. 181(
و  تأکید کرده  و شریعت  دیانت  با  ارسطویی  ناسازگاری سیاست  بر  طباطبایی همچنین 
اظهار داشته است: »مبنای حکمت عملی یونانی خردگرایی غیر ملتزم به دیانت بود... اخلاق، 
مبنای سیاست  بود...  یونانی  اخلاق و سیاست شهرهای  یونانی،  منزل و سیاست مدن  تدبیر 
ارسطویی بیشتر از افلاطون که در دورۀ اسلامی از مجرای تفسیرهای نوافلاطونی- مسیحی 

آن فهمیده می شد، با شریعت ناسازگار بود« )طباطبایی، الف 1398، ص. 180(.
اما این ادعای او با مطلبی که در اثر دیگرش نگاشته همخوانی ندارد:

نیافتنی است  انسان ارسطو، هرگز کامل نیست و درواقع، کمال، افقی دست 
که سیر به سوی آن تنها امکان کمال برای انسان است. خدا در اندیشۀ فلسفی 
از حیات  در آن وجهی  انسان،  اخلاقی  است که کنش  موجودی  ارسطویی، 
ــا کنش می نامد، از مجرای عمل به فضیلت به تقلید  خود که ارسطو praxis ی
آن می پردازد و از طریق این ارتباط دوستانه با خدا به تحقق خیر دست می یابد. 
ازاین‌رو،  و  است  یافته  تحقق  در خدا  که  است  کمالی  در جستجوی  انسان، 



  52

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

فلسفۀ ارسطو، اندیشه‌ای یگانه و نظامی منسجم، در باب خدا، وجود، جهان و 
انسان است... دریافت ارسطویی از انسان، بی آنکه بیش‌ازحد خوش‌بینانه باشد، 
کمابیش، واقع‌بینانه است؛ زیرا در نظر او، حاکمیت سیاسی، به خلاف اندیشۀ 
افراد  است که  از جماعتی  منبعث  بلکه  نیست،  افراد  از  ناشی  سیاسی جدید، 
آن، اگرچه، به ضرورت، باتقوا و با فضیلت نیستند، اما آنگاه که در میان جمع 
می آیند، می توانند خدمتگزاران صدیق شهر خود باشند )طباطبایی، ب 1398، 

صص. 108، 93-94(
افزون بر اینکه ارسطو در کتاب سوم رسالۀ سیاست، حکومت قانون را برخاسته از حکومت 
خداوند دانسته و یادآور شده است: »بنابراین هنگامی که کسی حاکمیت قانون را می خواهد، 
و   )Aristotle, 1848 , 1287a , § 4( است«  عقل  و  خداوند  حکومت  جستجوی  در  تنها 
ازاین‌رو، ارسطو در همان کتاب از مفاهیمی همچون »دولت حق« و »عدل مطلق« سخن به 
میان آورده و به همین سبب در رسالۀ »سیاست« خود نوشته است: »به‌وضوح دیده می شود 
مطابق  دارند،  نظر  را در  ]نظام های سیاسی[ که مصلحت عمومی  اساسی  قوانین  تمامی  که 
موازین عدل مطلق، بنیاد درست یافته‌اند و همۀ نظام هایی که فقط به نفع فرمانروایان هستند، 
نادرست و منحرف از دولت های حق هستند؛ زیرا آن ها خودکامه‌اند؛ اما شهر ]نظام سیاسی[ 

.)Aristotle, 1848 , 1279 a , § 7( »جامعه آزادمردان است
با توجه به همین تحلیل، ارسطو در کتاب سوم رساله سیاست خود این اعتقاد را مطرح 
وحشی  حیوانی  کردن  حاکم  درخواست  پادشاه،  یک  حاکمیت  »درخواست  است:  کرده 
نیز در همان  است؛ زیرا چنین هوسی جز این نیست« )Aristotle, 1848, 1287 a, § 4( و 
فاسد  قدرت  هنگام  را  مردمان  بهترین  »و هوس‌های آدمی حتی  است:  داشته  اظهار  کتاب 

.)Aristotle, 1848, 1287 a, § 4( »می کند ]اما[ قانون، خردی بدون هوس است
اظهار  قانون،  مورد  در  ارسطو  دیدگاه  توضیح  در  را  مضمون  همین  نیز  خود  طباطبایی 
حکومت  باشد،  داشته  باور  افراد  یا  فرد  حکومت  به  آنکه  از  بیشتر  »ارسطو،  است:  داشته 
قانون را بهترین نظام سیاسی می‌داند و آن را حکومت خداوند و خرد می‌داند، درحالی که 
حکومت یک فرد، حکومت دََد است؛ زیرا حتی بهترین مردمان نیز در دام خواهش ها که 
ویژگی های ددان است، اسیر می شوند؛ اما قانون، خردی است که از خواهش رهایی یافته 



  53

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

فراوانی  اهمیت  از  طباطبایی  ازنظر  آنچه  اما   .)108-109 صص.   ،1398 ب  )طباطبایی،  است« 
با  اندیشۀ سیاسی جدید است که  »قدرتِِ« مندرج در  بر  مبتنی  برخوردار است، حکمرانی 
حکمرانی مبتنی بر »فضیلتِِ« برخاسته از فلسفه ها و اندیشۀ سیاسی قدیم، تفاوت مبنایی دارد؛ 

ازاین‌رو، اظهار داشته است:
را  افلاطون  سیاسی  فلسفۀ  و  فارابی  مدنی  سیاست  به طریق‌اولی  و  قدیم  فلسفۀ 
اندیشه در دوران  مبنای  مقایسه کرد.  اندیشۀ سیاسی دوران جدید  با  نمی توان 
جدید تصرف در عالم و آدم است، درحالی که مبنای فلسفه های قدیم ناظر بر 
زیستن هماهنگ با طبیعت برای نیل به سعادت از مجرای عمل به فضیلت است... 
در سیاست نامه ها و اندیشۀ سیاسی، به طورکلی، به خلاف فلسفۀ سیاسی، بحث 
دربارۀ قدرت، به عنوان موضوعی مستقل مطرح شده است و امری فرعی و تابع 

مقدمات اخلاق فلسفی نیست )طباطبایی، ب 1399، صص. 70، 68(

نتیجه‌گیری

سید جواد طباطبایی با مطالعه و تحقیق گسترده در تاریخ اندیشۀ سیاسی در ایران از دوران 
باستان تا دورۀ معاصر و ضمن استفاده از روش تحول تاریخی مفاهیم، دستگاه فکری برخاسته 
از خوانش خاص خود از تاریخ اندیشه در ایران را بنیان نهاده و از منظر تبیین زوال اندیشه و 
انحطاط، به تاریخ پرفرازونشیب و چند هزارساله ایران نگریسته و درنهایت، نظریۀ »زوال اندیشۀ 

سیاسی در ایران« را تدوین نموده و آن را در تمامی آثار خود بسط و گسترش داده است.
داشته  نیز  اوجی  نقطۀ  بایستی  طباطبایی  موردنظر  اندیشۀ«  »زوال  منحنی  است،  بدیهی 
و  فارابی  سیاسی  فلسفۀ  در  را  ایران  در  سیاسی  اندیشۀ  اوج  نقطۀ  طباطبایی  بنابراین  باشد؛ 
آن هم صرفاًً در بخشی از آموزه های اندیشۀ فارابی که به‌زعم طباطبایی، به تأسی از اندیشۀ 
سیاسی یونان باستان، به رشته تحریر درآمده، مشاهده کرده است. چراکه طباطبایی، یونان 
باستان را زادگاه فلسفه و اندیشۀ سیاسی ‌می‌دانست. این ادعا در حالی مطرح شده که قدمت 
اندیشۀ سیاسی در ایران باستان و نیز انتقال اندیشه، حکمت و فلسفه از ایران به یونان باستان، 
به‌رغم مستندات تاریخی و حتی اذعان اندیشمندان غربی، در تعارضی آشکار، مورد انکار 

طباطبایی قرار گرفته است.



  54

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

فارابی، آن هم  به مستقل بودن فلسفۀ سیاسی  به هرروی، ازآنجاکه طباطبایی از یک سو، 
در جایگاه فلسفه‌ای ایرانی- شیعی پی برده و از سوی دیگر، به اعتقاد وی، فارابی از اندیشۀ 
یونانی فاصله گرفته بود؛ ضمن تناقض گویی واضح، فارابی را هم به‌عنوان نخستین و واپسین 
نماینده فلسفۀ سیاسی دورۀ اسلامی معرفی نموده و هم آغازگر راهی دانسته که نتیجه‌ای جز 
هبوط اندیشه و فلسفۀ سیاسی در ایران نداشته است. این تفسیر طباطبایی از فلسفۀ فارابی، 
هرچند درواقع به سبب ناسازواری فلسفۀ فارابی با دستگاه فکری مبتنی بر یونان گرایی وی 
بوده است؛ اما حسب ادعای طباطبایی، به سبب تأثیرپذیری آن فلسفه، از تفسیر نوافلاطونی 

نوشته های افلاطون و نیز اقتدای فارابی به افلاطون الهی بوده است.
درحالی که  است.  گرفته  قرار  طباطبایی  انکار  مورد  هم  الهی«  »افلاطون  آن،  بر  افزون 
صرف نظر از محتوای مکاتبات و مکالمات افلاطون که حاکی از تصریح وی بر امور الهی 
دچار  تناقض گویی  به  متعددی  موارد  در  خود،  انکار  این  توجیه  در  نیز  طباطبایی  است، 
با  ارسطویی  سیاست  ناسازگاری  بر  مطلبی،  در  طباطبایی  هرچند  همچنین  است.  گردیده 
شریعت تأکید کرده؛ اما در مطلب دیگری، اظهار داشته است که فلسفۀ ارسطو، اندیشه‌ای 
که  است  این  واقعیت  است.  انسان  و  جهان  وجود،  خدا،  باب  در  منسجم،  نظامی  و  یگانه 
را حکومتی  میان آورده و آن  به  از »حکومت خداوند« سخن  »سیاست«  ارسطو در رساله 
مبتنی بر قانون خردمندانه و به‌دور از هوس های آدمی دانسته است. لیکن ازنظر طباطبایی، 
مبنای اندیشۀ سیاسی جدید، نه »فضیلت«، بلکه »قدرت« است. با توجه به آنچه به رشته تحریر 
نظریۀ  بنیادین  »مؤلفه های  است که  تحقیق  این  فرضیه  مؤید  مباحث،  این  درآمد، مجموعه 
طباطبایی  نظریه پردازی سید جواد  در  تناقض  و  تعارض  بر  ایران،  در  سیاسی  اندیشۀ  زوال 

دلالت دارند«.



  55

ل(
زوا

یه 
ظر

ر ن
ی ب

أمل
 )ت

ان
یر

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
خ ان

اری
ش ت

وان
 خ

 بر
ی

قد
ی: ن

یان
ند

رو
دا

 به
ضا

مر
غلا

منابع

بستانی،  احمد  ترجمه  سیاسی.  فلسفه  تاریخ   .)1398( کراپسی، جوزف  و  لئو  اشتراوس،   -
تهران: پگاه روزگار نو.

- افلاطون )1374(. جمهور. ترجمه فؤاد روحانی، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.
فروغی،  محمدعلی  ترجمه  افلاطون(.  و  سقراط  )حکمت  رساله  شش   .)1387( افلاطون   -

تهران: انتشارات هرمس.
بررسی  یک  طباطبایی،  جواد  سید  تاریخی  فکری  پروژه   .)1392( مهدی  سید  تسلطی،   -

http://noo.rs/sNDhG .31-26 ،184 ،انتقادی. کتاب ماه تاريخ و جغرافيا
- رضی، هاشم )1399(. حکمت خسروانی: سیر تطبیقی فلسفه و حکمت و عرفان در ایران 

باستان. تهران: انتشارات بهجت.
- طباطبایی، سید جواد )الف1398(. درآمدی بر تاریخ اندیشۀ سیاسی در ایران. ویراستۀ جدید، 

تهران: نشر کویر، چاپ سیزدهم.
- طباطبایی، سید جواد )ب1398(. زوال اندیشه سیاسی در ایران: گفتار در مبانی نظری انحطاط 

ایران. ویراستۀ جدید، تهران: نشرکویر، چاپ دوازدهم.
- طباطبایی، سید جواد )الف1399(. خواجه نظام‌الملک طوسی: گفتار در تداوم فرهنگی ایران. 

تهران: انتشارات مینوی خرد.
- طباطبایی، سید جواد )ب1399(. تاریخ اندیشۀ سیاسی در ایران، ملاحظاتی در مبانی نظری. 

تهران: انتشارات مینوی خرد، چاپ چهارم.
با  ایران  انحطاط  نظریۀ  بر  دیباچه‌ای  ایران:  دربارۀ  تأملی   .)1400( جواد  سید  طباطبایی،   -

ملاحظات مقدماتی در مفهوم ایران. تهران: مینوی خرد.
- طباطبایی، سید جواد )1401(. ملت، دولت و حکومت قانون، جستار در بیان نص و سنت. 

تهران: انتشارات مینوی خرد، چاپ پنجم.
- فلاح توتکار، حجت )1389(. اندیشه در محاق ایدئولوژی. در: نقد برتر: مجموعه مقالات 

برگزیده ششمین جشنواره نقد کتاب، تهران: انتشارات مؤسسه خانه کتاب و ادبیات ایران.
جواد  سید  فکری  »پروژه«  به  نیم نگاهی  ابزاری:  تأملات   .)1399( حسن  مرادی،  قاضی   -

طباطبایی. تهران: انتشارات اختران.



  56

31
-5

ت 6
حا

صف
 | 1

40
ن 4

ستا
 تاب

| 4
ه 4

مار
| ش

م 
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

- کلوسکو، جورج )1399(. تاریخ فلسفۀ سیاسی. ترجمه خشایار دیهیمی، تهران: نشر نی.
- مطهری، مرتضی )1389(. فلسفه ابن‌سینا 1)مجموعه آثار جلد 7(. تهران: انتشارات صدرا.

- مهاجرنیا، محسن )1380(. تاریخ اندیشه سیاسی در اسلام. فصلنامه قبسات، 6)20 و 21(، 
https://qabasat.iict.ac.ir/article_17147.html .93 -85

و  علمی  انتشارات  تهران:  معاصر.  جهان  در  اسلامی  معارف   .)1399( حسین  سید  نصر،   -
فرهنگی )آموزش انقلاب اسلامی(.

و  علمی  انتشارات  تهران:  نادرزاد،  بزرگ  ترجمه  یونان.  حکمت   .)1382( شارل  ورنر،   -
فرهنگی.

- Aristotle. (1848). Politique d'Aristote. Traduite Jules Barthélemy. Paris: 

Saint-Hilaire.

- Herodotus. (1954).The Histories. Trans Aubrey De Selincourt. Mitcham: 

Penguin Books Pty Ltd, Book Three.

- Platon .(1989a). La lettre VII. Paris: Belles-Lettres.

- Platon. (1989b). République. Traduite Emile Chambry, Paris: Belles-Lettres.

- Strauss, L. (1982). MaÏmonide. paris: Presses Universitaires de France.


