
  57

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

The Application of Expediency in the Political System Based on 
Velayat-e Faqih with Emphasis on the Views of Ayatollah Jawadi Amuli 
Morteza Alavian
Associate Professor of Political Science, Mazandaran University, Babolsar, Iran. (Responsible Author)
m.alavian@umz.ac.ir

Saeed Zakriapour Surkuhi 
 PhD Student of political science (Iranian issues orientation), Mazandaran University, Babolsar, Iran.
Saeed.hoseiin.z@gmail.com

Article Info          Abstract

The Role of Expediency in Islamic Jurisprudence, with a Focus on 
Political Jurisprudence and the System of Velayat-e Faqih» Expediency 
holds a special position in Islamic jurisprudence (especially political 
jurisprudence). Political jurisprudence, in terms of utilizing expediency, 
deals with three main areas: «legislating laws by God,» «deducing Islamic 
legal rulings,» and «executing Islamic rulings.» This paper focuses on the 
third role of expediency—i.e., «executing Islamic rulings»—and examines 
the role and position of expediency in Shiite political jurisprudence, 
particularly within the framework of the Velayat-e Faqih system, with an 
emphasis on the thoughts of Jawadi Amuli. Therefore, the main question 
is: What role does expediency play in the execution of Islamic rulings, 
and how does his perspective refer to this role? In this regard, a library-
based method has been used to answer the question, and the research 
hypothesis is based on the belief that expediency plays a special role in 
political jurisprudence for the governance of the Islamic society, with a 
focus on Velayat-e Faqih, especially the absolute guardianship of the jurist 
(Velayat-e Motlaqeh Faqih). The findings indicate a duality of duty and 
authority for the jurist, as well as the expansion of the jurist›s authority 
based on the scope of their duties, up to the extent of the powers of the 
Prophet (PBUH) and the infallible Imams (A.S.) in executing Islamic 
rulings and determining expediency within the framework of correctly 
deducing Islamic laws to resolve conflicts between Islamic rulings, using 
the principle of «prioritizing the more important over the less important.»
Keywords: Expediency, Velayat-e Faqih, Absolute Guardianship, Shiite 
Jurisprudence, Jawadi Amuli.

Vol. 12 | Issue. 43 | 2025 | 
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir https://doi.org/10.22034/jpti.2025.450370.1365

Article Type:
Research Article
Received:
2025 /03 /02
Revised:
2025 /04 /07
Accepted:
2025 /04 /14
Published Online:
2025 /04 /20



  58

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

 اطلاعات مقاله            چکیده

نوع مقاله: پژوهشی

تاریخ دریافت:

1403/12/12

تاریخ بازنگری:

1404/01/18

تاریخ پذیرش:

1404/01/25

انتشار آنلاین:

1404/01/31

صفحات:

57- 78

دوره 11 | شماره 43 |  بهار  1404
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir

مصلحت در فقه از جایگاه ویژه ای )به ویژه فقه سیاسی( برخوردار است. فقه سیاسی 
در مقام بهره گیری از مصلحت در سه مقام: »تشریع احکام از سوی خداوند«، »استنباط 
با برگزیدن مقام سوم  احکام شرعی« و »اجرای احکام شرعیه« است. نوشتار حاضر 
کارکرد مصلحت؛ یعنی »اجرای احکام شرعی« به بررسی نقش و جایگاه مصلحت 
در فقه سیاسی شیعه، به ویژه در نظام ولایت فقیه با تأکید بر اندیشه های جوادی آملی 
خواهد پرداخت. ازاین رو، پرسش اصلی این است: نقش مصلحت در اجرای احکام 
این  در  می کند.  اشاره  نقش  این  به  چگونه  ایشان  دیدگاه  و  بوده  چگونه  اسلامی 
خصوص از روش کتابخانه ای- اسنادی برای پاسخ بهره گرفته و فرضیۀ پژوهش نیز 
بر این استوار است که مصلحت نقش ویژه ای در فقه سیاسی برای اداره جامعه اسلامی 
توأمانی  از  یافته ها حکایت  و  فقیه دارد  به ویژه ولایت مطلقه  با محوریت ولایت فقیه 
مبنای گستره  بر  اختیارات ولی فقیه  اختیار ولی فقیه و همچنین بسط گستره  وظیفه و 
وظایف آن تا سر حد اختیارات پیامبر)ص( و امامان معصوم)ع( در مقام اجرای احکام 
اسلامی و مصلحت سنجی در چهارچوب استنباط صحیح از احکام اسلامی برای رفع 

تزاحم احکام اسلامی با استفاده از قاعدۀ »تقدم اهم بر مهم« دارد.
کلیدواژه ها: مصلحت، ولایت فقیه، ولایت مطلقه، فقه شیعه، جوادی آملی.

کاربست مصلحت در نظام سیاسی مبتنی بر ولایت فقیه
با تأکید بر دیدگاه های آیت الله جوادی آملی

مرتضی علویان

دانشیار علوم سیاسی دانشگاه مازندران، بابلسر، ایران. )نویسنده مسئول(
m.alavian@umz.ac.ir

سعید ذکریاپور سورکوهی 

دانشجوی دکتری علوم سیاسی )گرایش مسائل ایران(، دانشگاه مازندران، بابلسر، ایران.
Saeed.hoseiin.z@gmail.com

https://doi.org/10.22034/jpti.2025.450370.1365



  59

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

مقدمه

نوع  در  قواعد  این  و  است  فقهی  قواعد  از  متأثر  مسلمانان  سیاسی  اندیشۀ  از  زیادی  بخش 
نگرش سیاسی مسلمانان نقش بسزایی دارند. قاعدۀ فقهی مشتمل بر حکمی کلی است که با 
تطبیق آن حکم مسائل جزئی به دست می آید و در به دست آوردن احکام شرعی از آن ها 
استفاده می شود. گسترۀ وسیعی از این قواعد در حوزۀ فقه سیاسی قرار دارند، به طوری که 
این قواعد نقش وسیعی در فقه سیاسی داشته و در جای جای آن نقش آفرین‌اند و حکم مسائل 
فقه سیاسی به آسانی با انطباق بر آن ها به دست می آید. منشأ این قواعد را در نصوص قرآن 
پیامبر)ص( و عقل می توان دریافت )فوزی، 1395، ص. 216(. قاعدۀ مصلحت  کریم و گفتار 
یکی از این قواعد اصلی فقه سیاسی است که به عنوان یکی از پرکاربردترین قواعد فقهی در 
حوزۀ سیاسی، منشأ اثرات و تصمیم های مهمی در عرصۀ سیاست داخلی و سیاست خارجی 
حکومت اسلامی است. همان طور که مبرهن و پیداست، عرصۀ پیاده سازی قواعد فقهی در 

حوزۀ سیاسی، حکومت اسلامی است.
فقه شیعه در زمان غیبت، همواره  اسلامی در  اداره حکومت  تئوری  به عنوان  ولایت فقیه 
است.  بوده  آن  پیرامون  نظریه پردازی  و  تشیع  عالم  اسلامی  بزرگ  متفکران  ورود  مدخل 
بیشتر فقهای قرون نخستین غیبت کبری تا فقهای معاصر شیعه، پیرامون ادارۀ جامعه در عصر 
غیبت نظریه پردازی کرده‌اند و بنا به شرایط، مقتضیات زمان، مقتضیات حکومت و جامعه 
جوادی  داده‌اند.  ارائه  گوناگونی  نظریات  شخصی،  اجتهاد  و  استنباط  همچنین  و  اسلامی 
به عنوان ولایت  نظام ولایت فقیه  از مدافعان  از متفکرین معاصر شیعه و  به عنوان یکی  آملی 
پرداخته خواهد  بدان  مقاله  این  در  که  کرد  ارائه  مفصلی  نظریه پردازی  عدالت،  و  فقاهت 
شد. پرسش اصلی این پژوهش این است: دیدگاه ایشان در مورد نقش مصلحت در اداره 
حکومت اسلامی به‌ویژه در نظام ولایت فقیه چیست. این پژوهش بر این فرضیه استوار است: 
مصلحت، نقش ویژه‌ای در فقه سیاسی برای ادارۀ حکومت اسلامی با محوریت ولایت فقیه 

به‌ویژه ولایت مطلقه فقیه دارد.



  60

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

1. پیشینۀ پژوهش

و  نظام ولایت فقیه آثار مختلفی وجود دارد. جلیل زاده  فقه شیعی و  در زمینۀ مصلحت در 
لزگی در کتاب کارکرد مصلحت در فقه و حکومت اسلامی به حضور عنصر مصلحت در 
امور حکومتی و لزوم جستجو در سیره معصومین)ع( و فقها اشاره کرده اند. شفیعی و خالقی 
در مقالۀ »گفتمان مصلحت در فقه سیاسی شیعه و اهل سنت« )1397( با بررسی مبانی استنباط 
و  از یکدیگر  تمایز آن  به  فقه شیعه،  و  اهل سنت  فقه  در  بر مصلحت  مبتنی  احکام شرعی 
تشریح چگونگی کارکرد مصلحت در فقه شیعه می پردازند و آن را در سه مقام تشریع احکام 
از سوی خداوند، استنباط احکام شرعی و اجرا بررسی می کنند. سید باقری در مقالۀ »نقش 
مصلحت در تحول فقه سیاسی شیعه پس از انقلاب اسلامی« )1390(، به اهمیت انقلاب اسلامی 
در حوزۀ تحول روش اجتهاد در زمینۀ دانش فقه سیاسی و احکام حکومتی پرداخته است. 
همچنین ادیانی در مقالۀ »کاربست مصلحت در نظام جمهوری اسلامی« )1390(، مصلحت را 
ملاک محوری و منشأ صدور حکم حاکم یا ولی فقیه می داند و معتقد است ولی فقیه می تواند 
با توجه به مصلحت جامعه و مسلمین، مثل امام معصوم تصمیماتی را اتخاذ و اجرا نماید. در 
ولایت  ولایت فقیه؛  دارد که کتاب  آثار مختلفی وجود  نیز  اندیشه های جوادی آملی  حوزۀ 
فقاهت و عدالت )1398(، بیان جامعی است نسبت به مبحث ولایت فقیه و اطراف این مبحث 
که به دلایل عقلی، نقلی و تلفیقی اثبات ولایت فقیه و بیان وظایف و اختیارات آن می پردازد.

این مقاله با هدف تبیین نحوۀ کاربست مصلحت در فرایند اجرای احکام اسلامی از سوی 
اندیشه های  پایۀ  بر  موضوع  این  بررسی  به  ولایت فقیه،  نظام  چهارچوب  در  اسلامی  حاکم 

عبدالله جوادی آملی می پردازد.

2. چهارچوب مفهومی

1-2. مصلحت در لغت

»مصلحت« از مفاهیم انسانی ریشه دار و پردامنه است که در فرهنگ های مختلف به صورت های 
گوناگون مطرح شده و به آن عمل کرده اند. مصلحت در لغت به معنای »منفعت« و خلاف 
مفسده است. آنچه در نظر، صلاح و نفع شخصی یا جمعی در او باشد، مصلحت است )دهخدا، 



  61

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

1377، ج 5، ص. 6493؛ معین، 1377، ص. 545(. مصلحت عبارت است از داشتن یک بینش 
عقلانی برای جلب منفعت و دفع ضرر و رعایت مصلحت، به کار بستن آن بینش است )جلیل 
زاده و لزگی، 1395، ص. 58(. جالب آنکه برخی عنصر مصلحت را در لغت »سیاست« دخیل 
دانسته و گفته اند: »سیاست« یعنی قیام بر امری در راستای اصلاح و مصلحت آن )ابن منظور، 

1988، ج 6، ص. 108(.

2-2. مصلحت در اصطلاح

به معنای دفع ضرر و جلب منفعت در حفظ دین، نفس، عقل،  در اصطلاح فقها مصلحت 
مال و نفس مسلمانان است. مستندات این موضوع سیرۀ معصومین در برخورد با مسائل زمان 
نظام  حفظ  از:  عبارتند  مصلحت  انگیزه های  مهم ترین  از  برخی  است.  عقل  حکم  و  خود 
این  از سیاست خارجی حکومت، کاربرد  اسلامی و حفظ جان مؤمنین. همچنین در بحث 
اصل به‌وضوح نمایان است: شروع یا خاتمه جنگ، قطع روابط سیاسی، اقتصادی، نظامی با 
دولت های معاند و ایجاد رابطه با دول بی طرف و غیر معاند؛ کشتن مسلمانانی که سپر دشمن 
با توجه  قرارگرفته‌اند؛ استقرار خارجی و هزاران مورد دیگر، همه تابع مصالحی است که 
تغییر  است. گاه  بر عهده حاکم  تشخیص آن ها  سایر عوامل،  و  مکان  و  زمان  عامل  دو  به 
به گونه‌ای دگرگون می کند  بین‌المللی، وضعیت کشور )جامعه مسلمین( را  اوضاع‌واحوال 
که حاکم باید برخلاف روند عادی دستوراتی داده و کشور را از بحران نجات دهد که در 
به‌وضوح دیده می شود. در عرصۀ  مناسب  این گونه موارد، نقش مصلحت و تصمیم‌گیری 
افراد  تخریب خانه  مثال  برای  است،  بسیار  قاعده  این  نیز کاربرد  داخلی حکومت  سیاست 
نظام‌وظیفه،  به خدمت  الزام  و  تخریب  خیابان کشی،  برای  قاهره حکومت  قوۀ  به  توسل  با 
اعمال  عدم  و  مخدر  مواد  خریدوفروش  و  توزیع  از  جلوگیری  اجناس،  بر  قیمت گذاری 

برخی حدود یا تعزیرات یا توسعه موارد و مصادیق آن )فوزی، 1395، ص.217(.

3. چهارچوب نظری

مصلحت در اندیشه سیاسی اسلام جایگاهی والا دارد. احکام و دستورهای اسلامی همراه با 
مصلحت هستند که برخی از آن ها برای ما قابل فهم و کشف بوده و برخی دیگر نیستند. این 



  62

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

امر در مطالعات و پژوهش های دینی و فقه شیعی، تاریخی دیرپا دارد و طرح آن در زمانی 
که نظامی سیاسی بر اساس موازن شیعی وجود نداشت، در حیطه‌ای محدود، دگرگون ساز 
و تحول آفرین بود )سید باقری، 1390، ص.76(. رعایت مصلحت به عنوان یک اصل در فقه 
اسلام در مصادیق مختلف و به شیوه های متفاوت مشروعیت یافته و هماهنگ با کلیت احکام 
شریعت به نفع مردم یا حکام و یا هر دو اجرا شده است. در اهمیت اصل مصلحت همین بس 
که بسیاری از علمای اسلام رعایت مصلحت را رسماًً یا عملاًً مرجح بر اجرای نص دانسته‌اند. 
اصل مصلحت با آنکه از بدو اسلام در قرآن و سنت پیامبر)ص( و گفتار ائمه معصوم)ع( بازتاب 
آغاز  دوم هجری  قرن  از  به صورت یک حکم شرعی  آن  به  دادن  عنوان  اما  است؛  داشته 
نگاشته شد. در عصر حاضر  در رعایت مصلحت  نخستین رساله  نیز  قرن هشتم  در  و  شده 
بر همه حوزه های  ـ شرعی گسترده  ابعاد سیاسی  با  فراگیر  به عنوان اصلی  مصلحت‌اندیشی 

فقه اسلام سایه افکنده است )جلیل زاده و لزگی، 1395، ص. 58(.
شفیعی و خالقی، در بررسی مصلحت از نگاه فقهای شیعه به تفکیک سه مقام در نسبت 
سنجی مصلحت با شریعت می پردازند. مقام اول، مقام تشریع احکام از سوی خداست. بر 
اساس اعتقاد شیعه، خداوند احکام را بر اساس مصالح و مفاسد تشریع کرده است؛ بنابراین 
مصالح و مفاسد معیار فعل تشریعیِِ نه انسان که خدا قرار گرفته است و اعتقاد بر این است 
که بخشی از مصالح و مفاسد احکام موجود در شریعت برای انسان‌ها نیز مکتشف است و 

بخش دیگر مخفی است؛ ولی بااین حال، تعبد به همه احکام لازم است.
را  منابعی  شیعه  فقهای  شرعی،  احکام  استنباط  مقام  در  است.  استنباط  مقام  دوم،  مقام 
از این نظر، تنها چهار  با تکیه بر آن‌ها ادلۀ قطعی را به دست آورند.  استخدام کرده‌اند که 
نظر  به  است.  گرفته  قرار  استنباط  مرجع  »عقل«  و  »اجماع«  »روایات«،  »قرآن کریم«،  دلیل 
علمای شیعه، اعتبار این چهار منبع قطعی است؛ بنابراین، در این مرحله تکیه کردن به دلایلی 
که نه محتوای قطعی شرع را دربردارند و نه دلیل قطعی بر اعتبار آن‌ها وجود دارد، نمی تواند 

مرجع استنباط احکام شرعی قرار گیرد.
مقام سوم، مقام اجراست. به این معنا که در مقام اجرای احکام شرعیه )در ضمن تشکیل 
سازمان حکومت و با تأسیس نظام سیاسی( به عنصر مصلحت توجه می شود. طرح مصلحت 
در این مرحله به این صورت است که اجرای احکام شرعی در جامعه، بر چه معیاری استوار 



  63

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

است. بسیاری از فقها یکی از معیارهای مهم را مصلحت معرفی کرده اند؛ بنابراین، مصلحت 
حکومتی،  احکام  است  معتقد  طباطبایی  است.  حکومتی  به حکم  مربوط  مرحله  این  در 
به حسب  آن ها  موافقت  رعایت  و  شریعت  قوانین  سایه  در  امر  ولی  که  هستند  تصمیم هایی 
می نماید.  اجرا  به موقع  و  نموده  وضع  مقرراتی  آن ها  طبق  و  می کند  اتخاذ  وقت  مصلحت 
مقررات نامبرده لازم الاجرا بوده و مانند شریعت دارای اعتبار هستند، با این تفاوت که قوانین 
تابع مصلحت هستند.  بقاء،  و  ثبات  و در  قابل تغییر  مقررات وضعی،  ثابت اند، ولی  آسمانی 
و  )شفیعی  دهند  از خود  بهتر  به  را  و جای خود  کنند  پیدا  تبدل  تدریجاًً  می توانند  مقررات 

خالقی، 1397، صص. 42-43(.
همچنین  است.  شده  بررسی  اجرا  مقام  یعنی  آن،  سوم  مقام  در  مصلحت  مقاله  این  در 
می شود.  بررسی   - اجرا  مقام   - مصلحت  اعمال  سوم  مقام  مبنای  بر  آملی  نظرات جوادی 
و  اجرا  مقام  ذیل  اسلامی  حکومت  و  ولایت فقیه  نظام  در  مصلحت  کاربست  بحث  اصولاًً 

احکام حکومتی قابل بررسی است.

4. نظام سیاسی ولایت فقیه

پس از شهادت امام حسن عسکری)ع( و آغاز دوران غیبت صغری، مسئلۀ ولایت و سرپرستی 
قالب رهبری چهار شخصیت غیر معصوم که  به خود گرفت و در  تازه‌ای  مسلمانان شکل 
این مدت، شیعیان آموختند که مسائل  یافت. در  بودند، تداوم  امام مهدی)عج(  نایب خاص 
بپرسند.  آنان  از  را  دین  احکام  و  کرده  عرضه  زمان)عج(  امام  نواب  به  را  خود  مشکلات  و 
غیبت صغری درواقع یک دوران ویژه برای انتقال رهبری مستقیم ائمه معصومین به رهبری 
غیرمستقیم آنان و واگذار شدن امور به فقها و علمای دین بود، درنتیجه با پایان این دوران، 
در شکل  امامت  نظام  و  گرفتند  عهده  بر  را  شیعیان  هدایت  مسئولیت  دین،  علمای  و  فقها 
با  و  است  معصوم)ع(  امام  جانشین  ولی فقیه  جدید،  ساختار  این  در  شد.  متجلی  ولایت فقیه 
امور می پردازد و مردم  اداره جامعه و حل‌وفصل  به  از اصول و خط مشی های آنان  پیروی 
نیز همان گونه که از معصومین تبعیت می کردند، از فرمان ها و رهنمودهای ولی فقیه پیروی 

کرده و برای پیشبرد اهداف اسلامی با ایشان همکاری می کنند )نصرتی، 1398، ص. 194(.
»ولایت فقیه« به معنای حاکمیت فقیه جامع‌الشرایط، آگاه به زمان و مکان و توانمند در 



  64

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

بر عهده اوست.  رهبری جامعه اسلامی و سرپرستی کلیه شئون زندگی اجتماعی است که 
فقهای  نیز  ایشان  از  بازمی گردد، پس  مفید  به دوران شیخ  ولایت فقیه  بحث  تاریخی  سابقۀ 
نجفی،  نراقی و شیخ محمدحسن  احمد  ملا  اردبیلی،  نامداری چون محقق کرکی، مقدس 
صاحب جواهر در کتب خود به ولایت فقیه پرداخته‌اند. از متأخرین نیز می توان شیخ انصاری، 
حاج آقا رضا همدانی، سید محمد بحرالعلوم، بروجردی و امام خمینی را نام برد که به مبحث 

ولایت فقیه عنایت ویژه علمی داشته‌اند )نصرتی، 1398، ص. 233(.
بودند  معتقد  پیرامون مسئله ولایت فقیه،  اسلامی  مباحث حکومت  امام خمینی در سلسله 
که قانون به تنهایی برای اصلاح جامعه کافی نیست و برای اینکه قانون به سعادت بشر منتج 
شود، به قوه اجرائیه و حکومت احتیاج دارد. به همین جهت خداوند متعال در کنار فرستادن 
اداره مستقر کرده  قانون، یعنی احکام شرع، یک حکومت، دستگاه اجرا و  یک مجموعه 
است. همچنین سنت و رویه رسول اکرم)ص( در تشکیل حکومت و تعیین حاکم جامعه پس 
ضرورت  اینکه  به  نظر  است.  اسلامی  حکومت  و  حاکم  وجود  لزوم  نشان‌دهندۀ  خود،  از 
اجرای احکام اسلامی منحصر به زمان آن حضرت نیست، در زمان و عصر حاضر نیز وجود 
جهات  در  که  اسلامی  قوانین  ماهیت  همچنین  دارد.  ضرورت  اسلامی  حاکم  و  حکومت 
احقاق حقوق و  »احکام  »احکام دفاع ملی« و  مالی«،  »احکام  ازجمله  بشر  مختلف زندگی 
احکام جزایی« )ر.ک.به: امام خمینی، 1381، صص. 34-31(، ضرورت وجود حکومت اسلامی 
را تحت مدیریت حاکم اسلامی که دارای دو شرط »علم به قانون« و »عدالت« )ر.ک.به: امام 
این خصوصیات را در عده بی شماری  ایشان  باشد، حکم می کند.  خمینی، 1381، ص. 50( 

از فقهای عصر خود، موجود می‌دانست؛ لذا به ولایت فقیه عادل در عصر غیبت معتقد بود.

5. مصلحت در نظام ولایت فقیه

بالا اشاره شد، در سه مقام یاد شده در نسبت سنجی مصلحت با شریعت  همان طور که در 
از نگاه فقهای شیعه، آنچه مربوط به حکومت اسلامی است، مقام سوم، یعنی مقام اجراست 
تشکیل  ضمن  در  شرعیه  احکام  اجرای  مقام  در   .)42-43 صص.   ،1397 خالقی،  و  )شفیعی 
حکومت و نظام اسلامی، به عنصر مصلحت توجه می شود. طرح مصلحت در این مرحله به 
این صورت است که اجرای احکام شرعی در جامعه بر چه معیاری استوار است. بسیاری 



  65

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

از فقها یکی از معیارهای مهم را مصلحت معرفی کرده‌اند؛ بنابراین مصلحت در این مرحله 
به  اسلامی،  حکومت  در  مصلحت  کاربست  لذا  است؛  حکومتی  به حکم  مربوط  مقام  و 
جنبۀ احکام حکومتی که از سوی حاکم اسلامی ابلاغ و اجرا می شود می پردازد و وقتی از 
کاربست مصلحت در نظام ولایت‌فقیه صحبت می شود، درواقع از احکام حکومتی حاکم 

نظام ولایت فقیه که ولی فقیه است، صحبت به میان خواهد آمد.
در اینجا ما به حوزۀ اختیارات ولی فقیه در نظام ولایی خواهیم پرداخت تا ببینیم گسترۀ 
چه  با  و  موضوعات  چه  در  و  اندازه  چه  حکومتی  احکام  صدور  برای  ولی فقیه  اختیارات 
شرایطی است. بحثی که در این زمینه مطرح است، رابطۀ مستقیم وظیفه و اختیار است. اینکه 
اختیارات و  نظام ولایت فقیه دارد، دامنۀ  اسلامی و  ادارۀ حکومت  ولی فقیه چه وظایفی در 

بسط ید او را مشخص خواهد کرد.
امام خمینی معتقد است: 

همان اختيارات و ولايتى را كه حضرت رسول و ديگر ائمه، صلوات اللَّ�هَ عليهم، 
در تدارك و بسيج سپاه، تعيين ولات و استانداران، گرفتن ماليات و صرف آن 
فعلى  براى حكومت  را  اختيارات  همان  داشتند، خداوند  مسلمانان  مصالح  در 
قرار داده است؛ منتها شخص معينى نيست، روى عنوانِِ »عالم‏ عادل‏« است )امام 

خمینی، 1381، ص. 51(
فقهای  حق  حکومتی  چه  و  شرعی  چه  تعزیرات  حدود  که  است  کرده  تصریح  ایشان 
مسائلی  مورد،  این  به  توجه  با   ،)118 ص.   ،21 ج   ،1389 خمینی،  )امام  است  جامع‌الشرایط 
چون: منع قاچاق، جلوگیری از ورود و خروج ارز، گمرک و مالیات، تخلفات رانندگی، 
قوانین شهرداری، خیابان کشی، جلوگیری از تخریب جنگل ها، ممنوعیت حمل اسلحه، نظام 
وظیفه، اعزام به جبهه، ممنوعیت اعتیاد و پخش مواد مخدر، ثبت احوال و ثبت اسناد و جز 
آن ها، همگی می تواند مشمول تعزیرات قرار گیرد )امام خمینی، 1389، ج 3، صص.411-412( 

همچنین در جای دیگری می گوید:
وظيفه‏ حاكم‏ و وال‏ى است‏ كه‏ بر »اهل‏ ذمه‏« برحسب استطاعت مالى و درآمدشان 
ماليات سرانه ببندد؛ يا از مزارع و »مواشى« آن ها ماليات متناسب بگيرد. همچنين 
اللَّ�هَ« و در تصرف دولت  »مال  اراضى وسيعى را كه  بر  ماليات  يعنى  »خراج«، 



  66

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

اسلامى است، جمع آوری كند. اين كار مستلزم تشيكلات منظم و حساب‌وکتاب 
و تدبير و مصلحت‌اندیشی است؛ و با هرج‌ومرج انجام شدنى نيست. اين به عهدۀ 
متصديان حكومت اسلامى است كه چنين مالیات هایی را به اندازه و به تناسب و 
طبق مصلحت تعيين كرده؛ سپس جمع آورى كنند و به مصرف مصالح مسلمين 

برسانند )امام خمینی، 1381، ص. 33(
 بنابراین با همین الگو به واکاوی مصلحت در نظام ولایت فقیه بر مبنای اندیشه جوادی 
آملی خواهیم پرداخت. درواقع قصد داریم بدانیم ایشان به عنوان یکی از نظریه پردازان نظام 
ولایت فقیه، حدودوثغور و مبنای تشخیص مصلحت در حکومت اسلامی را چه می‌داند و چه 
وظایف و اختیاراتی را برای ولی فقیه قائل ‌است که راهگشای ما در تبیین کاربست مصلحت 

در نظام ولایت فقیه در اندیشه ایشان باشد.

6. آیت‌الله جوادی آملی

عبدالله جوادی آملی متولد 15 اردیبهشت 1312 در شهرستان آمل، فقیه، فیلسوف، عارف، 
مفسر قرآن و از مدرسان حوزه علمیه قم و از مراجع تقلید شیعه ایران است. او از شاگردان 
از روحانیون شهر آمل بود. در  امام خمینی، طباطبایی و میرزا هاشم آملی است. پدر وی 
پنج سال  و در مدت  علمیه آمل آغاز کرد  را در حوزه  دینی خود  سال 1325 تحصیلات 
دروسی چون ادبیات عرب، منطق، اصول فقه، فقه، تفسیر قرآن و حدیث را در سطح متوسط 
حوزه آموخت. در سال 1329 به تهران رفت و پنج سال در مدرسه مروی به تحصیل علوم 
دینی مشغول شد. در این مدت در دروس محمدتقی آملی، ابوالحسن شعرانی، مهدی الهی 
قمشه‌ای و محمدحسین تونی حاضر شد و در کنار فقه و اصول، رشته فلسفه و عرفان هم ادامه 
داد و هم‌زمان به تدریس دروس حوزوی مشغول شد. وی در سال 1334 به حوزه علمیه قم 
رفت و سطوح تخصصی حوزوی را از عالمانی همچون بروجردی، سید محمد محقق داماد، 
میرزا هاشم آملی، امام خمینی و طباطبایی فراگرفت. جوادی آملی تدریس علوم حوزوی 
را از جوانی و زمانی که در حوزه تهران درس می خواند آغاز کرد و هم‌اکنون سابقه حدود 
و  قرآن  تفسیر  و  فلسفه، عرفان  فقه،  ازجمله  تدریس دروس مختلف حوزوی  شصت سال 

همچنین سه دوره کتاب اسفار اربعه ملاصدرا را در کارنامه علمی‌اش دارد.



  67

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

1-6. نظام ولایت فقیه از دیدگاه جوادی آملی

جوادی آملی معتقد است خداوند در زمان غیبت معصوم، امت را به حال خود واگذار نکرده 
و فقیهان جامع‌الشرایط را برای رجوع مردم نصب کرده است. او برای اثبات ولایت فقیه از 
دلایل سه گانه تحت عناوین: 1. دلایل عقلی محض؛ 2. دلایل مرکب از عقل و نقل؛ 3. دلایل 
نقلی محض استفاده می کند )جوادی آملی، 1398، صص. 150-143(. او معتقد است که در 
است  اسلامی  تشکیل حکومت  به  منوط  اسلامی،  احکام  اجرای  زمان)عج(،  امام  غیبت  زمان 
از  گیرد.  قرار  باید  فقیه جامع‌الشرایط  نقلی،  و  عقلی  دلیل  به  اسلامی  رأس حکومت  در  و 
مجموع ضرورت حکومت اسلامی و ضرورت حاکم بودن فقیه جامع‌الشرایط در حکومت 
اسلامی و همچنین ولایت فقیهان در زمان غیبت، »نظام ولایت فقیه« استنباط می شود. اکنون 
نظام  در  ولی فقیه  به وظایف  ابتدا  پیرامون کاربست مصلحت،  ایشان  نظرات  دریافت  برای 
این  از  مستفاد  را  ولی فقیه  اختیارات  آملی می پردازیم و سپس  منظر جوادی  از  ولایت فقیه 
وظایف از منظر ایشان بررسی می کنیم. این اختیارات در پارادایم مصلحت امت اسلامی، در 
قالب حکم حکومتی و در چهارچوب احکام ثانویه از منابع چهارگانه شیعه، یعنی کتاب، 

سنت، اجماع و عقل، قابل تحلیل و بررسی خواهد بود.

2-6. وظایف و اختیارات ولی فقیه از دیدگاه جوادی آملی

مطرح  چنین  را  اسلامی  حاکم  شئون  و  وظایف  خود  ولایت فقیه  کتاب  در  آملی  جوادی 
می کند: »فقیه جامع‌الشرایط، دارای چهار شأن دینی است که دو شأن آن علمی است و دو 
افتاء؛ 3. قضا؛ 4. ولاء«   .2 از: 1. حفاظت؛  این چهار وظیفه، عبارتند  شأن آن عملی است. 
)جوادی آملی، 1398، ص. 242(. او در توضیح وظیفۀ اول حاکم اسلامی یا فقیه جامع‌الشرایط 

می گوید:
یا  تحریف  از  کریم  قرآن  تنزیه  معصوم)ع(،  امام  وظیفه  مهم ترین  ازآنجاکه 
سوءبرداشت و نیز تقدیس سنت معصومین)ع( از گزند اخذ به متشابهات و اعمال 
دیگران  ذهنی  ساخته های  پیش  و  پیش فرض ها  بر  آن  و حمل  سلیقه شخصی 
است. همین رسالت بزرگ در عصر غیبت بر عهدۀ فقیه جامع‌الشرایط خواهد 
بود؛ زیرا سرپرست نظام اسلامی، جامعه مسلمین را بر اساس معارف اعتقادی و 
احکام عملی کتاب و سنت معصومین اداره می کند و ازاین‌رو، باید پیش از هر 



  68

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

چیز، به حفاظت و صیانت و دفاع از این دو وزنه وزین بپردازد )جوادی آملی، 
1398، صص. 242-243(

ایشان در خصوص وظیفه دوم فقیه جامع‌الشرایط، یعنی افتا، چنین توضیح می‌دهد:
با  اجتهاد مستمر  اسلامی،  فقیه در ساحت قدس مسائل علمی و احکام  وظیفه 
استمداد از منابع معتبر و اعتماد بر مبانی استوار و پذیرفته  شده در اسلام و پرهیز 
از التقاط آن ها با مبانی حقوق مکتب های غیر الهی و دوری از آمیختن براهین 
و احکام عقلی با نتایج قیاس و استحسان و مصالح مرسله و ... است. وظیفه فقیه 
جامع الشرایط در زمینۀ افتا، فقط کشف و به دست آوردن احکام اسلامی است؛ 
بدون آنکه هیچ گونه دخل و تصرفی در آن نماید؛ زیرا اسلام، به نصاب کمال 
نهایی آمده و منزه از آسیب نقص و مبرای از گزند فزونی است و راهی برای 
نفوذ نسخ و تبدیل و تغییر و یا تخصیص و تقیید بیگانه در آن وجود ندارد و 
احدی پس از رسول اکرم)ص( نمی آید که از وحی تشریعی برخوردار باشد و 
لذا پس از ارتحال آن رسول گرامی، حضرت امیرالمؤمنین)ع( چنین فرمود: »لقد 
السماء«؛  اخبار  الانباء و  النبوه و  ینقطع بموت غیرک من  لم  ما  انقطع بموتک 
به سبب رحلت تو ای پیامبر، چیزی منقطع گشت که به مرگ غیر تو منقطع 
آملی،  )جوادی  است  آسمان  اخبار  و  خبردهی  و  نبوت  همان  آن،  و  نگشت 

1398، ص. 243(
ایشان وظیفۀ سوم فقیه جامع‌الشرایط، یعنی قضا را چنین شرح می‌دهد:

حاکم اسلامی، عهده‌دار شأن قضا رسول اکرم)ص( و امامان معصوم)ع( نیز هست؛ 
به این معنا که نخست با تلاش و کوشش متمادی و اجتهاد علمی، مبانی و احکام 
قضای اسلامی را از منابع اصیل آن به دست می آورد و سپس بر اساس همان علوم 
و احکام و بدون آنکه تصرفی از خود در آن ها داشته باشد، به رفع تخاصمات 
و اجرای احکام قضایی و صادر نمودن فرامین لازم می پردازد. این وظیفه حاکم 
اسلامی، یعنی تنفیذ عملی احکام صادر شده، برخلاف وظیفه سابق، مربوط به 
عمل و در محدوده اجرای احکام اسلام است )جوادی آملی، 1398، ص. 244(

نام »ولاء« یاد  با  از آن  جوادی آملی، در خصوص وظیفه چهارم فقیه جامع‌الشرایط که 
می کند، چنین می نویسد:

آوردن  به دست  و  دین  منابع  و  متون  در  عمیق  اجتهاد  از  پس  اسلامی  حاکم 



  69

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

احکام اسلام در همه ابعاد زندگی مسلمین، موظف به اجرای دقیق آن هاست. 
فقیه جامع‌الشرایط، در زمینه های مختلف اجتماعی، چه در امور فرهنگی نظیر 
تعلیم و تربیت و تنظیم نظام آموزشی صالح، چه در امور اقتصادی مانند منابع 
مانند  امور سیاسی داخلی و خارجی  طبیعی، جنگل ها، معادن، دریاها، چه در 
برابر مهاجمان و تجهیز  نظامی همانند دفاع در  بین‌الملل، در زمینه های  روابط 
به تطبیق قوانین اسلامی و اجرای احکام  لازم،  نیروهای رزمی و در سایر امور 

آملی، 1398، ص. 244( )جوادی  می‌ورزد  مبادرت  الهی  ثابت 
ایشان پس از توضیح وظایف فقیه جامع‌الشرایط، به بیان اختیارات آن می پردازد. نکته مهم 
در این باب این است که ایشان، عنوان مبحث اختیارات فقیه را »اختیارات یا مسئولیت های 
مطلقه فقیه« ذکر می کند که حاوی چند پیام است. پیام نخست اینکه ایشان، اختیارات فقیه 
را برگرفته از مسئولیت های فقیه می‌داند نه حق یا مقام و جایگاه او؛ بنابراین گستره اختیارات 
فقیه، به گسترۀ وظایف و مسئولیت های او برمی گردد. نکته‌ای‌ که امام نیز در کتاب حکومت 
اسلامی به آن پرداخته‌ است. پیام دوم این است که اساساًً این اختیارات، بر فقیه جامع‌الشرایط 
فرض و واجب است و جزء مسئولیت های او محسوب می شود و تخطی از آن جایز نیست. 
پیام سوم در واژۀ »مطلقه« نهفته است، این نکته که فقیه برای اجرای این وظایف و اختیارات، 
نیازمند اختیارات مطلقه، یعنی همان اختیارات پیامبر اکرم و امامان معصوم)ع( در ادارۀ جامعه 

است. مباحثی که در ذیل بدان پرداخته خواهد شد.
او معتقد است:

را  جامعه  اداره  در  معصوم)ع(  امامان  و  اکرم)ص(  پیامبر  اختیارات  همه  ولی فقیه، 
در  را  اسلام  باید  و  است  دین  متولی  امام عصر)عج(  غیبت  در  او  زیرا  داراست؛ 
همه ابعاد و احکام گوناگون اجتماعی‌اش اجرا نماید. حاکم اسلامی، باید برای 
اجرای تمام احکام اسلامی، حکومتی تشکیل دهد و در اجرای دستورهای اسلام، 
جزایی،  قوانین  اجرای  کند.  رفع  مهم  بر  اهم  تقدیم  به‌وسیله  را  احکام  تزاحم 
از  جامعه،  انحرافات  و  مفاسد  از  جلوگیری  و  اسلام  شئون  سایر  و  اقتصادی 
نیازمند هماهنگی همه مردم  فقیه جامع‌الشرایط است که تحقق آن ها  وظایف 
و مدیریت متمرکز و حکومتی عادل و مقتدر است. حاکم اسلامی، برای ادارۀ 
جامعه و اجرای همه جانبه اسلام، باید مسئولان نظام را تعیین کند و مقررات لازم 



  70

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

برای کشورداری را در محدوده قوانین ثابت اسلام وضع نماید؛ فرماندهان نظامی 
را نصب کند و برای حفظ جان و مال و نوامیس مردم و استقلال و آزادی جامعه 
اسلامی، فرمان جنگ و صلح را صادر نماید. کنترل روابط داخلی و خارجی، 
اعزام مزدوران و مدافعان حریم حکومت، نصب ائمه جمعه و جماعات، تعیین 
مسئولان اقتصادی برای دریافت زکات و اموال ملی و صدها برنامه اجرایی و 
و  وظایف  از  همگی  نظامی  و  سیاسی  اقتصادی،  حقوقی،  فرهنگی،  مقررات 
مسئولیت های مطلقه فقیه است که بدون چنین وظایفی، اجرای کامل و همه‌جانبه 
اسلام و اداره مطلوب جامعه اسلامی، به آن گونه که مورد رضایت خداوند باشد، 

امکان پذیر نیست )جوادی آملی، 1398، صص. 249- 248(
همان طور که ملاحظه شد، جوادی آملی اصرار دارد تا از لفظ اختیارات استفاده نکند. 
اختیارات  درواقع  شد،  گفته  فقیه  مطلقه  مسئولیت های  و  وظایف  توصیف  در  آنچه  تمام 
لازم برای فقیه برای اداره جامعه بود. جوادی آملی معتقد است که فقیه جامع‌الشرایط باید 
اختیاراتی را که تحت عناوین مسئولیت ها و وظایف از آن نام می برد داشته باشد تا بتواند 
جامعه را اداره کند. او می گوید بدون چنین وظایفی، اجرای کامل و همه جانبه اسلام و اداره 
مطلوب جامعه اسلامی امکان پذیر نیست. این نگاه توأمانی مسئولیت و اختیار جوادی آملی، 
در ولایت مطلقه فقیه وی به صراحت بیشتری می‌رسد. اکنون به مبادی و مبانی این اختیارات 
ازجمله مبانی استنباط احکام اسلامی و حیطه عمل ولایت مطلقه فقیه از منظر جوادی آملی 

خواهیم پرداخت.

3-6. کاربست مصلحت در نظام ولایت فقیه از دیدگاه جوادی آملی

جوادی آملی معتقد است:
در عصر غیبت ولی زمان)عج( که مسلمانان و جامعه اسلامی از ادراک برکات 
خاص ظهور ایشان محروم‌اند، جاودانگی اسلام اقتضاء دارد که همان دو شأن 
تعلیم دین و اجرای احکام اسلام، تداوم یابد که این دو وظیفه، بر عهده نائبان 
ولی عصر)عج( است و فقیهان عادل و اسلام شناس، از سویی با سعی بلیغ و اجتهاد 
مستمر، احکام کلی شریعت را نسبت به همه موضوعات و ازجمله مسائل جدید 
و بی سابقه تبیین می نمایند و از سوی دیگر، با اجرای همان احکام استنباط شده، 



  71

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

آملی،  )جوادی  می بخشند  تداوم  را  مسلمین  جامعه  اداره  و  اجتماعی  ولایت 
1398، ص. 237(

او »اجتهاد« را تلاش فقیه برای دریافت احکام خداوند از منابع معتبر دین، یعنی کتاب، 
سنت، اجماع و عقل می‌داند. وی »کتاب« و »سنت« را وحی مجسم و دو منبع اصلی برای 
دریافت احکام و سنت ثابت الهی می‌داند که حجیت منبع سوم یعنی »اجماع«، به این دو 
منبع برمی گردد؛ زیرا ارزش اجماع، فقط به جهت کشفی است که نسبت به سنت دارد نه 
اجماعی  اگر  ازاین‌رو،  و  باشد  دین  احکام  برای  مستقل  منبعی  خود  سنت،  قبال  در  اینکه 
نتواند این نقش کاشفیت را ایفا کند، از نظر فقهی بی‌ارزش است. جوادی آملی منبع چهارم 
اجتهاد، یعنی »عقل« را از جهتی مانند اجماع، وسیله‌ای برای فهم احکام از دو منبع کتاب و 
سنت و از جهت دیگر، خود منبع مستقل می‌داند؛ بنابراین او منبع اجتهاد را سه اصل می‌داند 

نه چهار اصل )جوادی آملی، 1398، صص. 237-238(.
او معتقد است:

و  می کند  بیان  سنت(  و  )کتاب  »نقل«  طریق  از  را  خود  مطالب  گاهی  دین، 
گاهی از طریق »عقل«؛ و یک مجتهد، حکم دینی یک مسئله را گاهی از طریق 
دلیل نقلی مثل ظاهر آیه و روایت کشف می کند و گاهی از طریق دلیل عقلی؛ 
مانند آنجا که عقل، حکم وجوب ادای امانت و حرمت خیانت و امثال آن را 
صادر می نماید. به همین دلیل است که در کتاب های فقهی، در مقام استدلال بر 
وجوب یا حرمت یک عمل خاص گفته می شود: »و یدل علیه العقل و النقل«؛ 
یعنی بر این حکم شرعی، هم عقل دلیل است و هم نقل )جوادی آملی، 1398، 

ص. 239(.
البته جوادی آملی، همان طور که استنباط از نقل را با لحاظ شرایطی چون درایه حدیث و 
رجال سند و با بررسی جهات سه‌گانه صدور، جهت صدور و دلالت معتبر می‌داند، استنباط 
از عقل را نیز وقتی دارای حجیت شرعی می‌داند که یا »بیِّ�نِ« باشد، یا »مبیِّ�نِ« )جوادی آملی، 

1398، صص. 239-240(.
اجتهاد را  استمرار  نقل،  یعنی عقل و  اجتهاد  منبع اصلی  این دو  بر اساس  جوادی آملی 
برای فقیه نسبت به موضوعات تازه و بی سابقه، تحولات و شرایط جدید اجتماعی، ضروری 



  72

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

می‌داند. او معتقد است:
به برکت آگاهی از زمان و نیازهای آن، فقه اسلام، همواره در بسط و گسترش 
بوده است که توسعه دوره یک جلدی فقه شیخ مفید به دوره چهل‌وسه جلدی 
جواهرالکلام، نمونه‌ای از آن است. اجتهاد مستمر، امری است که استعداد توسعه 
این احکام را تا ده ها و بلکه صدها برابر فراهم می آورد. استنباط احکام مربوط به 
موضوع های جدید مانند عقد بیمه، عقیم سازی، تلقیح، تشریح و ... که تاکنون از 
سوی فقیهان بیان  شده و نیز ارائه احکام فرعی آن ها از اصول اولیه شرعی- بدون 
آنکه نوبت به استمداد از عناوین ثانوی مانند لزوم عسر و حرج پیش آید- شاهد 
گویای قدرت پاسخگویی شریعت به نیازهای جدید زمان غیبت ولی عصر)عج 
در  بین‌الملل  روابط  پیرامون  اسلامی  قواعد  از  برخی  استنباط  چنانکه  است؛ 
بخش های سیاسی، نظامی، فرهنگی و اقتصادی گواه صادق آن است )جوادی 

آملی، 1398، صص. 240-241(
خصوص  این  در  و  می‌داند  اسلامی  احکام  تزاحم  عرصه  را،  اجرا  مقام  آملی،  جوادی 

توضیح می‌دهد:
نیامده باشد، هرگز  احکام گسترده اسلام تا زمانی که به مقام عمل و اجرا در 
گرفتار مانع و مزاحمی نمی شوند؛ اما در مقام اجرا، به دلیل آنکه عالم طبیعت 
و حرکت، عالم تضاد و مزاحمت است، دچار تزاحم می گردند. به عنوان مثال، 
»وجوب نجات غریق« و »حرمت عبور بی‌اجازه از ملک غیر«، دو حکم شرعی‌اند 
که در مقام ثبوت یا اثبات شرعی، هیچ گونه اصطکاکی با هم ندارند؛ ولی در 
مقام عمل، ممکن است دچار تزاحم گردند؛ مثلاًً آنجا که فردی در خانه‌ای، در 
معرض مرگ است و در آن زمان، اجازه گرفتن از صاحب خانه ممکن نیست، 
هر دو حکم مذکور، قابل‌اجرا نیستند؛ زیرا اگر آن فرد را نجات دهیم، بدون 
اجازه وارد خانه دیگری شده‌ایم و اگر بخواهیم بی‌اجازه در خانه دیگران وارد 

نشویم، باید آن فرد را رها کنیم تا نمیرد )جوادی آملی، 1398، ص. 245(
او »تزاحم« را این گونه تعریف می کند که در یک‌زمان، تحقق دو یا چند دستور دینی 
امکان پذیر نباشد و اجرای هر یک، سبب ترک دیگری شود. وی خاطرنشان می کند که در 
چنین مواردی، جز فدا کردن دستور مهم و عمل نمودن به دستور مهم تر، چاره‌ای وجود 
را  آن  عاقل  انسان های  همه  که  است  عقلی  قاعده‌ای  مهم«،  بر  اهم  »تقدیم  قاعدۀ  ندارد. 



  73

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

ادراک می کنند و بدان ملتزم می باشند و در تزاحم وظایف فردی خود، به آن عمل می کنند 
و کار کم‌اهمیت را فدای کار پراهمیت می کنند. او معتقد است که رفع تزاحم از احکام 
اسلامی، کاری بسیار دشوار است و دو ویژگی را در شخص رهبر و حاکم اسلامی می طلبد؛ 
یکی آگاهی به زمان و مصلحت نظام اسلامی و دیگری شناخت حکم مهم تر که در سایه 

اجتهاد مطلق فقیه و دیگر شرایط لازم او محقق می شود )جوادی آملی، 1398، ص. 245(.
جوادی آملی می گوید:

وقتی که دستورهای اسلام در سطح جامعه پیاده می گردد، به طور طبیعی مواردی 
پیش می آید که لازم است بعضی از قوانین، به صورت موقت اجرا نگردند و با 
تعطیل آن ها، قوانین مهم تر تحقق یابند و این مسئله، هیچ ربطی به تغییر احکام 
و  مستحبات  مکروهات،  محرمات،  واجبات،  از  هیچ یک  زیرا  ندارد؛  اسلامی 
یــا مباحات اسلام قابل‌ تغییر نیست. حکم حاکم اسلامی و فقیه جامع الشرایط، 
همگی در حیطه اجرای احکام الهی است نه در اصل احکام؛ و اگر در موارد 
مقدم  حرام  یک  ترک  بر  واجب  یک  انجام  ولی فقیه،  حکم  طبق  تزاحم، 
می شود، از باب تغییر احکام و یا تقیید و تخصیص بر آن ها نیست، بلکه به دلیل 
است  بر حکم کم اهمیت تر  برتر  و  مهم تر  مقدم شدن حکم  باب  از  و  تزاحم 

)جوادی آملی، 1398، صص. 245-246(
تنباکو که گفته  با ذکر مثال حکم تاریخی میرزای شیرازی، در حرمت استعمال  ایشان 
بود: »الیوم استعمال تنباکو و توتون بایِّ�ِ نحوِِ کان، در حکم محاربه با امام زمان)عج( است«، 
تزاحم حلال بودن استعمال تنباکو و وجوب حفظ اسلام و مسلمین از تسلط و استیلای کافران 
را، دلیل اصلی حکم به حرمت استعمال تنباکو دانستند و وجوب حفظ اسلام و مسلمین از 
سبب  که  زمانی  تا  و  موقت  نیز  را  این حکم  البته  می کند.  ذکر  مهم تر  را  کافران  استیلای 
استیلای کافران می شد اعتبار و حجت می‌دانست. وی این حکم را مانند حکم طبیب حاذق 
تزاحم  و  بیماری  سبب  به  خاص  فردی  برای  حلال  خوردنی های  برخی  منع  به  دلسوز،  و 
نه حلال را حرام  با مصرف آن خوردنی تشبیه می کند و می گوید: »آن طبیب،  او  سلامتی 
کرده است و نه حرام و نجس را حلال و پاک گردانیده، بلکه او فقط ضرورت نخوردن 
حلالِِ مشخص یا خوردن حرامِِ معین را بیان می کند و از روی اضطرار، خوردن یا نخوردن 
آن اشیاء را دستور می‌دهد و این دستورها، تنها در محدوده عمل است نه در محدوده علم 



  74

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

و حکم شرعی« )جوادی آملی، 1398، صص. 246-247(.
جوادی آملی نتیجه می‌گیرد:

فقیه جامع‌الشرایط نیز هیچ دخالتی در محدوده قانون گذاری و جعل احکام دینی 
یا زیاد کند. آنچه در اختیار  ندارد و نمی تواند به مصلحت خود آن ها را کم 
اوست، اجرای قوانین الهی است که اگر این قوانین بدون تزاحم قابل‌اجرا باشند، 
مشکلی وجود ندارد و هیچ حکمی از احکام الهی، حتی به صورت موقت، تعطیل 
نمی شود؛ اما اگر اجرای یک قانون، منجر به تزاحم آن قانون با قوانین دیگر شد، 
ولی فقیه، بر اساس مصلحت نظام اسلامی و نیز بر اساس جایگاه هر حکم از نظر 
اهمیت، حکم برتر و مهم تر را مقدم می‌دارد و آن را اجرا می کند و حکم مزاحم 
با آن را به طور موقت و تا زمانی که تزاحم وجود دارد، تعطیل می نماید و پس 
از رفع تزاحم، بلافاصله، حکم تعطیل‌ شده را به اجرا درخواهد آورد. ازاین‌رو 
حاکم اسلامی در عصر غیبت امام زمان)عج(، همانند دیگر مسلمانان، بنده محض 
و تسلیم مطلق قوانین خداست و برای اجرای همه جانبه آن قوانین تلاش می‌کند و 
اگر در موارد تزاحم، یکی از احکام را تعطیل می کند، اولاًً بر اساس قاعده عقلی 
و نقلی »تقدیم اهم بر مهم« است و ثانیاًً تعطیل حکم، به معنای اجرا نشدن آن 
به طور موقت است و هیچ گاه سبب تغییر در احکام خداوند نمی شود )جوادی 

آملی، 1398، ص. 247(
جوادی آملی این مسئله را همان بیان امام خمینی می‌داند که گفت:

حكومت، كه شعبه‏اى از ولايت مطلقه رسول اللَّ�هَ- صلى اللَّ�هَ عليه و آله و سلم- 
است، ىكي از احكام اوليه اسلام است؛ و مقدم‏ بر تمام‏ احكام‏ فرعيه، حتى نماز 
خيابان  مسير  در  كه  را  منزلى  يا  مسجد  ميتواند  حاكم  است.  حج  و  روزه  و 
است خراب كند و پول منزل را به صاحبش رد كند. حاكم مىتواند مساجد را 
در موقع لزوم تعطيل كند؛ و مسجدى كه ضِِرار باشد، درصورتی که رفع بدون 
تخريب نشود، خراب كند. حكومت ميتواند قراردادهاى شرعى را كه خود با 
مردم بسته است، در موقعى كه آن قرارداد مخالف مصالح كشور و اسلام باشد، 
یــک جانبه لغو كند؛ و ميتواند هر امرى را، چه عبادى و يا غیرعبادی است كه 
جريان آن مخالف مصالح اسلام است، از آن مادامى كه چنين است جلوگيرى 
كند. حكومت ميتواند از حج، كه از فرايض مهم الهى است، در مواقعى كه 



  75

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

مخالف صلاح كشور اسلامى دانست موقتاًً جلوگيرى كند )امام خمینی، 1389، 
ج 20، صص. 451-452(

اکنون به تبیین ولایت مطلقه جوادی آملی و پردۀ آخر از مباحث خود، در باب واکاوی 
اندیشه وی در مفهوم مصلحت در نظام ولایت فقیه می پردازیم. جوادی آملی در تبیین ولایت 

مطلقه به بیان سه نکته در این خصوص می پردازد. او در نکته اول خود بیان می کند:
ولایت یا مسئولیت مطلقه، اختصاص به برترین فقیه جامع‌الشرایط زمان دارد که 
اولاًً اجتهاد مطلق دارد و همه ابعاد اسلام را به خوبی می شناسد و ثانیاًً از عدالت 
و  از کج‌روی ها  را  او  که  است  بهره مند  اسلامی  جامعه  اداره  درخور  امانتی  و 
شرایط  درک  و  زمان  دقیق  شناخت  دارای  ثالثاًً  و  می سازد  دور  هوامداری ها 
جاری جامعه و هوش و استعداد سیاسی و قدرت مدیریت و شجاعت و تدبیر 
است و چنین فقیهی را خبرگان مجتهد و عادل و منتخب مردم، پس از تفحص 
و جستجوی فراوان، شناسایی کرده، به مردم معرفی می نمایند و سپس، بر بقاء 
و دوام و اجتماع همه شرایط و اوصاف رهبری در شخص رهبر نظارت دارند و 
ازایــن‌رو، وجهی برای نگرانی نسبت به عدم کارایی یا هوامداری و دیکتاتوری 

فقیه حاکم نیست )جوادی آملی، 1398، صص. 249-250(
وی در بیان نکتۀ دوم در خصوص ولایت مطلقه فقیه، همۀ اختیارات پیامبر)ص( و امامان)ع 

در ادارۀ جامعه را برای فقیه می‌داند و تأکید می کند:
اولاًً محدوده ولایت مطلقه فقیه را تا آنجایی می‌داند که ضرورت نظم جامعه 
اسلامی اقتضاء کند. ثانیاًً به شأن نبوت و امامت و عصمت پیامبر و امام مشروط 
نباشد و آن گونه از اختیارات که آن بزرگان از جهت عصمت و امامت و نبوت 
خود داشته‌اند، از اختیارات فقیه جامع‌الشرایط خارج است. نماز عیدین به عنوان 
نکته مطرح  این  به عنوان مثال در  اختیارات خاص معصوم  از  نوع  این  از  مثالی 

می شود )جوادی آملی، 1398، ص. 250(
نکتۀ سوم تصریح شده از سوی جوادی آملی ناظر به ولایت مطلقه این است که

مقصود از ولایت مطلقه، ولایت مطلقه در اجرای احکام اسلام است؛ یعنی فقیه 
بتواند  اینکه  نه  اجراست  به حیطه  مطلقه‌اش، محدود  ولایت  اسلامی،  و حاکم 
احکام اسلام را تغییر دهد اولاًً و ثانیاًً در مقام اجرا نیز، مطلق به این معنا نیست 



  76

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

که هرگونه میل داشت، احکام را اجرا کند، بلکه اجرای احکام اسلامی نیز باید 
توسط راهکارهایی که خود شرع مقدس و عقل ناب و خالص بیان نموده‌اند 

صورت گیرد )جوادی آملی، 1398، ص. 251(
سپس ولایت مطلقه را با سه امر ذیل بیان می کند:

- فقیه عادل، متولی و مسئول همۀ ابعاد دین در عصر غیبت امام معصوم)ع( است و شرعیت 
نظام اسلامی و اعتبار همۀ مقررات آن به او برمی گردد و با تأیید و تنفیذ او مشروعیت می یابد

- اجرای همه احکام اجتماعی اسلام که در نظم جامعه اسلامی دخالت دارند، بر عهده 
فقیه جامع‌الشرایط است که یا خود او به مباشرت آن ها را انجام می‌دهد و با تسبیب، به افراد 

صلاحیت‌دار تفویض می کند.
یکدیگر،  با  اسلامی  احکام  تزاحم  مورد  در  خداوند،  دستورهای  اجرای  هنگام  در   -
ولی فقیه برای رعایت مصلحت مردم و نظام اسلامی، اجرای برخی از احکام دینی را برای 
اجرای احکام دینی مهم تر، موقتاًً تعطیل می کند و اختیار او در اجرای احکام و تعطیل موقت 
اجرای برخی از احکام، مطلق است و شامل همۀ احکام گوناگون اسلام است؛ زیرا در تمام 
موارد، تزاحم اهم بر مهم مقدم است و این تشخیص علمی و تقدیم عملی، به عهدۀ فقیه 

جامع‌الشرایط است )جوادی آملی، 1398، ص. 251(.
همان طور که ذکر شد، جوادی آملی، مصلحت را ابزار ولایت مطلقه فقیه در چهارچوب 
احکام اسلامی و عقل ناب، برای تقدیم احکام اهم بر احکام مهم در هنگام تزاحم احکام 
به  ناظر  موقت و  اولاًً  بر مهم،  اهم  تقدیم  این  اسلامی یک ضرورت می‌داند و معتقد است 
شرایط است نه دائم؛ ثانیاًً در مقام عمل و اجراست و نه در مقام علم و استنباط یک حکم 
شرعی؛ ثالثاًً شامل همۀ احکام اسلامی می شود و این مصلحت، نه فقط یک ابزار و اختیار، 

بلکه جزو مسئولیت ها و وظایف ولی فقیه است.



  77

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

نتیجه‌گیری

گسترۀ  به  را  ولایت فقیه  نظام  در  مصلحت  اِعِمال  و  حکومتی  حکم  دایرۀ  آملی،  جوادی 
تمام  داشتن  معنای  به  فقیه  مطلقه  ولایت  به  ازاین‌رو  می کند؛  تعریف  ولی فقیه  وظایف 
اختیارات پیامبر)ص( و امامان معصوم)ع( در اجرای احکام اسلامی و نه تشریع آن معتقد است. 
کاربست مصلحت در نظام ولایت‌فقیه در اندیشه جوادی آملی به معنای مجموعه اختیارات 
ولی فقیه در نظام ولایت فقیه مبتنی بر وظایف و مسئولیت هایش، برای اعمال مصلحت اسلام، 
پیامبر)ص(  سنت  و  شرع  استنباط  منابع  و  شرع  چهارچوب  در  اسلامی،  حکومت  و  مسلمین 
است. این اعمال مصلحت در قالب »رفع تزاحم احکام اسلامی« مبتنی بر قاعده »تقدیم اهم 
بر مهم« برای دفع مفسده و جلوگیری از انحرافات اسلام، مسلمین و حکومت اسلامی انجام 
می شود به نحوی که هیچ تغییری در حکم خداوند و سنت پیامبر)ص( حاصل نشود و تعطیلی 
یابد که  ادامه  تا مادامی  موقت احکام مهم )چه حلال شدن حرام و چه حرام شدن حلال( 
مفسده و انحراف و آسیب بزرگ تری به جامعه مسلمین نرسد. نظر به مطلق بودن اختیارات 
ولی فقیه در دیدگاه جوادی آملی برای اجرای احکام اسلامی و حفاظت از جامعه مسلمین، 
به نظر می‌رسد ظرفیت قانون اساسی جمهوری اسلامی برای تحقق این هدف باید انعطاف 
لازم  که  را  اقداماتی  نتواند  ولی فقیه،  است  ممکن  این صورت،  غیر  در  کند،  پیدا  بیشتری 

می‌داند برای حفاظت از جامعه مسلمین انجام دهد.

منابع

- ابن منظور )۱۹۸۸ م(. لسان العرب، بیروت: دارالجلیل.
- ادیانی، سید علیرضا )1390(. کاربست مصلحت در نظام جمهوری اسلامی. حصون، 31، 

 http://noo.rs/SEfP2 ،88-71
امام  آثار  تنظیم  و  نشر  مؤسسه  تهران:  امام.  صحیفه   .)1389( روح‌الله  سید  خمینی،  امام   -

خمینی، چاپ پنجم.
امام خمینی، سید روح‌الله )1381(. ولایت فقیه )حکومت اسلامی(. تهران: مؤسسه نشر و   -

تنظیم آثار امام خمینی، چاپ یازدهم.



  78

57
-7

ت 8
حا

صف
 |  

14
04

ار 
 به

| 4
ه 3

مار
 ش

م |
سلا

ر ا
ی د

اس
سی

شه 
دی

ه ان
نام

صل
ف

- جلیل زاده ماکویی، حسین و لزگی، علینقی )۱۳۹۵(. کارکرد مصلحت در فقه و حکومت 
اسلامی. تهران: وانا گستر.

- جوادی آملی، عبدالله )۱۳۹۸(. ولایت فقیه؛ ولایت فقاهت و عدالت. قم: نشر اسراء، چاپ 
بیستم.

- دهخدا، علی‌اکبر )۱۳۷۷(. لغت نامه دهخدا. تهران: انتشارات دانشگاه تهران، چاپ دوم.
مطالعات  شیعه.  سیاسی  فقه  تحول  در  مصلحت  نقش   .)۱۳۹۰( کاظم.  سید  باقری،  سید   -

https://enghelab.maaref.ac.ir/article-1-1354-fa.html .100-75 ،)24( 8 ،انقلاب اسلامی
- شفیعی، محمود و خالقی، علی )۱۳۹۷( گفتمان مصلحت در فقه سیاسی شیعه و اهل سنت. 

/psq.2018.65872 https://doi.org/10.22081 .58-33 ،)81( 21،علوم سیاسی
- فوزی، یحیی. )۱۳۹۵(. بنیان ها و مباحث نقلی اندیشه سیاسی اسلام. تهران: نشر پژوهشکده 

امام خمینی و انقلاب اسلامی، چاپ اول.
- معین، محمد )۱۳۷۷(. فرهنگ معین. تهران: انتشارات امیرکبیر، چاپ پنجم.

- نصرتی، علی‌اصغر. )۱۳۹۸(. نظام سیاسی اسلام. قم: نشر هاجر، چاپ اول.


