
  29

ه...
فقی

ت 
لای

ر و
ی ب

بتن
ی م

اس
سی

م 
ظا

ر ن
 د

ت
لح

مص
ت 

ربس
کا

ن: 
ویا

 عل
ی

تض
مر

ی، 
وه

رک
سو

ور 
یاپ

کر
 ذ

ید
سع

Social Identity Theory and Representation of Abstract Contexts of 
National Consensus Within the framework of the Islamic Revolution 
discourse
Mohammad Ali Sadr Shirazi
Responsible for Oral History at the Qom Islamic Revolution Documents Center, Qom, Iran.

sadrshirazi@gmail.com

Article Info          Abstract

National consensus is one of the most important requirements for directing 
a country›s software and hardware resources towards its excellence. The 
national consensus project as an ideal, and its prescription in various 
propaganda formats, will then take a concrete step towards tangible 
achievements, provided that the prerequisites and necessary conditions 
for achieving it are considered. With the aim of bringing the national 
consensus project closer to the practical stage, this article examines the 
intermediate links between abstract ideals and operational stages using an 
analytical method and a sociological-psychological approach. The findings 
show that identification focused on «discursive consensus-building» is 
one of the most important components that create the basis for achieving 
national consensus; Because achieving consensus on superstructural 
issues is impossible when different and sometimes contradictory identity 
foundations have matured. Considering the country›s ongoing transition 
from traditional identity to a new identity at the crossroads of Iranian, 
Islamic, and modern identity, and the existing confusions, we chose Hanri 
Tajfel›s theory of social identity to explain the process of forming the self 
and the other as an influential factor in the state of national consensus. Based 
on this theory, we found that institutionalization of social identification, 
identification based on choice, increasing social capital, expanding the 
inclusion of «we» in the classification of self and other, balance in the 
triple path of identity, reasonable othering, and identification based on 
principles are among the necessities of the social identification process 
aimed at national unity in Iran.
Keywords: National consensus, identity, Iranian-Islamic identity, social 
identity theory, Islamic revolution

Vol. 12 | Issue. 43 | 2025 | 
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir https://doi.org/10.22034/jpti.2025.521252.1422

Article Type:
Research Article
Received:
2025 /03 /16
Revised:
2025 /04 /08
Accepted:
2025 /04 /12
Published Online:
2025 /04 /20



  30

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

 اطلاعات مقاله            چکیده

دوره 12 | شماره 43 | بهار 1404
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir

وفاق ملی از مهم ترین شرایط ضروری برای بسیج و سامان‌دهی منابع نرم‌افزاری و سخت‌افزاری 
یک کشور در مسیر تعالی و پیشرفت محسوب می شود. بااین حال، طرح وفاق ملی تنها زمانی 
می تواند از سطح یک آرمان یا شعار تبلیغاتی فراتر رود و به یک جنبش واقعی با دستاوردهای 
ملموس بدل شود که پیش‌نیازها و بسترهای تحقق آن به‌درستی شناسایی و فراهم شود. مقالۀ 
رویکردی  با  و  تحلیلی  شیوه‌ای  به  ملی،  وفاق  آرمانی  طرح  عملیاتی سازی  هدف  با  حاضر 
و  انتزاعی  مطلوب نمایی های  میان  واسط  حلقه های  بررسی  به  روان شناختی،  جامعه شناختی- 
مراحل اجرایی می پردازد. یافته ها نشان می‌دهد که هویت یابی مبتنی بر »اجماع سازی گفتمانی« 
از مهم ترین عوامل زمینه ساز برای دستیابی به وفاق ملی است؛ چراکه توافق بر مسائل سطحی 
و روبنایی، بدون شکل‌گیری بنیان های مشترک هویتی -که گاه ممکن است متفاوت یا حتی 
متضاد باشند- در عمل دست‌نیافتنی خواهد بود. با توجه به تداوم دوران گذار کشور از هویت 
و مدرن  اسلامی  ایرانی،  تقاطع سه‌راهی هویت  به سوی شکل‌گیری هویت جدید - در  سنتی 
فرایند  تبیین  برای  را  تاجفل  هنری  اجتماعیِِ  هویت  نظریه  آن،  از  ناشی  سردرگمی های  و   -
»صورت بندی خود و دیگری« به عنوان عاملی مؤثر بر وضعیت وفاق ملی برگزیدیم. بر پایه این 
افزایش  اختیار،  بر  مبتنی  اجتماعی، هویت یابی  نهادینه سازی هویت یابی  نظریه، درمی یابیم که 
سرمایۀ اجتماعی، گسترش دایره شمول »ما« در تقابل با »دیگری«، ایجاد تعادل میان سه گانه‌های 
هویتی، غیریت سازی معقول، و هویت یابی مبتنی بر اصول، از جمله الزامات فرایند هویت یابی 

اجتماعی معطوف به تحقق وفاق ملی در ایران هستند. 

کلیدواژه ها: وفاق ملی، هویت، هویت ایرانی-اسلامی، نظریۀ هویت اجتماعی، انقلاب 

اسلامی.

نظریه هویت اجتماعی و بازنمایی بسترهای انتزاعی وفاق ملی
در چهارچوب گفتمان انقلاب اسلامی

محمدعلی صدرشیرازی 

مسئول تاریخ شفاهی مرکز اسناد انقلاب اسلامی، قم، ایران. 
sadrshirazi@gmail.com

       

https://doi.org/ 10.22034/jpti.2025.521252.1422

نوع مقاله: پژوهشی

تاریخ دریافت:

1403/12/26

تاریخ بازنگری:

1404/01/19

تاریخ پذیرش:

1404/01/23

انتشار آنلاین:

1404/01/31

صفحات: 

29-55



  31

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

مقدمه

ملت  برای یک  ابزار و آرمانی مطلوب و حیاتی  ملی همراه گردد،  پسوند  با  آنگاه  وفاق، 
خواهد بود؛ آرمان، از آن روی که خود، هدفی پرجاذبه و سرشار از برکات معنوی و مادی 
است و ابزار، از آن جهت که به مثابه مؤلفه‌ای ضروری برای پیشرفت نقش آفرین است. در 
عصر تکثر گفتمان ها و خرده گفتمان هایی که بخشی معتنابه از ظرفیت‌ آن ها، چه در عرصۀ 
به غیریت سازی و سلب  عینی  توسعه  انتزاع و چه در ساحت عمل و  عالم  افکار و  تعاطی 
رقیب هرز می‌رود و درحالی که سخن از »وحدت« به معنای یکی شدن در گفتمانی واحد 
دست نایافتنی است، وفاق ملی نسخه‌ای واقع گرایانه و همچون کیمیایی است که حدی از 

هم‌افزایی را از دل اختلافات پایدار و طبیعی حاصل می کند.
به تعریف مشخص  ایران کنونی دشوار بوده و رسیدن  بررسی وضعیت »وفاق ملی« در 
از این مفهوم و تکیه بر مبانی نظری متقن و تاحدی مورد توافق، پیش‌نیاز آن است. در یک 
برداشت کلی؛ اما نگاهی روندشناسانه به سیر تطور سینوسی شکاف‌های اجتماعی، فرهنگی 
و سیاسی در ایران پس از انقلاب، ما را به نقاطی روشن و نویدبخش می‌رساند. ازجمله این 
نقاط می توان به طرح وفاق ملی به عنوان شعار و گفتمان اعلامی دولت چهاردهم و پذیرش 

عمومی نسبت به آن اشاره کرد.
یا حتی  تا وضعیت مطلوب،  نادیده گرفتن آسیب های موجود، فاصله زیاد  به معنای  این 
وفاق  از  سخن  هرچند  نیست.  جامعه  از  بخش هایی  در  هویتی  شکاف های  برخی  تعمیق 
به عنوان مطلوب و حتی تعهد به برخی نمادهای آن، خود گامی به جلو به حساب می آید؛ اما 
سؤالات و ابهاماتی در این میان مطرح است. اینکه، اصولاًً مفهوم وفاق چیست و نسبت آن با 
اختلافات عمیق موجود در ابعاد و سطوح گوناگون چه می باشد؟ آیا اختلافات و شکاف ها 
آیا  است؟  یکی شدن  و  اختلافات  از  معنای کاستن  به  وفاق  اصولاًً  آیا  ترمیم هستند؟  قابل 
وفاق، ماهیتی از جنس یک تصمیم و قابل تجویز دفعی به جامعه و مسئولان است؟ و اساساًً 
چرا در بسیاری از موارد سخن از وفاق و مفاهیم شبیه به آن، در همان سطح هدف گذاری 
بین  لایه های عمیق‌ و مانا در  به  باقی مانده و  البته برخی تعهدات موقت و نمادین  اعلامی و 

مسئولان و جامعه رسوب نمی نماید؟



  32

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

نظام مند  حرکت  نیازمند  ملی،  وفاق  ملموس  و  پایدار  جامع،  تحقق  که  باوریم  این  بر 
بین  و  مردم  بین  مسئولان،  بین  لایه:  سه  در  توافق  مورد  مبنایی  چهارچوب های  بر  مبتنی  و 
مسئولان و مردم است. بر همین اساس، گذر از روبنا و پرداختن به بنیادهایی که شکل‌دهنده 

مواجهه های مبتنی بر وفاق یا در آن سو، تعارض است، مسئلۀ این پژوهش است.
با این مقدمات می توان ضرورت این پژوهش را در ناکامی محتوم تلاش های تجویزی و 
تبلیغی نیل به وفاق ملی، بدون کالبدشکافی بسترهای انتزاعی و زیربنایی موجد آن جست. 
تلاش حاضر، در پی گسترده تر نمودن دامنه نگاه به این مطلوب است؛ تا آنجا که نخستین 
نقاط عزیمت شکل‌گیری گرایش ذهن به وفاق ملی را در برگیرد. این مقاله، به دنبال فهم 
نظری وفاق ملی است. در این راستا و در پاسخ به این پرسش اصلی که »وفاق ملی نیازمند 
چه بستر ذهنی و نرم‌افزاری است؟« سازواری در منافع مشترکِِ برساخته از تعریف هویت 
مشترک را به عنوان فرضیه اصلی برگزیده‌ایم. تعریفی که فرد از »من« و »ما« دارد، هویت او 
و به تبع، شبکه‌ای از منافع فردی و اجتماعی را شکل خواهد داد. لذا در سطح اجتماع، تعریف 
مطلوب از »ما«، مانعی مهم در مسیر غیریت سازی نالازم و نامطلوب اعضای یک گروه نسبت 
به یکدیگر و نضج شکاف های ترمیم ناپذیرخواهد شد. روش این تحقیق، تحلیلی و متکی به 
اسناد کتابخانه‌ای است. این پژوهش، تلاشی کیفی با رویکرد جامعه شناختی بوده و بنیادهای 

نظری آن، بر پایه نظریۀ هویت اجتماعی1 هنری تاجفل2 و جان ترنر3 بنا می شود. 

1. پیشینه تحقیق

در ادبیات پژوهشی معاصر ایران، آثاری با عنوان و موضوع اصلی وفاق ملی پرشمار نیستند؛ 
است.  بوده  توجه  مورد  مشابه  مفاهیم  ذیل  اصلی،  مسئله  به مثابه  مفهوم  این  به  پرداختن  اما 
مهدی حیدری خراجی در رساله دکتری »وفاق نخبگان سیاسی در جمهوری اسلامی ایران: 
مطالعه موردی نخبگان درون حاکمیت« )1392(، با روش کمی و بر مبنای رهیافت عقلانیت 
پرداخته و در غایت، فرهنگ  نخبگان سیاسی  به آسیب شناسی وضعیت وفاق در  انتقادی، 

1. Social identity theory

2. Henri Tajfel

3. John Turner



  33

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

وفاق  افزایش  عامل  را  ارتباطی  کنش  روابطی  بعد  افزایش  طریق  از  دموکراتیک  سیاسی 
نخبگان سیاسی معرفی کرده است.

در  اجتماعی  وفاق  و  رقابت سیاسی  تحلیل  نظری  »رهیافت  مقالۀ  در  میر محمدی   داود 
ایران« )1380(، ضمن پذیرش اصل رقابت سیاسی در جامعه، با رویکرد سلبی به آسیب شناسی 
رقابت ناسالم به عنوان مانع نیل به وفاق اجتماعی پرداخته است. داود غرایان زندی  در مقاله 
»احزاب و قوم گرایی؛ جایگزینی وفاق ملی بجای امنیت ملی«)1382( می نمایاند که احزاب 
و  ملت سازی  راستای  در  قومی  گرایش های  بسیج  ظرفیت  واجد  خود،  آرمانی  شرایط  در 
وفاق ملی هستند. مهدی براتعلی پور در مقالۀ »تکثرگرایی روندی و وفاق ملی در جمهوری 
اسلامی ایران« )1388( نشان داده است که پیش شرط برقراری توافق های برتر و ارزشمندتر 
در سطح جامعه، باور و پایبندی همگان به اخلاق ارتباطی و اتکای کنش جمعی بر گونه ای 
از هنجارهای رفتاری است که با شرکت در گفتگوهای عقلانی قابل حصول است. حسین 
دهقانی در مقالۀ »هویت قومی و وفاق ملی« )1381( نسبت میان این دو مفهوم را کالبدشکافی 
کرده و به این نتیجه رسیده که صیانت از هویت قومی نه تنها مانعی بر سر راه وفاق ملی نیست، 
بلکه در صورت قرار گرفتن در بستر صحیح می تواند به افزایش آن کمک کند. همچنین 
مجتبی عزیزی و شهره پیرانی  در مقالۀ »بررسی تأثیر اسطوره های ملی بر وفاق ملی با مطالعه 
در  کشور  یک  ملی  اسطوره های  ظرفیت شناسی  به   ،)1401( سلیمانی«  قاسم  شهید  موردی 
زمینه ساز  که  سلیمانی  در  موجود  ویژگی های  و  پرداخته  ملی  وفاق  و  اجتماعی  همبستگی 

افزایش وفاق ملی در ایران شده  را تحلیل نموده اند.
ضرورت  بر  تأکید  ملی،  وفاق  زمینه  در  بررسی شده  آثار  اصلی  محور  خلاصه،  به طور 
دستیابی به آن و تمرکز بر مؤلفه هایی نسبتاًً روبنایی مانند اخلاق رقابت، رویکرد مداراگرانه، 
و راهبردهایی چون توجه به خرده هویت های قومی بوده است. بااین حال، لایه های عمیق تر 
و بنیان های نظری و هویتی که این »اخلاق« و »نگاه«ها را ممکن می‌سازند، نیازمند واکاوی 
به آن  اجتماعی  نظریه هویت  بر  تکیه  با  پژوهش  این  جدی و مستقلی هستند؛ مسئله ای که 

خواهد پرداخت.



  34

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

2. مبانی مفهومی

1-2. وفاق ملی

دهخدا وفاق1 را »سازگاری کردن )غیاث‌اللغات(، سازواری کردن )منتهی‌الارب( همراهی و 
یک‌دلی. یک‌دلی و یک جهتی. ضد نفاق. سازش )ناظم الاطباء(« معنا کرده است. او مفهوم 
نیاورده؛ اما در مدخل ملی اشاره داشته: »]مِِ لْْ لی[  وفاق ملی را به صورت مدخلی مستقل 

)ص نسبی( منسوب به ملت و آنچه در ید و اختیار ملت است« )دهخدا، 1399(.
لذا با ترکیب این دو واژه، می توان »وفاق ملی« را سازواری میان اعضای یک ملت معنا 
پایۀ وفاق اجتماعی شکل می‌گیرد. کشاورز معتقد است: »اگر اعضاي  بر  کرد. وفاق ملی 
و  ارزش ها  آرا،  عقايد،  از  مجموعه‌اي  در  مفروض  زماني  در  معين  جغرافيايي  واحد  كي 
اجتماعي وجود  وفاق  واحد جغرافيايي  اين  در  ميتوان گفت كه  باشند،  هنجارها شركي 
شرط  ارزش ها  و  باورها  این  در  اشتراک  هرچند  ص.94(.   ،1378 شکری،  )کشاورز  دارد« 
لازم نیل به وفاق اجتماعی است؛ اما به نظر می‌رسد صرف این مؤلفه مکفی نیست. چه بسا 
گروهی که با غفلت از ارزش ها و باورهای مشترک، معدود نقاط افتراق را مانع نیل به وفاق 
ساخته‌اند. لذا به نرم‌افزار و مکملی دیگر نیاز است که این مشترکات را مبنای رسیدن جامعه 
به وفاق نماید. این واسطه را می توان در قالب مفاهیمی چون فهم مشترک، حس مشترک و 
درک متقابل برآمده از آن باورها توصیف کرد. همان گونه که آگوست کنت »بنیاد توافق 
باورهای مشترک می‌داند« )کریمی، 1378،  پایۀ  بر  هر جامعه‌ای را وفاق ذهنی اعضای آن 
ص.7(. لذا کشاورز شکری در تکمیل تعریف خود بر ضرورت نوعی توافق در »عقاید قابل 

احترام«  نیز تأکید دارد )کشاورز شکری، 1378، ص.94(. 
با بررسی عناوین مقالات منتشره در دهه های اخیر )بر اساس بانک اطلاعات مگ ایران( 
با 71 و انسجام ملی  با 91 تکرار، وحدت ملی  نیز می توان دریافت مفاهیم همبستگی ملی 
با 37 بار تکرار، بیش از وفاق ملی با 24 بار تکرار )تا آغاز فعالیت دولت چهاردهم( مورد 
توجه بوده‌اند. طرح شعار وفاق ملی از سوی این دولت، نه تنها به تکرار پرتعداد و روزانۀ 
نیز در مدت‌زمانی  را  این عنوان  با  منتشرشده  مقالات  بلکه شمار  انجامیده،  آن در رسانه ها 

1. Consensus



  35

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

کوتاه - تا زمان نگارش این مقاله - از ۲۴ به ۴۱ مورد افزایش داده است.
انسجام و همبستگی دشوار است.  مرزبندی میان مفاهیمی چون وفاق، وحدت، اتحاد، 
عبارت  ملی  همبستگی  دارد.  ملی  همبستگی  با  نزدیکی  رابطۀ  ملی  وفاق  نمونه  به عنوان 
است از احساس تعلق خاطر مشترک و احساس تعهد مشترک افراد به اجتماع و آن مای 
با  برخی  گرچه   )1378 دیگران،  و  )شیخاوندی  می‌دهد  جمعی  هویت  افراد  به  مشترک 
اما واقعیت آن است که چه در  این درهم تنیدگی ترسیم کرده‌اند؛  برای  مداقه‌، مرزهایی 
تعریف لغوی و چه اصطلاحی، معمولاًً این مفاهیم یکدیگر را نمایندگی کرده‌اند. مروری 
بر کتاب صحیفه امام بیانگر آن است که وحدت، پربسامدترین مفهوم مورد استفاده ایشان 
مفاهیم گاهی  این  دارند.  قرار  بعد  رتبۀ  انسجام در  و  بوده و همبستگی  واژه ها  این  بین  از 
مطلق، گاهی با پسوند اسلامی و گاه با پسوند ملی یا ملت استفاده شده‌اند؛ اما مفهوم وفاق 
ملی در ادبیات ایشان جایی نداشته است. باوجوداین و با توجه به سیاق کلام امام، نمی توان 
مقصود ایشان از واژه هایی چون وحدت ملی را جدای از مقصود ما از وفاق ملی دانست. 
وحدت،  مفهوم  سه  از  ترتیب  به  ایشان  می‌دهد  نشان‌  نیز  انقلاب  رهبر  بیانات  در  جستجو 
همبستگی و انسجام استفاده کرده ‌است. ضمن اینکه ایشان از واژۀ وفاق و وفاق ملی نیز با 
بسامد کمتر بهره برده ‌است. ایشان البته از این مفهوم، مقصودی جدای از وحدت نداشته‌ 
این هدیۀ بزرگ  از  ایران  به هم عطف کرده است: »ملت  این دو را  و در موارد مختلف 
- هدیۀ وحدت و وفاق ملی - تا امروز بیشترین بهره را برده است« )دفتر حفظ و نشر آثار 

حضرت آیت‌الله خامنه‌ای، 1378/6/8(.
دراین‌میان، مفهومی که مرز واضحی با وفاق دارد، »آشتی ملی« است. آشتی ملی که در 
شرایط بحران شدید و گسیختگی های داخلی در برخی کشورها مطرح می شود و برخلاف 
بحران ها  دل  در  گاه مسکن  و  فوری  راه حل  به عنوان  است،  متعالی  مرحله‌ای‌  ملی که  وفاق 
پیشنهاد یا عملیاتی می شود. انتصاب دولت شریف امامی با شعار آشتی ملی در اوج بحران هایی 
که شاه در اواخر حیات حکومت پهلوی احساس نمود و نیز دولت آشتی ملی آلبانی1 که در 
جریان ناآرامی های این کشور در سال 1997 بر سرکار بود، نمونه هایی از استفاده از این مفهوم 

Qeveria e Pajtimit Kombëtar :1. به آلبانیایی



  36

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

بوده‌اند. نگاه جزئی نگر و تک بعدی به مفهوم وفاق ملی، بدون داشتن رویکردی راهبردی و 
شبکه‌ای نسبت به سطوح مختلف آن، در نهایت به ناکامی در دستیابی به هیچ یک از لایه ها 
و ابعاد آن منجر خواهد شد. اصولاًً پسوند »ملی«، به خودی خود مانع فروکاستن معنای پیشوند 
خود به سطح فروملی است. وفاق، زمانی در تراز ملی قابل تعریف است که همۀ سطوح و 
لایه های اجتماعی را دربرگیرد. این سطوح را می توان در سه گانۀ  زیر خلاصه کرد:1. وفاق میان 
جریانات، مسئولان و نخبگان سیاسی؛ 2. وفاق میان آحاد مردم؛ ۳. وفاق میان مردم و حاکمیت 
منظومۀ  قالب یک  بلکه در  نه حتی در عرض هم،  و  با یکدیگر  تقابل  نه در  این سه سطح 
شبکه‌ای و وابسته به هم قرار دارند که به صورت مستمر و متقابل یکدیگر را بازتولید می کنند.

2-2. هویت

شناخت  و  روبنا  از  گذر  به  نیاز  آن،  به  نیل  برای  ریل گذاری  و  ملی  وفاق  مفهوم  درک 
را  این سطوح  مفاهیمی که  یکی  بنیاد می گذارد.  را  مطلوب  این  است که  زیرینی  سطوح 
نمایندگی می کند، »منافع« است. انسان ها بر اساس منافع )مادی و معنوی( خویش انتخاب و 
رفتار می کنند. این »خویش« که می تواند یک فرد، جامعه، قومیت یا ملت تعریف شود، به 
باورها، ارزش ها و کنش های انسان جهت می‌دهد و از سویی، از دل همین مفاهیم بازتولید 
مورد  مفاهیم  زیربنایی ترین  از  یکی  به  واسطه  کمترین  با  ملی،  وفاق  بحث  لذا  می گردد. 
بحث در علوم اجتماعی می‌رسد. از منظر لغت شناسی، معادل واژۀ هویت )Identit( از ریشه 
در ظاهر  معنای  دو  متضمن  »درواقع، هویت  است.  تمایز  و  تشابه  تداوم،  معنی  به   )Idem(
به مفهوم تمایز  بیان کننده مفهوم تشابه مطلق است. معنای دوم آن  معارض است. نخست 
به طور  بنابراین هویت  را فرض می‌گیرد؛  تداوم  به مرور زمان سازگاری و  اشاره دارد که 
هم‌زمان دو نسبت محتمل را میان افراد یا اشیا برقرار می کند؛ از یک سوشباهت و از طرف 

دیگر تفاوت« )جنکینز، 1381، ص.5(
فرهنگ معین واژۀ هویت را چنین تعریف کرده است: »شخصیت، ذات، حقیقت چیز، 
آنچه موجب شناسایی شخص باشد و باعث تمایز یک فرد از دیگری باشد. دو چیز که در 
حقیقت و ذات یکی باشند؛ هرچند در بعضی موارد با یکدیگر متفاوت باشند. حقیقت شیء 

یا فرد که شامل صفات ذاتی اوست« )1386(.



  37

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

3.مبانی و مباحث نظری

1-3. شکل‌گیری هویت در دیالکتیک میان فرد و اجتماع

از مباحث پرطرفدار در حوزۀ علوم اجتماعی، بحث دربارۀ فرایند شکل‌گیری هویت است؛ 
اینکه آیا هویت در »خودِِ از پیش فردیت یافتۀ« فرد شکل می‌گیرد یا حاصل کنش متقابل 
فرد و جامعه است؟ از پذیرفته های اکثریت جامعه شناسان است که احساس هویت به‌واسطه 
در  معمولاًً  هویت  که  می پذیرند  کم‌وبیش  می‌گیرد.  شکل  جامعه  و  فردی  بین  دیالکتیک 
است  زندگی جمعی  آن  بستر شکل‌گیری  ولی  می یابد؛  نمود  افراد  احساسات  و  نگرش ها 
)Jenkins, 1996, p.20(. می توان گفت هویت یک سازه اجتماعی است و به طور اجتماعی 

 .)Lawer, 2008, p.8( می آید  بیرون  مردم  اجتماعی روزمره  زندگی  از  و  می شود  تثبیت 
آنتونی گیدنز هم هویت شخصی را چیزی در نتیجه تداوم کنش های اجتماعی فرد که به او 
تفویض شده باشد، نمی‌داند، بلکه آن ‏را چیزی می‌داند که به طور مداوم و روزمره ایجاد 
)گیدنز،  می‌گیرد  قرار  پشتیبانی  و  مورد حفاظت  بازتابی خویش  فعالیت های  در  و  می شود 

1378، ص. 1(.
می سازد.  رهنمون  اجتماعی  هویت  مفهوم  به  را  ما  هویت،  ماهیت  به  نگاه  این  برآیند 
جنکینز این مفهوم را شیوه هایی تعریف می کند که واسطه تمایز و تشخیص یک شخص یا 
گروه در روابط اجتماعی خود با سایر اشخاص و گروه ها هستند. هویت اجتماعی، متمایز 
ساختن نظام مند نسبت های شباهت و تفاوت بین افراد، گروه ها و نیز بین افراد و گروه هاست 

)جنکینز، 1381، ص.9(. 

2-3. نظریۀ هویت اجتماعی

نظریه پردازانی نظیر جیمز، کولی و مید که در زمره نظریه پردازان سنت کنش متقابل نمادین 
قرار می‌گیرند، تأکید می کنند که خود هر شخص از طریق نوعی فرایند انعکاسی تکوین 
می یابد و به‌واسطه بازتابی بودن هویت، تصور ما از اینکه دیگران چگونه به ما می نگرند، 
به  نظری  بنیاد  همین  بر  اجتماعی  هویت  نظریۀ  ص.70(.   ،1391 )نظری،  است  اهمیت  حائز 

هویت فردی و اجتماعی و نیز قضاوت های منتج به تعارضات و وفاق‌های اجتماعی می نگرد



  38

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

نظریۀ هویت اجتماعی1 نظریه‌ای در حوزۀ روان شناسی اجتماعی است که در اوایل دهۀ 
۱۹۷۰ از سوی هنری تاجفل و جان ترنر توسعه یافت. براساس آن، هویت تا حد زیادی از 
به یک  گروه  اعضای  سایر  کنار  در  فرد  می‌گیرد.  اجتماعی شکل  گروه های  به  فرد  تعلق 
نگرش ها،  شکل‌دهنده  فرایند  این  و  می‌رسد  اجتماعی  هویتی  و  »ما«  و  جدید  شناسایی 
ارزش ها، باورها و رفتارهای فرد است. فرایند ذهنی‌ای که فرد در مسیر هویت یابی اجتماعی 
برشمرد.  »طبقه‌بندی«  را  منظر، می توان آغاز آن  از یک  طی می کند چند مرحله دارد که 
 13 آیۀ  در  می پذیرد.  طبقه بندی شده صورت  اجزای  شناسایی  با هدف  طبقه بندی،  اصولاًً 
سوره مبارکه حجرات آمده است: »ای مردم! ما شما را از یک مرد و زن آفریدیم و ملت ها 

و قبیله ها قرار دادیم تا یکدیگر را بشناسید«.
طبقه بندی  به  دیگران، دست  و  از خود  قالبی  تصورات  اساس  بر  مسیر  این  در  انسان ها 
همانندسازی  آن  با  که  خودی«  »گروه  یک  می‌زنند:  متمایز  گروه های  به  دیگران  و  خود 
می کنند و به طور فعال مورد لطف قرار می‌دهند و یک »برون گروه« که تمایل دارند به منظور 
افزایش ارزش خود علیه آن اعمال تبعیض کنند. این فرایند طبقه بندی، فقط در سطح انتزاع 
مادون  سطح  در  بلکه  نیست؛  گروه  برون  مقابل  در  خودی  گروه  در  عضویت  اجتماعی 
به عنوان یک فرد واحد )متفاوت از دیگر افراد همان گروه خودی( و سطح مافوق )انسان ها 

به عنوان یک گروه خودی کلان( نیز انجام می‌گیرد )کایون، 1393، ص.137(.
و  می پردازد  اجتماعی  هویت گزینی  و  هویت سنجی  به  فرد  فوق،  فرایند  از  بعد  گام  در 
هویت گروهی را می پذیرید که خویش‌ را ذیل آن طبقه بندی کرده است. مثلاًً در صورت 
و  مطلوب ها  شناسایی  از  پس  می کند  تلاش  صنفی،  یا  مذهبی  گروه  در  »خود«  طبقه بندی 
هنجارهای اعضای آن گروه یا صنف، بدان ها پایبند باشد. در اینجا احساس و تعهد برجسته 

می گردد و عزت نفس فرد ذیل عضویت گروهی تعریف و بازتولید می شود.
مرحلۀ پایانی فرایند ذهنی مورد بررسی، مقایسه‌ اجتماعی است. بدین ترتیب که اعضای 
این  فرایند  در  می کنند؛  مقایسه  دیگر  گروه های  با  را  خود  مستمر  به صورت  گروه،  یک 
مقایسه، مؤلفۀ عزت نفس »ما« تعیین کننده است. چراکه افراد برای صیانت و ارتقای آن، 

1. Social Identity Theory



  39

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

دست به رقابت، تعارض و حتی مبارزه با رقیب می‌زنند. بنابراین طبقه بندی اجتماعی انگیزه 
اساسی به نفع رقابت اجتماعی میان گروهی ایجاد می کند. زمانی که طبقات اجتماعی شکل 
رقابت  موجب  به نوبه خود  این  و  می کنند  تلاش  مثبت  اجتماعی  هویت  برای  افراد  بگیرد، 
مثبت  نگاه  تداوم  با  اینکه  می شود  پدیدار  اینجا  در  که  عارضه‌ای  می شود.  گروهی  میان 
افراد به گروه خودی مقایسه با گروه غیرخودی سوگیری های ادراکی و الگوهای رفتاری 

تبعیض آمیز پدید می آید )کاتم و دیگران، 1386، ص.232(.
در تبیین خلاصه نظریۀ هویت اجتماعی می توان گفت تاجفل‌ در‌ مطالعات‌ خود پي برد 
احسـاس  داشـتن  و  عزت نفس  يا  خود  به  احترام  چون  عواملي  افـراد،  هويتيابي  در  که 
مثبت نسبت بـه‌ گروه‌ خود‌ي مؤثر است و باعث ميشود از درون گروه طـرفدار‌ي کنـيم‌ و 
اعضـاي گروه های ديگـر را تحقير کنيم يا در مورد آن ها تبعـيض قائـل شـويم و درنتيجـه 

با آن ها‌ دچار‌ تعارض‌ و ستيز شويم )هاوتن، 1393، ص.186(.
مرحلۀ طبقه بندی تحت تأثیر محورها و ملاک های گوناگون و گاه متقاطعی است و فرد 
لر  ایرانی، شیعه، دانشجو، پرسپولیسی، حامی یک جریان سیاسی،  مانند،  را در گروه هایی 
و... جای گذاری می کند. لذا یک فرد هم‌زمان می تواند در چندین گروه، طبقه بندی و نهایتاًً 
هویت یابی شود. آنچه در نظریۀ هویت اجتماعی، اگر نگوییم مغفول، غریب مانده است، 
است.  هویت یابی  فرایند  در  مختلف  »ما«های  تأثیر  عمق  نیز کمیت سنجی  و  کیفیت سنجی 
ایرانیت، طرفداری از جریانی  به عنوان نمونه، در مثال های فوق، میزان هویت بخشی عنصر 
سیاسی و طرفداری از یک تیم، در افرادی که هم‌زمان در سه گروه ایرانی و حامی یک 
بین  در  می توان  لذا  بود.  نخواهد  یکسان  شده‌اند  طبقه بندی  پرسپولیسی  و  سیاسی  جریان 
تعاریف گوناگون از »ما«، از هویت‌ یا هویت های برتر سخن گفت. این تفاوت تأثیر هویتی، 

از نقاط مورد توجه در این مقاله و ذیل بحث آسیب شناسی وفاق ملی در ایران است.



  40

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

4.داده‌های پژوهش

1-4. خود و دیگری در فرایند هویت یابی اجتماعی ایرانیان

برخلاف جوامع اروپایی که هویت ملی آنان به قرون اخیر بازمی گردد، هخامنشی ها نخستین 
صورت بندی شناخته شده از نژاد ایرانی )آریایی(، زبان ایرانی )پارسی(، خط ایرانی )پارسی 
باستان( و دین ایرانی )اهورامزدا و زرتشت و ایزدانی مانند مهر و آناهیتا( را به دست دادند. 
شکل  عصر  این  در  نیز  ایران  نام  هم شأن  و  همسنگ  شده  شناخته  سیاسی  اتحاد  نخستین 
گرفت )قاسمی و ابراهیم آبادی، 1390، ص.119(. در قرون بعد و به‌رغم تمام طبقه بندی ها و 
غیریت سازی های گوناگون در تاریخ کشور، همواره ایرانی بودن به مثابه هویتی برجسته در 
و  دیرپایی  ایرانیان،  و هم گرایانه  است. روحیات سلم  بوده  تأثیرگذار  ایرانیان  گردآوردی 

غنای تمدنی، سه عامل ایجابی پایداری این مؤلفه بوده‌اند.
نسبت  ایرانیان  »دیگرسازی«  به  نهایت  در  نه تنها  ایران،  به  مسلمانان  حملۀ  آنکه  شگفت 
به فاتحان نیانجامید، بلکه با پذیرش فرهنگ، باورها و ارزش های اسلامی از سوی ایرانیان، 
فصلی نو در زایش تمدنی شکل گرفت که حاصل هم‌افزایی میان تمدن ریشه‌دار ایرانی و 
تمدن غنی اسلامی بود.  باوجود نفوذ عمیق اسلام در فرهنگ و تمدن و رفتار ایرانیان؛ اما 
عنصر ایرانی بودن، کماکان به عنوان مؤلفه‌ای در هویت ایرانیان باقی ماند. توأمانی عناصر 
در عصر  به‌ویژه  و  مختلف  دوره های  تمدنی  آثار  نیز  و  فردوسی  اشعار  در  ملی  و  اسلامی 
که  لذاست  است.  قدرتمند  بروندادی  با  و  لطیف  درهم آمیختگی  این  از  نمودی  صفویان 
در طول تاریخ پس از اسلام تا قرون اخیر، اسلامیت و ایرانیت به عنوان هویت غیریت ساز و 

»دیگری« هم نقش آفرین نبوده‌اند.
پایان دوران طلایی تمدن اسلامی، سرآغاز افولی بود که قرن ها ادامه یافت. در گذر زمان، 
پیشرفت  که  به گونه‌ای  شد؛  عمیق  بیش‌ازپیش  اسلامی  جوامع  و  مدرن  تمدن  میان  شکاف 
فزایندۀ غرب و عقب ماندگی مضاعف کشورهای اسلامی، موجی از پرسش گری را در میان 
مسلمانان برانگیخت، با این محور اصلی که »چرا غرب پیشرفت کرد و ما عقب ماندیم؟« 
گونه های پاسخ به این سؤال بنیادین، صورت بندی هویتی ایرانیان را دستخوش تغییر نمود. 
اسلام گرا در  متفکران  از  بسیاری  و  اسدآبادی  متفکرانی چون سید جمال‌الدین  در سویی، 

ایران و کشورهای عربی، مسیری جدید را در »بازگشت به خویشتن خویش« ترسیم نمودند



  41

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

و  ایران، دو گفتمان کلام محور  در  بیستم  قرن  اما در دهه های آغازین  دیگر،  در سوی 
دوسویه پدیدار شد: یکی در عرصۀ سیاسی و دیگری در قلمرو روشنفکری. در متن هر دو 
به چشم می خورد.  انعطاف پذیر  و  قابل شناسایی  »دیگریِِ«  به  برای رسیدن  تلاشی  گفتمان، 
هر دو گفتمان، اسلام را به عنوان »دیگری ایدئولوژیک« و اسلام گرایان را به مثابه »دیگری 
غرب  فراگفتمان  حاشیۀ  در  را  خود  انسانی  جغرافیای  آن ها  کردند.  تعریف  خود  درونی« 
دو  هر  در  دادند.  ارائه  نو  و  کهنه  از  سردرگم  و  مبهم  ترکیبی  نتیجه،  در  و  کرده  ترسیم 
گفتمان، زیست مشترک جامعۀ اسلامی در پرتو منطق و طریقت عمل مدرنیته و غرب معنا 
طريق  از  بلکه  واسازانه،  رهگذر كي كنش  از  نه  را  نها‏يي« غرب  »كلمات  دو  هر  یافت.  
انديشگي و نظام صدقي حاكم بر جامعه  جابجايي و شالوده شكني كامل و رادكيال نظام 
)تاجیک،  می کنیم  یاد  پهلویسم  به عنوان  گفتمان  دو  این  ]تلفیق[  از  ما  كردند.  انشا  خودي 

1377، صص.83-84(.
بدین ترتیب، جریانی در ایران دست به طبقه بندی خود می‌زند که در تعریف دیگری، 
میان  سرگردانی  و  تشویش  در  »ما«  تعریف  مقام  در  اما  کرده؛  مشخص  را  خود  تکلیف 
از  است؛  مدرن  تمدن  نرم‌افزاری و سخت‌افزاری  محتوای  و  ایرانی  باستان گرایی  نمادهای 
برجسته سازی نژاد ایرانی در برابر عرب تا این باور تقی زاده که »ایرانیان خیال می کنند که 
آن ها درگذشته یک تمدن عالی درخشان مانند تمدن یونانیان داشته‌اند... امروز چیزی که 
به حد اعلا برای ایران لازم است ... نخست قبول و ترویج تمدن اروپا بلاشرط و قید و تسلیم 
مطلق شدن به اروپا و اخذ آداب و عادات و رسوم و ترتیب و علوم و صنایع و زندگی و کل 

اوضاع فرنگستان بدون هیچ استثنا« )جمال‌زاده، 1345، ص.143(.
با به قدرت رسیدن رضاشاه، خرده گفتمان های متعدد پهلویسم، نقطه ثقلی نو با پشتوانه 
اقتدار و سخت‌افزار یافتند و وفق مصلحت، »دیکتاتوری منورانه« را برآزادی خواهی سابق 
ترجیح دادند. این جریان بر سه پایه هویتی »شونیسم )ناسیونالیسم افراطی ایرانی، شبه مدرنیستم 
بنا  صص.83-84(   ،1377 )تاجیک،  سکولاریسم«  و  کاذب  مدرنیسم  کاتوزیان  تعبیر  به  یا 
یافت؛ طبقه بندی درون گروهی بر بنیاد متناقض نمای هویت ایرانی و غربی و برون گروهی 
در برابر اسلام و یا حداقل اسلام سیاسی. در این مقطع افرادی چون صادق هدایت در آثاری 
چون سه قطره خون )1311( و علویه خانم )1321(، هم‌زمان با تأکید بر ایرانیت باستان در 



  42

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

برابر نژاد عرب و اسلام، به تحقیر ایران و ایرانی در برابر تمدن غرب مشغول بودند.
به طور خلاصه در دوران پهلوي اول، حکومت با تمرکزگرایی شدید و کاهش حوزه نفوذ 
و اختیارات خرده فرهنگ هاي اجتماعی و ایجاد تقابل بین لایه هاي دینی و ایرانی هویت ملی 
و تلاش در جهت به حاشیه راندن گفتمان دینی درصدد برآمد تا بخشی از لایه هاي هویت ملی 
را محو سازد )قاسمی و ابراهیم آبادی، 1390، ص.129( ماحصل آن، پوستینی از ظاهر وحدت 
ملی معوج با تکیه بر اسلحه بود که بلافاصله پس از کنار رفتن اقتدار رضاخانی در هم شکست

حوادث دهۀ بیست و اوان دهۀ سی منجر به ظهور جریانی نو از ملی‌گرایان تحت عنوان 
جبهه ملی شد که ضمن پایبندی به سکولاریسم و هویت ایرانی، با پهلویسم مرزبندی داشتند؛ 
اما در دل مسیر مبارزه با استبداد و استعمار، جبهه ملی گرفتار دیگری سازی نالازم و انحرافی 
برابر  تداوم هویت سازی ملی‌گرا و سکولار در  در  نهایتاًً  و  با جریان مذهبی شد  درتعارض 

ملی گرایی پهلویستی ناکام ماند.
و  ملی«  مقاومت  »نهضت  همچون  عنوان هایی  با  مذهبی  جریانی  ملی،  جبهۀ  دل  از 
سپس »نهضت آزادی ایران« سر برآورد. بروندادها و آثار مکتوب، شفاهی و رفتاری این 
به عنوان  برابر پهلویسم )چه  به عنوان »دیگری« در  جریان نشان می‌دهد که هویت خود را 
با  ـ  انقلابی اسلام  برابر گفتمان  نیز در  به عنوان قدرت سیاسی( و  یک جریان فکری و چه 
زندگی  عرصه های  تمامی  در  دین  حداکثری  حضور  و  آمریکاستیزی  چون  مؤلفه هایی 
ایران«  »اولویت  بر  با تأکید  بازرگان  فردی و اجتماعی ـ صورت بندی کرده است. مهدی 
بااین حال،  می کند.  ترسیم  را  هویتی‌اش  طبقه بندی  امام،  نزد  اسلام«  »اولویت  و  خود  نزد 
نزد جریان روشنفکری و بخشی  انزوای دین  به  پهلویسم و در واکنش  با  مرزبندی  او در 
و  )ساینتیسم(  علم گرایی  با  که  دهد  ارائه  اسلام  از  تعریفی  تا  می کوشد  جدید،  نسل  از 
باشد )ر.ک.به: صدرشیرازی،  نرم‌افزاری و سخت‌افزاری تمدن مدرن هم ساز  دستاوردهای 
نیز ضمن آثاری چون مذهب در اروپا، مدافعات و راه طی  البته او  1388، صص. 62-71( 
شده از ملی گرایی فاصله گرفته و به تعبیر خود، در برابر تمدن غرب می خواهد »تمام آثار 

تمدن و مزایا و دارایی های آن ها را ببلعد« )بازرگان، 1350، ص.42(.
به  نتوانست  ایران،  معاصر  تاریخ  در  طولانی  فکری  زیست  وجود  با  نیز،  جریان  این 
اهداف خود در زمینۀ گفتمان سازی و هویت سازی کلان ملی دست یابد. افزون بر ابهام ها 



  43

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

تعریف  در  و  اجتماعی  ذهنی هویت یابی  فرایند  در  مذهبی  لیبرالیسم  درونی  تناقض های  و 
»خود« و »دیگری«، سیالیت در مواضع آن ـ که خود برآمده از همین ابهامات است ـ نیز در 
این ناکامی نقش مؤثری داشته است. برای نمونه می توان به تأکید مداوم بازرگان بر اسلام 
به مثابه ایدئولوژی پیش از انقلاب و سپس تقلیل نقش دین به حوزۀ فردی و ساخت آخرت 

در سال های پس از انقلاب اشاره کرد )بازرگان، 1377، ص.11(. 
فدایی  چریک های  سازمان  توده،  حزب  جمله  از  چپ  گروه های  ملی،  جریان  برابر  در 
خلق و سازمان مجاهدین خلق شکل گرفتند و هویت خود را تعریف کردند. این گروه ها، 
با تأثیرپذیری از اندیشۀ مارکسیسم و توفیقات آن در انقلابات جهانی، این مکتب را به عنوان 
محور هویتی مبارزۀ خود با رژیم پهلوی برگزیدند. اما این انتخاب، خواسته یا ناخواسته، به 
غیریت سازی با ملتی اساساًً مذهبی انجامید و در عمل، آن ها را در برابر ضربات سنگین رژیم 
تنها گذاشت. در نهایت، با شکل گیری نهضت اسلامی، این جریان ها به حاشیه رانده شدند؛ و 
بازگشت موقتشان پس از پیروزی انقلاب نیز نتوانست آنان را در گفتمان سازی کلان و جذب 

توده های مردم به موفقیت برساند.
ابرگفتمان  یک  ظهور  پیش گفته،  جریانات  تمامی  ناکامی  عوامل  مهم ترین  از  یکی 
قدرتمند بود که به دلایل متعدد، به سرعت در میان ایرانیان مقبولیت یافت و زمینۀ بازتولید 
هویتی آنان را فراهم ساخت. این گفتمان، با غیریت سازی پررنگ نسبت به پهلویسم و غرب 
اسلامی که  بیداری  امتداد جریان  در  و  ـ  دین ستیزی  و  استعمار  استبداد،  نمادهای  به مثابه  ـ 
پیش تر به‌دست اندیشمندانی چون سید جمال‌الدین اسدآبادی پایه‌گذاری شده بود، شکل 
سایر  از  را  این جریان  نامید.آنچه  »اسلام گرا«  را  آن  می‌توان  عنوان کلی،  در یک  گرفت. 
جریان های روشنفکری متمایز می سازد، تأکید آن بر عناصری چون: قرائتی شالوده شکنانه 
و  »خود«  از  تازه‌ای  تعریف  متعالی،  دال  یک  به عنوان  اسلام  به  نگاه  اسلام،  از  واسازانه  و 
برخورد  به عنوان دیگریِِ خارجی و گزینشی  )به‌جای عرب(  بازتعریف غرب  با  »دیگری« 

کردن با مؤلفه های گفتمان مدرن غرب )تاجیک، 1377، ص.90(.
فرایند  در  نهضت،  آغازِِ  همان  از  امام  مقابل،  یا  موازی  گفتمان های  دیگر  برخلاف 
دیگری  و  تعریف خود  در  را  ثابت  و  دقیق، شفاف  مرزهایی  هویت سازیِِ حرکت خود، 
در  نیز  و  متعالی  دال  و  هویتی  ثقل  مرکز  در  اسلام  قراردادن  ایشان ضمن  نمودند.  ترسیم 



  44

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

با گرایش هایی چون سکولاریسم،  اسلامی،  منافع ملی و  به مرزها و  نسبت  تعریفی هم‌افزا 
غرب گرایی، شرق گرایی و حکومت شاهنشاهی غیریت سازی نمودند.

با  ایشان  بود.  وفاق  مسئلۀ  ضرورت  به  داهیانه  توجه  امام  حرکت  درخشان  نقاط  از 
تمرکز بر استبداد پهلوی و استعمار ایالات متحده، در برابر دگرسازی های انحرافی و نالازم 
درون گروهی همچون دوگانه موافقان و مخالفان کتاب شهید جاوید و موافقان و مخالفان 
دکتر شریعتی، سکوت راهبردی و البته گاه مواضعی مبتنی بر ضرورت حفظ وحدت بوده 
شهید  کتاب   - هست  تتمه‌اش  هم  حالا   - سال  سه  سال،  دو  که  دیدیم  »ما  کردند:  اتخاذ 
جاوید، چه بساطی درست کردند... یکی از آن طرف کشید و یکی از آن طرف کشید... 
قوا را هدر بردند و »اعلیحضرت« با کمال آرامش اموال این ملت را خورد و سلطه خودش 

را تحکیم کرد بر آن ها« )امام خمینی، 1378، ج 4، ص.236(.
فرایند هویت سازی اجتماعی نهضت اسلامی ازجمله طبقه بندی دقیق و صواب درون و 
نهایتاًً  و  داهیانه  رقابت  مقایسه و  ازجمله  فرایند  مراحل  امام در سایر  برون گروهی و دقت 
تمام  که  شد  آن  موجب  هویت ساز،  ثقل  نقاط  و  اصول  از  صیانت  در  قاطعیت  و  ثبات 
ایشان هضم  ابر گفتمان  در  پهلوی  علیه رژیم  مبارز  گفتمان ها و خرده گفتمان های دیگر 
آشکار  نمودهای  که  ملی  وفاق  این  بپیوندند.  بدان  تاکتیکی  به صورت  حداقل  یا  و  شده 
بدانجا که حتی  تا  »ما«  از  تعریف  قابل مشاهده‌ است، ضمن توسعه  ماه 1357  آبان  از  آن 
جریاناتی چون نهضت آزادی را شامل گردد، منتج به هم‌افزایی کم بدیل مردم و نیروهای 

اجتماعی و نهایتاًً پیروزی نهضت اسلامی گردید. 
پهلوی  رژیم  با  غیریت سازی  فوق،  شده  طبقه بندی  درون گروهی  هویتی  ثقل  ازآنجاکه 
بوده و در مقام ایجاب و بنیادهای ساخت جامعه و حکومت، تعارضات بنیادین پا برجا بود، 
وفاق حاصله به سرعت فروپاشید و در گام هویت سنجی و هویت گزینی اجتماعی پیش گفته 
به ویژه  و  قدرت  از  مانده  بیرون  که جریان های  جایی  بن بست خورد؛  به  تاجفل،  نظریه  در 
گروه های چپ، در فرایند کسب منفعت و عزت نفس ذیل عضویت گروهی، با ناکامی مواجه 
شدند. اما دیری نپایید که جریانات موازی و معارض لیبرال و چپ، به رغم هزینه سازی هایی 
ناکامی در گفتمان سازی  فائقه گفتمان حاکم و  اسلامی، ذیل قدرت  نظام جمهوری  برای 

مستقل در بین مردم، به محاق رفتند.



  45

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

و  ملی  آموزه های  با  آن  امتزاج  و  دینی  باورهاي  تکیه بر  با  اسلامی  انقلاب  ترتیب،  بدین 
مداراجویانه  نگرشی  اتخاذ  با  و  پهلوي  ناسیونالیسم  شوونیستی  گرایش های  از  رویگردانی 
نسبت به اقوام و خرده فرهنگ هاي درون جامعه ایرانی، عملاًً توانست موجبات نوعی همگرایی 

سیاسی و اجتماعی تازه و بدیعی را فراهم سازد )قاسمی و ابراهیم آبادی، 1390، ص.131(.
به‌واسطه عوامل فوق، خرده گفتمان های ذیل گفتمان اسلامی، جز در مصادیقی  گرچه 
نیافتند؛  علنی  واگرایی  مجال  یکدیگر  از  مبارز  روحانیت  و  روحانیون  جدایی  همچون 
گزینه های  بیش‌ازپیش  شدن  بالفعل  و  کشور  در  سازندگی  تسریع  و  جنگ  پایان  با  اما 
یافتند.  نمود  متفاوت مجال  اقتصاد، رویکردهای  و  فرهنگ  حاکمیت در ساخت سیاست، 
مرزبندی های جریانی آرام آرام به تصلب رسید و خرده گفتمان های متفاوتی را شکل دادند؛ 

صورت بندی‌ای که تا امروز با تغییراتی نه چندان بنیادین ادامه دارد.

2-4. بایسته های فرایند هویت سازی اجتماعی در مسیر وفاق ملی

وضعیت سنجی وفاق ملی در جامعه امروز ایران امری دشوار و البته خارج از موضوع اصلی 
این پژوهش است؛ اما در نگاهی کلی، بر آنیم که خوش‌بینی و بدبینی افراطی به این امر، مانع 
از حرکت روبه جلو در مسیر خواهد بود. از سویی، فروکاسته شدن شکاف های بنیادین اوان 
انقلاب میان جامعه مسلمان انقلابی با جریانات چپ مارکسیست، گروه منافقین، ملی‎ گرایان 
سکولار، جدایی طلبان و... به شکاف های خرده گفتمانی در بسیاری از لایه های فعال جامعه 
و همچنین مورد استقبال قرارگرفتن رویکرد وفاق گرایانه دولت رئیسی و انتخاب گفتمان 
به مثابه شعار اصلی دولت پزشکیان، قرینه هایی قوی برای حرکت روبه جلو جامعه و  وفاق 

مسئولان، حداقل در برخی جنبه های نیل به مطلوب است.
از سویی، اما قابل انکار نیست که صورت بندی هویتی جامعه ایران بر بنیاد تعارض های 
به معنای  اسلام‌گرا  نهاده شده و تفوق گفتمان  بنیان  اخیر که شرح آن گذشت،  150 سال 
علاج یک باره این معضل ریشه‌دار نخواهد بود. آنگاه این سردرگمی و آسیب با چالش هایی 
نیز رسانه های جمعی  و  نو همچون تحولات گسترده و عمیق هویت در عصر جهانی شدن 
و مجازی هم‌افزا می گردد، فرایند هویت یابی اجتماعی نسل های نو و نهادینه سازی گفتمان 
مطلوب را با دشواری های بیشتری مواجه می یابیم. با تکیه بر تجربه زیسته جامعه ایرانی در 



  46

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

تعریف خود و دیگری و فرازوفرودهای هویت یابی اجتماعی که در این مقاله بررسی شد، 
بایسته های هویتی وفاق ملی در جامعه امروز ذیل این عناوین قابل بازخوانی است:

نهادینه سازی هویت یابی اجتماعی

در جوامعی که در حال گذار از جامعه سنتی به نوین هستند به تعبیر دورکیم نوعی آنومی یا 
نابسامانی اجتماعی رخ می‌دهد و به عبارتی مرز قواعد و الگوهای رفتاری بهنجار و نابهنجار 
جنبش های  انحرافی،  رفتارهای  گسترش  زمینه  امر  همین  نیست.  مشخص  کاملاًً  جامعه  در 
این گذار  زمانی که  تا  و  می نماید  فراهم  را  اجتماعی  مسئولیت پذیری  و کاهش  اعتراضی 
درنتیجه  می شود.  مشاهده  اجتماعی  زندگی  در  تعادل  عدم  و  بحران  نوعی  نشده،  سپری 
اعضای جامعه به جای اینکه به منافع جمعی و دیگران بیندیشند، فقط منافع آنی- فردی را 

مورد توجه قرار می‌دهند )فضایلی، 1403(.
البته این آسیب جوامع در حال گذار، نافی تحقق فردگرایی در جوامع توسعه یافته نیست؛ 
فایده گرایانه   و  فردگرایانه1  اندیشه های  بسط  نیز  و  فنا‌وری  هویت،  جهانی شدن  آنکه  چه 
2مدرن، نوع انسان را از هویت های اجتماعی خود دور می سازد. لذا از بایسته ها و چالش های 

نیل به وفاق ملی، سیاست گذاری برای کند نمودن روند فردگرایی و تلاش برای نیل اعضای 
جامعه به هویت اجتماعی و ملی، به مثابه پیش‌نیاز نخست گام های رسیدن به مقصود است.

وفاق ملی و هویت یابی مبتنی بر اختیار

جمعی  رفتار  و  جمعی  تصمیم  اجتماعی،  ساختارهای  مانند  اجتماعی  پدیده های  بازتولید 
 Turnur,( برآیند انتخاب عقلانی افرادی از مردم است که در پی بیشینه سازی سود هستند
هر  کلی  به طور  و  معنوی  و  مادی  مصادیق  از  گسترده  طیفی  سود،  این   .)1998, p. 304

آن چه قابلیت انتخاب دارد را در بر می‌گیرد. هویت یابی ملی که زیربنای نظری وفاق ملی 
است، از جنس فرایند نظری و نرم‌افزار است. لذاست که این امر با اتکا به قوۀ قاهره محقق 
القای عمودی هویت  بازخوانی سیاست های پهلوی اول در  نخواهد شد. همان طور که در 

1. Individualism

2. Utilitarianism



  47

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

ملی خواندیم، این راهبرد به نتیجه‌ای متفاوت با مطلوب حاکمان رسید. لذا در فرایند نیل 
به وفاق ملی و فارغ از ضرورت قوۀ قاهره در صیانت از قانون و مصادیق لازم، تمرکز بر 

نرم‌افزارهای بسترساز برای انتخاب عاقلانه جامعه مطلوب خواهد بود.

سرمایۀ اجتماعی به عنوان پیش‌نیاز وفاق ملی

سرمایۀ اجتماعی1 بنا به تعریف جیمز کلمن، تنوعی از موجودات با دو عنصر مشترک است؛ 
فعالیت های  از  اجتماعی را شامل می شوند و بعضی  از ساختارهای  یعنی همة آن ها بخشی 
آن  هر  اجتماعی  سرمایه  که  معناست  بدان  این  می کنند.  تسهیل  ساختار  آن  در  را  عاملان 
ناشی  اجتماعی  هنجارهای  و  متقابل  عمل  حس  اعتماد،  روابط،  شبکة  از  که  است  چیزی 

می شود و فعالیت فردی یا اجتماعی را تسهیل می کند )پور رستمی، 1399، ص.282(
توجه به مؤلفه های این تعریف از سرمایۀ اجتماعی، ازجمله شبکه روابط، اعتماد و حس 
عمل متقابل، گواه ارتباط مستقیم این مفهوم با هویت‌اجتماعی و وفاق ملی دارد. ملزومات و 
راهبردهای افزایش سرمایه اجتماعی در یک جامعه بحثی مجزاست؛ اما برآیند مورد پذیرش 
آن است شرایط مطلوب هویت، سیاست، رضایتمندی عمومی، عزت نفس، امنیت و معیشت 
مردم و نهایتاًً اعتماد متقابل مردم و حکومت، ارتباط مستقیمی با افزایش سرمایه اجتماعی دارد.

در بخش مبانی نظری خواندیم که بر اساس نگاه تاجفل، عواملي چون احترام به خود 
ميشود  باعث  و  است  مؤثر  به‌ گروه‌ خود‌ي  نسبت  مثبـت  احساس  داشتن  و  يا عزت نفس 
آشکارترین  خود  تعریف،  این  ص.186(.   ،1393 )هاوتن،  کنيم  طرفدار‌ي  گروه  درون  از 
دلیل بر این جمله مهیار عارفی است که »ایجاد وفاق نشانه مستقیم سرمایه اجتماعی است« 
از  ملی  وفاق  بحث  توسعه  عزیمت  نقطه  اجتماعی  سرمایۀ  ترتیب،  بدین   .  )Arefi, 2003(

سطح نخبگان و کارگزاران، به دو سطح ضروری دیگر یعنی وفاق میان مردم و میان مردم 
و حکومت خواهد بود.

توسعه شمول »ما« در طبقه بندی خود و دیگری

یکی از مهم ترین آسیب های وفاق شکن در فرایند ذهنی هویت یابی اجتماعی که در مرحلۀ 

1. Social capital



  48

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

نخست تقسیم بندی تاجفل، یعنی طبقه بندی رخ می‌دهد، تقسیمات درون گروهی افراطی و 
طبقه بندی متصلبانه از خود و سایر اعضای درون گروه‌ به مثابه دیگری است. به نظر نگارنده، 

این امر از موانع جدی نیل به سطح مطلوبی از وفاق ملی در جامعه امروز ایران است.
گرچه در ایران، هویت سازی ملی در حوزه هایی چون بحث قومیت ها با موفقیت همراه 
بوده است؛ اما در خط کشی های سیاسی و فرهنگی، شاهد تصویرسازی از خرده گفتمان های 
رقیب به عنوان گفتمان دیگری و مواجهه با )به تعبیر تاجفل( پیش‌داوری هستیم. حال آنکه 
طبق  نیز  و  می‌گیرد  شکل  اصولی  دال های  حول  که  اجتماعی  هویت یابی  منطق  اساس  بر 
انقلاب، تحدید دایره خودی و دافعه محوری  آموزه های دینی و توصیه ها و منش رهبران 

حداکثری، جامعه را از توسعه و تعالی بازخواهد داشت.
خداوند در آیه 29 سوره فتح، به سان بسیاری از دیگر آموزه های دیگر دینی به ترسیم 
اءُُ عََلَىَ الْكُُْفَّ�َارِِ رُُحََماءُُ  �ذَنََي مََعََهُُ أَشَِِدَّ�َ دٌٌ رََسُُولُُ اللهِِ وََ الَّ مرزهای خود و دیگری می پردازد: »محََمَّ�َ
بَيَْنَْهَُُمْْ«. سؤال از کیستی »ما« در تفسیر مصداق »بینهم« پاسخ داده می‌شود. امام صادق )ع( در 
که  است  لازم  مسلمانان  »بر  می کنند:  بینهم ذکر  را مصداق  مسلمین  آیه، عموم  این  تفسیر 
بکوشند در پیوستن به هم و در همیاری مهرورزانه با هم و همراهی با حاجتمندان و توجه 
بَیَْنَْهَُُمْْ«، شما نیز چنین  به همدیگر تا همان گونه که خدای عزوجل به شما فرموده: »رُُحََماءُُ 
باشید و به هم ترحم کنید« )کلینی، 1363، ج 2، ص. 71(. این اطلاق به جز معدودی همچون 
بغات و منافقین که در آموزه های متعدد از عموم مسلمانان تخصیص خورده‌اند، دایرۀ »ما« 
را در هویت یابی اجتماعی مسلمین توسعه می‌دهد. بدیهی است که مسلمانانِِ مورد خطاب 

در قرآن و روایت یادشده، طیفی گسترده از اندیشه ها و سلایق را دربر می‌گیرند.
تنوع سلایق، شقاق  و  پذیرش کثرت  ترسیم رویکرد وحدت گرایی در عین  امام ضمن 
اختلاف سلیقه،  باشد،  باید  »اختلاف  می کند:  معرفی  قرمز  خط  به عنوان  را  »ما«  بین  هویتی 
اختلاف رأی، مباحثه، جاروجنجال این ها باید باشد، لکن نتیجه این نباشد که ما دو دسته، 

بشویم« )امام خمینی، 1378، ج 21، ص.47(.
دیگرشکیبی  روحیه  داشتن  مطلوب،  این  به  توجه  محصولات  البته  و  عوامل  از  برخی 
نگاه  ص.36(،   ،1372 دوورژه،  )ر.ک.به:  رفتاری  و  کلامی  خشونت  حذف  دیگرپذیری،  و 
)ر.ک.به:  برون گروهی  نگاه  درنتیجه  پیش‌داوری  از  پرهیز  مردم،  عموم  به  ملاطفت آمیز 



  49

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

نظری، 1391، ص.67(، پرهیز از فضای دوقطبی و بسترسازی برای تعامل و گفتگو می باشند

وفاق ملی و تعادل در مسیر سه گانه هویتی

لازمۀ صیانت از هویتی ملی و »ما« و توسعه شمول آن بر خرده گفتمان های متنوع، طبقه بندی 
بنیادین شکل‌گیری درون گروه است. همان طور  ابعاد و مرزها و محورهای  دقیق و ترسیم 
که در مقاله بررسی شد، جامعۀ ایرانی در 150 سال اخیر مجال و معرکه تنش های هویتی 
در سه‌راه اسلام، ملی گرایی و مدرنیسم بوده و هست. انتظار وفاق به معنای همسانی جامعه 
در برایندگیری از این سه گانه نابجاست؛ چه آنکه افراد و جریانات، همواره طبق سلایق و 

معتقدات خود به اولویت بندی خواهند پرداخت.
این سلایق را ذیل خود  به معنای عدم امکان گفتگو و طراحی فرا گفتمانی که  این  اما 
نگه دارد نیست. امام با امتزاج هویت ایرانی و اسلامی، ضمن رد قاطع ناسیونالیسم افراطی 
بر  )امام خمینی، 1378، ج 13، ص.87(،  »ملی گرایی«  نوع  این  دانستن  بدبختی«  »اساس  و 
بسیاری از جنبه های هویت ملی ازجمله جنبه الهی آن تأکید داشت: »اجانب گمان نکنند که 
می توانند خللی در این وحدت ملی ما ایجاد کنند. این وحدت ملی، وحدت الهی است؛ به 

دست خدای تبارک و تعالی ایجاد شده است« )امام خمینی، 1378، ج 7، ص 101(. 
رهبران انقلاب اسلامی در مواجهه با تمدن غرب، در میان چهار رویکرد انفعال، طرد، گزینش 
از تمدن غرب به عنوان کل و نه کلی و تصرف و استحاله، رویکرد اخیر را تجویز نموده‌اند 
که نگاهی »کلی« به مدرنیستم و کل تمدن دارند و آن را شامل شبکه‌ای زنده و به هم‌پیوسته 
بایستی  اسلامی،  بر آن است که در تمدن سازی  پیوستگی درونی می‌بیند و  نظم و  و دارای 
بدون افراط‌وتفریط و طرد و انفعال، مواجهه‌ای واقع گرایانه، بیدار و پویا با مدرنیسم داشت و 

محصولات آن را پس استحاله و در تمدن اسلامی جذب نمود )صدرشیرازی، 1402، ص.76(. 
به  نیاز  و  بوده  این بحث همچنان معرکۀ آرای گوناگون  این ریل گذاری کلان،  به‌رغم 
ورود جدی متفکران حوزه و دانشگاه جهت توسعه و نظریه پردازی در این موضوع پرابهام 

و بغرنج وجود دارد.

عقلانیت مبتنی بر اصول در غیریت سازی

در مباحث تبیین مؤلفه ها و راهبردهای نیل به وحدت و وفاق ملی، در خصوص ضرورت 



  50

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

سازواری و تعامل سازنده درون گروهی بسیار سخن گفته شده است؛ اما آنچه کمتر پرداخته 
می شود، نقش فرهنگ صحیح مواجهه با »دیگری« و »غیر« در تحکیم روابط درون گروهی 
و وفاق داخلی است. طبق نظریۀ تاجفل، تعلق فرد به یک گروه، تنها زمانی به شکل‌گیری 
با دیگر گروه ها  را  بتوان ویژگی های آن گروه  مثبت می‌انجامد که  اجتماعی  یک هویت 

مقایسه کرد )ر.ک.به: کاتم و دیگران، 1386، ص.232(.
مرزهای واقعی دگرساز و طبقه بندی های صواب دوگانه، از مصادیق پربسامد در آموزه های 
دینی اسلام به شمار می روند. آیات متعددی از قرآن )حشر: 20؛ زمر: 9 و...( به ترسیم دوگانه 
اصحاب نیکوکار و بدسرشت در کنار هم پرداخته و با عباراتی همچون »هل یستوی« و »لا 
یستوی« بر این دوگانگی تأکید مضاعف دارد. بیش از این، در فرازهای متعدی از قرآن کریم 
)زمر: 18 - 17، انسان:3 و...( شاهد دوگانه سرشت و سرنوشت اصحاب حق و باطل هستیم. 
مرزبندی، سخت گیری، برائت و در موارد لزوم مبارزه با مشرکین و منافقین )غیر، در معنای 

واقعی مفهوم( نیز مورد توجه این آموزه ها )توبه: 1 ، 73؛ فتح: 29 و...( بوده است.
لذا می توان وفق آموزه های اسلام و نیز نظریۀ هویت اجتماعی، بخشی از هویت اجتماعی 
فرد را همان مرزهایی دانست که با دیگری ترسیم کرده و به بازتولید مستمر آن می پردازد. 
ملی  و  اجتماعی  هویت  از  بعد  این  افراط وتفریط  بدون  و  صحیح  ترسیم  اساس،  همین  بر 
نقش مؤثری در وفاق ملی خواهد داشت. مسئله ای که از پیش از مشروطه تا امروز معرکه 
آرای متفکران ایرانی و جریانات سیاسی و اجتماعی بوده است. نوع مواجهه با غیر در تاریخ 
معاصر کشور، نقطه عزیمت بسیاری از شکاف های هویتی و دگرسازی‌ درون گروهی شده 
است؛ انحراف سازمان مجاهدین خلق از دغدغه های اسلامی به سمت مارکسیسم در پی عدم 
غیریت سازی با این مکتب و فروافتادن در دام التقاط و نهایتاًً تغییر ایدئولوژی از مصادیق این 
آسیب است. نیز شکاف میان نهضت آزادی ایران و نهضت اسلامی بر بنیاد مسائلی که از اهم 
آن ها غیریت سازی امام با آمریکا و در آن سو گرایش این تشکل به غرب و آمریکا مصداق 

دیگری از اعوجاج در ترسیم مرزهای خود و دیگری و غیریت سازی است.

وفاق ملی و هویت یابی مبتنی بر اصول

وفاق اجتماعی عبارت است از وفاق جمعی حول مجموعه‌ای از اصول و قواعد اجتماعی 



  51

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

که در یک میدان عملی اجتماعی به وجود می آید )چلبی، 1372، ص. 17(. لذا عدم ترسیم 
اصول، در  به آن  تعهد  و  نهاده می شود  بنا  بر آن  ملی  وفاق  بنیادهایی که  و  اصول  شفاف 

بهترین حالت به پوسته‌ای نه چندان مانا از وفاق و تعارفات گذرا خواهد انجامید.
قرآن کریم به صراحت، دال متعالی و مرکزی وحدت آفرین را »حبل‌الله« می‌داند. رهبر 
با  با بهره‌گیری از واژه وفاق، ارتباط باورهای »دینی«  انقلاب در مصداق یابی این مفهوم و 
وحدت در مرزهای »ملی« را ترسیم می کند: »وفاق مردم حول نظام اسلامی، حول احکام 
قوانین کشور... وحدت ملی را تشکیل می‌دهد«  قانون اساسی... حول  اسلام، حول  مقدسه 

)دفتر حفظ و نشر آثار حضرت آیت‌الله خامنه‌ای، 1379/1/26(.
مستظهر بر تجربه زیسته هویت یابی ایرانیان از ظهور اسلام تا امروز که نقاط عطفی از آن 
نداشته است.  ایرانی  توان هویت سازی در جامعه  از توحید،  بیش  مرور شد، هیچ مفهومی 
تلاش های سلبی سکولار و دین ستیزانه پهلویسم و برنامه‌ریزی برای جایگزینی ناسیونالیسم 
شوونیستی موهوم به جای آن و دیگر تلاش های جریانات شرق گرا و غرب گرا در این زمینه 
راه به جایی نبرد و تماماًً ذیل اسلامی که امام به مثابه دال مرکزی وحدت مطرح نمودند )امام 
خمینی، 1378، ج 2، صص. 33-32(، رنگ باختند. همچنین در سال های اخیر و در اوج 
تهاجمات فرهنگی دشمن، بروز سلیمانی به مثابه نماد کم بدیل وفاق ملی در یک کشور با 
محبوبیت خارق‌العاده بیش از 82 درصدی در جامعه ایرانی - بر اساس نظرسنجی دانشگاه 
مریلند )خبرگزاری مهر، 1398/7/25( درحالی که در تعهد اصول اسلامی و انقلابی پیشتاز بود، 
گواه آن است که این اصول به شرط عمل واقعی به آن ها در کنار فراهم آمدن سایر ملزومات 
پیش گفته وفاق ملی، ظرفیت تحقق این مطلوب را دارد. سلیمانی معتقد است متعالی کردن 

اهداف، منتج به جذب قلوب مردم خواهد شد )عزیزی و پیرانی، 1401، ص. 282(. 

نتیجه‌گیری

مقاله حاضر با دو مفروض: وفاق ملی مطلوب است و وفاق ملی در ایران امکان پذیر است، 
تلاش نمود از منظر نظریۀ هویت اجتماعی تاجفل، به بازخوانی وضعیت وفاق ملی در ایران 
روان شناختی  رویکرد  با  نظریه  این  بپردازد.  کنونی  مقطع  در  آن  آسیب شناسی  و  معاصر 
طبقه بندی  اساس  بر  اجتماعی  هویت یابی  شکل‌گیری  ذهنی  فرایند  بر  جامعه شناختی،  و 



  52

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

از  برساخته  افراد  هویت  است  برآن  تاجفل  است.  متمرکز  برون گروهی  و  درون گروهی 
در  همواره  برون گروه  با  مواجهه  است.  دیگری  با  متمایزسازی  و  درون گروهی  تعلقات 

معرض آسیب تعصب، پیش‌داوری و خشونت است.
بر همین اساس، در تبیین یافته های مقاله، به بازخوانی سیر تطور هویت ملی به مثابه بستر 
وفاق ملی در تاریخ ایران، با تمرکز بر چالش های هویتی ۱۵۰ سال اخیر پرداختیم. دراین 
راستا، نشان دادیم که ریشه های هویت ایرانی به قرن ها پیش از ظهور اسلام بازمی گردد. با 
»ما«ی جمعی خود، مفاهیم ملی و دینی  تعریف  توانستند در  ایرانیان  ایران،  به  اسلام  ورود 
را با ظرافتی خاص در هم بیامیزند و نوعی امتزاج هویت ملی-اسلامی را شکل دهند. اما از 
آستانه نهضت مشروطه به بعد، گفتمان های هویتی رقیب یکی پس از دیگری پدیدار شدند؛ 
گفتمان هایی که در دوران پهلوی، در وجه ایجابی، به شوونیسم ملی‌گرا و غرب گرایی، و در 
وجه سلبی، به تضعیف اسلام و حذف آموزه های سیاسی آن به مثابه برون گروه روی آوردند. 
این  ناتوانی  اول و دوم،  پهلوی  نوظهور در دوران  و  متکثر  میان گفتمان های  تقابل  برآیند 
گفتمان ها در ایجاد هویت بخشی پایدار اجتماعی و شکست آن ها در برابر گفتمان اسلام گرا 
به رهبری امام خمینی بود. امام با توسعۀ دایرۀ درون گروه، توانست از ظرفیت خرده گفتمان ها 
و حتی برخی عناصر گفتمان های موازی بهره برداری کند. این الگوی هویت سازی، پس از 
جمهوری  نظام  استقرار  نخست  سه سالۀ  چالش های  وجود  با  نیز-  اسلامی  انقلاب  پیروزی 

اسلامی- در مسیر تعمیق و تثبیت قرار گرفت.
با  و  بدبینی  و  خوش‌بینی  از  دور  به  امروز،  ایران  در  ملی  وفاق  وضعیت شناسی  در 
رو  حرکت  موجود،  علاج  قابل  و  هویتی  شکاف های  به‌رغم  گفت  باید  واقع گرایانه  نگاه 
رصد  قابل  اصول  بر  مبتنی  اعتدال  و  دیگرشکیبی  دیگرپذیری،  در  جامعه  کلان  جلوی  به 
ایرانی  امروز  این مفروض که صورت بندی وفاق در جامعه  با  و  پایان  مقاله در  این  است. 
محصول فرازوفرودها و دستاوردها و آسیب های انباشتی تاریخ کشور است، نهادینه سازی 
توسعه شمول  اجتماعی،  افزایش سرمایه  اختیار،  بر  مبتنی  اجتماعی، هویت یابی  هویت یابی 
»ما« در طبقه بندی خود و دیگری، تعادل در مسیر سه گانه هویتی )اسلام گرایی، ملی گرایی و 
مدرنیسم(، عقلانیت مبتنی بر اصول در غیریت سازی و هویت یابی مبتنی بر اصول را از لوازم 

فرایند هویت یابی اجتماعی معطوف به نیل به وفاق ملی در ایران دانست.



  53

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م منابع

امام  آثار  نشر  و  تنظیم  تهران: مؤسسه  امام.  )1378(. صحیفه  امام خمینی، سید روح‌الله   -  
خمینی. 

- بازرگان، مهدی )1377(. آخرت و خدا هدف بعثت انبیاء. تهران: انتشارات رسا.
- بازرگان، مهدی )1350(. مدافعات. تهران: نشر مدرس.

- براتعلی پور، مهدی )1387(. تکثرگرایی روندی و وفاق ملی در جمهوری اسلامی ایران. 
       dor:20.1001.1.24236462.1388.11.42.3.5 .70-47،)42(11 ،پژوهشنامه متین

آموزه های  بر  تکیه  با  »امامت محور«  اجتماعی  نظریة سرمایة   .)1399( پوررستمی، حامد   -
شیعه. فصلنامه مدیریت سرمایه اجتماعی، 7 )3(، 273-296.

https://doi.org/10.22059/jscm.2020.291882.1931 

در  انقلابی  گفتمان  انقلاب، شکل‌گیری  و  هویت  غیریت،   .)1377( محمدرضا  تاجیک،   -
dor:20.1001.1.24236462.1377.1.1.3.9 .105 -83 ،)1(1 ،ایران. فصلنامه متین

- جمالزاده، سیدمحمدعلی )۱۳۴۵(. خلقیات ما ایرانیان، آلمان: نوید.
- چلبی، مسعود )1372(. وفاق اجتماعی. فصلنامه نامه علوم اجتماعی، 3 )6(، 15- 28.

 http://noo.rs/e5zCU

- چنکینز، ریچارد ) 1381( . هویت اجتماعی. ترجمه تورج یار محمدی، تهران: نشر شیرازه
- حیدری خراجی، مهدی)1392( وفاق نخبگان سیاسی در جمهوری اسلامی ایران: مطالعه 
موردی نخبگان درون حاکمیت. رساله دکتری، قابل بازیابی از گنج، پایگاه اطلاعات علمی 

7742542e3ccbc8b7c6085654e2cd96d6 ایران)ایرانداک( شماره
ایران شد. کد  )1398/7/25(. سردار سلیمانی محبوبترین چهره‌ سیاسی  مهر  - خبرگزاری 

/https://www.mehrnews.com/news/4749170 :خبر 4749170. قابل دسترسی در
- دفتر حفظ و نشر آثار حضرت آیت‌الله خامنه‌ای )1378/6/8( . بیانات در اجتماع مردم 

 https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=4214 .قائن
- دفتر حفظ و نشر آثار حضرت آیت‌الله خامنه‌ای )1379/1/26(. بیانات در خطبه های نماز 

 https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=3002 .جمعه تهران‌



  54

29
-5

5 
ت

حا
صف

 |  
14

04
ار 

 به
| 4

3 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

- دهقانی، حسین )1381(. هویت قومی و وفاق ملی. فصلنامه آموزش علوم اجتماعی، 20-
 http://noo.rs/PgdRS .41 -36،)6( 21

- دوورژه، موریس )1372(. جامعه شناسی سیاسی. ترجمه ابوالفضل قاضی، تهران: دانشگاه تهران
- دهخدا، علی‌اکبر )1399(. لغتنامه. مؤسسه لغتنامه دهخدا و مرکز بین المللی آموزش زبان 

فارسی دانشگاه تهران، نسخه اینترنتی.
https://dehkhoda.ut.ac.ir/fa/dictionary/%D9%88%D9%81%D8%A7%D9%82 

- شیخاوندی، داور، چلبی مسعود، زیباکلام، صادق، احمدی، حمید، حافظ‌نیا، محمدرضا 
و مقصودی، مجتبی )1378(. میزگرد: پیرامون »همبستگی ملی و وفاق اجتماعی«. فصلنامه 

dor: 20.1001.1.1735059.1378.1.1.1.6 .58-13،)1(1 ،مطالعات ملی
- صدرشیرازی، محمدعلی )1388(. دولت موقت. تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.

- صدرشیرازی، محمدعلی )1402(. چیستی و راهبرد های تحقق تمدن نوین اسلامی در آثار 
متفکران ایرانی بعد از انقلاب. رساله دکتری، تهران: پژوهشکده انقلاب اسلامی و امام خمینی.

- عزیزی، مرتضی و پیرانی، شهره )1401(. شهید سلیمانی؛ اسطورۀ ملی مؤثر بر وفاق ملی. 
نشریه پژوهش های انقلاب اسلامی، 11)1(،261- 289.

 https://www.roir.ir/article_150505.html 

- غرایاق زندی، داوود )1382(. در جایگزینی گفتمان وفاق ملی بجای امنیت ملی؛ احزاب 
و قوم گرایی. فصلنامه علمی راهبرد، 11)3(،182-167.

 dor:20.1001.1.10283102.1382.11.3.7.7

- فضائلی، مهدی )1403/6/26(. وفاق امر مثبتی است، اما باید از آن صیانت کرد. کد خبر: 
https://www.javanonline.ir/005Fc2 .1251658

- قاسمی، علی اصغر و ابراهیم آبادی، غلامرضا )1390(. نسبت هویت ملی و وحدت ملی در 
dor:20.1001.1.10283102.1390.20.2.3.0 .138 -107،)20(2 ،ایران. فصلنامه راهبرد

- کاتم، مارتا و دیگران )1386(. مقدمه‌ای بر روانشناسی سیاسی. ترجمه سید کمال خرازی 
و جواد علاقمندراد، تهران: نشر دانشگاهی.

ترجمه  آگاهی.  باذهن  یکپارچه شده  درمانگری  رفتار  شناخت   .)1393( ای  برنو  کایون   -
محمد خدایاری فرد، کوروش محمدی حاصل و مریم دیده‌دار، تهران: دانشگاه تهران.



  55

ی...
 مل

اق
 وف

ی
زاع

 انت
ی

ها
تر

 بس
ی

مای
ازن

و ب
ی 

ماع
جت

ت ا
وی

ه ه
ری

نظ
ی: 

راز
شی

در 
 ص

ی
دعل

حم
م

- کریمی، علی )1378(. سخن سردبیر. فصلنامه مطالعات ملی، 1)2و3(، 9-7.
dor:20.1001.1.1735059.1378.1.2.3.17.4.6 

سیاسی.  مشروعیت  و  سیاسی  فرهنگ  اجتماعی،  وفاق   .)1378( عباس  کشاورزشکری،   -
 dor:20.1001.1.1735059.1378.1.2.3.3..6 .111-93 ،)2(1 ،فصلنامه مطالعات ملی

- کلینی، محمدبن  یعقوب )1363(. الکافی. تهران: دارالکتب الاسلامیه.
- گیدنز، آنتونی )1378(. تجدد و تشخص. تهران: نشر نی.

- معین، محمد )1386(. فرهنگ معین. تهران: نشر زرین.
در  اجتماعی  وفاق  و  سیاسی  رقابت  تحلیل  نظری  رهیافت   .)1381( داود.  میرمحمدی،   -

 http://noo.rs/mw3zz .100 -71 ،)9(  3 ،ایران. مطالعات ملی
تصورات  شکل‌گیری  در  آن  نقش  و  هویتی  تعلق  احساس   .)1391( علی‌اشرف  نظری،   -

 http://noo.rs/fycEB.86 -59 ،)1(13 ،قالبی در پیشداوری. فصلنامه مطالعات ملی
ترجمه  مصادیق.  و  افراد  موقعیتها،  سیاسی؛  روانشناسی   .)1393( پاتریک  دیوید  هاوتن،   -

علی‌اشرف نظری و شهرزاد مفتوح، تهران: انتشارات قومس.
- Arefi, M. (2003). Revisiting the Los Angeles Neighborhood Initiative 

(LANI) - lessons for planners. Journal of Planning Education and Research, 

22(4), 384 -399. 

https://doi.org/10.1177/0739456X03022004005

 -Jenkins, R. (1996). Social Identity. London: Roatledge.

-Lawer, S. (2008). Identity: Sociological Perspectives. Cambridge: Policy Press.

-Turnur, J. (1998). The Structure of Sociological Theory. USA, Wadsworth 

Publishing Company.


