
   179  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

 

 

The Nature of Language and Its Relation with 

Politics in al-Ghazali’s Thought1 

Hamzeh Alemi Cheraghali1 , Seyed Ayoob Hosseini Vardanjani2 

1 Shahid Mahallati University of Islamic Sciences, Qom, Iran (Corresponding author). 

hz.alemi@gmail.com 
2 Political Science, Payam-e Noor University, Tehran, Iran. 9130686994@mailfa.com 

Abstract 

The issue of language, as a central topic in 20th-century philosophical and political 

thought, has not been thoroughly explored, despite its potential for discussion in the ideas 

of some Muslim thinkers. However, this topic is extensively addressed in the works of  
Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali. The lack of study on the nature of 

language and its relation to politics in Islamic sources may suggest a deficiency in Muslim 

intellectual engagement with contemporary human sciences. Therefore, the main objective 

of this research is to expand the scope of linguistic studies in the thought of Muslim 

thinkers by examining the nature of language and its relationship with politics in the 
views of Abu Hamid al-Ghazali. Al-Ghazali engaged with various disciplines such as 

jurisprudence, politics, ethics, logic, and exegesis, and in all of these, "language" is a 

significant subject. Furthermore, al-Ghazali’s Ash'arite background and his views on 
reason, along with his belief in the dependence of language on reason, as well as his 

reformist approach and political-social concerns, make the nature of language and its 

connection to politics a problematic issue in his thought. Al-Ghazali’s Ash'ari leanings and 
his anti-philosophical tendencies, which in turn lead to his secondary view of reason, raise 

questions about whether language in al-Ghazali’s thought, which considers it dependent on 
reason, holds a defining position or is merely a passive tool. What impact does al-Ghazali’s 
serious attention to politics and his reliance on expression and discourse in political thought 

have on the role of language? In this article, we initially hypothesize that al-Ghazali's  
anti-philosophical tendencies have diminished the role of reason in his thought, and 

consequently, language in his philosophy will be merely a rhetorical tool. To examine this 

hypothesis, we employ a text-centered interpretive approach and a deep analysis of  
al-Ghazali's works, considering the context and time in which he lived, using documentary 

and library-based methods. First, we explore the conceptualization of the nature of 

language, reason, and politics in al-Ghazali’s thought, and then, based on his definition of 
politics, we reach the conclusion that the initial hypothesis needs to be revised. The result is 

                                                                 
Cite this article: Alemi Cheraghali, H. & Hosseini Vardanjani, S.A. (2025). The Nature of Language and Its Relation with 

Politics in al-Ghazali’s Thought. Political science, 28(1), p. 179-202. https://doi.org/10.22081/psq.2025.71547.2980 

    Received: 2024-11-20  ;  Revised: 2025-01-07  ;  Accepted: 2025-02-15  ;  Published online: 2025-04-09 

    © The Author(s). Article type: Research Article Publisher: Baqir al-Olum University 

https://psq.bou.ac.ir/

mailto:hz.alemi@gmail.com
mailto:9130686994@mailfa.com
https://doi.org/10.22081/psq.2025.71547.2980
https://orcid.org/0009-0009-7845-636X


that the interdependent relationship between language and politics in al-Ghazali's thought 

leads to the revival of thinking and reasoning, despite the diminished position of theoretical 

reason in his philosophy. Al-Ghazali's rejection of philosophy does not signify a rejection 

of reason. The social, guiding, and reformative aspects of language in his thought, while 

unlikely to revive theoretical reason, nonetheless preserve reasoning and thought in total. 

This "social language" prevents al-Ghazali’s deviation from theoretical reason from 

resulting in the passivity of thought. The connection between ethics and politics in al-

Ghazali's thought further reinforces this conclusion. Al-Ghazali sought to reform society 

not through retreat into solitude, but by emphasizing the principles of enjoining good and 

forbidding wrong, which illustrates the interconnectedness of ethics and politics. In other 

words, ethics cannot manifest without society and politics, and society and politics devoid 

of ethics lead to decadence. The emergence and realization of ethics, however, occur 

through "language"—that is, guidance, debate, and enjoining good and forbidding wrong, 

all based on the assumption of the dignity of the "art of politics" and its essential role in 

guiding society. Therefore, politics makes possible the expression and manifestation of 

ethical language and discourse, which, in turn, stimulates thought. The final conclusion is 

that al-Ghazali's concern with societal reform, and consequently his attention to the social 

and political functions of language, leads to an iterative relationship between ethics, 

thought, and language. This also allows for the emergence of reflective politics aimed at 

educating and reforming society. Al-Ghazali’s view of the social and political realms of 

language—such as warning, debate, and enjoining good and forbidding wrong—has a 

distinctly religious character, serving the promotion of beliefs and societal reform. 

However, in these contexts, al-Ghazali’s language is conciliatory—contrasting with the 

harsh and disdainful tone found in his Tahāfut al-Falāsifa—and empathetic toward the 

"Other." His argumentative approach, particularly in these central discussions, is based on 

the assumption that the individual possesses reason and understanding. This reflects the 

intellectual stimulation that arises when engaging with social and political issues. The 

concept of education and the use of language equipped with ethics and thought for societal 

reform is incompatible with a belief in determinism. All of these events stem from the 

political and social concerns of the thinker. Ultimately, al-Ghazali’s politics, based on an 
ethical and educational language, fosters the flourishing of thought, softens determinism, 

facilitates moral interaction among individuals in society, and promotes balance and 

harmony, thus strengthening social cohesion. 

 

Keywords: Al-Ghazali, language, theoretical reason, politics, determinism. 

  

180     Political science, Vol. 28, No. 1, 2025

https://psq.bou.ac.ir/



   181  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

 

 

 1ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

8یوردنجانینیحس وبیا دیس، 1یچراغعل یحمزه عالم
 

 hz.alemi@gmail.com. )نویسنده مسئول(، ایران قم ی،محلات دیشه یدانشگاه علوم اسلام 1
 mailfa.com@9130686994، ایران. تهران ،نور امیپی، دانشگاه اسیعلوم سگروه  8

 دهیچک

ت بحث   موضوع زبا  به عنوا  مسئله ای کا و ی در ا دیشۀ فلسفی و سیاسی قر  بیستم، با وجود برخورداری از ظرفی 
 که ایون موضووع در آثوار ابویامود محمود بون  یالی در ا دیشۀ برخی از متفکرا  مسلما ، چندا  بررسی  شده است؛ در

لی دارد. فقر مطالعوۀ ماه محمد غزالی باب وت زبوا  و سیاسوت در منوابع اسولامی میهای مفص  توا ود ذخوایر فکوری   ی 
رو توسوعۀ   مسلما ا  را از ا دیشید  به مسائل روز علوم ا سا ی  اتوا   شا  دهد؛ بر این اساس هدف اصلی پژوه  پی 

وت زبوا  و رابطوۀ آ  بوا سیا  های زبا  دامنه پژوه  سوت، در آرای شناسا ه در ا دیشۀ متفکرا  مسلما ، بوا واکواوی ماهی 
های مختلفی همچو  فقه، سیاست، اخلاق، منطق و تأویل پرداخته است و در همه   ابویامد غزالی است. غزالی به دا  

گری غزالی و دیودگاه  دربوارۀ عقول و  یوز   شود. وا گهی خاستگاه اشعری موضوع بسیار مهمی شمرده می« زبا »آ ها، 
ت زبوا  و  -های سیاسی  گرایا ۀ ابویامد و دغدغه  یکرد اصلاحدا ستن زبا  به عقل و همچنین رو وابسته اجتماعی او، ماهی 

تبع   گری و تمایلا  ضد  فلسفی غزالی و بوه  سازد. گرای  اشعری  مند می  رابطۀ آ  با سیاست را در تفکر او موضوعی مسئله
دا ود،   ا دیشۀ غزالی کوه آ  را متکوی بوه عقول می سازد که آیا زبا  در  ها را مطرح می آ   گاه ثا ویۀ او به عقل، این پرس 

ی غزالی به سیاست و اتکای ا دیشۀ سیاسی او بور بیوا  و گفتوار  مقامی تعیین کننده دارد یا ابزاری منفعل است؟ توجه جد 
 گرای  ضد  فلسوفی غزالوی، جایگواه»ایم که  چه تأثیری بر جایگاه زبا  خواهد داشت؟ در این مقاله  خست فرض گرفته

ب داده و به گاه به منظور بررسی ایون  آ «. تبع آ  زبا  در ا دیشۀ ابویامد ابزاری خطابی بی   خواهد بود  عقل را  زد وی تنز 
ه به زمینه و زما ۀ متفکر فرضیه، با رویکرد تفسیری متن به روش اسونادی  -محور و بررسی عمیق در آثار غزالی و  یز با توج 

ت زبا ، عقل و سیاست در ا دیشۀ غزالی پرداخته  صور ،  خست به -ای  و کتابخا ه وه بوه  بندی ماهی  ایم و سوپس بوا توج 
ایم.  تیجه اینکه وابسوتگی متقابول ییوا  زبوا  و  تعریف سیاست از دیدگاه وی، به ضرور  تصحین فرض اولیه رسیده

ب مقام عقل  ظری  زد او، تفک    سیاست در ا دیشۀ غزالی سبب می ر و خردورزی در غزالی ییواتی دوبواره شود با وجود تنز 
گرایا ه زبوا   وزد او،  معنای ستیز او با عقل  یست و وجوه اجتماعی، هدایتی و اصولاح یابد. طرد فلسفه در آرای غزالی، به

زبوا  »دارد و ایون  مجمووع خوردورزی و تفکور را پواس موی  ماید که به اییای عقل  ظوری بینجامود، در  هرچند بعید می
شود  تفکور منجور گوردد. پیو ود اخولاق و سیاسوت در  دهد عدوب غزالی از عقل  ظری، به منفعل  اجازه  می« اجتماعی

کید بر امور بوه  کند. غزالی اصلاح اخلاقی جامعه را  ه با خلو   ا دیشۀ غزالی  یز این  تیجه را تقوی ت می گزینی، بلکه با تأ
                                                                 

(، 1)88، علوم سیاسیماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی.  .(1040) وبیا دیس ی،وردنجان ینیحس؛ حمزه ی،چراغعل یعالم استناد به این مقاله:
 https://doi.org/10.22081/psq.2025.71547.2980. 848-179ص

 27/70/0474: انتشار آنلاینتاری    خ  ؛  20/00/0473تاری    خ پذیرش:  ؛  02/07/0473تاری    خ اصلاح:  ؛  37/72/0473 تاری    خ دریافت: 

:  پژوهش  نوع مقاله:  نویسندگان.  ©  دانشگاه باقرالعلوم)ع( ناشر

https://psq.bou.ac.ir/

mailto:hz.alemi@gmail.com
mailto:9130686994@mailfa.com
https://doi.org/10.22081/psq.2025.71547.2980
https://orcid.org/0009-0009-7845-636X


188     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

تنیدگی اخلاق و سیاسوت اسوت؛ یعنوی توا جامعوه و سیاسوت  رهم د گیرد و این امر بیا گر معروف و  هی از منکر پی می
یافتن اخولاق،  برد. ظهور و هویت  بهره از اخلاق  یز راه به ا حطاط می  یابد و جامعه و سیاست  بی   باشد، اخلاق بروز  می

صوناعت  »شورافت از منکور، همگوی بور فورض  است؛ یعنی ارشاد، مناظره و امر به معروف و  هوی« زبا »واسطۀ  اما به
و  ق  اساسی آ  در هدایت جامعه استوار د؛ بنابراین سیاست، ظهور و بروز زبا  و گفتگوی اخلاقی را ممکن « سیاست

 تبع بوه و جامعوه اصلاح برای غزالی مندی برد.  تیجه  هایی اینکه دغدغه  سازد و این  وع زبا  به برا گیختن تفکر راه می  می
ه زموا  امکوا    ا جامود و هم  زبا ، به رابطۀ تداولی میا  اخولاق، تفکور و زبوا  می سیاسی و اجتماعی کارکردهای به توج 

 سیاسوی و اجتمواعی های سازد که تربیت و اصلاح جامعه را مد  ظر دارد. سایت  ظهور سیاست متأملا ه را  یز فراهم می
تی غزالی یدگاهد در منکر، از  هی و معروف امر به  و مناظره ا  ار، یعنی زبا ،  تورویج خودمت در و داشته دینی کاملاو  ماهی 
 و تنود زبوا  مقابول در –جویا ه مسوالمت ها سوایت ایون در غزالوی زبوا  مجمووع در است؛ اما جامعه اصلاح و عقاید

مبایوث ویژه رویکرد اسوتدلالی غزالوی در ایون   بوده است؛ به «دیگری» با همدلا ه و -الفلاسفه تهافت در او تحقیرآمیز
است و این هموا  برا گختگوی تفکور بوا ورود بوه مبایوث  مبتنی فهم و عقل از فرد برخورداری فرض بر محوری ت دارد و

ز به اخولاق و تفکور جهوت اصولاح جامعوه بوا    اجتماعی و سیاسی است. طرح موضوع تربیت و بهره گرفتن از زبا  مجه 
های سیاسوی و اجتمواعی یوک متفکور   ها، برخاسته از  گرش و دغدغه اعتقاد به جبرگرایی سازگار  یست و همه این اتفاق

مجموع سیاست مورد  ظر ابویامد غزالی که بر یک زبا  اخلاقی و تربیتی مبتنی اسوت، بوه شوکوفایی تفکور،  است و در
ام اجتمواعی تبع آ  تحکیم ا سوج  تلطیف جبرگرایی، مواجهۀ اخلاقی میا  افراد جامعه، تعادب و هماهنگی در جامعه و به

  برد.  راه می
 

 غزالی، زبا ، عقل  ظری، سیاست، جبرگرایی ‌:ها‌دواژهیکل
  

https://psq.bou.ac.ir/



   183  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

 . مقدمه1

اش با سیاست، موضوع مهموی در   ا دیشید  به زبا  و جایگاه آ  در تعریف هستی و چیستی ا سا  و رابطه
، ۱13۳)هایودگر،  زما  و هستیشناسا ۀ هایدگر به زبا  در  ا دیشۀ سیاسی قر  بیستم است.  گرش هستی

که در آ  تموامی  روش و یقیقت(، تداوم و بسط این  گرش در ا دیشۀ گادامر در کتاب ۲۲2-۲۲1صص. 
و  یوز  (Gadamer, 2006, p. 390)دا ود   زبا ی می واسطۀ را در تفسیر تمامی و تفسیر با درا آدمی را مساوی

گویود )آر وت،   ا  در اییای پراکسیس سخن میکه دربارۀ  ق  زب آر ت، آ جا بشر وضعمحوری ت زبا  در 
بود  زبا  در ا دیشۀ فلسفی و سیاسی قور   هایی است که کا و ی  (، از جمله  مو ه۳1-12، صص. ۱1۳۲

)در موواردی  البلاغوه   هجهای دین مبین اسلام  یز همچو  کتاب شوریف   دهند. در آموزه  بیستم را  شا  می
ت زیادی به زبا  و آثوار آ   1۳۲، 10۳، ۲۲7، ۱03، 74 ،14های   ، یکمت۱71ما ند خطبه  و...(، اهمی 

داده شده است. افزو  بر  صوص دینی، برخی از متفکرا  اسلامی، همچوو  ابویامود غزالوی  یوز در ایون 
ا د؛ اما آرای آ ها چندا  بررسی  شوده اسوت. فقور مطالعوۀ زبوا  در ا دیشوۀ   موضوع تأملا  مهمی داشته

ول ا دیشوهاسلامی و در م ت فکوری   های غیراسولامی در ایون موضووع، می  قابل مطالعا  مفص  توا ود سون 
رو   مسلما ا  را از ا دیشید  به مسائل روز علوم ا سا ی  اتوا   شا  دهد؛ بر ایون اسواس در پوژوه  پوی 

موضوع زبا  و رابطۀ آ  با سیاسوت در ا دیشوۀ غزالوی، مطالعوه شوده اسوت توا بوه سوهم خوود بور دامنوۀ 
هوای مختلفوی همچوو  فقوه،   شناسا ه در آرای متفکرا  مسلما  بیفزاید. غزالی بوه دا    های زبا  پژوه 

وه بوه « زبا »سیاست، اخلاق، منطق و تأویل پرداخته است و در همه آ ها،  موضوع مهمی است؛ اما با توج 
ه عقول، ایون پرسو  مطورح تبع،  گواه ثا ویوۀ او بو  گری و تمایلا  ضد  فلسفی غزالی و بوه  گرای  اشعری

کننوده دارد یوا ابوزاری  دا ود، مقوامی تعیین  شود که آیا زبا  در ا دیشۀ ابویامد که آ  را متکی به عقل می می
ی غزالی به سیاست و اتکای ا دیشوۀ سیاسوی او بور بیوا  و گفتوار چوه توأثیری بور  ه جد  منفعل است؟ توج 

که گرای  ضد  فلسفی غزالی، جایگاه عقل را  وزد وی  جایگاه زبا  خواهد داشت؟ فرض اولیه بر این است
ب داده و به بود  سیاست در ا دیشوۀ غزالوی  یوز  تبع آ ، زبا  در ا دیشۀ او ابزار بیا ی صرف است. پُرر ق  تنز 

ت زبا  در آرای غزالوی،   برد. مقالۀ پی   زبا  را از سطن ابزار مجادلا  سیاسی بالاتر  می رو با بررسی ماهی 
 ها را بررسی کرده است.  ها و فرضیه پرس این 

 . پیشینه پژوهش 2

های مهمی صور  گرفته اسوت. کتواب  دربارۀ پیشینۀ دو موضوع زبا  و سیاست در ا دیشۀ غزالی، پژوه 
پوردازد؛ اموا   (، به جووا بی از تفسویر در ا دیشوۀ غزالوی می۱120 وشتۀ ها ری لائوست ) غزالی و سیاست

( و ا دیشوۀ سیاسوی ۱174و سیاست  یست. ا دیشۀ سیاسوی غزالوی  وشوته قوادری )مسئله اصلی آ  زبا  
هی در تحلیول ا دیشوۀ سیاسوی ابویامود ۱1۳0لمبتو  و همکارا  ) غزالی،  وشته آ  (،  یز از آثار قابل توج 

https://psq.bou.ac.ir/



180     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

 ا د. موضووع زبوا  در ا دیشوۀ شو د، اما موضوع زبا  و سیاست در غزالی را بررسی  کرده  غزالی شمرده می
 و مولووی مثنووی در معنوا و لفوظ  ظر از زبا  آفا »توا  در مقالا  جستجو کرد. مقالۀ   غزالی را بیشتر می

کند )بصیری و یسینی   ، تنها  گرش اخلاقی مولوی و غزالی به زبا  را توصیف می«غزالی الدین  اییا  علوم
به مقایسۀ آرای « طبیعت زبا   دیدگاه سه فیلسوف مسلما »(. مقالۀ ۳4-7۲، صص. ۱1۳2ییاتی،  بی بی

غزالی زبا  ویوی را  پردازد. از  ظر این مقاله،  فارابی، رازی و غزالی دربارۀ زبا  از منظر رابطۀ لفظ و معنا می
 .(Mazlum & Azizi, 2015, pp. 77-89)دا د کوه قابول درا  یسوت   ای از ذا  یقیقی کلام الهی می   شا ه
را مطالعه کورده  ،  گرش غزالی به تأویل الفاظ و روح معا ی«غزالی و مولوی ا دیشۀ در گرایی  تأویل»مقاله 

 ویسونده « غزالوی دیودگاه از آ  قوا و  و یولتأو»(. در پوژوه  ۱۲0-۱41، صص. ۱1۳۲است )واعظ، 
، ۱133دهود )رییمیوا ،   های تأویل لفظ، اقسام تأویل و اهل تأویل را از دیدگاه غزالوی شورح می  ضرور 
 با بررسوی توأملا  غزالوی«  ظریۀ تأویل و ادراك پیرامو  غزالی فلسفی رویکرد»(. مقالۀ 0۲-۲2صص. 

پوردازد   در افق فکوری غزالوی می زبا  در مجاز و استعاره زبا  و کاربرد و معنا ا دیشه، دربارۀ  فس به رابطۀ
 طباطبوایی علاموۀ و غزالوی های  دیدگاه تطبیقی بررسی» امۀ   (. پایا ۱21-۱17، صص. ۱04۱)جدیدیا ، 

به رابطۀ لفوظ و معنوا و چگوو گی بازتواب اوصواف خداو ود در زبوا  غزالوی و علاموه « دین زبا  باب در
فلسوفۀ یقووق غزالوی  یقووق، »(. رسالۀ ابراهیم موسی بوا عنووا  ۱1۳1پور،   پردازد )توکلی  طباطبایی می

المستصوفی مون ، با بررسی دورا   اآرام جها  اسلام در زما ۀ غزالوی، رسواله «المستصفیزبا  و کلام در 
ف می علم اوصوب عتقود اسوت دا ود و م  ابویامد را تلاشی برای ایجاد وفاق میوا  شوریعت، کولام و تصوو 

هوا   های مختلف اسلامی را با هدف ایجاد وید  و یول  اآرامی  گرایا ه به دا    غزالی این رویکرد وید 
؛ هرچند موضوع اصلی این رساله، زبا  و سیاسوت در ا دیشوۀ (Moosa, 1995, pp. 92-224)کرد   د باب می

هوایی   یابد. به این ترتیب در اغلوب پژوه   می رو ارتباط   سبتی با مقالۀ پی   گیری آ  به  غزالی  یست،  تیجه
عنوا  ضورورتی جهوت فهوم  صووص دینوی  ا د، تأویل الفاظ به که به بحث زبا  در ا دیشۀ غزالی پرداخته

بود  زبا  در بیا  مقاموا  عالیوه معرفتوی تأکیود شوده اسوت.   هایت بر قاصر مورد تحقیق قرار گرفته و در
کنیم، ضومن مطالعوۀ توأثیر  زبا  را در پرتو رابطه با سیاست بوازخوا ی مویرو مدعی است وقتی   مقالۀ پی 

هوای   یوابیم و پژوه   تری از ماهیت زبوا  در ا دیشوۀ غزالوی دسوت می  زبا  بر سیاست، به جوا ب عمیق
 ا د.  شده به این موضوع  پرداخته یاد

 . رهیافت و روش تحقیق 3

کیمیوای و  یوز  اییوا  علووم الودیندارد و از جملوه در هوای مشخصوی در آثوار غزالوی  موضوع زبا ، باب
 قا و  التأویول، باب مشخصی به این بحث اختصاص یافته است؛ همچنین دیگر آثار غزالی ما ند سعاد 

قابول  المستصفی من علوم الاصووبیابند.  یز رابطۀ عقل و زبا  از کتاب  روشنی به این موضوع ارتباط می  به

https://psq.bou.ac.ir/



   181  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

های محققا  از وضوح خوبی برخووردار اسوت؛ آ چوه  آثار غزالی و تفسیر ایصاست. موضوع سیاست در
ت زبا  در ا دیشۀ غزالی و فرا  باقی می رفتن از توصیف و تأمول دربوارۀ توأثیر ایون  ووع از  ما د شکافتن ماهی 

ه بوه زمینوه  زبا  بر ا دیشۀ سیاسی ابویامد است. این بحثی است که با رویکرد تفسیری متن و  محور و توج 
اسونادی پوی  -ای رو این رویکورد را بوا مطالعوۀ کتابخا وه  توا  بدا  دست یافت. مقاله پی   زما ۀ غزالی می

 گرفته است.

 انداز نظری  . چشم4

توسط زبا  با دشواری زیادی مواجوه اسوت و هموین دشوواری تعریوف سوبب « زبا »کرد  مفهوم  تعریف
وه بووده اسوت؛ از « ا زب»رویکردهای مختلف به زبا  شده است. مفهوم  در  صووص اسولامی موورد توج 

م»جمله در قرآ  کریم از آ  با الفاظ متعددی همچو   در ایون آیوا   یاد شده است.« بیا »و « قوب»، «تکل 
(. در سووره بلود  یوز 0-۱تعریوف شوده اسوت )الوریمن، یك موهبت عظیم  ،«بیا » عمت زبا  در مقام 

وت زبوا  ۱4-3خداو د دا سته شده است )بلد،  اعطای زبا  به ا سا ،  عمتی از سوی (. اما اهمیت و ماهی 
ت  در ایادیث ائمه معصومین  بیشتر بحث شده است که تفصیل آ  فراتر از یدود این مقاله است. در سون 

 ووزد « زبووا »توووا  از دورا  یو ووا  کلاسوویک مطالعووه کوورد.   را می« زبووا »زمین، موضوووع  فکووری مغوورب
الشوعاع قورار   رو عقول و یقیقوت را تحت  ایون طابه و در خدمت کسب قدر  بود و ازسوفسطائیا ، ابزار خ

شود و بایود از آ  یقوایق   های راستین در مُثُل تعریف می  داد. برای افلاطو  زبا  بشری رو وشتی از واژه  می
ت می توا زبوا   (. ارسطو  یز با ابداع منطق تلاش کرد12۱-11۳، صص. ۲، ج.۱134کرد )افلاطو ،   تبعی 

(. اموا در آسوتا ۀ دورا  0۳-03، صوص. ۱177ا دیشوید  قورار دهود )راس،  را در خدمت عقل و درست
ا  طبیعی ارسطو را  قد کرد و کلیا  را صرفاو دارای وجود لفظی دا سوت کوه فقوط  جدید، ویلیام اُوکام کلی 

گرایوا    رو مکتوب او بوه  وام هموین آینود و از  شوو د و بوه لفوظ درمی اصواتی هستند که از دهوا  خوارج می
(. در میا ۀ قر  هجدهم جایگواه زبوا  در 1۲7-1۲1، صص. ۱04۲گرایا ( مشهور شد )اعوا ی،  )تسمیه
که گئورا هاما  معتقد بود اسوتعداد تفکور مبتنوی بور زبوا  و   شناسی مورد بحث قرار گرفت؛ چنا   معرفت

 . یوهوا  هوردر  یوز معتقود بوود ا سوا  بودو شوود  خاستگاه زبا  هما  خاستگاه تعقل ا سا  تعریوف می
وت تحقوق ا سوا یت   زبا  فاقد ا دیشه و بدو  ا دیشه، فاقد زبا  است. یاصل این ا دیشه ها، زبا  را موقعی 

 ای ایون رویکورد را اداموه داد ود و افورادی همچوو  هایودگر، گوادامر  کند. فیلسوفا  قواره  ا سا  معرفی می
عنوا  یک مسوئله فلسوفی موورد توجوه قورار داد ود  یک وسیلۀ ارتباطی، بلکه به و هابرماس زبا  را فراتر از

(Taylor, 1987, pp. 101-131) ،۱1۳0. مسئله زبا  و سیاست در این رویکرد قابل مطالعوه اسوت )امیود ،
تبع ظهور هسوتی در زبوا  و   یابد که به  آ جا با سیاست ارتباط می (.  گرش فلسفی به زبا  از3۲-21صص. 

ر، ز دگی مد ی  یز با زبا  امکا  می  یابد. در هموین رویکورد هابرمواس زبوا  را فراتور از   ق  زبا  در تفک 

https://psq.bou.ac.ir/



182     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

دا ود   شد  در اطلاعا  معنادار، بلکه سایت خلق روابط اجتماعی می ها برای سهیم  سایت توا ایی ا سا 
بوه زبوا   ودارد و آ  را  (؛ به این ترتیب این رویکورد کوه  گورش ابوزاری صورف۱۲1، ص. ۱1۳1)ادگار، 

ت می توا د مبنایی برای کندوکاو در ا دیشۀ غزالی فراهم آورد. البته ایون  گورش تنهوا   دا د، می  بسترساز مد ی 
دا نود،  هایی که زبا  را مبنای تفسویرگری موداوم می  ا داز  ظری خواهد بود و در اینجا با آ  دیدگاه  یک چشم

که تمامی درا آدمی را مساوی با تفسویر و تموامی تفسویر را در واسوطۀ  شود؛ همچو  گادامر  مرزبندی می
ت (Gadamer, 2006, p. 390)دا د   زبا ی محقق می  برد.   گرایا ه راه می و به این ترتیب به تفسیرگرایی  سبی 

 های فوارابی  گشواید، ا دیشوه  ا داز رابطوۀ زبوا  و سیاسوت را می  زمین اگور چشوم  آرای متفکرا  مغرب
ت زبا  و رابطه وه دارد. خلاصوه اینکوه فوارابی در  اش با ما فی  در زمینۀ ماهی   الضومیر ا سوا   یوز جوای توج 

کنود کوه اگور خاسوتگاه الفواظ و یوا کتابوت بور   دا د و چنین استدلاب می  الفاظ را قراردادی می العبارة شرح
، ۱۳14داشوت )فوارابی،   تی با هم  میهای مختلف تفاو  بود، باید این دو  زد ملت  اساس طبیعت ا سا  می

(؛ اما الفواظ کوه صوور  ظواهری کولام هسوتند، در ۱۲7، ص. ۱1۳3، به  قل از  زرگر، ۲۳-۲7صص. 
هرچند فصل اوب را به زبوا  اختصواص  ایصا العلومرو فارابی در  همین الضمیر ا سا  ریشه دار د؛ از  مافی

( و زبوا  از 24-0۱، صوص. ۱13۱پوردازد )فوارابی،  حو میدهد، در اینجا بیشتر به قواعد علم لغت و    می
 طوق »کند. او در اینجوا زبوا  را وابسوته بوه معقوولا  و   شناختی را در فصل منطق بررسی می  منظر هستی

شوو د   دا د و معتقد است  طق درو ی و بیرو ی هر دو توسط منطوق اصولاح می  می« درو ی مرکوز در  فس
، ۱1۳3کنود )زرگور،    یوز  قو  ایفوا می« دیگری»منطق در تصحین گفتگو با  (؛ بنابراین14-2۲)هما ، 

عی دارد و به۱1۱ص.  یابود و   تبع معقولا  هوی ت می (؛ به این ترتیب زبا  معنادار در ا دیشۀ فارابی  ق  تبن
آ  را توا  توداوم یوا گسسوت از   شود. این موضوعی است که می  معنا در فرایند گفتگو با دیگری یاصل  می

 در ا دیشۀ غزالی به تحقیق پرداخت که تفصیل آ  فراتر از یدود این مقاله است.

 . غزالی و رابطۀ زبان و سیاست 5

ود و  024ابویامد محمد ابن محمد غزالی در ساب  ق، یعنی دورا  ا حولاب و ضوعف جهوا  اسولام، متول 
همچو  علم اختلاف مو اهب، جودب، پرورش یافت. تحصیلا  اولیه او در فقه بود و سپس به دیگر علوم 

کوشوید،   الملک به استحکام یکومت سولجوقیا  می  منطق و فلسفه پرداخت. در این دورا  که خواجه  ظام
غزالی به دعو  خواجه در  ظامیۀ بغداد به تدریس مشغوب شود و یلقوۀ درس او هور روز بیشوتر گسوترش 

یه تودریج در مقابول   گر م اهب همچو  باطنیوه پرداخوت و بههایی بر دی  یافت. او در این دورا  به تألیف رد 
یه بر فلسفه را با عنوا    فلسفه قرار گرفت و مهم ،  تهافت الفلاسفهترین رد  ، ۱131 وشت )الفواخوری و جور 

ف روی آورد و ا قولاب رویوی او در ایون 2۲4-2۱7صص.  (. غزالی بعد از این مد   بوه تحصویل تصوو 
دسترسی به دقایق افکوار و »صوفیا  دست یافت؛ اما دریافت که « به کُنه مقاصد»که  جایی زما  آغاز شد تا

https://psq.bou.ac.ir/



   187  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

(؛ 01، ص. ۱11۲)غزالوی، « اسرارشا  با تعلیم ممکن  یست، مگر با ذوق و یاب و تغییر بعضی صوفا 
کوه یکی آ که از هیچ سلطا ی مالی قبوب  کنم؛ دیگور آ   » سه   ر کرد )ع(رو بر سر قبر ابراهیم خلیل  این از

آورد  غزالوی بوه   (. روی02، ص. ۱111)غزالوی، « به سلام هیچ سلطا ی  روم؛ و سوم آ که مناظره  کونم
ت  ف برخاسته از شک  فراگیر او و جستجو برای یافتن بنیا ی متقن اسوت. او بوا توصویف سویر شوکاکی  تصو 

ف را سبب اصلاح بی خود، در ، ۱11۲دا ود )غزالوی،   می داری یقیقی  بندباری در جامعه و دین   هایت تصو 
های متناوب میوا  امیورا  سولجوقی و آب   (. غزالی آشفتگی اوضاع جها  اسلام و درگیری27-20صص. 

ف موؤثر  کرد و این اوضاع در رهنمو   بویه و خلفای عباسی و فاطمی را از  زدیک درا می شد  او بوه تصوو 
ف برای او ب74-02، صص. ۱174افتاد )قادری،  توجهی بوه اموور جامعوه اسولامی   معنای بی  ه(؛ اما تصو 

ف، دریافت که به  دای آیوه  ساب پیشه  بود. غزالی با گ شت یازده کوه در آ  بور  1سوورۀ ا عوام 10کرد  تصو 
 شینی را  واروا دا سوت و   رو گوشه  این استقامت پیامبرا  در راه دعو  به یق تأکید دارد، باید پاسه دهد؛ از

دا سوت،   تر تعلیم و تربیت با تکیه بر جاه و مقام را سبب اصولاح می  ست. او اگر پی به اصلاح خلق کمر ب
، ۱11۲ غزالوی،)های سیاسی و ته یب  فس برای اصلاح جامعوه را در  ظور داشوت   اکنو  دوری از ا گیزه

(؛ بر همین اساس ابویامد در این زما  با کمک سلطا  سنجر سولجوقی و وزیورش فخرالملوک، 2۳ ص.
سواب بیشوتر طووب   ق بار دیگر به عالم تدریس در  ظامیه  یشابور بازگشت؛ اموا ایون دوره یک 0۳۳ساب در 

 (.37، ص. ۱134 کشید و کمی بعد از د یا رفت )قادری، 

 . زبان در اندیشۀ غزالی5-1

وه اسوت. غزالوی کولام الهوی را  کولام »زبا  در ا دیشۀ غزالی در دو سایت کلام الهی و بشری موورد توج 
کند که برای خداو د  ه محواب اسوت و  وه بور   دا د و آ  را کلام بدو  صو  و یرف تعریف می  می«  فسی

 کنود؛ بلکوه صوفت کموالی بورای اوسوت. کولام الهوی قودیم، ازلوی و قوایم بوه  یدوث ذات  دلالت می
ق، ۱042؛ هموو، 1۲ق، ص. ۱13۱ها بوا کولام بشور مغایر ود )غزالوی،   ذا  پروردگار است و این ویژگی

 یست؛ بلکه قوه بیا  در ا سوا  و « کلام  فسی»(؛ بنابراین موضوع زبا  در این تحقیق، ۱31-۱3۲صص. 
ه وافری دارد.  یا کلام بشری است و غزالی به این موضوع  یز توج 

 . زبان و عقل 5-1-1

ت زبا  از دیدگاه ابویامد را باید موضوع عقل در ا دیشوۀ او   دا سوت. غزالوی کوهسرآغاز بحث دربارۀ ماهی 
 گوردا   یسوت و از به مخالف فلسوفه مشوهور شوده اسوت، هرگوز از عقول روی تهافت الفلاسفهبا  وشتن 

 ،۱13۳) صور، « توجه به عقل و خرد در ییا  ا سا  و در کسب کماب در جنب فلاسوفه قورار دارد»منظر 
                                                                 

رُوا». 1 بن صن كن فن بْل 
نْ قن تْ رُسُلٌ م  بن  

دْ کُ   قن لن إ  الْ  ون بن نْ  ن كن م  ا ن دْ جن قن لن ه  ون
ا   اللن  من ل 

کن  ل 
بن  
د  لان مُبن ا ون صْرُ ن اهُمْ  ن تن ی ان تن  اُوذُوا ین بُوا ون  

ا کُ   ی من لن ینن عن ل   .«مُرْسن

https://psq.bou.ac.ir/



188     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

ی، وهموی و عقلوی می1۳1-1۳4صص.  گویود    شناسود و می  (. ابویامد غزالی در ا سا  سه یاکم یس 
ام، هو الحاکم العقلی» ب من هؤلا  الحک  بایود خودا را شوکر کورد کوه عقول داده کوه »؛ بنابراین «والمصی 

 ایوب »زبا  را  کیمیای سعاد (. ابویامد در 11، ص. ۱۳73)غزالی، « کنندۀ ما از گمراهی است هدایت
کند و معتقد اسوت   از وجود و عدم را عبار  می آید، اعم  دا د که از همه آ چه در عقل و خیاب می می« عقل

(؛ بوه ایون 11، ص. ۲، ج ۱134)غزالی، « ولایت زبا  در همۀ مملکت روا  است؛ همچو  ولایت دب»
ت زبا  را  یز روشن خواهد ساخت. از  ظور غزالوی فلسوفۀ  ترتیب فهم ماهیت عقل در ا دیشۀ غزالی، ماهی 

روایی  سط عقل ممکن است. او  یوروی تفکور را ما نود فرموا که تو« درا یقایق اشیاست»خلقت ا سا  
 روا؛  یوروی یافظوه را خوادم عقول؛  یوروی دا د که در وسط کشور است؛  یروی خیاب را پیوک فرموا   می

کنود و    اطقه را ترجما  عقل؛ قوای عامله را کاتب عقل و یواس را همچو  جاسوسوا  عقول توصویف می
گ ارد، در مریلوۀ آخور عقول اسوت کوه منوافع و مضوار  را تمیوز   ر را کنار میگوید خیاب اگر زواید اخبا می
و « دیودۀ بواطن»(. غزالوی عقول را مسواوی بوا 1۳-17، صوص. ۱170کند )غزالی،   دهد و داوری می  می

، ۱170)غزالوی، «  قل از عقل آمده و  بایود ایون را معکووس کورد»دا د و البته معتقد است   می« بصیر »
 (.۱۲1-۱۲۲صص. 

ت عقل  زد غزالی، وابستگی زبا  به عقول را  یوز بیوا  می این فرازها ضمن  شا  دار ود. ایون   داد  اهمی 
دا ود و   موضوع با استدلالی دیگر در المستصفی آمده است. در این کتاب غزالی زبا  را از مقولۀ وجوود می

. یقیقوت ذهنوی )وجوود ۲ فسوه؛   . یقیقوت فوی۱دا ود از    مراتب چهارگا ۀ وجود را به ترتیب عبار  می
صوور  کتبوی   . تألیف یقیقوت لفظوی به0. تألیف یقیقت ذهنی توسط کلام )وجود لفظی(؛ 1علمی(؛ 

کند؛ لفوظ از علوم )یقیقوت ذهنوی( و   بندی کتابت از لفظ )زبا ( تبعیت می  )وجود کتبی(. در این تقسیم
(؛ به این ترتیب عقل با زبوا  آشوکار 11-1۲ ، صص.۱، ج«ب»تا   علم از معلوم و وجود عینی )غزالی، بی

بهره از عقل، خالی از معنا خواهد بود؛ اما فهم اینکه منظور از عقول در اینجوا  ظوری یوا   گردد و زبا  بی  می
 عملی است؟ اهمیت زیادی دارد. 

 تووا  آ  را کنوار گ اشوت )هموا ،  دا ود کوه  می  غزالوی در ابتودای المستصوفی عقول را یواکمی می
دا ود )ابراهیموی   (. ابراهیمی دینا ی هرچند منظور غزالی از عقل در اینجوا را عقول  ظوری می0-1. صص

 هایت این رای او مؤید جایگاه مستحکم عقل  ظوری  وزد غزالوی  یسوت.  (، در1۲۳، ص. ۱174دینا ی، 
اشورف  برخی را عقلی محوض، برخوی  قلوی محوض و  بندی علوم،  ابویامد در المستصفی در بیا  تقسیم

(؛ به این ترتیوب او 0، ص. «ب»تا   کند )غزالی، بی  ای که عقلی و  قلی هستند، تعریف می علوم را آ  دسته
 ،۱174کنود )ابراهیموی دینوا ی،   به پیو د عقل و شرع معتقد است؛ ولی عقل را شورع داخلوی تعریوف می

ل و سیاست به جدایی  القدس معارج(. وقتی غزالی در 114ص.  قایول اسوت و آ  را برخاسوته از میا  تعق 
وه بوه  ه به افعاب روزمره )سایت سیاست( و سایت متوج  جدایی میا  دو سایت  فس، یعنی سایت متوج 

https://psq.bou.ac.ir/



   189  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

ل( می ا ودازد. غزالوی   واقع میا  عقل  ظری و عقل عملوی فاصوله می دا د، در  ذا  خود   فس )سایت تعق 
کنود و در آ جوا عقول عملوی را اساسواو عقول، علوم و  یبیشتر م معیار العلم فی فن المنطقاین فاصله را در 

ه می ادراا  می گرایی غزالوی و هموا  شوکاف   دا د. این دیدگاه  اشی از اشوعری  دا د، بلکه آ  را تنها یک قو 
گیر د،  وه از عقول و عقول   است. بایدها در ا دیشۀ غزالی از شریعت اعتبار می« بایدها»و « ها  هست»میا  

لی است که در مقام ترجین  یکی بر بدی، به دلیل  تایج آ   قو  دارد؛ ولوی خاسوتگاه ایون  زد او عقل عم
(. در اینجا زبا  کوه گفتویم غزالوی ۲۱1-۱۳۳یُسن و قُبن را باید در شریعت جستجو کرد )هما ، صص. 

وت از عقول  دا د، به  آ  را تابعی از عقل می وت از عقول  ظوری  یسوت؛ بلکوه در تابعی  عملوی و  معنای تابعی 
صایب  ق   بیا ی  برای شریعت خواهد بود. با این همه دشوار است که بگوییم گسسوت غزالوی از عقول 

ر را خنثی می تبع آ  وابستگی زبا  به عقل عملی، تعیین   ظری و به سازد. ایون موضووع   کنندگی زبا  در تفک 
 ود.ش  با مطالعۀ وجوه دیگری از زبا  در ا دیشۀ غزالی بیشتر روشن می

 . زبان و تأویل5-1-2

هایی اسوت کوه موضووع زبوا  در  رابطۀ لفظ و معنا و عدم تحریف معنا در جریا  تفسیر از دیگور سوایت
«. فحووی»و « تأویول»، «بیوا »دارد. در ا دیشۀ او تفسیر دارای سه قالوب اسوت    ا دیشۀ غزالی را بیا  می

ل. ازعبار  است از تعیین محتوای یک  ص  مجمل و تب« بیا » که  ظور شخصوی  آ جا دیل آ  به  ص  مفص 
عبوار  اسوت از « تأویول»شود،  ه به یقین. در مقابول،   در بیا  تأثیر دارد، در غالب موارد به ظن  منتهی می

رسد. موضووع تأویول ممکون اسوت   استخراج معنایی از یک  ص  ظاهر، سوای معنایی که ظاهراو به  ظر می
ص  باشد و هم تخصیص آ  به موارد و اشخاص مشخص، مشروط بوه آ کوه تخفیف دامنۀ کلی و عام یک  

رود   کار موی  بوه )ص( یز برای فهم اقواب پیامبر« فحوی»با ملایظا  عقلی و شرعی مغایرتی  داشته باشد. 
وه بوه محتووای قووب و  وه شوکل آ  )لائوسوت،  (. ۲02-۲01، صوص. ۱، ج۱120و عبار  است از توج 

 داشتن معنای مکشووف  الی فهم معنا مستلزم عبور از ظاهر کلام به بطن آ  و مغایر بنابراین در ا دیشۀ غز
دا ود؛   با ملایظا  عقلی و شرعی است. او در جایی دیگر ا حصار معا ی در الفواظ را سوبب هلاکوت می

یعنی معتقد است معنا را  باید فقط در الفاظ جستجو کرد. درست این اسوت کوه  خسوت معوا ی در عقول 
(. ایون موضووع 11-1۲، صص. ۱، ج «ب»تا   تبع معا ی د باب شود )غزالی، بی  ر یابد و سپس الفاظ بهتقری

، با بیا  اینکه دیون دارای پونج سوایت اییا  العلومبیا گر یدودمندی تأویل در ا دیشۀ غزالی است. او در 
لی است، یدود تأویل را در هر یک از این سوایت فی و جن سوایت اوب از دیون را دهود    ها توضوین می خن

دا ود.   دا د؛ اما بیا  آ ها را برای عووام جوایز  می دا د؛ سایت دوم را مخفی  می  یتی از فهم ا بیا مخفی می
ای   شناسد که با بیا  تفصویلی آ  منافواتی  ودارد و اسوتعاره ای و رمزی می  گاه سایت سوم را بیا  استعاره آ 

ها بیشتر تأثیر گ ارد. در تأویل این سایت، به دلیل تفواو    گیزد و در دبشده است تا تأمل عموم را برا   بیا 

https://psq.bou.ac.ir/



194     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

سطن فهم مردم باید جا ب ایتیاط را رعایت کرد. سایت چهارم  یز شبیه سایت سوم است؛ اما سوایت 
شود و در اینجا باطن کلام مهم است. تأویل در اینجوا  پنجم آ جاست که کلام از زبا  یاب به مقاب بیا  می

توا   که در سایت سوم  یز این امر ضروری اسوت )غزالوی، بی  زمند یسن تدبیر و کماب علم است؛ چنا  یا
 (.  ۱73-۱71، صص. «الف»

افزاید. بر مبنای ایون کتواب، معیوار اصولی   ای دیگر در موضوع تأویل می  غزالی  کته مشکوة الا واراما 
بور از ظاهر کلام، بوا هودف فهوم کُنوه و بواطن  داشتن آ  با شرع و عقل است و ع جهت فهم معنا مغایر 

کرد  مطلق ظاهر کلام  یست؛ بلکه گاه معنای موافق بوا عقول و شورع  سخنا  است؛ ولی این مساوی با رد 
ه و ابطاب اسورار و بواطن از  در ظاهر و گاه در باطن آ   هفته است. به باور غزالی ابطاب ظواهر از عقاید باطنی 

ه است و   )ع(؛ بدین معنا که وقتوی یضور  موسوی«امل آ  است که بین هر دو جمع کنیک»عقاید یشوی 
افکنود  دو جهوا  از دب را  هوا را از پوای درآورد و هوم بیرو   را شونید، هوم کف « فخلع  علیک»امر الهی  

دا ود کوه   گرایا ی را بور یوق  می  (؛ بر این اساس غزالی تأویل7۲-1۳، صص. ۱110اطاعت کرد )غزالی، 
باشوند )غزالوی، « الشورع المنکورة لتعوارض العقول و»و« المنقووب معه بین البحوث عون المعقووب والجا»

 داشتن با شرع و عقل، هوم ظواهر و هوم  (. بر این اساس زبا  در صور  مغایر ۱4-۳ق، صص. ۱12۳
وی  باطن ارزشمندی دارد و ارزشمندی آ  برخاسته از هما  معنای عقلا ی و شرعی است کوه در زبوا  تجل 

های شرع و عقل شومرده  یافته است؛ بنابراین زبا  که صور  و یا ابزاری برای بیا  و ا تقاب معا ی و فضیلت
شود، منفعل  یست و یتی ظاهر کلام عاملی تأثیرگ ار است؛ یعنی چگو گی ظهور معنوا در جامعوه را   می

امعه دارد؛ یعنوی بوه  ظور سازد و این چگو گی، خود  ق  بسیار زیادی در هدایت یا ا حطاط ج ممکن می
ر  یز تأثیر می  رسد وقتی زبا  کارکرد اجتماعی می  می گ ارد؛ بوه عبوار   یابد، از ا فعاب خارج شده و بر تفک 

دیگر اگر بر مبنای المستصفی، زبا  در مقام ابوزاری بورای بیوا  و ا تقواب معوا ی و فضوایل شورع تعریوف 
ست، بر این اساس که  ظام دینی منوط به  ظوام د یوایی اسوت و غزالی با بحث از سیا اییا العلومشود،   می

(، جایگواه زبوا  را ۲۲، ص. «الوف»تا   کند )غزالی، بی  آدمیا  تعریف می« اصلاح»از آ  طرف سیاست را 
ب زبوا  در جامعوه بیشوتر می  رفعت می تووا    بخشد. این موضوع را پس از مطالعۀ کارکرد ساز ده یوا مخور 

 توضین داد. 

 . زبان اخلاقی و اصلاح اجتماعی5-1-3

هوای اخلاقوی   اش، کوش  بور اصولاح جامعوه را از رهگو ر تأکیود بور آموزه غزالی پس از ا قلاب رویی
دا ود.   هاست و هم اصلاح زبا  را یکی از اصوب اخولاق می  گ اشت؛ یعنی هم گفتار او آمیخته با این آموزه

عاظ، جدب بیهوده و با هدف فخرفروشی و خودداری علموا از کلام آراسته، ولی فریبندۀ و»مواردی همچو  
تکیه بر  قد خود و تأکید بر اییای امور بوه »، به عنوا  اسباب فساد جامعه و «منکر امر به معروف و  هی از

https://psq.bou.ac.ir/



   191  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

، ۱137، راهکارهای غزالی بورای اصولاح جامعوه اسوت )الصولابی، «معروف و  هی از منکر توسط علما
تی زبا ی و بیا ی دار د. در رویکرد اخلاقی به اصلاح جامعوه، فورض بور ( که همگی ما33-30صص.  هی 

اسوت و در تولیود ثوواب و عقواب و  یکوی و بودی دایورۀ « ابعاد وسیع یکوومتی»این است که زبا  دارای 
(. غزالی در زمینۀ ته یب  فس، از تأثیر مسوتقیم زبوا  بور روح ۲۳3، ص. ۱12۲ای دارد )غزالی،   گسترده
 اییوا  العلوومگ ارد. اصلاح زبا  در  ( و این موضوع بر ایما  تأثیر می10، ص. ۱13۲کند )غزالی،   یاد می

بود  از  غزالی  یز جایگاه مهمی دارد. ابویامد در این کتاب بابی را در زمینۀ آفا  زبوا  و ضورور  بریو ر
هوای باطول و   نسوخ»، «سخن بگوویی کوه  یوازی بوه گفوتن آ   یسوت»گشاید؛ مواردی همچو    آ ها می

 کتۀ مهوم «. غیبت و بهتا »، «چینی  سخن»، «وعدۀ درو »، «فح  و لعنت»، «  و جدب  مرا»، «آلود گناه
گاها ه به ابعاد اجتماعی زبا  و تأثیرا  اصلایی آ  پرداخته اسوت و سوخن او در ایون  آ  است که غزالی آ

آمیز ایون آفوت   چینی، آثار تفرقوه   فی سخنتنها شرعی صرف، بلکه استدلالی است؛ یعنی وی در  زمینه،  ه
دا سوتن خوود و  معنوای برتر  کنود؛ غیبوت را بوه  شد  آ  بوه منازعوه را یوادآوری می زبا ی در جامعه و منتهی
دا د که موجب ر جو  موردم  داد  خود در مقابل دیگرا  می کند؛ جدب را دا ا  شا   تخریب دیگرا   فی می

کنود   دا د و مزاح را اگر سبب ر جا د  دیگری شود،  هوی می  لاف وقت دیگرا  میگویی را ات  شود؛ زیاده  می
 (.012-144، صص. ۱12۲)غزالی، 

شود غزالی برای ا  ار هم این یدود را قایل شوود    تأثیر گسترده و عمیق زبا  بر فرد و جامعه، سبب می
رو عمل به آ  است؛ زیرا در ا  ار بدو  عمل ۱ . بیا  باید بوه ۲؛ «آفا  زیادی  هفته است». بیا  ا  از در گ 

کننده است، در صورتی رواسوت کوه سوائل از عقول و  ا دازۀ فهم مخاطب باشد و اگر در پاسه به فرد سؤاب
تورین   از بوزرگ». سخن دربارۀ غوامض دیون 1(؛ 24-03، صص. ۱133فهم  یز برخوردار باشد )غزالی، 

وع دیگوری 012، ص. ۱12۲شوود )غزالوی،   می« ها  فتنه»و سبب برا گیختن « هاست  آفت (. منواظره موض 
ت زبا  را در ا دیشۀ غزالی  شا  می دهد. وی  خست به تفکیوک جودب از منواظره و گفتگوو   است که اهمی 

تر از   ر او بر سر قبر ابراهیم خلیول گفتویم، گویوای رد  جودب از سووی اوسوت؛ اموا   پردازد. آ چه پی   می
 شومارد  دا ود و البتوه بورای آ  شورایطی را  یوز بور می  ه کاشف یق باشد، مطلووب میمناظره را تا جایی ک

. منواظره بایود تنهوا در مسوائلی ۲(؛ ۱۲3، ص. ۱170. گفتگو باید با هدف گسترش دین باشد )غزالوی، ۱
اظره در . منو1ا د و یا امکا  وقوع آ ها وجود دارد. مناظره در مسائل جنجالی روا  باشود؛   باشد که واقع شده

شوود، اموا در   خلو  و دور از محفل پادشاها  و بزرگا  بهتر است؛ زیرا در جمع سوبب یورص و ریوا می
. مناظر باید در پی یق باشد و مهوم  یسوت کوه 0شود؛   خلو  صفای فکر و دریافت بهتر یق را سبب می

سخن خود شود؛ زیرا کشوف   مهای ه  . مناظر  باید ما ع از استدلاب2سخن ؛   یق  زد او آشکار شود یا هم
کننوده بوا فوردی  . مناظره باید با کسی باشد که از او دا   یاصل آید،  ه اینکه مناظره1یقیقت مهم است؛ 

(. غزالوی ۱04-۱11، صوص. ۱12۱تر و با هدف افزدود  بر وجاهت خود منواظره کنود )غزالوی،   ضعیف

https://psq.bou.ac.ir/



198     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

کورد  و  کرد  فضل و بازار جستن و فخر افحام و ظاهربرای غلبه و »ای را که   پس از بیا  این شروط، مناظره
ها را بوا  دا د و رابطۀ هر یک از رذیلت  های  کوهیده می  باشد، منبع کل خوی« ستیهید  و استمالت مردما 

 (.  ۱02-۱04کند )هما ، صص.  ای مستدب بیا  می  چنین مناظره
ت زبا  را در مقام وسیلۀ هدایت  شا   دهد، امر به معوروف و  هوی از منکور   میموضع دیگری که اهمی 

شد   بوو   و  است. غزالی این فریضه را فلسفۀ بعثت ا بیا دا سته، فروگ اری علم و عمل آ  را سبب تعطیل
کند تا ایون کون  زبوا ی، خوود سوبب   دا د. او برای این فریضه شرایطی را مطرح می شد  دیا ت می  یست

می کوه ابتودا خوود را اصولاح کورده ۱ا د از   شرایط عبار فساد  شود و موجب اصلاح گردد. این  . تنها عال 
. ایون اصول را 1. این امر به کاری که در یاب ا جوام اسوت، مربووط شوود؛ ۲توا د این امر را اجرا کند؛   می

. فرد آمر یوا  واهی بایود ابتودا تو کر دهود و 0توا  عطف به ماسبق کرد و یا  سبت به آینده توسعه داد؛    می
ل شود. ت کر در درجۀ اوب وعظ و در درجۀ دوم  صیحت و تو کر اسوت  سپس اگر مؤثر  بود، به عمل متوس 

عماب خشو ت  سبت به مرتکوب بایود ایتیواط 2و  باید شخص مرتکب  هی را تحقیر و استهزا کرد؛  . در ا 
ل به زور تنها در موارد استثنایی و با رعایت منجر شد  به فتنه و . امور بوه 1آشوب، رواست؛  زیاد کرد و توس 

. آمورا  و  اهیوا  بایود 7معروف و  هی از منکر دربارۀ همه و یتوی خلیفوه، امیورا  و سولاطین رواسوت؛ 
شود، ورود کنند و تشخیص این امور در صولاییت   که معروف آشکارا متروا و منکر آشکارا اجرا می  زما ی

ت  دارد ) (. بوه ایون ۳72-3۳2، صوص. ۱12۳غزالی، اجماع عالما  شرع است و اجتهاد شخصی قطعی 
ترتیب زبا  اخلاقی رویکردی کاملاو اجتماعی و بلکه سیاسی دارد و این موضووع برخاسوته از تأثیرگو اری 

گ ارد. پس از مطالعۀ چیستی سیاسوت  زما  محتوا و ظاهر کلام است که بر یوزۀ سیاست  یز تأثیر می هم
 ۀ آثار زبا  در یوزۀ سیاست و رابطۀ این دو موضوع پرداخت.بحث دربارتوا  به  در ا دیشۀ غزالی، می

 . سیاست از منظر غزالی5-2

زما ه او روشن شد که رویکرد او در این زمینه اصلاح و هدایت اسوت. های جها  اسلام   مروری بر  اآرامی
وت سیاسوت تعریوف  اییا  العلومکه گفته شد غزالی در   چنا  اصلاح و تنظیم اعماب و رفتوار موردم را ماهی 

الود یا »(. ابویامود هموواره یودیث ۲۲، ص. «الف»تا   دا د )غزالی، بی  کرده، آ  را مبنای اصلاح دین می
کند و معتقد است اصلاح اعماب آدمیا  که برعهودۀ  را گوشزد می« بود  دین و د یا تواما »و « مزرعُ  الاخرة

عماب ا سا   است، مقدمۀ رسید  به کماب اخروی است. مطالعۀ تقسیمسیاست  ها از دیدگاه غزالوی،   بندی ان
سم منحصر می  جایگاه سیاست را بهتر  شا  می عماب را در سه ق  تور و   کند که قسم اوب از همه مهم  دهد. او ان

سم دوم و سو م علوم و فنو ی هسوتند خود شامل چهار اصل است  کشاورزی، پوشاا، مسکن و سیاست؛ ق 
سم اوب بر همۀ اقسوام شورافت دارد و در میوا  اصووب   که قسم اوب را تکمیل می عماب ق  کنند. در این میا ، ان

هوای   داد  فعالیت چهارگا ۀ آ ، اصول سیاسوت اشورف اصووب اسوت. سیاسوت اصولاح جامعوه و پیو ود

https://psq.bou.ac.ir/



   193  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

یاسوت از دیگور مسوتخدما  صوناعا  بایود اجتماعی را برعهده دارد؛ بنابراین کمالا  افراد مشغوب بوه س
اصولاح موردم و هودایت آ هوا بوه راه »مجموع سیاست در تعریف غزالی، عبوار  اسوت از  بیشتر باشد. در

دا ود کوه   (. او سیاسوت را دارای چهوار مرتبوه می۲1-۲۲)هما ، صوص. « مستقیم و  جا  د یا و آخر 
ست ا بیاست که بر ظواهر و بواطن خواص و عوام یکوم ا د از  مرتبۀ اوب که از همه برتر است، سیا عبار 

کننود؛ مرتبوه   کنند؛ مرتبه دوم، سیاست خلفا، امرا و پادشاها  است که بر ظاهر خواص و عوام یکم می  می
کنند و مرتبوه چهوارم، سیاسوت  ا د و بر باطن خواص یکم می سوم سیاست عالما  الهی که وارث پیامبرا 

را ند. به باور یکی از پژوهشوگرا ، غزالوی در  یموۀ دوم ز ودگی  ام یکم میوعاظ است که فقط بر باطن عو
وت بیشوتری می خود، به سیاست عالما  صالن که اصلاح  فووس موردم را پوی می دهود و در   گیر ود، اهمی 

 بخشد. در این دورا  واعظا   یز که به تبشویر و ا و ار  مقابل ا تقادا  خود علیه فقیها  و امیرا  را شد   می
ت می جامعه مشغوب (؛ به ایون ترتیوب ا دیشوۀ سیاسوی ۱۳1-۱32، صص. ۱174یابند )قادری،   ا د، اهمی 

کنود و آ چوه در یووزۀ زبوا  اخلاقوی و اصولاح   غزالی در اواخر عمر به پیو د اخولاق و سیاسوت  یول می
ت زبا  در رویکرد جدید غزالی است. این موضوع بحث را به  تبیین رابطوۀ زبوا  اجتماعی آمد، بیا گر اهمی 

 کشا د.  و سیاست می

 . رابطۀ زبان و سیاست در اندیشۀ غزالی 5-3

وت و معوا ی زبوا   پس از مطالعۀ زمینه و زما ۀ غزالی و مواجهۀ او با تحوولا  دورا و  و تحلیول ماهی 
 توا  از مجموع این مبایث رابطۀ زبا  و سیاست را بوه صوور  ذیول اسوتنباط  و سیاست در آرای او، می

 کرد 

 . وابستگی متقابل حیات زبان و سیاست 5-3-1

کند، تأکیدهای او بر  قو  زبوا  در اصولاح فورد و   اگر تأملا  غزالی از عقل  ظری به عقل عملی  یل می
ای   جامعه، فراتر از یدود  تایج عملی آ  است؛ یعنی آ جا که گفته شود غزالوی هودف از سوایت اسوتعاره

ا دیشود. او هرچنود ایون بحوث را   واقوع بوه رابطوۀ زبوا  و تفکور می دا ود، در  زبا  را بورا گیختن تأمول می
مجموع توجه وافر او بوه زبوا  از زوایوای مختلوف و تأکیود وی بور  قو  زبوا  در  پردازی  کرده، در   ظریه

ب ا فسوی و اصلاح رفتار فرد و جامعه و هشدار  داد  دربارۀ آفا  زبا ، بدین معناسوت کوه زبوا  را در تحوو 
آمود  مؤلفوۀ زبوا  موا ع از  میا  دا د؛ یعنی عدوب غزالی از عقل  ظری به عملی، با به  فکری ا سا  مؤثر می

ت  بی گردد. تأکیدهای بسیار غزالی بر آثار فردی و اجتماعی زبا ، تنها با  گاه بوه  توایج  شد  تفکر می اهمی 
توا ود   سوت؛ یعنوی تفکور بودو  زبوا   میعملی آ   یست؛ بلکه بیا گر وابستگی تفکر به زبا  و گفتگوو ا

هوی ت یابد. اگر غزالی به دلیل مرزبندی با فلسفه به ابعاد فلسفی زبا  یا رابطوۀ آ  بوا هسوتی فورد  پرداختوه 
 بوود  صورف آ   یسوت. زبوا  وقتوی بوود   قو  زبوا  یوا ابزاری معنای خنثی  است، ولی این موضووع بوه

https://psq.bou.ac.ir/



190     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

 کننوده اسوت، بور پویوایی و ییوا  فکور  یوز عاملی تعییندر سایت یکمت عملی )اخلاق و سیاست(، 
کنود و یوا دربوارۀ   که ابویامد یدود ا  ار را به ا دازۀ فهم طورف مقابول تعریوف می  تأثیر مستقیم دارد. آ جا

دا ود، بوه رابطوۀ   می« صفای فکر و دریافت بهتر یوق»گوید اجرای آ  را در خلو  سبب   یدود مناظره می
برد. در اینجا مناظره با رویکردی اخلاقی باعث دستیابی به تفکر خوالص تعریوف  راه می زبا ، تفکر و فهم

ه  شده اسوت؛ یعنوی اصولاح زبوا ، سوبب اصولاح اخلاقوی فورد می  شوود و برخوورداری از اخولاق منوز 
 که بوا هودف  صوورتی گوردد؛ اموا گفتگوو یوا منواظره در سبب برا گیختن تفکر و دریافت بهتور یقیقوت می

 هدایت جامعه باشد، ارزشومند اسوت. درواقوع  وزد غزالوی منواظره بورای منواظره کواری بیهووده اصلاح و
 است. 

کند و مناظره با قیود آمیختگوی   معنای اصلاح و هدایت جامعه، مناظره را ایجاب می  بنابراین سیاست به
و تفکور پیو ود برقورار توا د تفکر را پویایی بخشد و بدین ترتیب میا  سیاست، زبا ، اخولاق   به اخلاق می

که گفته شد غزالی هموۀ   شود. این  تیجه در موضوع امر به معروف و  هی از منکر  یز جریا  دارد و چنا   می
رف به شریعت بحوث می شود   کنود و ایون هموا  برا گیخته  این مبایث را با زبا  استدلالی و  ه ارجاع ص 

 تفکر با ورود به مبایث اجتماعی و سیاسی است. 
وت   گوید و هم  سخن می« فهم کُنه معنا»از  مشکوة او وارفزو  بر اینها گفته شد غزالی در ا زموا  اهمی 

واقع به د باب رعایت اعتداب میا  باطن و ظاهر است؛ همچنین گفتوه شود  کند و در  ظاهر کلام را  یز رد   می
هوا تأثیرگو ار   مول عمووم را برا گیختوه، در دبدا د توا تأ  ، تأویل را  یازمند یُسن تدبیر میاییا  العلوماو در 

ت داد  به ظاهر و باطن کلام به دلیل آثار اجتماعی آ  که گ شوت و سوخن از یُسون تودبیر در  باشد. اهمی 
معنای تأثیر معنادار زبا  بر ا دیشه است که سایت سیاسوت آ  را   تأویل با هدف برا گیختن تأمل عموم، به

 قول را برآموده از عقول  میوزا  العمولبخشد؛ به بیا  دیگور اگور غزالوی در   می سازد و یا هوی ت آشکار می
شناسود و بوه عبوارتی در ایون دو اثور، مقوامی   دا د و در المستصفی، لفظ را تابع علم و صور  عقل می می

ت ظاهر کلام در  عی و منفعل برای زبا  قایل است، اهمی  بن ت آثار اجتمواعی زبوامشکوة الا وارتن   در ، اهمی 
 اییوا  العلوومو تأکید بر یُسن تدبیر در تأویل کلام با هودف بورا گیختن تأمول عمووم در  کیمیای سعاد 

یابد؛ یعنوی زبوا  مطلووب غزالوی   بدین معناست که رابطۀ زبا ، اخلاق و تفکر به سطن والاتری رفعت می
شود، ظرفیوت   اعی او مطرح میهای سیاسی و اجتم  باید در تفکر و اخلاق ریشه داشته باشد و وقتی دغدغه

ا  مجاب ظهور می یابد. به ایون ترتیوب سیاسوت بوه   زبا  برای پرورش ا دیشه و تفکر و  یز اصلاح اخلاقی 
ول و بلکوه رابطوۀ   شود و این سه سوایت را در رابطوه  بستر شکوفایی زبا ، عقل و اخلاق تبدیل می ای مکم 

 (.۱دهد )شکل   زاینده( قرار میمعنای تأثیر و تأثر متزاید و ف  تداولی )به

https://psq.bou.ac.ir/



   191  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

 
 (1)شکل شماره 

واسوطۀ سیاسوت ظهوور   شکل فوق رابطۀ تداولی زبوا ، تفکور و اخولاق را کوه در بسوتر سیاسوت و به
ر این موضووع در تصوویر، چنودا  کوه شایسوته اسوت  می یابد،  شا  می  می گنجود؛ اموا  دهد و البته تصو 
بور ایون  داشوت و  ا دیشید و دغدغۀ اصولاح جامعوه را  می مجموع باید گفت اگر غزالی به سیاست  می در

کرد، عقل  وزد او همچنوا    اساس از کارکردها و آثار اجتماعی زبا  در ا سجام یا ا حطاط جامعه بحث  می
عی می بن رفت. مطالعۀ زبا  اخلاقوی غزالوی در افوق   یافت و امور اخلاقی  یز از یوزۀ فردی فراتر  می   ق  تن

 گشاید.   هایی دیگر از این موضوع را می  مسائل سیاسی دورا  ، گوشه

 . زبان اخلاقی و سیاست محتاطانه5-3-2

وآمود میوا    منودی وی بورای اصولاح جامعوه، او را بوه رفت  دروا  آشفتۀ ییا  سیاسی غزالی و  یز دغدغه
ت داشت، اصلاح ظاهر و باطن بود؛ همچنا  کوه هوم   خلو  و جلو  رهنمو  شد. آ چه برای غزالی اهمی 

یه  وشت و هم بر فیلسووفا . ظاهر کلام و هم باطن آ   زد غز ت داشت. ابویامد هم بر باطنیا  رد  الی اهمی 
ل و خردورزی به وی هم ف بود و هم از تعق  کرد. او در یوزۀ دا و   جد  یمایت می  زما  هم خود اهل تصو 

های مختلوف در یووزۀ   وآمد ابویامد میوا  ایون سوایت   یز علوم مختلف اسلامی را در  ظر داشت. رفت
تنها به آشفتگی منجر  شد؛ بلکه کوش  او را برای ایجاد مواز ه و تعادب در یوزۀ تفکور و  ۀ سیاسی،  ها دیش

کنود و  ظوم و   دهد. غزالی در زما ۀ بحرا وی ز ودگی می  سپس برقراری  ظم و هماهنگی در جامعه  شا  می
ت زیادی دارد و در اینجا زبا  عنصری اساسی است. که گ شت غزالوی بور   چنا  ا تظام جامعه برای  اهمی 

ورزد توا  گرفتن آ  برای هودایت و اصولاح جامعوه بسویار تأکیود موی خدمت مدیریت و مراقبت از زبا  و به
توا  گفت مدیریت جامعه و اقامۀ یک سیاست مطلووب در گورو مودیریت و مراقبوت از زبوا    جایی که می

هایی اخلاقی، اسوتعدادهای زبوا ی و  ؛ بلکه با قیدگ ارد  کند و  ه رها می است. غزالی زبا  را  ه خاموش می
توا ود   بورد و می  دهد. این موضوع بوه ایتیواط در سیاسوت راه می  بیا ی را در خدمت اصلاح جامعه قرار می

را وه از دسوتگاه فکوری  یزم و تدبیر در این عرصه را  یز برا گیزد؛ ولی در همین یواب توراوش سیاسوت مدب 
 عی همچو  تکفیر فلسفه مواجه شود. در مجموع آ چه ایتیاط و یزم در سیاست را بوا توا د با ما  غزالی می

https://psq.bou.ac.ir/



192     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

یدویصر است. خاموشی مطلق ابراز وجود آدموی   ورزی بی  کند، خاموشی مطلق یا زبا   چال  مواجه می
ل، توا  از ییا  سیاسی سوخن گفوت. در مقابو  شود و در این وضعیت  می  و تعامل افراد جامعه را ما ع می

شود کوه در ایون صوور  ا دیشوه بوه خودمت زبوا  در   ید یا منجر به غلبه زبا  بر تفکر می  ورزی بی  زبا 
گوردد و یوا    یابد و زمینۀ ا حطاط فکری و اخلاقی جامعه فوراهم می آید و سفسطه و مغالطا  افزای  می می

شود؛ به ایون ترتیوب زبوا    یده میشود و جامعه به منازعه کش های فراوا  مهیا می امکا  ظهور یب  و بغض
ت می توا د به تعادب در یوزۀ سیاست  یز راه برد و زمینۀ ظهور سیاسوت متأملا وه و   مقید به اخلاق و عقلا ی 

را ه را فراهم سازد. رابطۀ تداولی که پی  تر میا  اخلاق، تفکر و زبا  گفته شد، در بستر سیاست شوکل   مدب 
شود؛ با این همه موضوعی دیگور در ا دیشوۀ  هور سیاست متأملا ه  یز فراهم میزما  امکا  ظ گیرد و هم  می

توا ود   شوود و می  شود و آ  ردیۀ تند غزالی بر فلسفه است که بوه جبرگرایوی منتهوی می  ساز می  غزالی مسئله
در  سوبت  را الفلاسفه تهافتگفته را با مشکل مواجه سازد؛ بنابراین لازم است  های پی  روابط میا  سایت

 با زبا  و سیاست بررسی کنیم.

 . زبان و سیاست و مسئله جبرگرایی 5-3-3

معنای سوتیز او بوا عقول  یسوت و وجووه اجتمواعی، هودایتی و   گفته شد که طرد فلسفه از سوی غزالی، بوه
ورزی و مجموع خورد  ماید که به اییای عقل  ظری بینجامد، در  گرایا ۀ زبا   زد او، هرچند بعید می  اصلاح

شود   دهد عدوب غزالوی از عقول  ظوری، بوه منفعل  اجازه  می« زبا  اجتماعی»دارد. این  تفکر را پاس می
گرچه در دورۀ اوب ز دگی غزالی  وشته شده اسوت، بورای همیشوه دفواع  تهافت الفلاسفهتفکر منجر گردد. 

کنود و  ن و قُبن عقلوی را ا کوار میرود.  یز این موضوع که او یُس گری به شمار می  مستدب  غزالی از اشعری
گ ارد؛ یعنی هم آ چه را دربوارۀ   دهد، جایی برای اختیار ا سا  باقی  می  همه چیز را به ارادۀ الهی  سبت می

کند و هوم بوه   ی مواجه می اختیار گرایا ۀ غزالی و تأکیدهای اخلاقی او گفته شد، با چال  بی تلاش اصلاح
گری غزالوی رد  اصول   تورین  توایج اشوعری   ماید. از جمله مهم   ه را دشوار میورزی متأملا  تبع آ ، سیاست

ت( است که در مسئله هفدهم  ت )اصل علی  صورایت   بحوث شوده اسوت. غزالوی به تهافت الفلاسفهسببی 
ب می  اقترا   میا  آ چه عادتاو سبب می»گوید    می او «.  امند،  زد  ما ضروری  یسوت  گویند و میا  آ چه مسبَّ

را مثوالی )ص( شد  آت  بر ابوراهیم پیوامبر دا د و معجزاتی همچو  سرد  چیز را  اشی از ارادۀ الهی می همه
دهود ا جوام دهود )غزالوی،   توا د خلاف آ چوه در طبیعوت روی می  آورد بر اینکه اگر خدا اراده کند، می  می

ول و زبوا  گری غزالوی و جبرگر  (؛ به این ترتیب اشعری۲0۳-۲01، صص. ۱13۲ ایوی یاصول از آ ، تعق 
بورد و بوه  ها را زیور سوؤاب می  دهد؛ زیرا اساس رابطه و  سبت میوا  پدیوده  وابسته به آ  را در مضیقه قرار می

توا  همچنوا  از رابطوۀ میوا  تفکور، زبوا  و اخولاق سوخن   دا د. آیا در این شرایط می  ارادۀ الهی منوط می
 گفت؟

https://psq.bou.ac.ir/



   197  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

توا  از چند موضوع کموک گرفوت  اولاو برخوی محققوا  همچوو  الفواخوری معتقد ود   در پاسه می
اش، همچوو  الرسوال  اللد یوه، از  های بعودی  ، در  وشوتهتهافوت الفلاسوفهغزالی با وجود هدم فلسفه در 

 وفا  درگیورد و از جملوه هموا  آرای فیلسو  سوینا و فوارابی کموک می های افلاطوو ، ارسوطو، ابن استدلاب
،   تر باطل دا سته بود، مبنوای مبایوث خوود قورار می  باب  فس را که پی  ، ۱131دهود )الفواخوری و جور 

رود؛   زیور سوؤاب مویالفلاسفه   تهافت(؛ بنابراین ا کار فلسفه توسط غزالی، یتی پس از 270-211صص. 
ت  فس استدلاب می م و مدر ا می  هکند، آ  را لطیف  ثا یاو غزالی در جوهری ت و رویا ی  دا ود؛ اموا ایون   ای عال 

مبایث را در مقایسۀ ا سا  با دیگر موجودا  و با بررسی اجوزای بود  و رشود و  موو آ  مطالعوه و اثبوا  
تورین مسوئله او در ایون   آورد و مهم  کند؛ به عبار  دیگر او به سایت طبیعت، جسم و جامعه روی موی  می

تربیت مورد  ظر غزالی متکی بر اخولاق، ا و ار و امور بوه معوروف و زما ، اصلاح یا تربیت جامعه است. 
وا  و »زما  در تعریف او از  فس هم ریشه دارد. او  فس ا سا ی را   از منکر است؛ اما هم  هی مودر ا جزئی 

تعریوف « عوالم، قوادر، مریود، سومیع و موتکلم»دا د و آ  را دارای صفاتی همچوو   می« متحر ا بالإراده
توا ود از مفاسود   زموا  می ز دیدگاه غزالی  فس دارای پاکی ذاتی و دا و  پیشوینی اسوت، اموا همکند. ا  می

جامعه تأثیر پ یرد )هما (. در اینجا تربیت با تأکید بر الزاما  اخلاقی زبا  )ما نود آ چوه در بواب ا و ار، 
جبرگرایوی یاصول از هودم  یابود. اگور  گفته شد(، ضرور  می اییا  العلوممناظره، امر به معروف و ... در 

معنای   توا سوت از تربیوت سوخن گویود. تربیوت بوه  داشوت، غزالوی  می  ادامه می التهافت  تهافتاراده در 
ب اخلاقی ا سا  به سوی خیور و شور  معتقود اسوت. ایون  اکتسابی بود  اخلاق  زد غزالی است و او به تحو 

وه بوه   مندی او برای اصلاح جامعه و بوه  گرایا ۀ غزالی است. دغدغه  موضوع هما  دغدغۀ اصلاح تبع آ  توج 
زموا    سوازد و هم کارکردهای اجتماعی و سیاسی زبا ، بستر رابطۀ تداولی تفکر، زبا  و اخلاق را فراهم می

های اجتمواعی و سیاسوی  کاهد. سایت  افرازد و از جبرگرایی شدید غزالی می  سیاست متأملا ه را  یز بر می
غزالی مرور کردیم، یعنی ا  ار، مناظره و امر به معروف و  هوی از منکور، در دیودگاه غزالوی زبا  که از  ظر 

مجمووع زبوا   ماهیتی کاملا دینی باید داشته باشد و در خدمت ترویج عقاید و اصلاح جامعه باشند؛ اما در
جویا ه و همدلا وه   مسالمت -تهافت الفلاسفهدر مقایسه با زبا  تند و تحقیرآمیز  -ها غزالی در این سایت

هایی   شد   استدلالی و مبتنی بر فرض برخورداری فرد از عقل و فهم استو در اینجوا زمینوه  و به« دیگری»با 
 کند.   سازد و به رشد تفکر و عقل کمک می است که جبرگرایی غزالی را تلطیف می

 گیری  . نتیجه6

قابل بحث در ا دیشۀ غزالی است؛ بلکه زمینوۀ  تنها یکی از موضوعا  مهم و روشن شد که موضوع زبا   ه
سازد. این گشودگی  تیجۀ رویکورد اجتمواعی و سیاسوی غزالوی  تری از ا دیشۀ او را فراهم می  تفسیر گشوده

توا د تفکر و خردورزی را  ادیوده بگیورد. اگور جایگواه عقول  ظوری در   است و متفکری با این اوصاف  می

https://psq.bou.ac.ir/



198     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

یت غالب بر این است که غزالی از عقل  ظری به عقول عملوی و عقول در غزالی همچنا  مسئله است و روا
وت  مقام خادم شرع  یل می داد  بوه  کند، رویکرد اجتماعی و سیاسی غزالوی کوه لاجورم بوه گفتگوو و اهمی 

را  شرعی و دینی بسیار است، در  استعدادهای زبا ی راه می مجموع هوم سوخن  برد، هرچند آمیخته با ت ک 
آمیز و   آمود  زبوا  و بیوا  زمینوۀ مواجهوۀ مسوالمت میا   ها استدلالی اسوت و هوم به ن سایتغزالی در ای
از عقول و فهوم متکوی « دیگوری»کند و این موضوع بر فرض برخورداری   را فراهم می« دیگری»مستدب با 

 وه بوا کند. غزالوی اصولاح اخلاقوی جامعوه را   است. پیو د اخلاق و سیاست  یز این موضوع را تقویت می
تنیودگی   گیورد و ایون امور بیوا گر درهم گزینی، بلکه با تأکید بر امر به معروف و  هی از منکر پی می  خلو 

بهوره   یابد و جامعه و سیاست  بی  اخلاق و سیاست است؛ یعنی تا جامعه و سیاست  باشد، اخلاق بروز  می
واسوطۀ زبوا  اسوت؛ یعنوی ارشواد،   ق، اما بهیافتن اخلا برد. ظهور و هویت  از اخلاق  یز راه به ا حطاط می

مناظره و امر به معروف و  هی از منکر هموه بور فورض شورافت صوناعت سیاسوت و  قو  اساسوی آ  در 
سوازد و ایون   هدایت جامعه استوار د؛ بنابراین سیاست، ظهور و بروز زبا  و گفتگوی اخلاقی را ممکون می

   برد.   وع زبا  به برا گیختن تفکر راه می
ب »ترتیب فرض اولیه تحقیق مبنی بر اینکه   بدین گرای  ضد  فلسفی غزالی جایگاه عقول را  وزد وی تنوز 

شود. زبا  در ا دیشۀ غزالوی از یود  یوک   ، رد می«تبع آ  زبا  در ا دیشۀ او، ابزار بیا ی صرف است  داده، به
رف فراتر می و مستظهر به اخلاق اسوت، تفکور را  یوز  که معطوف به سیاست و اجتماع آ جا رود و از  ابزار ص 

بود  سیاسوت در ا دیشوۀ غزالوی زبوا  را از  پُرر وق»دارد؛ همچنین اینکه  خست فرض شود   ز ده  گه می
شوود.   ، در مواجهه با رابطۀ میا  اخولاق، تفکور و زبوا  رد  می«برد  سطن ابزار مجادلا  سیاسی بالاتر  می

زموا    ا جامود و هم  ه رابطۀ توداولی میوا  اخولاق، تفکور و زبوا  میهای سیاسی اجتماعی غزالی ب  دغدغه
سازد که تربیوت و اصولاح جامعوه را مود  ظور دارد؛ بوه ایون  امکا  ظهور سیاست متأملا ه را  یز فراهم می

در مواجهه بوا ایون شورایط، رقیوق و  )تهافت الفلاسفه(ترتیب جبرگرایی یاصل از ردیۀ تند غزالی بر فلسفه 
ز به اخلاق و تفکر جهت اصولاح    گما  طرح موضوع تربیت و بهره گردد. بی  یتلطیف م گرفتن از زبا  مجه 

های سیاسوی و   سازد و همه ایون رخودادها برخاسوته از  گورش و دغدغوه   جامعه با اعتقاد به جبرگرایی  می
اخلاقوی و تربیتوی مجموع سیاست مورد  ظر ابویامد غزالی که بر یک زبا   اجتماعی یک متفکر است. در

مبتنی است، به شکوفایی تفکر، تلطیف جبرگرایی، مواجهۀ اخلاقی میا  افراد جامعه، تعوادب و همواهنگی 
 برد.  تبع آ  تحکیم ا سجام اجتماعی راه می  در جامعه و به

  

https://psq.bou.ac.ir/



   199  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

 
 ع        اب           ن   م

 قرآ  کریم.

 البلاغه.   هج
 )مترجم(. تهرا   ققنوس.. م. علیا بشر وضع(. ۱1۳۲آر ت، ه. )

 . تهرا   امیرکبیر.منطق و معرفت در  ظر غزالی(. ۱174ابراهیمی دینا ی،  .ح. )

 . م.ر. غلامی )مترجم(. تهرا   ا تشارا  د یای اقتصاد.مفاهیم کلیدی در ا دیشۀ هابرماس(. ۱1۳1ادگار، ا. )

. تهرا   پژوهشوگاه علووم دیدگاه یکمت اسلامی فرو  یکمت،  قد و بررسی سیر تفکر غرب از(. ۱04۲اعوا ی،  .ر. )
 ا سا ی و مطالعا  فرهنگی.

 .خوارزمی  تهرا  کاویا ی )مترجم(. ر. و لطفی (. م.ح.۲. )ج.آثار دوره (.۱134) افلاطو 
 فلسوفی، مقوالا  (؛ مجموعوه2در  در بواب زبوا  ) ها.  شواخه و هوا  گرای  زبا ؛ به فلسفی رویکرد(. 1812امید، م. )

 ادبی، م. امید )به اهتمام(. تبریز  دروی .  ا تقادی، لی،تحلی

 الودین  اییا  علووم و مولوی مثنوی در معنا و لفظ  ظر از زبا  (. آفا ۱1۳2ییاتی، س. ) بی  یسینی بی ،بصیری، م.ص.
 .۳۲-7۲(، صص. ۱0)3،  شریه دا شکده ادبیا  و علوم ا سا یغزالی. 

دکتوری. دا شوگاه  رسواله علامه طباطبایی در باب زبا  دین. و غزالی های  ه  دیدگا تطبیقی بررسی(. ۱1۳1پور، م. )  توکلی
 پیام  ور.

(، ۲1)۱۱، شوناختی  هوای معرفوت  پوژوه  تأویول.  ظریوۀ و ادراك پیرامو  غزالی فلسفی (. رویکرد۱04۱جدیدیا ، ا. )
 .۱21-۱17صص. 

   تهرا   فکر روز.، م. قوام صفری )مترجم(، ارسطو(، ۱177راس، و. د. )
 .0۲-۲2، صص. ۲ ، شمارهخرد جاویدا  غزالی. دیدگاه از آ  قا و  و (. تأویل۱133رییمیا ، س. )

ت زبا  در فلسفه زبا  فارابی.۱1۳3زرگر،  . )  .۱04-۱۲۱(، صص. ۱)07، فلسفه (. بررسی ماهی 

پور )مترجم(. سونندج  ا تشوارا    . س. آیینهامام غزالی مجدد سدۀ پنجم، ز دگی، آثار و افکار او(. ۱137صلابی، ع.م. )
 کردستا .

پژوه )مصوحن(. تهورا   ا تشوارا   م. دا  (. ۲)ج. . کیمیای سعاد ، ربع مهلکا  و ربع منجیا (، ۱134غزالی، ا. )
 اهل قلم.

  تهرا . کوش (  خدیوجم )به ح. خوارزمی )مترجم(؛ م.م. الدین  یمه دوم از ربع عادا . اییا  علوم(. ۱12۳غزالی، م. )
 .ایرا  فرهنق بنیاد ا تشارا 

کوش (. تهرا   ا تشارا  بنیاد   . مؤیدالدین م. خوارزمی )مترجم(؛ ح. خدیوجم )بهالدین اییا  علوم(. ۱12۱غزالی، م. )
 فرهنق ایرا .

  تهورا  .کوشو (  ح. خودیوجم )بوه خووارزمی )متورجم(؛ م.م. الودین، ربوع مهلکوا . اییا  علوم(. ۱12۲غزالی، م. )
 .ایرا  فرهنق بنیاد ا تشارا 

 الا وار. جا  مطبع   . م. کوثری )محقق(. بیقا و  التأویلق(. ۱12۳غزالی، م. )
 و د )مترجم(. تهرا   امیرکبیر.  . ص. آیینهشک و شناخت )المنق  من الضلاب( .(۱11۲غزالی، م. )

https://psq.bou.ac.ir/



844     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

 هتمام(. تهرا   کتابخا ه طهوری.. ع. اقباب )تصحین و امکاتیب فارسی غزالی(. ۱111غزالی، م. )
 و د )مترجم(. تهرا   امیرکبیر.  . ص. آیینهمشکاة او وار(. ۱110غزالی، م. )
 . س. د یا )مصحن(؛ ع.ا. کسمایی )مترجم(. تهرا   سروش.میزا  العمل )ترازوی کردار((. ۱170غزالی، م. )
ه.. فیصل التفرقه بین الاسلام و الز دقهق(. ۱13۱غزالی، م. )  س. د یا )محقق(. دار الحیا  الکتب العربی 
 . ع.ا. یلبی )مترجم(. تهرا   جامی. گویی فیلسوفا   تهافت الفلاسفه یا تناقض(. ۱13۲غزالی، م. )

 . ز. ویسی )مترجم(. تهرا    گاه معاصر.چنین گفت غزالی(. ۱133غزالی، م. )
 و تعلیق(. بیرو   عالم الکتب.. م. محمدعلی )تحقیق قواعد العقائدق(. ۱042غزالی، م. )

 . بیرو   دار الا دلس.معیار العلم فی فن  المنطق(. ۱۳73غزالی، م. )
اد )ضبطه(. ریاض  دارالمیما  للنشر والتوزیوع ۱، )ج.المستصفی من علم الاصوب. («ب» تا  غزالی، م. )بی (. ا. زکی یم 

 والترجمه والتدریب. النشر میهلالعاوالشرک  
 . ع. عراقی )محقق(؛ م.خ. یسین )با مقدمه(. دار الکتاب العربی.الدین  اییا  علوم«(. الف»تا،   یغزالی، م. )ب

. ع. آیتوی )متورجم(. تهورا   شورکت ا تشوارا  علموی و تاریه فلسفه در جها  اسولام(. ۱131جر، خ. ) ،فاخوری، ح.
 فرهنگی.

   شرکت ا تشارا  علمی و فرهنگی.. ح. خدیوجم )مترجم(. تهرا ایصا  العلوم(. ۱13۱فارابی، م. )
 المللی.  . تهرا   دفتر مطالعا  سیاسی و بینسیاسی غزالی(. ا دیشۀ ۱174قادری، ح. )

 . تهرا   ا تشارا  سمت.های سیاسی در اسلام و ایرا   ا دیشه .(۱134قادری، ح. )
 .۲-۱خواجه، ج  مظفری )مترجم(. تهرا   ا تشارا  . م.غزالی و سیاست(. ۱120ه. ) لائوست،

 . م.ر مرادی طادی )مترجم(. تهرا   ایرا ا رسا ه. سیاسی غزالی(. ا دیشۀ 1812آ. و همکارا  ) لمبتو ،

 ، تهرا   یکمت.شناسی غزالی در  م. کرمی. .غزالی؛ یکیم معا د فلسفه .(۱13۳ صر، س. ح. )
 .۱۲0-۱41(، صص. 10)۳، فلسفهیکمت و غزالی.  و مولوی ا دیشۀ در گرایی  (. تأویل۱1۳۲واعظ، ب. )
 ، ع. رشیدیا  )مترجم(، تهرا    شر  ی.هستی و زما  .(۱13۳هایدگر، م. )

References 

The Holy Quran. 

Nahj al-Balagha. 

Arendt, H. (2013). The human condition. M. Alia (Trans.). Tehran, Iran: Qoqnoos. [In Persian] 

Avani, G. R. (2023). The light of wisdom: A critique and examination of Western thought from 

the perspective of Islamic wisdom. Tehran, Iran: Institute for Humanities and Cultural 

Studies. [In Persian] 

Basiri, M. S. & Hosseini Bibi-Hayati, S. (2016). The pitfalls of language in terms of form and 

meaning in Rumi’s Masnavi and Ghazali’s Ihya’ ‘Ulum al-Din. Journal of the Faculty 

of Literature and Humanities, 8(14), p. 72–92. [In Persian] 

Ebrahimi Dinani, G. H. (1991). Logic and epistemology in Ghazali’s thought. Tehran, Iran: 

Amirkabir. [In Persian] 

Edgar, A. (2017). Key concepts in�Habermas’s thought. M. R. Gholami (Trans.). Tehran, Iran: 

Donya-ye Eghtesad Publications. [In Persian] 

https://psq.bou.ac.ir/



   841  ماهیّت زبان و رابطۀ آن با سیاست در اندیشۀ غزالی

Fakhuri, H. & Jarr, Kh. (2007). History of philosophy in the Islamic world. A. Ayati (Trans.). 

Tehran, Iran: Scientific and Cultural Publications Company. [In Persian] 

Farabi, M. (2002). Iḥṣāʾ al-ʿulūm. H. Khadivjam (Trans.). Tehran, Iran: Scientific and Cultural 

Publications Company. [In Persian] 

Gadamer, H.G. (2006). Truth and method. Translation revised by J. Weinsheimer & D.G. 

Marshall. London-New York: Continuum Publishing Group.  

Ghaderi, H. (1991). Ghazali’s political thought. Tehran, Iran: Office of Political and 

International Studies. [In Persian] 

Ghaderi, H. (2001). Political thought in Islam and Iran. Tehran, Iran: Samt Publications. [In 

Persian] 

Ghazali, A. (2001). Kīmiyā-yi Saʿādat: rubʿ muhlikāt and rubʿ munjiyāt. (Vol. 2). M. 

Daneshpajooh (ed.). Tehran, Iran: Ahl-e Qalam Publications. [In Persian] 

Ghazali, M. (1962). Fayṣal al-tafriqa bayn al-Islām wa-l-Zandaqa S. Dunya (Ed.). Dar al-Haya 

al-Kutub al-‘Arabiyya. [In Arabic] 
Ghazali, M. (1972). Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn. Moyiddin M. Kharazmi (Trans.); H. Khadivjam (ed.). 

Tehran, Iran: Bonyad-e Farhang-e Iran Publications. [In Persian] 

Ghazali, M. (1973). Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn: rubʿ muhlikāt. M. M. Kharazmi (Trans.); H. Khadivjam 

(ed.). Tehran, Iran: Bonyad-e Farhang-e Iran Publications. [In Persian] 

Ghazali, M. (1978). Miʿyār al-ʿilm fī fann al-manṭiq. Beirut, Lebanon: Dar al-Andalus. [In 

Arabic] 

Ghazali, M. (1980). Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn: Second half of rubʿ ʿadat. M. M. Kharazmi (Trans.; 
H. Khadivjam (ed.). Tehran, Iran: Bonyad-e Farhang-e Iran Publications. [In Persian] 

Ghazali, M. (1981). Qānūn al-taʾwīl. M. Kowsari (ed.). Matba‘at al-Anwar. [In Arabic] 

Ghazali, M. (1983). Doubt and knowledge (Al-Munqidh min al-ḍalāl). S. Ayinehvand (Trans.). 

Tehran, Iran: Amirkabir. [In Persian] 

Ghazali, M. (1984). Persian letters of Ghazali. A. Iqbal (Ed.). Tehran, Iran: Tahoori Library. [In 

Persian] 

Ghazali, M. (1984). Qawāʿid al-ʿaqāʾid. M. Muhammad Ali (Ed.). Beirut, Lebanon: Alam 
al-Kutub. [In Arabic] 

Ghazali, M. (1985). Mishkāt al-anwār. S. Ayinehvand (Trans.). Tehran, Iran: Amirkabir. [In 

Persian] 

Ghazali, M. (1995). Mizān al-aʿmāl. S. Dunya (Ed.); A. A. Kasmaei (Trans.). Tehran, Iran: 

Soroush. [In Persian] 

Ghazali, M. (2003). Tahāfut al-falāsifa or The Incoherence of the Philosophers. A. A. Halabi 

(Trans.). Tehran, Iran: Jami. [In Persian] 

Ghazali, M. (2009). Thus spoke Ghazali. Z. Veisi (Trans.). Tehran, Iran: Negah-e Mo‘aser. [In 
Persian] 

Ghazali, M. (n.d.-a). Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn. A. Araghi (Ed.); M. Kh. Hossein (Introduction). Dar  
al-Kitab al-‘Arabi. [In Arabic] 

https://psq.bou.ac.ir/



848     1040،  1،  شماره 88 دوره،  علوم سیاسی 

Ghazali, M. (n.d.-b). Al-Mustaṣfā min ʿilm al-uṣūl. (Vol. 1). A. Zaki Hammad (Ed.). Riyadh, 

Saudi Arabia: Dar al-Maiman lil-Nashr wa al-Tawzi‘ wa al-Sharika al-‘Amma lil-Nashr 

wa al-Tarjama wa al-Tadrib. [In Arabic] 

Heidegger, M. (2010). Being and time. A. Rashidian (Trans.). Tehran, Iran: Nashr-e Ney. [In 

Persian] 

Jadidian, A. (2022). Ghazali’s philosophical approach to perception and the theory of 

interpretation. Epistemological Studies, 11(23), pp. 137–156. [In Persian] 

Lambton, A. & et al. (2015). Ghazali’s political thought. M. R. Moradi Tadi (Trans.). Tehran, 

Iran: Irana Media. [In Persian] 

Laoust, H. (1975). Politics and Ghazali. M. Mozaffari (Trans.). Tehran, Iran: Khajeh 

Publications. [In Persian] 

Mazlum,�F. & Azizi, H. (2015). The Nature of Language: Three�Muslim Thinkersʼ Perspectives. 
The Polish Journal of the Arts and Culture, 1(1). 

Moosa, E. I. (1995). The legal philosophy of al-ghazali: law, languag and theolog in  
Al-mustasfa. University of Cape Touwn Rondebousch, Western Cape. 

Nasr, S. H. (2010). Ghazali: The sage opposed to philosophy. In: M. Karami (Ed.), Ghazali 

studies. Tehran, Iran: Hekmat. [In Persian] 

Omid, M. (2015). A philosophical approach to language: Trends and branches. In: M. Omid 

(Ed.), On language (2): A collection of philosophical, analytical, critical, and literary 

essays. Tabriz, Iran: Darvish. [In Persian] 

Plato. (2001). Complete works. (Vol. 2). M. H. Lotfi & R. Kaviani (Trans.). Tehran, Iran: 

Kharazmi. [In Persian] 

Rahimian, S. (2009). Interpretation and its principles from Ghazali’s perspective. Javidan 

Kherad, no. 2, pp. 25–42. [In Persian] 

Ross, W. D. (1998). Aristotle. M. Qavam Safari (Trans.). Tehran, Iran: Fikr-e Rooz. [In Persian] 

Salabi, A. M. (2008). Imam Ghazali, the reformer of the fifth century: His life, works, and 

thoughts. S. Ayinehpoor (Trans.). Sanandaj, Iran: Kurdistan Publications. [In Persian] 

Tavakolipour, M. (2017). A comparative study of Ghazali and Allameh Tabatabaei’s views on 
the language of religion. Unpublished doctoral dissertation. Payame Noor University, 

Iran. [In Persian] 

Taylor, Ch. (1987). Language and Human Natur. In: Interpreting Politics. T. Gibbons (ed.). 

Blackwell. 
Vaez, B. (2013). Interpretivism in the thought of Rumi and Ghazali. Wisdom and Philosophy, 

9(34), pp. 103–124. [In Persian] 

Zargar, N. (2019). Examining the nature of language in Farabi’s philosophy of language. 
Philosophy, 47(1), pp. 121–140. [In Persian] 

https://psq.bou.ac.ir/




