
 
 
 
 

  

 

 
 

 
   

A Comparative Study of the Position of the Concept and Application of 

Existence in Anselm and Kant's Existential Argumen 
 

Mehrdad Amiri 1  

 

1  Corresponding Author,  Assistant Professor, Department of Philosophy and Islamic Theology, Faculty of 

Literature and Humanities, Lorestan University, Khorramabad, Iran Email:Amiri.M@lu.ac.ir   

 

 

ABSTRACT  ARTICLE INFO 

The existential argument, which uses the subjective concept of God to prove 

His objective existence, was first proposed by Anselm and has had many 

supporters and opponents throughout the history of philosophy and theology. 

One of the most important criticisms of this argument comes from Immanuel 

Kant, who, by denying that the predicate "existence" is real, questioned the 

possibility of proving God through this argument. 

According to Anselm's view, God is defined as a being greater than whom no 

one can imagine, and if such a being exists only in the mind, then a being greater 

than him can be imagined that exists both in the mind and outside; therefore, 

God must necessarily have an external existence. Kant opposed this argument 

and believed that "existence" is not a real predicate, but only expresses the 

realization of a concept. In other words, existence is not a property added to the 

nature of an object in order to be effective in existential arguments. 

In this article, after a careful examination of Kant's criticism, it is shown that 

this criticism applies to Anselm's argument only if we consider existence to be 

merely an analytical proposition with no connection to external reality. 

 Article type: 

Research Article 

 

Article History: 

Received 

September 11, 2024 

Accepted  

November 22, 2024 

 

 Keywords: 

God, existence, 

existential argument, 

entity, real predicate 

Issn online: 2980-8944 

New researches in Islamic humanities studies 
.lu.ac.irwww.apihttp:// 

 

mailto:Amiri.M@lu.ac.ir


 

  214-203، 1403 بهار و تابستان)پیاپی(، پنجم ، شمارهسومسال  

 

 
 

 
    مقاله پژوهشی

  آنسلم و کانت  یمفهوم  و کاربرد وجود در برهان وجود  گاهیجا یقیتطب یبررس

 

  1مهرداد امیری

 ایمیل:   رانیلرستان،خرم آباد،ا ،دانشگاهیو علوم انسان اتی، دانشکده ادبفلسفه و کلام اسلامی گروه  استادیار، 1
Amiri.M@lu.ac.ir 

 

 

 اطلاعات مقاله  چکیده        

بار توسط  نینخست کند،یاو استفاده م ینیاثبات وجود ع یخدا برا یکه از مفهوم ذهن ،یبرهان وجود
از  یکیداشته است.  یاریموافقان و مخالفان بس ات،یفلسفه و اله خیآنسلم مطرح شد و در طول تار

بودنِ "وجود"،  یعکانت است که با انکارِ محمول واق مانوئلیبرهان، متعلق به ا نینقدها به ا نیترمهم
 سؤال برد.   ریبرهان را ز نیا قیخدا از طر امکان اثبات

تصور کرد و  توانیتر از او را نمکه بزرگ شودیم فیتعر یآنسلم، خدا به عنوان موجود دگاهیبر اساس د 
تر از آن تصور کرد که هم در بزرگ یموجود توانیفقط در ذهن وجود داشته باشد، م یموجود نیاگر چن

 استدلال نیداشته باشد.  کانت با ا یوجود خارج دیذهن و هم در خارج موجود است؛ پس خدا ضرورتاً با
م است. مفهو کیتحقق  انگریبلکه تنها ب ست،ین یمحمول واقع کیمخالفت کرده و معتقد است "وجود" 

مؤثر  یوجود یهاتا بتواند در استدلال ستین ءیش تیهشده به مااضافه یِ ژگیوجود، و گر،یبه عبارت د
 باشد.  

بر برهان  یانتقاد تنها در صورت نیکه ا شودینقد کانت، نشان داده م قیدق یمقاله، پس از بررس نیا در
 . میبدان یخارج تیو بدون ارتباط با واقع یلیگزاره تحل کیآنسلم وارد است که وجود را صرفاً 

 

 

  

 دریافت مقاله:

26/12/1402 

 پذیرش نهایی:

01/06/1403 
 

 واژگان کلیدی: 

خداوند، وجود، 
 ،یبرهان وجود

 یموجود، محمول واقع

 
 
 
 
 
 

 2980-8944شاپای الکترونیکی: 

 پژوهش های نوین در مطالعات علوم انسانی اسلامی
.lu.ac.irwww.apihttp:// 

 



       205             آنسلم و کانت  یمفهوم  و کاربرد وجود در برهان وجود  گاهیجا یقیتطب یبررس

 
 مقدمه -1

 در جمله ی بسیار معروف آنسلم  چنین آمده است که؛
د نمی آن چیز بزرگترین موجو....  اگر چیزی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست، تنها در ذهن وجود داشته باشد، در این صورت دیگر 

باشد، زیرا بزرگتر از او قابل تصور است ) چراکه موجودی که فقط در ذهن باشد از موجودی که هم در ذهن باشد و هم درخارج 
کوچکتر است( از این رو این موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست، محال است که فقط در ذهن باشد، بلکه هم در ذهن باید 

 (Heathwood, 2011:345و هم در خارج تا بتوان بزرگترین موجود بودن را به او نسبت داد.....) باشد
 کانت نیز جمله ای تقریباً هم ردیف با این سخن آنسلم بیان داشته است که؛

.........  نیست "وجود " بی شک یک محمول واقعی نیست، به عبارت دیگر وجود یک مفهوم که بتواند به مفهوم چیز دیگر اضافه شود
هرچند بسیاری از محمول ها را می توانیم به چیز دیگر نسبت دهیم......... ما نمی توانیم وقتی بیان میکنیم که چیزی هست )هستی 

 را به عنوان یک محمول( به آن چیزی اضافه کنیم .
(Kant ,1929: A598/B626–A600/B628) 

برانگیز ترین نقل قول های تاریخ فلسفه  قلمداد کرد، چراکه هرکدام از آنها بیانگر اصول این دو نقل قول را شاید بتوان یکی از چالش  
و نتایج بسیار متفاوتی است. سخن آنسلم چیزی است که در طول تاریخ فلسفه و الهیات به برهان وجودی معروف شده است وبه 

آن در عصر مدرن توسط فلاسفه ای چون دکارت و لایب  عنوان یکی از براهین اصلی اثبات وجود خداوند در قرون وسطی و پس از
نیتس بکار برده شده است، این درحالی است که سخن کانت به عنوان یکی از بزرگترین انتقادات وارده به برهان وجودی آنسلم تلقی 

ازخوانی همچنان این بیانات بشده است و به نوعی پایانی برای الهیات سنتی قلمداد شده است، از اینروست که حتی با گذشت قرن ها 
و بررسی می شوند و له و علیه آنها سخن ها رانده می شود. در دوران معاصر بسیاری از متفکران  میان این دو بیان به هیچ وجه تنافی 

در  .تلقی می کنند نقائل نیستند  و چه بسا سخن کانت را نه تنها برای برهان آنسلم انتقاد نمی دانند، بلکه حتی تایید و تصدیقی برای آ
این جستار ما به دنبال آن هستیم که پس از بیان مفاد اصلی برهان وجودی توسط مبدع آن یعنی آنسلم، انتقادات کانت به این نوع برهان 

سئله م را بیان و سپس به طور دقیق بر انتقاد مبنی بر محمول واقعی نبودن وجود از سوی کانت متمرکز شویم تادر نهایت به بررسی این
 بپردازیم که آیا اصولًا این انتقاد کانت به برهان وجودی آنسلم  وارد است یا خیر؟

یر برهان وجودی آنسلم -2  تقر
متفکر معاصر آمریکایی و برخی دیگر، از آن داشته  1وجودی آنسلم تفسیری باشد که آلوین پلانتینجا شاید بهترین تفسیر برای برهان

با مقایسه ای میان دو  از دید آنان در این برهان 2اند. آنان از این برهان به  عنوان برهان " انکار وجود خداوند محال است "نام برده اند
ذهن و هم در خارج وجود دارند ( اثبات نوع موجود، ) یعنی موجوداتی که صرفاً در ذهن وجود دارند و دیگری موجوداتی که هم در 

 شده است که انکار وجود خداوند محال است. 
 در این باب پلانتینجا می نویسد؛

                                           
1 . Alvin Plantinga 

2 . a reductio ad absurdum of atheism 



                                           1403بهار و تابستان ، پنجم، شماره سوم در مطالعات علوم انسانی اسلامی، سال های نوینپژوهشدوفصلنامة            206                     

 
 برهان آنسلم را می توان به عنوان تلاشی برای استنتاج محال بودن گزاره ی" خدا وجود ندارد" تلقی کرد.) چراکه ( اگر ما واژه ی خداوند

ختصاری  برای عبارت" بزرگترین موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست " تلقی کنیم در این صورت برهان را به عنوان یک واژه ی ا
 آنسلم را می توانیم اینگونه فرض کنیم که :

 خداوند ) به معنای بزرگترین موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست( تنها در ذهن وجود دارد و نه در خارج. -1
 در واقعیت وجود دارد نسبت به موجودی که تنها در ذهن وجود دارد بزرگتر است. )این دو قضیه صغری قیاس اند( موجودی  که -2
 وجود خداوند در خارج قابل تصور است) کبری قضیه ( -3
 (2و1اگر موجودی در خارج وجود داشته باشد، بنابراین او می تواند بزرگتر از خداوند صرفاً ذهنی باشد)نتیجه قضیه  -4
 (4و3اگر موجودی بتواند در خارج وجود داشته باشد می تواند بزرگتر از خدا باشد) -5
 قابل تصور است که یک موجودی بزرگتر از موجودی که بزرگتر از آن را نمی توان تصور کرد را می توان تصور کرد.-6

ما می توانیم موجودی بزرگتر از موجودی که بزرگتر از  یک گزاره ی خود متناقض است، چراکه بیان می دارد که 6اما مطمئناً گزاره ی 
 آن قابل تصور نیست را تصور کنیم، از این رو ما می توانیم نتیجه بگیریم که :

محال است که خداوند به عنوان بزرگترین موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست  تنها در ذهن باشد، بلکه در خارج هم  -7
 .(Plantinga,1974:95)هست

بنابراین اگر خداوند در فهم وجود داشته باشد در خارج  هم وجود دارد، اما واضح است که کافی است او تنها در فهم موجود باشد. 
 بنابراین حتی نادان هم  می تواند به وجود خارجی خداوند تصدیق کند.

ه پذیرفته است خداوند در فهم وجود دارد، اما در حال به صورت مختصر با این ایده ی آنسلمی در مقابل یک منکر وجود خداوند ک
 واقعیت موجود نیست قرار می گیریم؛

 الف( منکر وجود خداوند نیز خداوند را به عنوان بزرگترین موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست قلمداد می کند.
دارد و هم در خارج نسبت به موجودی که صرفاً در ب(در مقابل با منکر وجود خدا بیان می کنیم که موجودی که هم در ذهن وجود 

 ذهن وجود دارد بزرگتر است.
با توجه به این نکته  می توان گفت پذیرش اینکه خداوند بزرگترین موجودی است که بزرگتر از آن قابل تصور نیست خود بخود نافی  

نکه، اگر خدا را به عنوان بزرگترین موجودی که بزرگتر از او انکار اوست )یعنی میان گزاره ی اول و دوم تناقضی موجود است مبنی بر ای
قابل تصور نیست بپذیریم، پس انکار وجود او در خارج محال است، زیرا انکار او انکار تعریف اولی مان از خداست( از اینرو 

 م خدا را پذیرفته و هم می خواهدسرچشمه ی فرض منکر خدا باید رد شود، زیرا مبتنی بر تناقض گویی است، چراکه او خود به خود ه
 او  را رد کند. 

 انتقادات کانت به براهین اثبات وجود خدا -3
 کند: کانت همۀ براهین اثبات وجود خداوند را به سه نوع تقسیم مي

 گیرد؛ ترین موجود را فقط از مفهوم آن نتیجه ميکه وجود ضروری، حقیقی« براهین وجودی. »1
 گیرد؛ ترین موجود را از وجود ممکن جهان به طور کلی نتیجه ميکه وجود ضروری، حقیقی« شناختیبراهین جهان. »2



       207             آنسلم و کانت  یمفهوم  و کاربرد وجود در برهان وجود  گاهیجا یقیتطب یبررس

 
مندی که در آن ترین موجود را از شکل ممکن جهان )مثلًا از نظام غایتکه وجود ضروری، حقیقی« براهین کلامی طبیعی. »3

 گیرد. شود( نتیجه ميیافت مي
ناختی شترین موجود را اثبات کند، مگر آنکه بر برهان جهانتواند وجود حقیقیکه برهان کلامی طبیعی نميوی معتقد است 

ترین موجود ضرورتاً وجود دارد، مگر آنکه بر برهان وجودی تکیه تواند ثابت کند که حقیقیشناختی نیز نميتکیه کند و برهان جهان
ز شناختی و اترین موجود، از یک موجود ضروری در برهان جهانتنتاج وجود حقیقیکند. به عبارت دیگر، کانت مدعی است که اس

یک طراح عاقل جهان در برهان کلامی طبیعی، مستلزم این است که برهان وجودی را از پیش فرض کنیم؛ زیرا حتی اگر بتوانیم با 
توانیم ماهیت آن را تعیین کنیم. فقط در صورتی ميشناختی، وجود موجود ضروری را اثبات کنیم، بدون برهان وجودی نبرهان جهان

تواند ترین موجود، موجود ضروری است و فرض کنیم که هیچ موجود دیگری نميکه ما از قبل به کمک برهان وجودی بدانیم که حقیقی
ک کامل، اثبات کنیم. بدون شترین موجود یا وجود شناختی، وجود خداوند را به عنوان حقیقیتوانیم با برهان جهانضروری باشد، مي

کند، معتبر دانست و مقصود کانت در اینجا این شناختی را تا آنجا که وجود یک موجود ضروری را اثبات ميتوان برهان جهانمي
تواند وجود موجود ضروری را اثبات کند، بلکه نظر وی این ست که ما بدون شناختی بدون برهان وجودی نمينیست که برهان جهان

ترین موجود تصور کنیم و در نتیجه، هیچ دلیلی نداریم که آن را به توانیم موجود ضروری را به عنوان حقیقیمک برهان وجودی نميک
 (. Ewing, 1967, p.243عنوان خداوند توصیف کنیم )

د خداوند رای اثبات وجوبنابراین، کانت برای رد براهین اثبات وجود خداوند کافی است ثابت کند که هیچ گونه برهان وجودی ب
شناختی و برهان کلامی طبیعی نیز خط بطلان کشد؛ در نتیجه، ممکن نیست و بدین ترتیب، بر آن دو برهان دیگر، یعنی برهان جهان

 نقد کانت بر براهین اثبات وجود خداوند و به طور کلی، نقد کانت بر کلام عقلی به نقد وی بر برهان وجودی وابسته است. از اینرو
کانت انتقادات بسیاری به برهان وجودی وارد می کند که در این جستار به صورت مختصرآنها را بیان و سپس به صورت خاص به نقد 
اصلی او بر برهان وجودی مبنی بر اینکه "وجود محمول واقعی نیست " می پردازیم و در نهایت ربط آن را با برهان وجودی آنسلم مورد 

 بررسی قرار می دهیم.
 انتقادات کانت به برهان وجودی -3-1

 به طور کلی انتقادات کانت بر برهان وجودی را در ذیل چند انتقاد اصلی دسته بندی می کنیم:
ما قادر به تصور و درک مصداق معنای واژه ی خدا ) به عنوان ذات کامل مطلق یا واجب الوجود( نیستیم. ما هیچ شهودی از آن  -1

 ایده ی صرف از موجود کامل در عقل داریم که واقعیت عینی آن اثبات نشده است.نداریم، بلکه فقط  یک 
ما می توانیم تعریف لفظی از واجب الوجود به عنوان موجودی که عدم آن ناممکن است داشته باشیم، اما به هیچ وجه فاهمه ی   -2

است، زیرا درک محال بودن عدم برای آن لازمه  ما نمی تواند درک کند چگونه و تحت چه شرایطی عدم برای چنین موجودی محال
 (93:  1384اش درک واجب بودن آن است که از عهده ی ما خارج است.)فضلی،

از سوی دیگر نمی توان با مثالهای قضایای ضروری ریاضی ضروری بودن وجود برای یک موجود را توضیح داد، زیرا ضرورت  -3
ات. ما می توانیم قضیه ی ضروری داشته باشیم)مثلًا مثلث ضرورتاً سه زاویه دارد(، وصفی برای قضایاست نه وصف اعیان و موجود

اما سخن گفتن از موجود ضروری بی معناست. فرق مهم قضیه ضروری و موجود ضروری این است که ضرورت قضایا همیشه یک 
بعد دارای چنین ضرورتی باشد) مثلًا  ضرورت مشروط است، یعنی مشروط به وجود موضوع است، یعنی ابتدا موجود باید باشد و



                                           1403بهار و تابستان ، پنجم، شماره سوم در مطالعات علوم انسانی اسلامی، سال های نوینپژوهشدوفصلنامة            208                     

 
مثلث اول باید باشد و اگر بود ضرورتاً سه ضلع دارد( در نظر نگرفتن این شرط  سبب شده است  این تصور برای ما بوجود آید که اگر 

، حال موجود استتوانیم نتیجه بگیریم که متعلق آن مفهوم ضرورتاً مفهومی ماتقدم تشکیل دهیم که وجود را در خود بگنجاند، مي
الوجود شود؛ خدا بالضروره موجود است، یا واجبآنکه مشروط بودن آن به موجود بودن را فراموش کرده ایم. بنابراین وقتی گفته مي
توان الوجود است، بنابراین با تکیه بر  این قضیه نمياست، معنای حقیقی آن این است که اگر  این موجود وجود داشته باشد واجب

 خدا را استنتاج کرد.  وجود
اگر در قضایای این همانی که از ضرورت برخوردار است، موضوع را مفروض بگیریم و محمول را انکار کنیم، تناقض پیش می  -4

 تآید، مانند این گزاره که مثلث سه زاویه ندارد. یعنی از پیش بودن مثلث را قبول و بعد سه زاویه داشتن آن را انکار کنیم در این صور
دچار تناقض شده ایم، چراکه ماهیت و چیستی مثلث مبتنی بر سه زاویه داشتن آن است و اصولًا مثلث بدون سه زاویه داشتن محال 
است، اما اگر موضوع را با همه اوصاف و محمولهایش یکجا انکار کنیم و بگوییم اصلًا مثلثی وجود ندارد در این صورت در گفتار ما 

برهان وجودی نیز به همین نحو است یعنی ما اگر وجود خدا را با تمام اوصاف و کمالاتش از پیش فرض  تناقضی نیست. در مورد
بگیریم آنگاه بخواهیم انکار کنیم دچار تناقض می شویم، اما اگر وجود خدا را با تمام صفات و کمالاتش یکجا انکار کنیم، تناقض 

 (6:  1385گویی نکرده ایم. )سیف، 
ر برهان وجودی انکار وجود خدا منجر به تناقض می شود، این است که ما وجود را قبلًا در تعریف خدا گنجانده ایم علت اینکه د -5

و سپس همان وجود را بر خدا حمل می کنیم و می گوییم خدا وجود دارد و این هم چیزی جز یک همان گویی بی حاصل نیست و 
 موجب هیچ افزایشی در معرفت ما نمی شود.

ان وجودی، وجود را جزء تعریف خدا محسوب می کند و در نتیجه قضیه خدا وجود دارد یک قضیه تحلیلی خواهد بود. در بره -6
حالی که قضایای وجودی همگی قضایای تالیفی اند نه تحلیلی؛ زیرا اگر تحلیلی باشند قضایایی همانگو و بی فایده اند اما اگر تالیفی 

ای برهان وجودی محمول وجود را نسبت به موضوع انکار کرد بی آنکه تناقضی پیش آید. باشد، پس باید بتوان برخلاف ادع
(Kant,1929: A542- B620-A602-B630 ) 

تردید وابسته به این است که آیا وجود یك شیء، با توجه به آنچه گذشت می توان گفت از دید کانت مبنای اصلی برهان وجودی بي
شيء است و به عبارت دیگر، آیا وجود برای یک چیز یک محمول واقعی است یا خیر؟ پیش از پاسخ  های متعلق به آنیکي از واقعیت

 گویی به این سوال ابتدا ببینیم محمول چیست و چه کارکردی دارد.
به طور کلی چنانکه در علم منطق نیز آمده است کارکرد محمول در قضایا وصف و توصیف کردن موضوع است، به عبارت دیگر 

ول مفهومی است که بر موضوع حمل می شود و این حمل یا به نحوی است که چیزی را بر موضوع اضافه می کند و یا آنکه محم
چیزی را به آن اضافه نمی کند. بر این اساس کانت نیز محمول را به دو نوع تقسیم می کند، یکی محمول واقعی و دیگری محمول 

کند، اما محمول منطقی تر میشود و آن را بزرگاست که به مفهوم موضوع افزوده ميمنطقی، از دید کانت محمول واقعی محمولی 
( با توجه به این مسئله کانت وجود را برای متعلقات یک Kant,1929: A598-B626افزاید )  چیزي را به مفهوم موضوع نمي

 محمول واقعی نمی داند.
 ی نیست چیست؟ کانت در کتاب نقد عقل محض بیان می دارد که؛حال ببینیم منظور کانت از اینکه وجود یک محمول واقع



       209             آنسلم و کانت  یمفهوم  و کاربرد وجود در برهان وجود  گاهیجا یقیتطب یبررس

 
وجود مفهوم چیزی که بتوان آن را به مفهوم یک چیز دیگر اضافه کرد نیست. ) به عبارت دیگر وجود یک چیز به صورت مجزا وجودی  

جداگانه از موجود ندارد تا بتوان آن را به صورت یک مفهوم مستقل بر چیزهای دیگر اضافه کرد( در واقع می توانیم بسیاری از محمول 
ز اضافه کنیم، اما ما قادر نیستیم که به چیزی زمانی که می گوییم آن چیز هست، هستی را به عنوان یک محمول ها را بر تصور یک چی

 (Kant,1929:A600/B628به آن اضافه کنیم.)
، شودسازد و آن شيء متضمن محمول جدیدي نميتر نمياز نظر وي این واقعیت که شیئي وجود دارد، به خودی خود، آن شيء را کامل 

 داشت، در آنبود که به آن شيء تعلق ميشود. اگر وجود، واقعیت خاصي ميهایش وضع ميبلکه آن شيء بدین نحو با تمام محمول
بود بلکه در آن، واقعیتي بیش از آنچه در مفهوم آن وجود صورت آن شيء همان شیئي که من آن را قبل از وجود، تصور کرده بودم، نمي

ر تابراین، وجود، یك محمول واقعي، یعني چیزي که بتواند به مفهوم شيء افزوده شود و آن را باز هم کاملداشت. بندارد، وجود مي
 اش صرفاً رابطه در یکسازد، نیست. وجود صرفاً وضع یک شیء یا وضع بعضی تعینات خاص آن است. وجود، در کاربرد منطقی

را به عنوان متعلق خود دارند. « همه توانی»و « خدا»ی است که ، متضمن مفاهیم محض«همه توان است»حکم است. قضیه خدا، 
 کند. اکنون اگریک محمول دیگر نیست بلکه فقط چیزی است که محمول )همه توان( را برای موضوع )خدا( وضع مي« است»لفظ 

صورت، محمول جدیدی را  ، در آن«خدا وجود دارد»یا « خدا هست»های آن در نظر بگیرم و بگویم: من موضوع را با همۀ محمول
هوم ام. بنابراین، صرفاً با تصور اینکه متعلق یک مفهایش وضع کردهام، بلکه فقط آن موضوع را با تمام محمولبه مفهوم خداوند نیافزوده

 ,Grier) ، هیچ چیز ممکن نیست به آن مفهوم )که بیانگر امکان صرف است(، افزوده شود.«(آن هست»داده شده است )با بیان اینکه 
2001, p.370) 

بیاید با یک مثال شروع کنیم فرض  برای فهم بهتر سخن کانت بهتر است ببینیم چگونه برای یک چیز می توان محمول واقعی ساخت،
کنیم من یک متعلق به اسم سیب دارم این سیب هم شکلی کروی دارد و هم رنگی قرمز یا سبز دارد، حال من با حمل مفهوم سبز یودن 

وی بودن بر متعلقم گزاره ی" این سیب سبز است" یا "این سیب کروی است" را می سازم  و با این کار هم موضوع را توصیف کرده و کر
ام و هم چیزی را بر مفهوم سیب اضافه کرده ام، اما  در عین حال من می توانم محمول های دیگری برای آن بسازم مثل اینکه مثلًا پرنده 

و محمول هایی از این دست، این محمول ها را هرچند من می توانم به موضوعم ) یعنی آن سیب( اضافه کنم، اما  نبودن، چرنده نبودن
با این حال این محمول ها نه بر موضوع من چیزی اضافه می کنند و نه به توصیف حقیقی آن کمکی می کنند. بنابراین آن ها را نمی 

یک سیب بکار گرفت، از اینروست که کانت نیز بیان می دارد که هرچند شاید بتوان  توان به عنوان یک محمول واقعی برای تعریف
بسیاری از محمول ها را که ما فکر می کنیم به یک چیز نسبت دهیم، اما در نهایت وقتی می خواهیم  نشان دهیم که آن چیز چیست 

 از آن محمول ها نمی توان استفاده کرد.
نیز کانت همین دیدگاه را دارد از دید او ما از مفاهیم و محمول ها برای تعریف یک موضوع استفاده  در باب وجود به عنوان یک محمول

می کنیم  و وجود به هیچ نحو برای تعریف مفهوم یک موضوع بکار نمی رود، چراکه موجود بودن به عنوان محمولی برای تعریف یک 
ب ما در دریافت حسی موجود بودن آن را میابیم  و از اینرو نمی توان این موجود چیز  کارایی ندارد، زیرا برای تعریف هرچیزی مثلًا سی

ر د محمولاتش بلکه موجود بودن  فقط موضوع را فی نفسه همراه با همه یبودن آن را به عنوان محمول واقعی برای آن در نظر گرفت، 
 (Heathwood, 2011:350. ) برابر مفهوم آن به طور یک جا وضع می کند

 



                                           1403بهار و تابستان ، پنجم، شماره سوم در مطالعات علوم انسانی اسلامی، سال های نوینپژوهشدوفصلنامة            210                     

 
 ارتباط حکم کانت در باب محمول واقعی نبودن وجود با برهان وجودی آنسلم -4

بسیاری از متفکران همین حکم کانت به محمول واقعی نبودن وجود را بزرگترین اشکال او بر برهان وجودی آنسلم دانسته اند و نقطه 
محمول واقعی در نظر می گیرد و کانت وجود را یک محمول ی تقابل آنسلم و کانت را در آن می دانند که آنسلم وجود را به عنوان یک 

واقعی نمی داند، از اینرو کانت و آنسلم را در تقابل واقعی نسبت به هم می دانند، این درحالی است که برخی دیگر با این تقابل 
بر محمول واقعی نبودن وجود اصولًا به  بر آن اند که اصولًا این انتقاد کانت مبنی 3آلوین پلانتینجا مخالف اند از جمله افرادی چون 

 برهان وجود آنسلم هیچ خدشه ای وارد نمی کند. 
 می نویسد:آلوین پلانتینجا در این رابطه 

اما آیا این انتقاد کانت  به برهان وجودی وارد است؟ آیا آنسلم نمی تواند از کانت برای این نکته ی جالب او در این باب تشکر کند؟ 
و)آنسلم( در پی آن است که با اضافه کردن وجود به عنوان یک محمول خدا را تعریف کند ؟...... اگر آنسلم اینگونه کار آیا در آنجا ا

می کرد و در پی آن می بود که صرفاً با اضافه کردن وجود به یک مفهوم که دارای وجودی امکانی است، خدا را تعریف کند ، در این 
 :Plantinga,1966انتقاد کانت قرار گیرد، اما او این کار را نکرده است و اصلًا اینگونه نیست.)صورت استدلالش می توانست مورد 

نوشته است که انتقاد کانت به  آنسلم  دقیقاً برای استدلال آنسلم نوشته نشده است،  چراکه آنسلم از   4( اخیراً گارت مت وس63
ست، بلکه او به جای آن از ما می خواهد میان چیزهایی که صرفاً در ذهن اضافه کردن مفهوم وجود بر مفهوم خداوند سخن نگفته ا

وجود دارند و چیزهایی که هم در ذهن و هم در خارج وجود دارند، مقایسه انجام دهیم و از اینرو انتقاد کانت بر برهان وجودی آنسلم 
کانت که وجود یک محمول واقعی نیست به طور کامل می نویسد، این دیدگاه    5(پیتر میلیکان  Matthews,2004: 90وارد نیست.)

قانع کننده نیست، زیرا این استدلال کانت تا حدودی مبهم است و حتی به فرض قبول اینکه وجود از نظر منطقی محمول نیست به 
( Millican,2004: 437هیچ وجه نمی توان به هیچکدام از مقدمات آنسلم خدچه ای وارد کرد ) زیرا آنسلم چنین ادعایی ندارد()

علاوه بر این برخی دیگر از متفکران  بر بی ارتباطی انتقاد کانت با ادعای آنسلم استدلالت دیگری نیز بیان کرده اند مثلًا ای. جی. 
می گوید؛ هیچ جای برهان وجودی بر این که وجود باید یک صفت یا محمول الهی باشد دلالت نمی کند، زیرا خداوند همه  6لویی

مدعی است که این ادعا که   7به صورت مطلق و در ذات دارد نه به صورت یک صفت زائد بر ذات. همچنین جیمز هریس  چیز را
وجود یک محمول واقعی نیست چیزی است که آنسلم اصلًا به آن توجهی نداشته است و آنسلم بیشتر در پی تفسیر و تشریح استدلالی 

 (Heathwood, 2011:350ه وجود واقعیتی خارجی است(. )آن است.)یعنی آنسلم می خواهد بیان کند ک
برای آنکه به درستی هم انتقاد کانت به برهان وجودی و هم دیدگاه آنسلم را در این باب بیابیم لازم است که برهان وجودی را از دید 

ان وجودی نبودن انتقاد کانت را به بره آنسلم تشریح کنیم و سپس با بیان انتقاد کانت درباب محمول واقعی نبودن وجود، وارد بودن یا
 آنسلم بررسی کنیم. 

                                           
3  .Alvin Plantinga (1974a, 97) 

4 . Gareth Matthews  

5 . Peter Millican 

6 . E. J. Lowe 

7. James Harris 



       211             آنسلم و کانت  یمفهوم  و کاربرد وجود در برهان وجود  گاهیجا یقیتطب یبررس

 
 بیائید یکبار دیگر قسمت اول استدلال آنسلم را بررسی کنیم؛

 خداوند موجودی در فاهمه است، اما فاقد وجود در خارج است. )پیش فرض منکر وجود خدا( -1
 هن وجود دارد.موجودی که در خارج وجود دارد، بزرگتر از  موجودی که تنها در ذ -2
 وجود خداوند در واقعیت قابل تصور است. -3

مقدمه اول و دوم استدلال آنسلم به عنوان پیش فرض ها ی اصلی استدلال تلقی می شوند که با پذیرش آنها استنتاج سایر نتایج از آن 
 منطقی به نظر می رسد. حال ببینیم انتقاد اصلی کانت به برهان وجودی به کدام مقدمه است.

 مقدمه ی سوم همانگونه که خود کانت هم به آن اذعان داشته محل بحث نیست. -
درباب مقدمه ی دوم که آنسلم آن را به عنوان اصل اساسی برای اثبات وجود خارجی خداوند در نظر گرفته است، برخی معتقدند  -

رواقع شاید اینکه موجودیت داشتن خارجی را عامل که این مقدمه دقیقاً جایی است که کانت انتقادش را به آن وارد کرده است و د
برتری و بزرگتر بودن یک موجود انگاشته است، نقطه ای است که نشان می دهد آنسلم وجود را یک محمول واقعی می داند، چراکه 

ما ز شده است. اهم بر موضوع تاثیر گذار است و هم قابل حمل و نسبت دادن به چیزی است و در عین حال باعث افزایش موضوع نی
با این حال آنچنانکه پلانتینجا هم اشاره می کند هیچ تفسیری را نمی توان یافت که نشان دهد، هدف اصلی آنسلم در این برهان این 
بوده که نشان دهد وجود یک محمول واقعی است. از اینرو می توان حتی با پذیرش مقدمه ی دوم )یعنی اینکه موجودی که دارای 

است بزرگتر از موجود ذهنی است( وجود را به عنوان یک محمول واقعی برای تعریف یک چیز نپذیرفت، چراکه می  وجود خارجی
 توان مقدمه ی دوم را اینگونه تفسیر کرد که؛

 اگر چیزی در برخی جهان های ممکن وجود نداشته باشد، بنابراین او نمی تواند از نهایت بزرگی در آن جهان برخوردار باشد. -
ر اینجا عبارت" نهایت بزرگی" به جای عبارت "بزرگتر از موجود ذهنی " بکار رفته است یعنی اینگونه بیان شده که موجودی که بزرگتر د

از آن قابل تصور نیست، موجودی است که نهایت بزرگی را دارد. بنابراین اگر فاقد وجود خارجی هم باشد،باز هم به عنوان بزرگترین 
است) چرا که ممکن است بزرگترین موجود در جهان های دیگر باشد( اما به عنوان موجودی که نهایت بزرگی را موجود قابل تصور 

 دارد تلقی نمی شود.
این تفسیر از مقدمه ی دوم اگر چه فهم ضعیفی از معنای موجود کامل است، اما با این حال برای کاری که در این برهان از آن توقع 

این تفسیر از آن با این مسئله که وجود محمول واقعی نیست هم سازگاری دارد، چراکه این تفسیر نشان می داریم کفایت می کند و 
دهد که اگر چیزی در یک جهان فاقد اوصاف خاصش باشد وجود هم ندارد، از اینرو وجود به عنوان یک محمول واقعی قلمداد نمی 

نه ندارد و این دقیقاً ادعای کانت است برای آنکه نشان دهد وجود را نمی شود، چرا که موجود جدا از اوصاف آن شیء وجودی جداگا
توان به عنوان یک محمول واقعی در نظر گرفت. با این تفسیر می توان گفت انتقاد کانت مبنی بر مجمول واقعی نبودن وجود بر برهان 

 آنسلم وارد نیست.
وجود یک محمول واقعی نیست وجود در ذهن است به عبارت دیگر منظور  اما اگر بگوییم منظور از وجود در این  استدلال کانت که

کانت این بوده که وجود در ذهن یک محمول واقعی محسوب نمی شود، چه ؟ آیا با این بیان می توان آن را انتقادی بر برهان وجودی 
وجودی آنسلم ندارد و حتی خود آنسلم  آنسلم دانست؟ در این صورت هم باید گفت این سخن کانت باز هم هیچ ارتباطی با برهان



                                           1403بهار و تابستان ، پنجم، شماره سوم در مطالعات علوم انسانی اسلامی، سال های نوینپژوهشدوفصلنامة            212                     

 
هم می تواند هم صدای با او مدعی شود که پس خداوند چون همه چیز را به نحو اکمل دارد پس وجود او هم وجود خارجی است نه 

 دهنی. 
نیستند،  اما اگر  بگوییم منظور کانت از محمول واقعی نبودن وجود این است که وجود های ادراک شده توسط حس محمول واقعی

چه؟ با این تفسیر نیز باز هم باید گفت این بیان کانت نیز به برهان آنسلم اشکالی وارد نمی کند، چراکه آنسلم نیز در برهان وجودی 
خویش ابتدا از وجود ذهنی تصور خدا به عنوان بزرگترین موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست استفاده کرده است و سپس 

 (Heathwood, 2011:355 آن را اثبات کرده است.) موجودیت خارجی
 محل اشکال کانت بر برهان  وجودی آنسلم -5

 حال به جای آنکه بر مقدمه ی دوم تمرکز کنیم بهتر است بر مقدمه ی اول توجه کنیم یعنی ؛
 خداوند موجودی در فاهمه است اما فاقد وجود خارجی است.)پیش فرض منکر وجود خدا( -
آنسلم در این مقدمه اشاره می کند که فرض بگیریم که خداوند تنها در ذهن وجود دارد، اما در خارج نیست. وی این مقدمه را به  

عنوان پیش فرضی که منکران وجود خدا نیز آن را پذیرفته اند بیان می کند. حال اگر بخواهیم انتقاد کانت به برهان وجودی را به طور 
دمات برهان وجودی آنسلم وارد کنیم درواقع باید گفت انتقاد کانت به مقدمه ی اول سخن آنسلم است. در واقع دقیق بر یکی از مق

آنسلم به صورت پیش فرض این مسئله را تصدیق می کند که یک منکر وجود خداوند باید مقدمه ی اول را بپذیرد . از این رو بیان می 
در فهم وجود دارد را تصدیق می کند. این در حالی است که باید گفت پیش فرض اصلی  دارد که حتی یک ابله هم این را که خداوند

یک ابله منکر وجود خدا این فرض است که" خدا نیست " و این پیش فرض را که  "خداوند در ذهن وجود دارد نه در خارج"، چیزی 
صلًا این پیش فرض را نمی پذیرد و این مقدمه ی اول آنسلم است که آنسلم بر زبان ابله قرار می دهد، حال آنکه او)منکر وجود خدا( ا

شاید همان جایی است که کانت را به سوی انتقاد از برهان وجودی هدایت می کند. درواقع اگر بخواهیم بگوییم که دقیقاً انتقاد کانت 
( آنسلم است، چراکه از ابتدا منکر 0ل اول یا )به کدام مقدمه ی آنسلم ارتباط دارد باید بگوییم که انتقاد کانت دقیقاً به مقدمه ماقب

 وجود خدا معتقد است که خدا وجود ندارد.
این  نقطه ی اختلاف میان دیدگاه آنسلم و کانت چیزی است که از ابتدای فلسفه برای فیلسوفان مطرح بوده است و به آن  مسئله" عدم 

است که چگونه ناموجود می تواند دارای معنا باشد و یا به عبارت دیگر  هستی "یا "نا موجود" می گویند و سوال اصلی در باب آن این
چگونه گزاره ای که موضوع آن یک ناموجود است می تواند معنا دار باشد؟ چراکه وقتی ما برای یک گزاره موضوعی را بکار می گیریم 

موضوع ناموجود یا عدم است پس این گزاره باید بی معنا داری گزاره منوط به موجود بودن موضوع آن گزاره است و در این مورد چون 
و شاید آنسلم هم  8معنا باشد، اما چون دارای معناست پس موضوع که ناموجود است باید موجود باشد و این نوعی تناقض است

نای موضوع را درک کرده درباب خداوند برای یک ابله هم، همین دیدگاه را دارد، زیرا ابله زمانی می تواند موضوع را انکار کند که مع
باشد و چون آنسلم خداوند را به عنوان بزرگترین موجودی که بزرگتر از آن قابل تصور نیست تعریف می کند، پس ابله هم این پیش 

 فرض اول استدلال آنسلم را از پیش پذیرفته است.

                                           
در ذهن دارای وجود اند و  .برای پاسخ دادن و حل این معما یکی از راه ها راهی است که ماینونگ در آن میان دونوع موجود تمایز قائل می شوند؛ یکی موجوداتی که هم8

داشته است که گزاره هایی مثل رستم پسر خود را کشت دارای هم در خارج و دیگری موجوداتی که فقط در ذهن موجودند، مثلًا قهرمانان داستانهای تخیلی. وی بیان 
 معناست و موضوع آن اشاره به موضوعی دارد که دارای مابه ازاء ذهنی است  هرچند که در خارج دارای وجود نیست.

 



       213             آنسلم و کانت  یمفهوم  و کاربرد وجود در برهان وجود  گاهیجا یقیتطب یبررس

 
آن را نادیده گرفته بود این بود که "خدا وجود همان گونه که گذشت گفتیم که نادان منکر وجود خدا اولین پیش فرض اش که آنسلم 

ندارد" و آنسلم از این فرض آنها اینگونه یاد کرده بود که" خداوند در فهم وجود دارد نه در خارج" به عبارت دیگر آنسلم میان دو نوع 
وجود ندارند، اما چون به عنوان وجود تمایز قائل شده بود؛ یکی موجوداتی که در خارج وجود دارند و دیگری موجوداتی که در خارج 

موضوع یک گزاره مثلًا گزاره ی" خدا وجود ندارد" قرار می گیرند، پس باید دارای نوعی وجود باشند و این وجود تنها در فهم است از 
راساس این تحلیل اینرو آنسلم بیان می دارد که برای منکر وجود خدا، خدا تنها در ذهن وجود دارد و در خارج وجود ندارد. حال اگر ب

بخواهیم عمل کنیم باید بگوییم براین اساس وجود یک محمول واقعی است، چراکه براین اساس برخی موجودات در خارج موجودند 
و برخی موجودات در خارج وجود ندارند و کانت با بیان اینکه وجود محمول واقعی نیست در مقابل آنسلم بیان می دارد که  وجود 

ت داشتن در خارج نمی تواند به عنوان محمولی واقعی برای حمل شدن بر چیزی بکار گرفته شود، چرا که فرایند خارجی و موجودی
شناخت، مستلزم این است که متعلقی در شهود داده شود و از طریق مفاهیم اندیشیده شود. مقوله ی وجود، در مورد اشیاء به کار برده 

یا « است»شدگی متعلق با لفظ آن با یک شهود واقعی )از طریق حواس(، را بیان کند. دادهشدگی متعلق، یعنی نسبت شود تا دادهمي
های گوناگون ممکن است بر آن حمل شود و از کند که مفاهیم واقعیتشود؛ لفظی که موضوعی را وضع مي، بیان مي«وجود دارد»

تواند بیانگر این شرط شناخت باشد. در نتیجه، هومی نميآنجا که شهود، عملکردی شناختی است که متمایز از مفهوم است، هیچ مف
وجود یک متعلق هرگز ممکن نیست در مفهوم آن مندرج شود، بلکه همواره باید از طریق شهودی که متعلق آن مفهوم، در آن شهود، 

است که ما تمامی محمول های آن شیء شود، به آن متعلق افزوده شود، بنابراین  اینکه ما چیزی را موجود می دانیم به این  معنداده مي
را در شهود حسی دریافت کرده ایم نه آنکه خود موجود بودن آن هم یک محمول است، بنابراین اینکه خداوند کاملترین موجود است 

هودات ما از شکه کاملتر از آن قابل تصور نیست به هیچ وجه وجود خارجی داشتن آن را اثبات نمی کند، زیرا این کمالات و مفاهیم را 
حسی دریافت نکرده ایم تا بتوانیم با این گزاره که وجود دارد آن محمول ها را  برای او)خدا(  وضع کنیم شاید بتوان گفت، تنها با این 
تفسیر از برهان وجودی و انتقاد کانت مبنی بر محمول واقعی نبودن وجود بتوان مدعی بود که کانت برهان وجود آنسلم را  به طور 

 ستقیم مورد نقد  قرار داده است.م
 نتیجه گیری-6

با توجه به آنچه گذشت می توان گفت هرچند کانت در انتقاد به برهان وجودی به طور واضح آنسلم را مورد خطاب قرار نداده است، 
 اه شهود حسی متعلقات میاما با توجه به اینکه کانت در فرایند معرفت شناسی خویش وجود و ادراک وجود را  مستقیماً و صرفاً از ر

داند، برهان آنسلم را به عنوان برهانی برآمده از  حکم به موجودیت بدون دریافت حسی را مورد نقد قرار می دهد، البته لازم به ذکر 
نت س است که این انتقاد کانت را صرفاً باید با توجه به سنت معرفت شناسی مورد پذیرش کانت مورد ارزیابی قرار داد و گرنه در

 مابعدالطبیعی آنسلم این انتقاد به هیچ وجه وارد نیست.
 
 
 
 
 



                                           1403بهار و تابستان ، پنجم، شماره سوم در مطالعات علوم انسانی اسلامی، سال های نوینپژوهشدوفصلنامة            214                     

 
 
 

 و ماخذ منابع
 فصلنامه فلسفه دانشگاه تهران بهار و تابستان( ،نقد و بررسی دیدگاه کانت درباره ی برهان وجودی، 1384افضلی، علی)- .1

 10شماره 
نامه حکمت، بهار و تابستان شماره  (، بررسی نقد کانت بر برهان وجودی اثبات وجود خداوند،1385سیف ، مسعود )- .2

7 
3. Ewing, A. C. (1967), A Short Commentary on Kant`s Critique of pure Reason, Chicago: The 

university of Chicago Press  
4. Grier, Michelle (2001), Kant`s Doctrine of Transcendental Illusion, Cambridge: Cambridge 

University Press 
5. Gareth. Matthews, (2004) ‘The ontological argument’, in W. E. MANN (ed.) Blackwell Guide 

to Philosophyof Religion (Malden MA: Blackwell), 81–102. 
6. -Heathwood,Chris (2011)The relevance of Kant’s objection to Anselm’s ontological argument, 

http://journals.cambridge.org 
7. -Kant, Immanuel. (1929) Critique of Pure Reason, Norman Kemp Smith (trans.), (London: 

Macmillan). 
8. -Millican, Peter (2004) ‘The one fatal flaw in Anselm’s argument’, Mind, 113, 437–476. 
9. Plantinga, Alvin (1966) ‘Kant’s objection to the ontological argument’, The Journal of 

Philosophy, 63, 537–546 
10. Plantinga, Alvin (1974) The Nature of Necessity (Oxford: Clarendon Press). 

 
 
 

http://www.ensani.ir/fa/23048/magazine.aspx
http://www.ensani.ir/fa/23048/magazine.aspx

