

# Scientific Journal Commentary Studies

Vol. 15, Winter 2025, No. 60

# The Commentary of the Word by Multiple Meaning of "Naas" (People) in the Verses of Noble Quran Based on the Theory of the Example of Regulatory Multiple Meanings

A'zam Farjami <sup>1</sup>\ Maryam Muhammadyari <sup>2</sup>\ Mujtaba Biglari <sup>3</sup>

- 1. Assistant Professor of Theology department of Razi University, Kermanshah, Iran (Responsible Author). *a.farjami@razi.ac.ir*
- 2. Master of Quran and Hadith, Razi University, Kermanshah, Iran. maryam.mohammadyari.71@gmail.com
- 3. Assistant Professor of Theology Department of Razi University, Kermanshah, Iran. m.b1339@gmail.com

| Abstract Info                  | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Article Type: Research Article | Understanding the meanings of each word in the Quran, helps to know the goal of the verses of Quran, better. "Naas" derived from "A.N.S" and in the most of the books "Wojuh wa Nazaaer" (the aspects and the similitudes), has been mentioned as polysemy word, by 19 aspects. Because of the relationship among these 19 meanings, could know the "Naas", as multiple                                                            |
|                                | meaning word- not mutual in word The regular polysemy example, is from the new models of cognitive linguistic that, some linguist like Tyler and Evans, have been used it, about different multiple meaning words like: prepositions and sometime the verbs and step by step, completed the criteria of this theory. To make conformity between the polysemy of the word "Naas' with the regular multiple meaning example, help to |
| Date of receive: 2024/5/16     | understand the relations of 19 meaning of "Naas" and certainly said that "Naas", is not "mutual word". By using of criteria of regular polysemy example, the meaning of prototype and distinguished ones of "Naas", have                                                                                                                                                                                                           |
| Date of revision: 2024/11/18   | been clear. In addition to it, the Context of the verses and the opinion of the commentators, show that, among the 13 aspects of "Naas", the clear                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Date of acceptance: 2024/11/27 | semantic line like "the congregation or a group of people" has been seen which it be called in cognitive polysemy example as prototype concept. Six other aspects of the word "Naas", returned to "single and special ones" that, most of the linguistic experts, not only changed meaning, but knew it as limited meaning of general meaning.                                                                                     |
| Keywords                       | The commentary of "Naas", linguistic commentary, aspects and the similitudes, multiple, regular polysemy example.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cite this article:             | Farjami, A'zam, Maryam Muhammadyari & Mujtaba Biglari (2025). The Commentary of the Word by Multiple Meaning of "Naas" (People) in the Verses of Noble Quran Based on the Theory of the Example of Regulatory Multiple Meanings. <i>Scientific Journal Commentary Studies</i> . 60 (4). 153-176. DOI: https://doi.org/10.22034/15.60.145                                                                                           |
| DOI:                           | https://doi.org/10.22034/15.60.145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Publisher:                     | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

#### Introduction

Knowing the different meaning of each word in the Quran, helps to understand the aim of Allah better. "Naas" is from the root "A.N.S" and in most of the books of "Wojuh and Nazaer", has been mentioned as a polysemy word, by 19 meanings. The science of "Wojuh and Nazaaer", deals with the words by polysemy. If, it could be to make relations among the meanings of a word, it will be called polysemy and if not, it will be called mutual word. About the word "Naas", because of the relation among these 19 meanings, could name "Naas" in the Quran, as polysemy, not mutual word.

#### Methodology

For knowing the relation among the meanings of the word "Naas" in the Quran, it used from the regular polysemy example. This method, is from the modern methods of cognitive linguistic that some linguists like Tyler and Evans, haven been used it, regarding to the different polysemy words like prepositions and sometime the verbs, and gradually completed the criterion of this theory.

#### Discussion

There is a disagreement, about the root of the word "Naas"; they know it, from the root "N.W.S", "N.S.Y" and "A.N.S". as well, the word "A.N.S", is common among several languages like: Hebrew, Akkadian, various dialects of Aramaic, Palmyrene (Palmyrian), Mandaean, Sabaean (south Yemen), Assyrian, Syriac, Nabataean and Abyssinian. In these languages are near to the Arabic, it has been used commonly in the meaning of friendship and familiarity. Therefore, regarding to the historic meaning and etymology of the word "Naas", it seems to be among the different meanings, the oldest and first meaning that was in agreement with the first criterion of Tyler and Evans, to be, human or the same sentence "everything that the friendship happens by it". Then, it could be mentioned as the first meaning or prototype. The derivations of the word "Ens" (A.N.S), by a usage near 338 times, is from the all-purpose word of Quran. Among the names derived from the root "Ens", as well the word "Naas" by 241 usages in whole Quran, has been used more than other words. We found in the Quran, 19 distinguished semantic aspects for "Naas" in the book "Wojuh and Nazaaer". We found by helping through regular polysemy example criteria that, Quranic prototype for "Naas", is "a group of people" or congregation (of them) that, three semantic branches has been extended from it. Sometimes, "sympathetic" (of the same mind) of people, and sometime "a group of the people of a city or land" and sometime, in a limited and special form, "only one person" that, has been presented in the Quran of the word "Naas".

#### Conclusion

By comparing the polysemy word of "Naas" with the regular polysemy example, it could be understood the relation of 19 meanings of "Naas", and certainly declared that, "Naas" is not a "mutual word". By using of the criteria of regular polysemy example, the prototype meaning and distinguished meaning became clear. In addition to that, the context of the verses and the view of the commentators, show that, among the 13 aspects of the word "Naas", it seems a clear semantic line like "a congregation and group of people" that it be called prototype concept, in the cognitive polysemy example. The six other aspects of the word "Naas", returned to "unique and special individuals" that, most

of the word processors, knew them not only the changed meaning but the limited meaning of general meaning.

#### **Sources**

- Aalusi, Mahmud (1994). Ruh al-Ma'aani fi Tafsir al-Qoran al-'Azim (The Spirit of the Meanings in the Commentary of the Great Quran). Beirut: Daar al-Kotob al-'Elmiah. (In Arabic)
- Abu Hilal 'Askari, Hasan Ibn 'Abdollah (2007). *Al-Wojuh wa al-Nazaaer (The Aspects and the Similitudes)*. Cairo-Egypt: Al-Theqafah al-Diniah Library. (In Arabic)
- Afraashi, Aazita and Sayyed Sajjad Saamett Jowkandan (2014). Chand Ma'naaeie Nezaam-Mand baa ruykardi Shenaakhti, Tahlile Chand-Ma'naaeie Fe'le "Shenidan" dar zabaane Faarsi (Rigular Polysemy by Cognitive Approach, Analysis of Polysemy of Sensetive verb "to Listen" in the Persian Language). *Literary Studies*. 8 (4). 29-60. (In Persian)
- 'Abdol-Baqi, Muhammad Foad (2010). *Al-Mo'jam al-Mofahras le-Alfaz al-Qoran al-Karim (The Indexed Dictionary for the Words of the Noble Quran)*. Qom: Zhekan. (In Arabic)
- 'Abdol-'Aal Salem morem (1996). *Al-Moshtarak al-Lafzi fi al-Heql al-Qorani* (*The Mutual Word in the Quranic Realm*). Beirut: Al-Resalah Institute. (In Arabic)
- Azhari, Muhammad ibn Ahmad (2000). *Tahzib al-Loghah (The Purification of the Vocabulary)*. Beirut: Daar Ehyaa al-Torath al-Arabi. (In Araic)
- Baamshaadi, Paarsa and Javaad Baamshadi and Shaadi Ansarian (2016). Barresie Ma'naaeie se Harfe Ezaafe "wal", "Ta" and Ara" dar Kordie Gurani az Didgaahe Shenaakhti (The Semantic Examination of Three Letters "Wal", "ta" and "ara" in Gurani Kurdish from the Cognitive View Point). *Linguistic Queries*; 7 (3). 59-80. (In Arabic)
- Bakhshi, Hamid (2019). *Tahlile Chand-Ma'naaeie Fe'le "Oftaadan"*, dar Zabaane Faarsi "Ruykardi Ma'na-Shenaasie Shenaakhti" (The Analysis of Polysemy of The Verb "Falling", in the Persian Language "a Cognitive Semantics Approach"). Master's Thesis; Supervisor: Sayyed Muhammad Radhi-Nezhaad; Muhaqqeq Ardebily University. (In Persian)
- Baydhavi, 'Abdollah ibn 'Omar (1997). Anvaar al-Tanzil wa Asraar al-Tavil (The Lights of the Revelation and the Secrets of the Interpretation). Beirut: Daar Ehyaa al-Torath al-Arabi. (In Arabic)
- Damghani, Husain ibn Muhammad (1983). *Al-Vojuh wa al-Nazaaer fi al-Qoran al-Karim aw Qamus al-Qoran (The Aspects and Similitudes in the Noble Quran or the Quran Dictionary*). Beirut: Daar al-'Elm lel-Malaaeen. (In Arabic)
- Daneshvar Kashkuli, Marjaan and Muhammad 'Amu-Zadeh and Hadaaeq Redhaaei (2016). Ab'aade Ma'naaeie Makaane Waazhe "'Zeir" bar Asaase Modele Chand-Ma'naaeie Qaaedemand (The Semantic Dimensions of the Place the Word "Under" Based on the Regular Polysemy Method). *Linguistic Queries*. 7 (3). 415-443. (In Persian)
- Dehqan, Mas'ud and Behnaz Afshari (2018). Barresie Karbordei-Ma'naaeie "Ara" dar Kordia z Didgahe Shenakhti (The Applicable-Semantic Examination of "ara" in

- Kordish from the Cognitive Approach). Language and Linguistics; 14 (1). 147-165. (In Persian)
- Ebrahim Anis (1979); Delalatol-Alfaaz (The Indications of the Words). Cairo-Egypt: Al-Anjlo al-Mesreih Library. (IN Arabic)
- Evans, v., & Green, m. (2006). cognitive linguistics: an introduction. Edinburgh: Edinburgh university press.
- - Evans, Vyvyan & Tyler Andrea (2005). Applying Cognitive Linguistics to Pedagogical Grammar: The English Prepositions of Verticality. Revista Brasileira de Linguística Aplicada, Volume: 5, Issue: 2.
- Farahidi, Khalil ibn Ahmad (no date). Kitab al-'Ayn (The Book al-"Ayn); Beirut: Daar and al-Hilal Library. (In Arabic)
- Faydh Kashani, Muhammad Muhsin (1994). Tafsir Al-Safi (The Purer *Commentary*). Tehran: Al-Sadr. (In Arabic)
- Fuladvand, Muhammad Mahdi (1994). Tajomah Qoran al-karim (The Translation of the Noble Quran). Tehran: Dar al-Qoran al-Karim. (In Persian)
- Gandomkar, Raheleh (2013). Mo'arrefi wa Naqde Wivian Ivanez, Wazheha Chegune Ma'na Midahand: Mafahime Wazhegani, Olguhaye Shenakhti wa Sakhtare Ma'na (Introducing and Critique of Vyvyan Evans, Hwo the Words mean: Lexical concepts, Cognitive Models and Meaning Structure). Comparative Linguistics **Researche**; 3 (6). 189-195. (In Persian)
- Hakim Termezi (1969). Tahsil Nazaaer al-Qoran (Gaining the Similitude "words" of Quran). no place: no name. (In Arabic)
- Hayri Nayshaburi, Esma'eil ibn Ahmad (2011). Wojuh al-Qoran (The Aspects of the Quran). Masjjad: Foundation of Islamic Researches of Aastan Qods Razavi. (In Arabic)
- Ibn 'Atiah, 'Abdol-Haq ibn Ghaleb (1991). Al-Moharra al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al-'Aziz (The Summary Written in the Commentary of the Noble Book). Beirut: Daar al-Kotob al-'Elmiah. (In Arabic)
- Ibn Jawzi, 'Abdorrahman (1986). Nazhatol-A'yon al-Nawaazer fi 'Elm al-Wojuh wa al-Nazaaer (The Circulation of the Eyes in the Science of Wojuh and Nazaaer "the Aspects and the Similitudes"). Beirut: Al-Resalah Institute. (In Arabic)
- Ibn Kathir, Esma'eil ibn 'Amr (1998). Tafsir al-Qoran al-'Azim (The Commentary of the Great Quran). Beirut: Daar al-Kotob al-'Elmiah. (In Arabic)
- Jawhari, Esma'eil ibn Hammaad (1990). Al-Sehaah (The Correct ones). Beirut: Daar al-'Elm lel-Malaaeen. (In Arabic)
- Kamaloddin, Hazem Ali (2008). Mo'jam Mofradat al-Moshtarak al-sami fi al-Loghah al-'Arabiah (The Doctionary of Sami Mutual words in the Arabic Language). Cairo-Egypt: al-Adab Library. (In Arabic)
- Khaanzadeh, Ma'sumeh and Husain Razavian (2014). Chand-Ma'naaeie Harfe Edhaafe "be" dar Zabaane Farsi baa Ruykarde Ma'na-Shenasie Shenakhti (Polysemy of the Preposition "B" in the Persian Language by Cognitive Semantics Approach). The Studies of Language and Dialects of West of Iran; 2. (3). 57-79. (In Persian)
- Khaazen, 'Alaaoddin Ali ibn Muhammad (1994). Lobabot-Tavil fi Ma'aani al-

*Tanzil (The Cores of the Interpretation in the Meanings of the Revelation).* Beirut: Daar al-Kotob al-'Elmiah. (In Arabic)

- Makki ibn Abi-Talib, Abu Muhammad (2008). Al-Hedayah ela Bolugh al-Nehayah fi 'Elm Ma'aani al-Qoran wa Tafsireh wa Ahkameh wa Jomal men Fonun 'Olumeh (The Guidance toward Achieving to the End in the science of the Meaning of the Quran, its Commentary and its Rules and a Sentences of techniques of its Sciences). Cairo-Egypt: Sharjah University. (In Arabic)
- Mashkur, Muhammad Javad (1978). Farhange Tatbiqie 'Arabi baa Zabanhaye Sami wa Irani (Comparative Arabic Culture with the Semitic and Iranian Language). Tehran: Foundation of Iran Culture. (In Persian)
- Meshkin Faam, Batul and A'zam Dehqani (2018). Barresie Shenakhtie Shabake Ma'naaeie Harfe "Thomma" dar Qoran al-Karim (The Cognitive Examination of Semantic Network of The Letter "Thomma" In the Noble Quran). *Linguistics Researches of Quran*; 7 (3). 1-16. (In Persian)
- Meybodi, Ahmad ibn Abi-As'ad (1992). *Kashfol-Asrar wa 'Oddatol-Abrar (The Discovery of the Secrets and the Tools of the Righteous ones)*. Tehran: Amir Kabir. (In Arabic)
- Al-Monajjad, Muhammad Nuroddin (1999). Al-Eshterak al-Lafzi fi al-Qoran al-Karim bayn al-Nazariyyah wa al-Tatbiq (The Mutual Word in the Noble Quran Between the Theory and Adaptation). Damascus-Syria: Daar al-Fikr. (In Arabic)
- Moqatel ibn Solaiman (2006). *Al-Wojuh wa al-Nazaaer fi al-Qoran al-'Azim (The Aspects and the Similitudes in the Great Quran)*. Dubai-UAE: The Center of Jom'ah al-Maajed for the Culture and Inheritance. (In Arabic)
- Nili Pur, Maryam and 'Alireza Qaemi Nia and Sha'ban Nosrati (2016). Karbaste Nazarieh Pish-Nemuneh wa Shabakeh Sho'aaei dar Ma'na-Shenasie Shenakhtie Taqva dar Qoran (Usage of The Prototype Theory and the Radial Network in the Cognitive Semantics of "Taqwa" -Piety- in the Quran). *The Mind.* 17 (2). 93-118. (In Persian)
- Qarashi, Sayyed Ali Akbar (1998). *Tafsir Ahsan al-Hadith (The Commentary of the Best Speech)*. Tehran: Be'that Foundation. (In Persian)
- Qortobi, Muhammad ibn Ahmad (1995). *Al-Jame' le-Ahkam al-Qoran (The Comprehensive for the Rules of Quran)*. Tehran: Naser Khosro. (In Arabic)
- Rasekh-Mahand, Muhammad (2003). *Daramadi bar Zaban-Shenasie Shenakhti: Nazarehha wa Mafahim (An Introduction on Cognitive Linguistics: The Theories and the Concepts).* Tehran: Samt. (In Persian)
- Razi, Abol-Fotuh Husain ibn Ali (1987). *Rawdhol-Jenaan wa Rawhol-Jenaan (The Gardens of Paradises and the Spirit of Paradises)*. Mashhad: Foundation of Islamic Researches of Aastaan Qods Radhawi. (In Persian)
- Sadeqi Tehrani, Muhammad (1986). *Al-Forqan fi Tafsir al-Qoran bel-Qoran (The Criterion in the Commentary of the Quran by Quran)*. Qom: Islamic Culture. (In Arabic)
- Samarqandi, Muhammad ibn Ahmad (no date). *Tafsir al-Samaqandi al-Mosamma Bahrol-'Olum (The Commentary of Samarqandi named as the Sea of the Sciences).* no place. (In Arabic)
- -Sameerah T. Saeed (2018). *The Polysemy of Khilāl: A Cognitive Approach. International Journal of English Linguistics.* Vol. 8, No. 3. Canadian Center of Science and Education.

- Sharifi, Lala (2009). Ruykardi Shenakhti be Yek Fe'le Chand-Ma'naye Farsi (A Cognitive Approach to a Persian Polysemy Verb. The New ones of Cognitive Sciences; 11 (3); 1-11. (In Persian)
- Suyuti, Jalaloddin (2000). AL-Etgan fi 'Olum al-Qoran (The Firmed in the Sciences of Quran). Beirut: Daar al-Kitab al-'Arabi. (In Arabic)
- Tabarsi, Fadhl ibn Hasan (1993). Majma' al-Bayan le 'Olum al-Qoran (The Collection of the Expression for the Sciences of Quran). Tehran: naser Khosro. (In Arabic)
- Tabatabaei, Sayyed Muhammad Husain (1996). Al-Mizan fi Tafsir al-Qoran (The *Criterion in the Commentary of Quran*). Qom: Islamic Publication Office. (In Arabic)
- Teflisi, Habish ibn Ebrahim (1981). Wojuh Qoran (The Aspects of Quran). Tehran: Quran Foundation. (In Persian)
- Tusi, Muhammad ibn Hasan (no date). Al-Tebyan fi Tafsir al-Ooran (The Explanation in the Commentary of the Quran). Beirut: Daar Ehyaa al-Torath al-Arabi. (In Arabic)
- Tyler, Andrea & Vyvyan Evans (2003). Reconsidering Prepositional Polysemy Network: The Case of Over. In: B. Nerlich, Z. Todd, V. Herman & D. D. Clark (Eds.), Polysemy: Flexible Patterns of Meaning in Mind and Language, (pp. 159-95). Berlin: Mouton de Gruyter.
- Yahya ibn Salam (1979). Al-Tasarif le-Tafsir al-Qoran mem-ma Eshtabahat asmaaohu wa Tasarrafat Ma'aaniheh (The Declensions in the Commentary of Ouran from what, its Names Became Doubtful and its Meanings Conjugated). Tunisia: Tunisian Company for Disribution. (In Arabic)
- Zabidi, Muhammad ibn Muhammad (1994). Taj al-'Arus men Jawaher al-Qaamus (The Crown of the Bride from the Jewelry of the Qaamus). Beirut: Daar al-Fikr. (In Arabic)
- Zamakhshari, Mahmud (1986). Al-Kashshaf 'an al-Haqaeq Ghavamedh al-Tanzil (The Most Discoverer from the Facts of the Ambiguities of the Revelation). Beirut: Daar al-Kitab al-'Arabi. (In Arabic)

ژپوښشگاه علوم اننانی ومطالعات فرښځی پر ټال جامع علوم اننانی



# محلة دراسات تفسيرية

السنة ١٥ / شتاء ١٤٤٦ / العدد ٦٠

# تفسير كلمة «الناس» المتعدّدة المعانى فى آيات القرآن الكريم علي أساس نظرية نموذج تعدد المعانى للمدخل الواحد

# اعظم فرجامي ۱ مريم محمدياري ۲ مجتبي بيگلري ۳

١. أستاذة مساعدة في قسم الإلهيات، جامعة رازي، كرمانشاه، ايران (الكاتب المسؤول).

a.farjami@razi.ac.ir

٢. خريجة ماجستير في علوم القرآن والحديث، جامعة رازي، كرمانشاه، ايران.

maryam.mohammadyari.71@gmail.com

٣. أستاذ مساعد في قسم الإلهيات، جامعة رازي، كرمانشاه، ايران.

m.b1339@gmail.com

| ملخّص البحث                                                                                                   | معلومات المادة                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| معرفة المعاني المختلفة لكل كلمة في القرآن الكريم تساعد في فهم المقاصد القرآنية بشكل أفضل. فكلمة               | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث            |
| «ناس» مشتقة من الجذر «أنس» وقد ذُكرت في معظم كتب الأوجه والنظائر بوصفها كلمة متعددة المعاني                   |                                    |
| تحتوي على ١٩ وجهًا. وبسبب الترابط بين هذه المعاني الـ(١٩)، يمكن اعتبار كلمة «ناس» في القرآن متعددة            |                                    |
| المعاني وليست لفظًا مشتركًا. ونموذج تعدد المعاني للمدخل الواحد هو من النماذج الحديثة في علم اللغة             |                                    |
| المعرفي، حيث طبّقه عدة لغويين مثل تايلر وإيفانز على كلمات متعددة المعاني مختلفة كحروف الجر                    | تاريخ الإستلام:                    |
| وأحيانًا الأفعال، وأكملوا معاييره خطوة بخطوة. وعليه فتطبيق تعددية معنى كلمة «ناس» وفق هذا النموذج             | 1440/11/V                          |
| يساعد على فهم علاقات المعاني ال(١٩) ويؤكد بشكل قاطع أن «ناس» ليست لفظًا مشتركًا. وباستخدام                    | تاريخ المراجعه:                    |
| معايير نموذج تعدد المعاني، تم تحديد المعنى الأولي (المفهوم النموذجي) والمعاني المتمايزة لكلمة «ناس».          | 1448/0/18                          |
| إضافةً إلى ذلك، يوضح سياق الآيات وآراء المفسرين وجود خط معنوي واضح بين ١٣ وجهًا من معاني                      | <b>تاریخ القبول</b> :<br>۱۴۴۶/۵/۲۵ |
| كلمة «ناس» يتمثل في مفهوم «الجماعة ومجموعة من البشر»، وهو ما يُطلق عليه في نموذج التعددية المعرفية            | 111778718                          |
| اسم «المفهوم النموذجي». أما الوجوه الستة الأخرى لكلمة «ناس» فترجع إلى «أفراد منفردين ومخصوصين»،               |                                    |
| وقد اعتبر معظم اللغويين أن هذه الوجوه ليست تغييرًا في المعنى، بل تخصيصًا للمعنى العام.                        |                                    |
| تفسير «ناس»، التفسير اللغوي، الأوجه والنظائر، التعددية المعنوية، نموذج تعدد المعاني للمدخل الواحد.            | الألفاظ المفتاحية                  |
| فرجامي، اعظم، مريم محمدياري و مجتبي بيگلري (١٤٤٦). تفسير كلمة «الناس» المتعدّدة المعاني في آيات               |                                    |
| القرآن الكريم على أساس نظرية نموذج تعدد المعاني للمدخل الواحد. <i>مجلة دراسات تفسيرية.</i> ١٥ (٤). ١٧٦ ـ ١٥٣. | الاقتباس                           |
| DOI: https://doi.org/10.22034/15.60.145<br>https://doi.org/10.22034/15.60.145                                 | رمز DOI:                           |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                           | الناشر                             |





# نشرييلمى مطالعات تفسيري

سال ۱۵، زمستان ۱٤٠٣، شماره ۲۰

# تفسیر واژه چندمعنایی «ناس» در آیات قرآن کریم براساس نظریه الگوی چندمعنایی قاعدهمند

# اعظم فرجامی ۱ مریم محمدیاری ۲ مجتبی بیگلری

۱. استادیار گروه الهیات، دانشگاه رازی، کرمانشاه، ایران (نویسنده مسئول). a.farjami@razi.ac.ir

۲. کارشناسی ارشد علوم قرآن و حدیث، دانشگاه رازی، کرمانشاه، ایران. maryam.mohammadyari.71@gmail.com

۳. استادیار گروه الهیات، دانشگاه رازی، کرمانشاه، ایران. m.b1339@gmail.com

| چکیده                                                                                        | اطلاعات مقاله             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| شناخت معانی مختلف هر واژه در قرآن، به درک بهتر مقصود آیات قرآن کمک میکند. «تاس» از           | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی |
| ریشه «انس» است و در بیشتر کتابهای وجوه و نظائر، بهعنوان یک واژه چندمعنایی، با ۱۹ وجه،        | (108 _ 179)               |
| ذکر شده است. به سبب ارتباط بین این ۱۹معنا میتوان ناس را واژهای چندمعنایی ـ و نه مشترک        |                           |
| لفظی ـ در قرآن قلمداد کرد. الگوی چندمعنایی قاعدهمند از مدلهای جدید زبانشناسی شناختی          |                           |
| است که چندین زبانشناس از جمله تایلر و ایوانز آن را درباره کلمات متفاوت چندمعنایی مانند: حروف | <b>医</b> 类数               |
| اضافه و گاه افعال به کار بردند و مرحله به مرحله ملاکهای این نظریه را تکمیل کردند. تطبیق      |                           |
| چندمعنایی واژه «ناس» با الگوی چندمعنایی قاعدهمند کمک میکند بتوان روابط ۱۹ معنای ناس را       | 国现在分级                     |
| درک کرد و با قطعیت اعلام کرد که «ناس»، «لفظ مشترک» نیست. با استفاده از ملاکهای الگوی         | تاریخ دریافت؛             |
| چندمعنایی قاعدهمند، معنای پیشنمونه و معانی متمایز «ناس» مشخص شد. افزون بر آن، سیاق آیات      | 14.4/7/77                 |
| و دیدگاه مفسران نشان میدهد میان ۱۳ وجه کلمه «ناس»، خط معنایی روشنی مانند «جماعت و            | تاریخ بازنگری:            |
| گروهی از انسانها» دیده میشود که در الگوی چندمعنایی شناختی به آن مفهوم پیشنمونه گفته          | 14.4/4/                   |
| میشود. شش وجه دیگر کلمه «ناس» به «افراد واحد  و خاص» بازگردانده شدند که بیشتر<br>-           | تاریخ پذیرش:              |
| لغت پردازان آنها را نه تغییر معنا که تخصیص معنا از معنای عام دانستهاند.                      | 14.7/9/7                  |
| تفسیر «ناس»، تفسیر لغویی، وجوه و نظائر، چند معنایی، الگوی چندمعنایی قاعدهمند.                | واژگان کلیدی              |
| فرجامی، اعظم، مریم محمدیاری و مجتبی بیگلری (۱۴۰۳). تفسیر واژه چندمعنایی «ناس» در آیات        |                           |
| قر آن کریم براساس نظریه الگوی چندمعنایی قاعدهمند. <i>مطالعات تفسیری</i> . ۱۵ (۴). ۱۷۶ ـ ۱۵۳. | استناد                    |
| DOI: https://doi.org/10.22034/15.60.145                                                      | _                         |
| https://doi.org/10.22034/15.60.145                                                           | کد DOI:                   |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                             | ناشر                      |

## ١. طرح مسئله

واژگان چندمعنایی در قرآن مجید را میتوان بیش از همه در علم وجوه و نظائر به دست آورد. نویسندگان کتابهای وجوه و نظائر، معمولاً از این علم و واژگان چندمعنایی تعریف دقیقی نکردهاند. برخی واژگان وجوه و نظائر را «لفظ مشترک» و برخی «چندمعنایی» و متفاوت از مشترک لفظی خواندهاند. سیوطی و برخی محققان معاصر، وجوه و نظائر را مشترک لفظی یا همنامی میخوانند. در مقابل برخی تعریف اشتراک لفظی را با چندمعنایی متفاوت دانسته و معتقدند باید بین معانی متعدد لفظ، رابطه تباین برقرار باشد تا بتوان آن را «مشترک لفظی» دانست. اکنون با توجه به رشد علم زبان شناسی و معناشناسی، اگر بخواهیم برخی از این واژگان را بازنگری و مطالعه کنیم، نیاز است تعاریف کهن و جدیدی که درباره واژگان چندمعنایی صورت گرفته را بازخوانی نماییم. در یک دستهبندی کلی میتوان گفت اگر واژهای چند معنا داشت، در صورتی که بین معانی مختلف آن ارتباط برقرار باشد، آن واژه «وجوه و نظائر و چندمعنایی» است و اگر بین معانی مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنای مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنای مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنایی مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنایی مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنای مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنای مختلف آن ارتباط معنایی وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنای مغنای و معنایش می توان گفت ایم می توان گفت ایم و در ایم در بازگران با مینایم وجود نداشت یا به تعبیر المنجد تباین بود، واژه «مشترک لفظی» است. معنای و در باز مینایم و در میک در بازگران و در میک در بازگران و در میک در بازگران و د

اکنون این پژوهش می کوشد به این پرسش پاسخ دهد که با توجه به ارتباط معانی متمایز شبکه معنایی «ناس» این واژه، چندمعنایی محسوب می شود؟ یا واژهای مشترک لفظی و همنام است؟ معنای اولیه ماده «انس» کدام است؟

## ۲. پیشینه

مقالات، پایان نامهها و کتابهای بسیاری درباره واژگان چندمعنایی با توجه به الگوی چندمعنایی تایلر و ایوانز شکل گرفته است که به واژگان چندمعنایی زبانهای کرهای، فارسی، انگلیسی، کردی، عربی و سی پرداختهاند؛ چون این نظریه با بحث روی حروف اضافه آغاز شده است، بیش از همه بررسی چندمعنایی حروف اضافه فارسی مانند: «با»، «زیر»، «به»، «تا»، «از»، «سر و در»، «روی» و سابه کمک این نظریه، مورد توجه زبان شناسان ایرانی قرار گرفته است. گاهی نیز روی برخی افعال فارسی مانند: رفتن،

٢. سيوطى، الإتقان، ج ١، ص ۴۴٠؛ عبدالعال مكرم سالم، المشترك اللفظى فى الحقل القرآنى، ص ٩؛ ابراهيم انيس،
 دلالة الألفاظ، ص ٢١٢.

<sup>1.</sup> Homonymy.

٣. المنجّد، الاشتراك اللفظي في القرآن الكريم، ص ٢٣٧ \_ ٩١.

۴. خانزاده، «چندمعنایی حرف اضافه «به» در زبان فارسی»؛ دهقان و افشاری، «بررسی کاربردی \_ معنایی æra در کردی از دیدگاه شناختی».

۵. برای نمونه ر.ک: راسخ مهند و رنجبر، در آمدی بر زبان شناسی شناختی؛ دانشور و دیگران، «ابعاد معنایی مکان واژه «زیر» بر اساس مدل چندمعنایی قاعدهمند»، جسارت های زبانی، ش ۶۰ ص ۴۴۳ ـ ۴۱۵ و ... .

گرفتن، افتادن، افعال حسى مثل شنيدن و ... نظريه الگوى چندمعنايى قاعدهمند اجرا شده است.

پژوهشهای زبان شناختی در قرآن چندی است که آغاز شده و به صورت موردی کتاب یا مقاله درباره آن نگاشته شده است. از سوی دیگر به کمک الگوی چندمعنایی قاعده مند که توسط تایلر و ایوانز ارائه شده، پژوهشهایی به صورت مقاله به روی حرف اضافه قرآنی «ثم» و نیز واژه چندمعنایی «تقوا» تا حدودی بررسی و بحث انجام شده است.

همچنین «رویکردی زبانشناختی پیرامون چندمعنایی واژه رحمت در قرآن» پژوهش دیگری است که در نشریه پژوهشهای ادبی ـ قرآنی در سال ۱۳۹۴ به چاپ رسیده است. پژوهشهایی از این دست درباره دیگر واژگان قرآنی مانند: «قیامت»، «ذکر»، «فتنه»، «شک و یقین» به شکل مقاله یا پایان نامه صورت گرفته است. با این همه کسی تاکنون درباره چندمعنایی واژه «ناس» از منظر زبانشناختی و نیز تطبیق با الگوی چندمعنایی قاعدهمند نپرداخته است.

# ٣. چندمعنایی و مقوله شعاعی

در علم زبان شناسی ساختگرا و نیز شاخه جدیدتر آن زبان شناسی شناختی، به چندمعنایی پرداخته شده است. از سوی دیگر چند دههای است که در زبان شناسی شناختی نظریههای متعددی یکی پس از دیگری و به صورت تکاملی شکل گرفته است که به بحث چندمعنایی توجه ویژه داشته اند. در معناشناسی شناختی، چندمعنایی به کمک دو نگرش «مقوله شعاعی» و «زنجیرههای معنا» ترسیم و توضیح داده می شود. در نگرش مقوله شعاعی ساختار دایره واری ترسیم می شود که مفهوم اصلی واژه در مرکز آن قرار می گیرد و دیگر معانی واژه چندمعنایی، درجه بندی و بسته به میزان ارتباط با معنای مرکزی، در فاصله هایی از شعاع مرکز دایره قرار می گیرند. ۵ در نگرش زنجیره وار معانی متعدد یک واژه چندمعنایی به صورت زنجیره یا لایه های پشت سرهم تصور می شوند که لایه ها یا زنجیره های کم ارتباط تر از معنای

۱. شریفی، «رویکردی شناختی به یک فعل چند معنای فارسی»؛ بخشی و دیگران، «تحلیل چندمعنایی فعل «افتادن» در زبان فارسی (رویکرد معنی شناسی شناختی)».

۲. افراشی و صامت، «چندمعنایی نظاممند با رویکردی شناختی، تحیل چندمعنایی فعلِ حسی «شنیدن» در زبان فارسی».
 ۳. مشکین فام و دهقانی، «بررسی شناختی شبکه معنایی حرف «ثم» در قرآن کریم».

۴. نیلی پور و دیگران، «کاربست نظریه پیشنمونه و شبکه شعاعی در معناشناسی شناختی تقوا در قرآن». **دهن**، ش ۶۶ ص ۱۱۷ ـ ۹۳.

۵. ر.ک: شریفی، «رویکردی شناختی به یک فعل چند معنای فارسی»، *تازههای علوم شناختی*. سال ۱۱، ش ۴، ص ۸؛ افراشی و صامت، «چندمعنایی نظاممند با رویکردی شناختی، تحیل چندمعنایی فعلِ حسی «شنیدن» در زبان فارسی»، افراشی و صامت، «چندمعنایی نظاممند با رویکردی شناختی، تحیل چندمعنایی فعلِ حسی «شنیدن» در زبان فارسی»، افراشی و صامت، «چندمعنایی نظاممند با رویکردی شناختی، تحیل چندمعنایی فعلِ حسی «شنیدن» در زبان فارسی»، افراشی و صامت، «چندمعنایی نظاممند با رویکردی شناختی، تحیل چندمعنایی فعلِ حسی «شنیدن» در زبان فارسی»، تحیل چندمعنایی در زبان فارسی»، تحیل چندم در زبان فارسی»، تحیل چندمعنایی در زبان فارسی»، تحیل چندم در زبان در زبان در زبان در زبان در زبان فارسی»، تحیل چندم در زبان در زبا

اصلی دورتر قرار می گیرند؛ در این صورت معمولاً معنای زنجیره آخر شباهت معنایی کمتری با معنای زنجیره اول خواهد داشت. از اصطلاحات پرکاربرد مقوله شعاعی مفهوم پیش نمونه است.

مفهوم پیشنمونه یا سرنمونی معنای مرکزی در مقوله شعاعی است که در کانون معانی متعدد واژه چندمعنایی قرار می گیرد. نظریه پیشنمونه بیشترین ارتباط را با تحقیقات تجربی روانشناس شناختی النور رُش و همکارانش دارد. بر مقوله شعاعی اشکالهایی وارد شد از جمله آنکه محدودیتی برای تشخیص معانی متفاوت هر واژه بر عهده شم افراد گذاشته شده بود.

### الكوى چندمعنايي قاعدهمند

این عنوان ترجمه ای از عبارت principled polysemy model است که در زبان فارسی، زبان شناسان معادل های مختلفی از آن ارائه کردند؛ برخی آن را «رویکرد چندمعنایی نظاممند» و برخی «مدل چندمعنایی قاعده مند» و گاه «الگوی چندمعنایی سامان مند» ترجمه کردند. این الگو پس از اشکال هایی که بر نظریه مقولات شعاعی مطرح شد، ارائه گردید و توسعه یافت. تایلر و ایوانز و کوشیدند با «الگوی چندمعنایی قاعده مند» اصولی را مطرح کنند که بر اساس آنها تشخیص معانی واژه چندمعنایی، محدود و دارای چارچوب باشد و در عین شبکه معنایی واژه چندمعنایی با روابط و قواعد خاص ترسیم شود. در

این نظریه ابتدا درباره حروف اضافه بحث و بررسی کرد؛ زیرا حروف اضافه از مشهورترین واژگان چندمعنایی هر زبانی تلقی میشوند. نخستین بار تایلر و ایوانز این الگو را طی مقالاتی، روی برخی حروف اضافه over و in مطرح و پردازش کردند. پس از آن ایوانز چندین کتاب و مقاله پژوهشی دیگر نگاشت و کوشید این نظریه را با نام رویکرد چندمعنایی قاعدهمند" به روی انواع کلمات و واژگان حروف اضافه،

۱. افراشی، همان.

<sup>2.</sup> Prototype Sense.

<sup>3.</sup> Evans, & Green cognitive linguistics: an introduction 331.

۴. همان، ۲۵۵.

۵. راسخ مهند، در آمدی بو زبان شناسی شناختی، ۱۱۴.

ع. دانشور و دیگران، «ابعاد معنایی مکان واژه «زیر» بر اساس مدل چندمعنایی قاعدهمند»، **جسارتهای زبانی**، ش ع، سراسر مقاله.

۷. بامشادی و دیگران، «بررسی معنایی سه حرف اضافه ta ،wæl و æra در کردی گورانی از دیدگاه شناختی».

<sup>8.</sup> Andrea Tyler.

<sup>9.</sup> Vyvyan Evans.

<sup>10.</sup> Tyler, & Evans, Reconsidering Prepositional Polysemy Network: The Case of Over. In 104.

<sup>11.</sup> The Principled Polysemy approach.

افعال و اسمها، با وضع اصطلاحات جدید توسعه دهد. کرچه بر دیدگاههای ایوانز درباره «متغیر دانستن ذات معنا» انتقادهایی وارد شده است؛ از جمله درباره این پیشفرض او که واژهها به تنهایی بدون معنا هستند و تنها هنگام کاربرد در متن و بافت معنا پیدا می کنند، مورد نقد قرار گرفته است. ۲

طبق دیدگاهی که تایلر و ایوانز در الگوی چندمعنایی قاعدهمند ارائه کردند، «مفهوم اولیه» حروف اضافه یا دیگر کلمات چندمعنایی، بر اساس قواعدی خاص تعیین پذیر بوده و «معانی متمایز» به طور قاعدهمند و به کمک ملاکهایی از آن مفهوم اولیه مشتق می شوند. در نهایت معانی متمایز به همراه مفهوم اولیه، «شبکه معنایی» را تشکیل می دهند. طبق این رویکرد، مفهوم اصلی حرف، در مرکز قرار می گیرد و مفاهیمی که به طور مستقیم از مفهوم اولیه مشتق شده اند، نزدیک به مرکز و مفاهیم متمایز که به صورت مستقیم از یکی از مفاهیم متمایز و به صورت غیر مستقیم از مفهوم اولیه، مشتق شده اند، دور تر از مرکز قرار می گیرند.  $^{\vee}$ 

# قواعد و ملاکهای تشخیص مفهوم اولیه و معانی متمایز

تایلر و ایوانز چندین ملاک برای تشخیص مفهوم اولیه از میان معانی متعدد یک واژه و دو ملاک برای تشخیص معانی متمایز پیشنهاد کردند. آن دو در تحقیقات تکمیلی و بعدی خود تعداد و ترتیب ملاکها را بیشتر کردند. آنان معتقدند این ملاکها با یکدیگر و نه به تنهایی تعیین کننده و مفید هستند. تحقیقات کاربردی فراوانی در زبانهای سراسر جهان برای واژگان چندمعنایی بر اساس رویکرد و ملاکهای تایلر و ایوانز به عرصه رسیده است.

دو ملاک و معیار کاربردی تایلر و ایوانز برای تعیین احتمالی مفهوم پیش نمونه چنین است:

الف) نخستین معنای تاییدشده <sup>۸</sup> و مورد قبول که اولین معنای یافتشده است و بهعبارت دیگر ریشه تاریخی معنای واژه محسوب میشود که آن تعیین کننده مفهوم اولیه است.

ب) غلبه در شبکه معنایی ۹ که معنای برتری یافته در همه معانی متمایز شبکه معنایی است. بهعبارت

<sup>1.</sup> Evans, & Green cognitive linguistics: an introduction, 342.

۲. برای توضیحات بیشتر ر.ک: گندمکار، «ویویان ایوانز، واژهها چگونه معنی میدهند: مفاهیم واژگانی، الگوهای شناختی و ساختار معنا»، *پژوهشهای زبان شناسی تطبیقی*، ش ۶۰ ص ۱۹۳.

<sup>3.</sup> primary sense.

<sup>4.</sup> distinct senses.

<sup>5.</sup> semantic network.

<sup>6.</sup> Tyler, & Evans, Applying Cognitive Linguistics to Pedagogical Grammar, 20.

<sup>7.</sup> Tyler, & Evans, Reconsidering Prepositional Polysemy Network: The Case of Over. In, 124-126.

<sup>8.</sup> Earliest attested meaning.

<sup>9.</sup> Predominance in the semantic network.

 $^{ackprime}$ دیگر معنایی، به احتمال زیاد اولیه خواهد بود که مؤلفه معنایی آن در سایر معانی متمایز بیشتر باشد.

از سوی دیگر معانی متمایز باید از دیگر مفاهیم متمایز، معنایی متفاوت داشته باشد و در معیار دوم باید برای آن مفهوم متمایز، نمونههایی جدای از متن و بافت مورد نظر داشته باشد، تا بهعنوان معنای متمایز واژه چندمعنایی لحاظ شود.

# ۴. واژه ناس

«ناس» یکی از واژگان پرکاربرد قرآنی است که با معانی و استعمالهای متعدد و متفاوت در آیات به کار رفته است. نویسندگان کتابهای وجوه و نظائر نیز به آن اشاره و وجوه مختلف معنایی آن را ذکر کردهاند. با مراجعه به کتابهای لغت می کوشیم معنای اصلی و هستهای واژه «ناس» را به دست آوریم و طبق الگوی ایوانز و تایلر این واژه را طبق مفهوم اولیه و پیش نمونه، معانی متمایز، شبکه معنایی و ... بررسی می کنیم. سپس با مراجعه به کتابهای وجوه و نظائر و سپس تفاسیر دیگر، ارتباط این وجوه معنایی را با معنای هسته اصلی کشف کنیم.

### یک. معنای لغوی

درباره ریشه کلمه «ناس» بین لغویان اختلاف است. برخی آن را از ریشه «نوس» (بهمعنای تحـرک) و برخی از ریشه «نسی» (بهمعنای فراموشی) و برخی «انس» (بهمعنای خـو گـرفتن) مـیداننـد. مشهورترین دیدگاه را سیبویه مطرح کرده که «اُناس» جمع «إنس» است. وقتی الفVم بر سر اناس بیاید و ادغام شود، «الناس» شکل گرفته است. طبق نظری دیگر، الف اُناس حذف شده و بدون اینکه ادغامی رخ دهد، «ناس» شکل گرفته است. V

به هر روی اگر دیدگاه مشهور و همریشه بودن انسان و ناس از «انس» را بپذیریم، باید گفت لغویان برای واژه «انس» معانی: «جماعة»، «ما أقبَلَ علیک منها»،  $^3$  «النفس»، «کلب أنُوسُ»،  $^4$  «من الدَّوابّ کلها»،  $^4$ 

<sup>1.</sup> Tyler, & Evans, Reconsidering Prepositional Polysemy Network: The Case of Over. In, 108.

۲. فراهیدی، *العین*، ج ۷، ص ۳۰۳.

٣. جوهري، الصحاح، ج ۴، ص ١٢٥.

۴. ازهری، *تهذیب اللغة*، ج ۱۳، ص ۶۱

۵. فراهیدی، *العین*؛ جوهری، *الصحاح*.

ع. هر آنچه که به سوی انسان بیاید را أنس گویند.

۷. سگ اهلی که متضاد کلب عقور به معنای سگ گزنده و وحشی است.

۸ این عبارت را تنها ازهری در کتاب خود ذکر کرد و منظور او از «من الدّوابّ کلها» تمام جنبندگان نیست؛ بلکه او توضیح میدهد که منظور حیوانات اهلی است که بر آن سوار میشوند و شیر آنها را میدوشند. ازهری، تهدیب اللغة، ج ۱۳، ص ۶۲

«النار»، «البَشَرُ»، «كلُّ ما يُؤنَّسُ به»، «كلُّ ما عَلمْتُهُ»، «خلاف الوحْشَة» و ... را بيان كردهاند. ١

### الف) نخستین معنای تاییدشده

کلمه «انس» مشترک چندین زبان باستانی و نزدیک به عربی است. فعل «اَنَسَ» بهمعنای الفت گرفتن در زبانهای عبری، لهجههای مختلف آرامی، تدمری (پالمیری)، مندایی، سبایی (یمن جنوبی) به صورت «ňš» موجود است. ٔ اسم «اِنس» بهمعنای انسان و آدمی که به «اناس» جمع بسته میشود، در لهجههای مختلف آرامی مانند: آرامی بابلی، آرامی یهودی، آرامی کهن، آرامی هترا، آرامی شاهنشاهی، آرامی هٔزوارشی، فراوان به کار رفته است. برای نمونه إناس «enåš» و ناسوت (بهمعنای انسانی و بشـری در مقابل لاهوت) بهصورت «anåšutå» و «ňšuť» به کار رفته است که در همگی ریشه حروف انس و معنـای انسان و آدمی دیده میشود. از سوی دیگر در زبانهای آشوری، آکدی، سِریانی، نبطی و حبشی واژگانی یافت می شوند که اَواهای نون و سین و گاه الف در آنها موجود است و مفهوم انسان و اَدمی را میرسانند. جزییات مشتقات و تلفظ کاربرد انس و ناس در زبانهای سامی را در جدول زیر می توان گنجاند.

درباره برخی زبانها توضیحاتی لازم است؛ از جمله آن که تلمود به سنت شفاهی یهود گفته می شود و هزوارشی واژگان آرامی به خط پهلوی بوده است.

| سبائی      | مندایی     | تدمري      | نبطى        | حبشى                 | آشوری         | آکدی                            | سریانی          | آرامي                        | عبرى                           |
|------------|------------|------------|-------------|----------------------|---------------|---------------------------------|-----------------|------------------------------|--------------------------------|
| آدمی<br>ňš | آدمی<br>ňš | آدمی<br>ňš | آدمی<br>ňwš | انسان<br>an <b>š</b> | انسان<br>nišu | آکدی کهن:<br>ناس (مردم)<br>nišu | ناسوت<br>nošutå | ناسوت<br>anåšutå             | آنَسَ<br>(فعل)<br><b>ňš</b>    |
|            |            |            | وريخي       | ر<br>لاالعات         | ا<br>نانی ومو | انسان مؤنث<br>(زن)<br>aššatum   | (3)             | آرامی کهن:<br>إنس<br>ňš      | انسان<br><b>iš</b>             |
|            |            |            |             | نانی                 | ععلوم         | انسان<br>Těnisětu               |                 | آرامی<br>شاهنشاهی:<br>ňš     | تلمود:<br>انیس<br><b>ini</b> š |
|            |            |            |             |                      |               |                                 |                 | آرامی بابلی:<br>اناس<br>enåš | مفرد ناس<br>enòš               |
|            |            |            |             |                      |               |                                 |                 | آرامی<br>هزوارشی:<br>ňšuť    | جمع ناس<br>anášim              |

۱. فراهیدی، *العین، ج ۱*۷، ص ۳۰۸؛ ازهری، *تهذیب اللغة*، ج ۱۳، ص ۶۰؛ جوهری، *الصحاح*، ج ۴، ص ۴۲.

۲. مشکور، فرهنگ تطبیقی عربی با زبانهای سامی و ایرانی، ج ۱، ص ۴۲.

٣. همان، ج ٢، ص ٨٨۴ و نيز ر.ك: كمال الدين، م**عجم مفردات المشترك السامي في اللغة العربية**، ص ٣٤

بنابراین باید گفت بهنظر میرسد ریشه و سرچشمه کلمه انس، زبان عبری است؛ زیرا در تلمود و تورات و حتی لهجه آرامی یهودی رایج بوده و حتی مفرد آن بهصورت «انوس» و جمع «اناسیم» ضبط و گزارش شده است. بنابراین احتمال دارد از عبری به دیگر زبانهای خاورمیانه و بینالنهرین از جمله عربی راه یافته است. برخی لغویان مشتق ناسوت از انس و ناس را متعلق به زبان عبرانی میداند که عرب قدیم بدان تکلم میکردند.

از این رو با توجه به معنای تاریخی و ریشه شناسی کلمه «ناس» به نظر می رسد میان معانی متعدد، کهن ترین و نخستین معنای مورد اتفاقی که ملاک اول تایلر و ایوانز بود، انسان، آدمی و بشر یا همان عبارت «کلُّ ما یُؤنّس به» است. پس می توان آن را مفهوم اولیه یا پیش نمونه در نظر گرفت.

# ب) غلبه در شبکه معنایی

به نظر می رسد هر آنچه که به آن اُنس پیدا کنی، مفهوم رایج بیشتر معانی متفاوت «انس» و «ناس» است. از سوی دیگر به نظر می رسد می توان بین این مشتقات معنایی ناس ارتباط برقرار کرد؛ زیرا «جماعت» زمانی تشکیل می شود که گروهی از انسان یا حیوان در کنار یکدیگر تجمع کنند؛ اغلب این تجمعها از روی اُنس به یکدیگر است. «نفس» هر کس اولین مونس و همدم انسان است، شاید از همین رو نفس را از معانی «انس» گرفته اند. هر آنچه وحشی نباشد «اهلی» است و حیوانات اهلی در کنار انسانها اُنس می گیرند؛ از قبیل: سگ اهلی، شتر، گاو و ... . «آتش» از آن جهت که انسان از دیرباز، در کنار آن می نشسته و با دیگران انس می گرفته، در گروه «کلُّ ما یُؤنّس به» است. «بشر» و انسانها نیز به این دلیل که به یکدیگر علاقه و انس دارند و در کنار یکدیگر آرامش پیدا می کنند، از مجموعه جماعت محسوب می شوند و ارتباط این معنا با هسته معنایی «أنس» مشخص می شود.

ارتباط عبارت «کلُّ ما عَلِمْتُهُ» با «أنس» این است که دانش هر انسانی همیشه همراه اوست و انسان، علم خود را دوست دارد؛ به همین دلیل «کلُّ ما عَلِمْتُهُ» یکی از موارد «کلُّ ما یُوْنَسُ به» است. آخرین مورد عبارت «ما أقبَلَ علیک منها» است که لغویون آن را خلاف وحشی گرفتهاند؛ به این دلیل که موجودات وحشی از انسان دور میشوند و به انسان اُنس نمی گیرند درحالی که حیوانات اهلی به سمت انسان می آیند و با انسانها اُنس دارند."

تا به اینجا می توان گفت بین اشتقاقات معنایی «انس» و هسته معنای اصلی، ارتباط برقرار است.

۱. مشکور، همان.

۲. زبید*ی، تاج العروس،* ج ۱۹، ص ۹۱.

۳. ر.ک: فراهیدی، *العین*، ج ۷، ص ۳۰۸؛ جوهری، *الصحاح*، ج ۳، ص ۹۰۵.

گاه این ارتباط بر اثر توسعه معنایی رخ داده است؛ برای نمونه مفهوم «هر آنچه به آن انس گرفته شود» به مفهوم «علم و دانشی که به دست آورده شود» وسعت گرفته است. در موارد دیگر به نظر میرسد رابطه بیان جزء و اراده کل برقرار است؛ زیرا گروه انسانها یا حیوانات اهلی تخصیص یافته موجودات انس گرفتنی هستند. آتش ابزاری برای همدمی و مونس شدن و جان و نفس، همراه همیشگی و مونس انسان است. بر این اساس در این کاربردها و اشتقاقها معنای تباینی وجود ندارد که بتوان «ناس» را از جمله واژگان چندمعنایی به حالت مشترک لفظی طبق کتب لغت عرب دانست.

با توجه به بررسی لغوی واژه «ناس» و طبق رویکرد تایلر و ایوانز، مفهوم اولیه واژه «ناس» همان معنای اصلی این واژه، عبارت «کلُّ ما یُوْنَسُ به» است؛ به این دلیل که به عقیده تایلر و ایوانز نیز، نخستین معنای تاییدشده که همان کهن ترین معنای حرف است را می توان معنای اولیه دانست و باید بتوان رد پای معنای اولیه را در بسیاری از دیگر معانی مجزا پیدا کرد.

بنابراین طبق این تعریف عبارت «کل ما یُونّس به» چیرگی و برتری معنایی دارد و دیگر معانی و مفاهیم مشتق و متمایزشده از این عبارت با دیگر واژگان نیز مرتبط است. طبق توضیحات گفتهشده در قسمت فوق مشخص شد که این معانی و مفاهیم متمایزشده، به طور قاعده مند از معنای اولیه مشتق شدهاند. طبق الگوی تایلر و ایوانز شبکه معنایی واژه «ناس» را میتوان به شکل زیر ترسیم نمود، به طوری که مفهوم اصلی در مرکز و مفاهیمی که به طور مستقیم از مفهوم اصلی مشتق شدهاند، نزدیک به مرکز و مفاهیم مشتق شده از مفهوم اصلی که به طور مستقیم از یکی از مفاهیم مشتق شده، اشتقاق یافته اند، دورتر از مرکز قرار می گیرند. ا

بنابراین در یک نگاه کلی می توان گفت در شبکه معنایی انس، مفهوم پیش نمونه انس و الفت (کل ما یؤنس به) است و سه معنای متمایز دیده می شود که برخی از معناها خود گره می شوند و چند زیرشاخه می گیرند. معمولاً زیرشاخه ها مصادیق یا به عبارت دیگر، مفاهیم مادی مفهوم متمایز محسوب می شوند.

# ۱) موجودات و پدیدههای انس گرفتنی

بارزترین مصداقِ مفهوم متمایز موجودات انس گرفتنی، «بشر»، آدمی و انسان است؛ زیـرا ویژگی آدمی خوگرفتن و الفت و مهریافتن است. گروهی از انسانهای انس گرفته نیز «ناس» نامیده میشوند. مصداق دیگر «آتش» است که انسان باستانی از دیرباز به آن انس و خو گرفته و باعث آرامش و امنیتش شده است. «نفس» و جان آدمی نیز با الفت و همنشینی قرین است؛ زیرا جان و روح با جسم خو می گیرد.

<sup>1 .</sup>Tyler, & Evans, Reconsidering Prepositional Polysemy Network: The Case of Over. In, 124-126.

#### ۲) متضاد وحشت

از آنجایی که «یعرف الاشیاء باضدادها» در همه مباحث زبان شناسی مصداق دارد. درباره مفاهیم متمایز ریشه انس نیز مصداق دارد؛ زیرا یکی از خوشهها و شاخههای شبکه معنایی انس به خلاف وحشت و آرامش باز می گردد. به این ترتیب مشتقات با مفهوم مخالف و متضاد معنا یافتند؛ به این شکل که متضاد انس و خوگرفتن، وحشت و دوری کردن (خلاف الوحشهٔ) است. به جانداران و حیوانات انس گرفته مثل چهارپایان، «اهلی» و به حیوانات غیر انس گرفته و دور شده از انسان، «وحشی» گفته می شود. حیوانات اهلی و وحشی گاهی به صورت مصداقی، زیرمجموعه مشتقات معنایی انس قرار گرفتند؛ برای نمونه «کلب انوس» در مقابل «کلب عقور»؛ یعنی سگ اهلی که آزاری ندارد.

### ٣) هر أنجه دانسته شود

جهل و بیگانگی سبب وحشت انسان است و دانستن و آگاه شدن موجب آرام شدن و خوگرفتن آدمی به پیرامون و انسانهای دیگر میشود؛ زیرا شناخت حاصل میشود. معمولاً انس در باب افعال مفهوم دانستن و رشد و راه پیدا کردن دارد؛ این مفهوم درباره شنیدن و دیدن هم کاربرد دارد؛ چنان که عبارات جوهری این مفاهیم را کاربردی نشان میدهد: «آنستُهُ؛ أبصرتُهُ، یقال: آنست منه رُشْدًا، أی عَلِمْتُهُ، و آنست الصوت: سمعتُه». (



# دو. کاربرد قرآنی مشتقات انس و واژه ناس

مشتقات کلمه انس با کاربری حدود ۳۳۸ مرتبه از واژگان پرکاربرد قرآنی حساب می شود. بیشتر این مشتقات قرآنی اسم هستند و ۵ \_ ۶ مورد به صورت فعل در قرآن استفاده شده است. در میان اسامی

۱. جوهری، الصحاح، ج ۴، ص ۴۲.

برگرفته از ریشه انس، نیز واژه «الناس» با کاربرد ۲۴۱ مرتبه در کل قرآن بیشتر از همه به کار رفته است. ٔ میزان و معانی کاربرد مشتقات انس در جدول زیر نمایش داده شده است.

| الناس   | اناس/<br>اناسی | انسان/<br>الانسان | انس/ الانس/<br>الانسى | استأنس(باب<br>استفعال) | آنس (باب<br>افعال)      | صورت<br>کلمه |
|---------|----------------|-------------------|-----------------------|------------------------|-------------------------|--------------|
| انسانها | انسانها        | انسان             | انسان                 | طلب انس<br>کردن        | مشاهده کردن<br>و دانستن | معنا         |
| 741     | ۶              | ۶۵                | 19                    | ٢                      | ۵                       | تعداد        |

بررسیها نشان داد واژه پرکاربرد «ناس» در قرآن، به معانی و وجوه متعددی تفسیر شده است؛ بنابراین چندمعنایی و چند وجهی واژه ناس در قرآن بر اساس الگوی تایلر و ایوانز مورد توجه و بررسی قرار می گیرد. مراجعه به کتابهای وجوه و نظائر و نیز تفاسیر، وجوه معنایی واژه ناس در قرآن را مشخص می کند.

# سه. وجوه معنایی ناس در قرآن

در میان دانشمندان وجوه و نظائر، مقاتل بن سلیمان، یحیی بن سلام، حیری، تفلیسی و ابنجوزی واژه «النّاس» را از کلمات چندمعنایی قرآنی به شمار آوردهاند و در مجموع برای آن نوزده وجه ذکر کردهاند. ٔ جدول زیر این وجوه را نشان میدهد:

| ابنجوزی  | تفلیسی | دامغانی | حیری | ابوهلال  | ترمذی   | یحیی     | مقاتل    | نام                                 |
|----------|--------|---------|------|----------|---------|----------|----------|-------------------------------------|
|          |        | (       | 1    | طالعات   | مانی وم | علوصاله  | 06-      | ۱. ابوسفیان                         |
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓    | <b>√</b> | 1 10    | <b>√</b> | <b>√</b> | ٢. مؤمنو أهل التوراة/عبداللهبن سلام |
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓    | <b>/</b> | اللوم   | <b>✓</b> | 4        | ٣. أهل سفينهٔ نوح/من عهد آدم        |
| ✓        | ✓      |         | ✓    | ✓        |         | <b>√</b> | <b>√</b> | ۴. أهل مصر خاصة                     |
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓    | ✓        |         | ✓        | ✓        | ۵. أهل مكهٔ خاصهٔ                   |
| <b>✓</b> | ✓      | ✓       | ✓    | ✓        |         | ✓        | ✓        | ۶. بنوإسرائيل                       |
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓    | ✓        | ✓       | ✓        | ✓        | ٧. جميع النّاس/جماعة                |

عبدالباقي، المعجم المفهرس، ص ٨٩٤ ـ ٨٩٢.

۲. مقاتل بن سليمان، الاشباه و النظائر، ص ۶۱ و ۶۲ يحيى بن سلام، التصاريف، ص ۱۶۸؛ حكيم ترمذى، تحصيل نظائر القرآن، ص ۱۶۸؛ ابوهلال عسكرى، الوجوه و النظائر، ص ۴۶۵؛ حيرى، وجوه القرآن، ص ۵۵۲؛ دامغانى، الوجوه و النظائر، ص ۴۶۹؛ تغليسى، وجوه قرآن، ص ۲۸۴ ـ ۲۸۸؛ ابنجوزى، نزهه الاعين، ص ۶۰۵ ـ ۶۰۱.

| ابنجوزی  | تفلیسی | دامغانی | حیری     | ابوهلال | ترمذی    | یحیی | مقاتل | نام                     |
|----------|--------|---------|----------|---------|----------|------|-------|-------------------------|
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓        |         | ✓        | ✓    | ✓     | ۸. الدجّال              |
| ✓        |        | ✓       |          |         |          | ✓    |       | ۹. ربیعهٔ و مُضر        |
| ✓        | ✓      | ✓       | <b>√</b> |         |          | ✓    | ✓     | ١٠. الرسل               |
|          |        |         | <b>✓</b> |         |          |      |       | ۱۱. العبيد              |
|          |        |         | ✓        |         |          |      |       | ١٢. صنف من الجن         |
| <b>✓</b> | ✓      | ✓       | ✓        | ✓       | ✓        | ✓    | ✓     | ١٣. محمد عَالِينَاتُهُ  |
|          |        |         | ✓        |         |          |      |       | ۱۴. المنافقون           |
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓        | ✓       |          | ✓    | ✓     | ١٥. المومنون خاصّة      |
| ✓        | ✓      | ✓       | ✓        | ✓       |          | ✓    | ✓     | ۱۶. نُعيم بنمسعود اشجعى |
|          |        |         |          |         |          | ✓    |       | ١٧. اهل اليمن خاصّة     |
|          |        |         |          |         | <b>√</b> |      |       | ۱۸. الملک               |
| ✓        |        |         |          |         | $\wedge$ | 1    |       | ۱۹. یهود                |

جدول فوق بیان می کند وجوهی که دانشمندان برای واژه «الناس» در نظر گرفتهاند با معنای پیشنمونه و معانی متمایزی که لغتشناسان برای این واژه ذکر کردهاند، متفاوت است. بهنظر می رسد نویسندگان وجوه و نظائر تنها مصادیق واژه «الناس» در آیات قرآن را بر اساس سیاق و بافت آیات ذکر کردهاند و به معنای اولیه لغوی آن توجهی نداشتهاند. نکته قابل توجه در بین وجوه ارائه شده، ذکر اسامی مانند: ابوسفیان، عبدالله بن سلام، العبید و ... است که اسم خاص اند و بیشتر به سبب نزول یا شأن نزول برخی آیات توجه دارند. ترسیم شبکه معنایی تایلر و ایوانز برای وجوه معنایی واژه الناس این مطلب را واضحتر نمایش می دهد. هرچند که به نظر می رسد بررسی آیات و توجه به نظر مفسران ما را در نتیجه گیری کمک می کند.

## الف) گروهی همفکر و همعقیده

برخی وجوه معنایی ناس را به گروهی از رسل و پیامبران، گروهی مؤمن، گروهی از منافقان و یه ود نسبت دادهاند که همگی به سبب اعتقادات خاص در یک دسته قرار می گیرند. برای نمونه در آیه زیر آمده است کسانی که کفر بورزند و به کفر بمیرند، لعنت خدا و ملائکه و همه مردم بر آنها خواهد بود: «إِنَّ اللَّذِينَ کَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ کُفَّارٌ اُولَئِکَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِکَة وَالنَّاس أَجْمَعِينَ». درباره اینکه چه گروهی از میان

۱. بقره / ۱۶۱.

همه مردم، کافران را لعنت خواهند کرد، میان مفسران اختلاف است؛ زیرا واضح است که کافران خودشان را لعنت نخواهند کرد. طبق یک تفسیر «ناس» مخصوص مؤمنان است، طبق تفسیر دیگر منظور لعن کردن خود کافران ولی در قیامت است که یکدیگر را لعن میکنند، چندین قول تفسیری و اختلاف قرائت دیگر نیز درباره این آیه گزارش شده است.

به هر روی نویسندگان وجوه و نظائر یکی از اقوال را انتخاب کردهاند و تفسیر «ناس» به مؤمنان را یکی از وجوه «ناس» خواندهاند؛ درحالی که به نظر میرسد این رأی مورد اتفاق همه مفسران نیست. از سوی دیگر، اطلاق «ناس» به مؤمنان معنای هسته اصلی؛ یعنی جماعت و گروهی از مردم را به هم نزده است و هنوز همان معنای مردم، ولو دستهای خاص از مردم، وجود دارد. از سوی دیگر «ناس» در این آیه «الّذین یُنْفِقُون فِی السَّراء والفَراء والْکاظِمِین الْغَیْظ والْعافِین عَنِ النَّاسِ» طبق برخی اقوال، به بندگان و غلامان تفسیر میشود؛ از اینرو که اشتباهات و خطاهای زیردستان؛ یعنی «ممالیک» و عبد را ببخشند. ۲

«ناس» دوم در این آیه را «الَّذِی یُوسُوسُ فِی صُدُورِ النَّاسِ \* مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ»، آبه اشرار و برخی به گروه بد از اجنه تفسیر کردهاند که همه آن را نپذیرفتهاند. آین وجه را تنها حیری بهعنوان یکی از وجوه واژه «الناس» عنوان کرده و با توجه به آیه فوق چنین نتیجه می گیرد که «النّاس» شامل انسان و جن است. اشاره شد در این مورد، اکثر مفسران بر این نظرند که از جن ها و انسانها گروهی وجود دارد که مردم را منحرف و گمراه می کنند و انسان از طرف گروهی از جن و نّاس وسوسه می شود. آبه نظر می رسد در این مورد حیری تنها به مصداق موردی و یکی از اقوال تفسیری استناد جسته و آیه را از عمومیت انسان خارج کرده است.

# ب) گروهی از یک شهر و یک سرزمین

گروه و جماعتی خاص از مردم که اهل سرزمین خاصی هستند یا مربوط به زمان و دورهای خاص، یا معتقد به باوری خاص؛ همگی همچنان از دسته انسانها و مردم محسوب می شوند. نویسندگان وجوه و نظائر این گروههای مختلف مردم را به عنوان وجوه متفاوت واژه «ناس» ذکر کرده اند.

مردمانی از سرزمین مصر، یمن، مکه، قبیله ربیعه و مضر از جمله وجوه معنایی جداشده برای کلمه

۱. ابن عطيه، المحرر الوجيز، ج ۱، ص ٢٣٢؛ رازي، روض الجنان، ج ٢، ص ٢٤٣.

۲. ميبدي، كشف الاسرار، ج ٢، ص ٢٧٧.

۳. آن کس که در سینههای مردم وسوسه می کند چه از جنّ و [چه از] انس. (ناس / ۵ و۶)

۴. زمخشری، الکشاف، ج ۴، ص ۸۲۴

۵. طبرسی، مجمع البیان، ج ۴، ص ۵۶۶؛ زمخشری، الکشاف، ج ۴، ص ۸۲۴؛ اَلوسی، روح المعانی، ج ۱۵، ص ۵۲۷.

«ناس» در قرآن هستند. مثلاً برای وجه قبیله ربیعه و مضر معمولاً این آیه را که مربوط به مراسم حج است، مثال ميزنند.

\_ «ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ». \ دو تن از نويسندگان وجوه و نظائر، منظور از «الناس» در این آیه را قبیله «ربیعه و مضر» گفتهاند. منظور از «الناس» در این آیه را به وجهی مشابه؛ یعنی اهل یمن و قبیله ربیعه بازگردانده است. مقاتل بن سلیمان نیز آن را به «اهل مکه» تفسیر کرده است. ٔ دیگران درباره این آیه مطلبی نیاوردهاند.

طبق یک سبب نزول درباره این آیه گفته شده که قریش مباهات می کردند که اهل حرم هستند؛ از این رو با مردم دیگر در عرفات وقوف نمی کردند، پس از آن این آیه نازل شد و به قریش دستور داده شد: مانند بقیه مردم عرب مراسم حج را به جای آورید. $^{0}$  در مقابل این قول، اکثر مفسران «ناس» را در این آیه به صورت عام، «مردم» تفسیر کردهاند.  $^2$  برخی نیز، تفسیر آن را حضرت ابراهیم  $^{4}$  گفتهاند  $^{4}$  و ... .

به طور مشابه، برای وجه «مصر» نیز آیاتی که مربوط به داستان حضرت یوسف است، به مردم مصر تفسیر شده است؛ برای نمونه این آیه که مربوط به داستان پیشگویی خواب عزیز مصر است کلمه ناس بهصورت بدیهی به مردم مصر و آن سرزمین که ماجرا در آن میگذرد، بازگشت دارد: «ثُمَّ یَأْتِی مِنْ بَعْد ذَلَكَ عَامٌ فيه يُغَاثُ النَّاسُ وَفيه يَعْصرُونَ». ^

بررسی تفاسیر این احتمال را ایجاد می کند که دانشمندان در انتخاب این وجه تنها به یکی از مصادیق و اقوال تفسیری تمسک جستهاند؛ زیرا وجه خاص و متفاوتی از واژه «الناس» در این مورد وجود ندارد. زمانبندی ارائهشده مرتبط با وجه واژه «الناس» نیست و همانطور که گفته شد زمان پیدایش اختلاف بین مردم را توضیح میدهد. به نظر میرسد جدا کردن هر بار تکرار کلمه ناس با توجه به مصادیق آن در ماجراهای مختلف، کاری غیر لازم و تزئینی است؛ زیرا سیاق و قرائن داستان کاملاً روشن میسازد که منظور از مردم و جماعت و گروه، مردم مورد اشاره در همان داستان است و نه مردم سرزمین یا عصر دیگر.

۱. پس، از همان جا که [انبوه] مردم روانه میشوند، شما نیز روانه شوید و از خداوند اَمرزش خواهید که خدا اَمرزنده مهربان است. (بقره / ۱۹۹)

۲. دامغانی، *الوجوه و النظائر*، ص ۴۷۰؛ ابنجوزی، ن*زهة الاعین*، ص ۶۰۴

۳. يحيى بن سلام، *التصاريف*، ص ۱۷۰.

۴. مقاتل بن سليمان، *الاشباه و النظائر*، ص ۶۱

۵. مکی بن ابی طالب، *الهدایة الی بلوغ النهایة*، ج ۱، ص ۶۶۶

۶ طبرسی، مجمع البیان، ج ۱، ص ۱۱۲؛ بیضاوی، انوار التنزیل، ج ۱، ص ۱۳۲؛ طباطبایی، المیزان، ج ۲، ص ۸۰.

٧. قرطبي، الجامع لاحكام القرآن، ج ٢، ص ٤٢٧؛ فيض كاشاني، الصافي، ج ١، ص ٢٣٤.

۸. یوسف / ۴۹. برای نظائر دیگر وجه اهل مصر ر.ک: یوسف / ۴۶.

# ج) فرد واحد و خاص

نویسندگان وجوه و نظائر برخی اسمهای خاص را از جمله وجوه واژه «ناس» به شمار آوردهاند. این اسامی خاص شامل حضرت محمد نعیم بن مسعود اشجعی، ابوسفیان، عبدالله بن سلام و دجّال می شود. مقاتل بن سلیمان همه این سه وجه را در یک وجه با تعبیر «النّاس خاصة و عامة؛ یعنی انسانا واحدا» گنجانده است. نویسندگان وجوه و نظائر همگی برای وجه محمّد یک آیه نظیر آوردهاند.

\_ «أُمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ». أنهمه نويسندگان وجوه و نظائر، منظور از النَّاس اين آيه را حضرت محمّد على دانستهاند؛ تفاسير نيز اين مطلب را تاييد نمودهاند و منظور از النَّاس را النبي تفسير كردهاند. "

به نظر میرسد وجه اشتراک بین حضرت محمّد و «کلُّ ما یُوْنَسُ به» \_ معنایی که لغتشناسان برای واژه النّاس ذکر کردهاند \_ این است که مسلمانان همگی به پیامبر انس دارند. حکیم ترمذی معتقد است، چون پیامبر به تنهایی خیر کثیر است، می تواند جای مفهوم مردم و جماعت در «ناس» را بگیرد. \*

نتیجه گیری درباره آیه «الَّذیِنَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ قَدْ جَمَعُوا لَکُمْ» فی دلیل اختلاف نظر، دشوار است و نمی توان نظریات را به راحتی رد یا تایید کرد. تفاسیر نیز اسامی متفاوتی ارائه دادهاند که تشخیص نظر درست در بین آنها مشکل است. ظاهر آیه نشان می دهد که منظور از «الناس» تعداد یا جماعتی از مردم است که قصد ایجاد ترس و وحشت برای مسلمانان داشته اند. حال ممکن است در بین این جماعت اشخاص نام برده نیز حاضر بوده اند. پس در ظاهر به نظر نمی رسد منظور از آیه یک شخص خاص باشد و به هسته معنای اصلی نزدیک تر آن است که نظر برخی مفسران را در تفسیر این آیه ارجح بدانیم که «الناس» را جماعت مردم؛ اعم از منافقان، مشرکان و ... تفسیر کرده اند. ق

درباره «ناس» در آیه «وَإِذَا قِیلَ لَهُمْ آمِنُوا کَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ کَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ» انیز اختلاف اقوال تفسیری دیده می شود. برخی آن را به مهاجران و انصار و برخی به عبدالله بن سلام (از اهل کتاب تازه

۱. مقاتل بن سليمان، *الاشباه و النظائر*، ص ۶۰

۲. بلکه به مردم، برای آنچه خدا از فضل خویش به آنان عطا کرده رشک میورزند. (نساء / ۵۴)

٣. قرطبی، *الجامع لاحکام القرآن*، ج ۵، ص ۲۵۱؛ اَلوسی، *روح المعانی*، ج ٣، ص ۵۵؛ طبرسی، *مجمع البیان*، ج ٣، ص ۹۵؛ صادقی تهرانی، *الفرقان*، ج ۷، ص ۱۱۹.

۴. حكيم ترمذي، تحصيل نظائر القرآن، ص ٧٤.

۵. أل عمران / ۱۷۳.

ع ابن کثیر، تفسیر القرآن الکریم، ج ۲، ص ۱۴۹؛ میبدی، کشف الاسوار، ج ۲، ص ۳۵۰؛ طباطبایی، المیزان، ج ۴، ص ۶۴؛ صادقی تهرانی، الفرقان، ج ۶ ص ۹۲.

۷. بقره / ۱۳.

مسلمان شده) یا مؤمنان اهل کتاب تفسیر کردهاند. ٔ اگر قول دوم مد نظر باشد، ناس که معنای جماعت و جمع دارد در این آیه بهمعنای یک نفر به کار رفته است.

\_ «لَخَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ» أَ همه نويسندگان وجوه و نظائر، «ناس» اول در این آیه را «دجّال» گفتهاند؛ ولی ابنجوزی آن را «الرجال» آورده است که به نظر میرسد تصحیف در نسخهبرداری رخ داده است؛ زیرا برخلاف همه کتابهای وجوه و نظائر اَمده است. $^{ extsf{T}}$ 

غالب مفسران در این مورد اتفاق نظر دارند و منظور از «الناس» را همان خلقت انسان گفتهاند نه شخص خاصّی مانند دجّال. ٔ گفتنی است به ندرت برخی از مفسران، رأی تفسیری نویسندگان وجوه و نظائر را گزارش کردهاند و منظور از «ناس» را «دجّال» دانستهاند؛ زیرا یهود افتخار می کرد به ظهور دجّال در آخرالزمان که امور آبهای جهان را در اختیار خواهد گرفت. $^{
m a}$ 

با توجه به ظاهر آیات ذکرشده و تفاسیر مطرحشده، به نظر میرسد نظریاتی که واژه «الناس» را به بشر و مجموع انسانها تفسیر کردهاند به سیاق آیه و معنای پیش نمونه نزدیک تر است. در بین اسمهای خاصی که به عنوان وجوه واژه «الناس» ذکر شده، تنها نام محمّد الله مورد اتفاق بیشتر مفسران بود و بقیه موارد همانطور که بررسی شد قاعده تخصیص از عام است که طبق برخی شأن نزولها به افراد خاص بازگشت داده شده است.

# د) همه مردم به طور عام

در بيشتر آيات مراد خداوند از لفظ «الناس» همه مردم است؛ مانند آيات: «وَقُولُوا لِلنَّاس حُسْنًا»، عُ «يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس وَاحِدَة»، ٧ «يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ ِ»، ٨ « قُلْ أَعُـوذُ بـرَبِّ النَّـاس \* تروم يسكاه علوم انساني ومطالعات فرمنعي مَلِكِ النَّاسِ \* إِلَهِ النَّاسِ». •

۱. خازن، *لباب التأویل*، ج ۱، ص ۳۲۲.

۲. قطعاً أفرينش أسمانها و زمين بزرگتر از أفرينش مردم است، ولي بيشتر مردم نمي دانند. (غافر / ۵۷)

٣. مقاتل بن سليمان، *الاشباه و النظائر*، ص ۶۱ و ۶۲؛ يحيى بنسلام، *التصاريف*، ص ۱۶۸؛ حكيم ترمذي، تحصيل نظائر القرآن، ص ۶۶؛ حیری، **وجوه القرآن**، ص ۵۵۲؛ دامغانی، **الوجوه و النظائ**ر، ص ۴۶۹؛ تفلیسی، **وجوه قرآن**، ص ۲۸۴ ـ ۲۸۱؛ ابن جوز*ی، نزهه الاعین، ص ۶۰۵ ـ ۶۰۱* 

۴. طوسی، *التبیان، ج* ۹، ص ۸۹؛ طبرسی، مجمع البیان، ج ۸، ص ۸۲۳؛ زمخشری، الکشاف، ج ۴، ص ۱۷۴؛ طباطبایی، الميزان، ج ١٧، ص ٣٤٢.

۵. رازی، **روض الجنان**، ج ۱۷، ص ۴۰؛ میبدی، کشف الاسرار، ج ۸، ص ۴۸۴.

۶. و با مردم [به زبان] خوش سخن بگویید. (بقره / ۸۳)

۷. ای مردم، از پروردگارتان که شما را از «نفس واحدی» اَفرید پروا نمایید. (نساء / ۱)

۸. روزی که مردم چون پروانه [های] پراکنده گردند. (قارعه / ۴)

٩. بگو: پناه مىبرم به پروردگار مردم، پادشاه مردم، معبود مردم. (ناس / ٣ \_ ١)

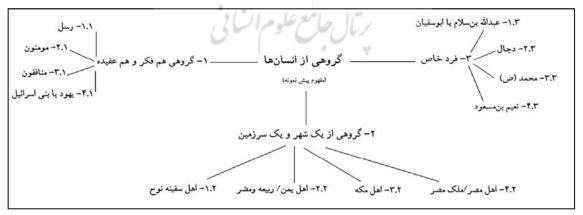
مفسران نیز بر این نظرند که در آیات ذکرشده و بیشتر آیات قرآن، مراد از واژه الناس «جمیع النّاس» است. در اکثر مواردی که منظور آیات همه مردم است مفسر، واژه را توضیح و شرح نمیدهد؛ به این دلیل که معنا و مفهوم برای خواننده روشن است. این مطلب در ظاهر آیات فوق قابل تشخیص است.

# سه. ارتباط وجوه واژه ناس با مفهوم پیشنمونه «کل ما یُؤْنَسُ به»

بارزترین مصداقِ مفهوم متمایز موجودات انس گرفتنی، بشر، آدمی و انسان است؛ زیرا ویژگی آدمی خو گرفتن و الفت و مهر یافتن است. گروهی از انسانهای انس گرفته نیرز «ناس» نامیده میشوند. از مصادیق این انس و دوستی که در بخش وجوه واژه «ناس» به آن اشاره شده است، گروهی همفکر و همعقیده شامل: پیامبران، مومنان، منافقان و ... است که از جهت یکسان بودن هدف و عقیده بین آنها و عقایدشان انس و دوستی برقرار است. همچنین از دیگر مصادیق انس، مجموعه افراد یک شهر و سرزمین است که از لحاظ حب به زادگاه و وطن، نوعی ارتباط و دوستی میان آنها برقرار است.

پیرامون وجوهی که اشاره به شخص خاص دارند؛ اختلافنظرهای زیادی به چشم میخورد که با توجه به ظاهر آیات و تفاسیر مطرحشده، به نظر میرسد نظریاتی که واژه «الناس» را بشر و مجموع انسانها تفسیر کردهاند به سیاق آیه و معنای پیشنمونه نزدیکتر است. در میان این اسامی، تنها نام محمّد مورد اتفاق بیشتر مفسران است که احتمالاً به این دلایل از وجوه واژه «ناس» به شمار آمده است:

- الف) پیامبر الله برگزیده و کامل کننده دین سایر رسل است که با هم در هدف و عقیده مشتر کاند. ب) به منظور انس مسلمانان به پیامبر الله، می توان آن را با مفهوم پیش نمونه مرتبط دانست.
- ج) چون پیامبر به تنهایی خیر کثیر است، می تواند جای مفهوم مردم و جماعت در ناس را بگیرد. در این شبکه معنایی مفهوم پیش نمونه که همان جماعت و گروهی از انسان هاست را می توان زیرمجموعه جماعت یا مفهوم عام «جمیع الناس» برشمرد.



۱. سمرقندی، بحرالعلوم، ج ۳، ص ۶۳۸؛ فیض کاشانی، الصافی، ج ۵، ص ۳۶۶؛ طباطبایی، المیزان، ج ۴، ص ۱۳۵؛ قرشی، احسن الحدیث، ج ۱، ص ۱۸۰.

#### نتيجه

واژه «ناس» در زمره واژگانی است که نویسندگان وجوه و نظائر به آن اشاره کردهاند و در مجموع نوزده وجه معنایی در آیات متفاوت و نظائر قرآنی برای آن ذکر کردهاند. لغتشناسان در تعیین ریشه اصلی این کلمه اختلاف دارند؛ اما معمولاً آن را مرتبط با کلمه انسان معنا میکنند و برگرفته از ریشه «انس» و جمع کلمه «إنس» دانستند.

مقایسه ماده «انس» با دیگر لهجهها و زبانهای خانواده سامی نشان داد که کهنترین معنای انس و ناس به مفهوم آدمی و عالم بشری در زبان عبری و آرامی باز میگردد و از آنجا به عربی و دیگر زبانهای بینالنهرین راه یافته است. سپس انس در زبان عربی زاد و ولد کرده است؛ بنابراین میتوان آن را از نوع واژگان عربیشده مشتق به حساب آورد؛ از اینرو معنای پیشنمونه و اصلی انس، در کتب لغت عربی انسان و آدمی است و بهصورت کلی تر هر آنچه که بدان انس بگیرند.

افزون بر آن، هسته معنایی خو و اُنس گرفتن در سه شاخه شبکه معنایی و معانی زیرمجموعه آن غلبه و چیرگی دارند. یکی از شاخهها و معانی متمایز انس با کمک معنای متضاد آن؛ یعنی وحشی و اهلی نبودن، تعریف و گسترش یافته است که از آن معنا نیز چندین کاربرد و معنای متمایز در زبان عربی و کتب لغت وجود دارد.

از سوی دیگر، پس از بررسی کاربردهای قرآنی دریافتیم میان مشتقات متمایز ریشه انس در قرآن کریم، واژه «ناس» بیشترین کاربرد را دارد و نیز حاوی ویژگی چندمعنایی است. بنابراین این مشتق از ماده «انس» در قرآن بهصورت خاص در قرآن کریم بررسی شد که نوزده وجه معنایی متمایز برای «ناس» در کتابهای وجوه و نظائر یافت گردید.

با کمک ملاکهای الگوی چندمعنایی قاعدهمند دانسته شد معنای پیشنمونه قرآنی برای ناس، گروهی از انسانها یا جماعت است که سه شاخه معنایی از آن گسترده شده است. گاهی گروهی همفکر از انسانها و گاه گروهی از انسانهای یک شهر و سرزمین و گاه بهصورت مقیدشده و خاص، یک فرد واحد از واژه «ناس» در قرآن ارائه شده است.

از این رو در این سیزده وجه می توان گفت هیچ تباین و تضاد معانی نیست و می توان «ناس» را با توجه به این سیزده وجه از واژگان چندمعنایی و حتی تکمعنایی اما دارای وسعت معنایی دانست؛ زیرا معنای پیش نمونه یا همان هسته معنایی اصلی تغییر نکرده و فقط مصادیق مردم و جماعت انسانی با توجه به شرایط عصری تغییر داشته است. این مطلب در شبکه معنایی با کمک نظریه الگوی چندمعنایی تایلر و ایوانز به خوبی نمایش داده شده است.

از سوی دیگر در شش وجه باقیمانده، طبق برخی تفاسیر معنای فرد واحد از کلمه «ناس» اراده

شده است؛ مثلاً یک شخص مانند محمد یا یک فرد از مردم مکه مثل نُعیم بن مسعود اشجعی در برخی آراء تفسیری برای کلمه «ناس» ذکر شدهاند. در وهله اول باید گفت معمولاً این گونه آراء تفسیری هم، مورد اتفاق همه مفسران نیست و در وهله دوم می توان آن را تخصیص از عام دانست. گرچه حکیم ترمذی در کتاب تحصیل نظائر القرآن، تحلیل دیگری دارد.

حکیم ترمذی از معدود نویسندگان وجوه و نظائر الفاظ قرآنی است که میکوشد معانی و وجوه متفاوت و متنوع را به یک کلمه واحده برگرداند؛ زیرا بسیار از شاخههای معنایی یک کلمه تنها در ظاهر اختلاف دارند.

حکیم ترمذی به طور کلی وجوه مختلف «ناس» در قرآن را فقط به چهار وجه بازمی گرداند که سه وجه شامل وجوهی می شود که ناس به فردی «واحد» اطلاق می شود و یک وجه دیگر که بیشتر آیات قرآن را پوشش می دهد، معنای «جماعت» دارد. به نظر می رسد تمام وجوه دیگری که نویسندگان وجوه و نظائر برای «ناس» برشمردهاند، از نگاه حکیم ترمذی، هنوز از دایره معنای جماعت و گروه انسانها خارج نشده و جزو معانی متفاوت «ناس» در قرآن نیست و در حقیقت همان معنای اصلی را شامل می شود. او معتقد است در مواردی که از کلمه «ناس» در قرآن تنها یک فرد اراده شود، این گونه می توان تأویل کرد که به جهتی این فرد دارای کثرت و حاوی معنای جماعت است؛ مثلاً «محمد» کثرت خیر دارد، «دجّال» کثرت شرّ و «ملک» و پادشاه مصر کثرت قدرت و ثروت دارد.

با توجه به مطالب یادشده، به نظر میرسد قطعاً «ناس» در نوزده وجه قرآنی گفتهشده، از واژگان چندمعنایی است و لفظ مشترک نیست؛ زیرا بین همه معانی نوزده گانه، ارتباطی از جهت مفهوم نفرات انسانی برقرار است.

ير بال حامع علوم ان اني

# منابع و مآخذ

- قرآن كويم.
- \_ آلوسي، محمود (١٤١٥ق). روح المعاني في تفسير القرآن العظيم. بيروت: دارالكتب العلمية.
  - \_ إبراهيم أنيس (١٩٧٦م). ولالة الألفاظ. قاهرة: مكتبة الانجلو المصرية.
- رازی، ابوالفتوح حسین بن علی (۱٤٠٨ق). روض الجنان و روح الجنان. مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.
  - ابن جوزى، عبدالرحمن (١٤٠٧ق). نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه و النظائر. بيروت: موسسة الرسالة.
  - ابن عطيه، عبدالحق بن غالب (١٤١٢ق). المحور الوجيز في تفسير الكتاب العزيز. يبروت: دارالكتب العلمية.

- ـ ابن كثير، اسماعيل بن عمر و (١٤١٩ق). تفسير القرآن العظيم. بير وت: دارالكتب العلمية.
- أبو هلال عسكرى، حسن بن عبدالله (٢٠٠٧م). *الوجوه و النظائو.* قاهرة: مكتبة الثقافة الدينية.
  - ـ ازهري، محمد بن احمد (١٤٢١ق). تهذيب اللغة. بيروت: دار احياء التراث العربي.
- افراشی، آزیتا و سید سجاد صامت جو کندان (۱۳۹۳ش). چندمعنایی نظام مند با رویکردی شناختی، تحیل چندمعنایی فعل حسی «شنیدن» در زبان فارسی. *ادب پژوهی*. ۸ (٤). ۲۰ ـ ۲۹.
- بامشادی، پارسا و جواد بامشادی و شادی انصاریان (۱۳۹۵ش). بررسی معنایی سه حرف اضافه ta ،wæl و æra در کردی گورانی از دیدگاه شناختی. جستارهای زبانی. ۷ (۳). ۸۰ ـ ۵۹.
- بخشی، حمید (۱۳۹۸ش). تحلیل چندمعنایی فعل «افتادن» در زبان فارسی (رویکرد معناشناسی شناختی). پایان نامه کارشناسی ارشد، راهنمایی سید محمد رضی نژاد، دانشگاه محقق اردبیلی.
  - ـ بيضاوى، عبدالله بن عمر (١٤١٨ق). أنوار التنزيل و أسرار التاويل. بيروت: داراحياء التراث العربي.
    - تفلیسی، حبیش بن ابراهیم (۱۳۹۰ش). وجوه قرآن. تهران: بنیاد قرآن.
    - جوهرى، اسماعيل بن حماد (١٩٩٠م). الصحاح. بيروت: دار العلم للملايين.
    - ـ زبیدی، محمّد بن محمّد (۱۹۹٤م). تاج العروس من جواهر القاموس. بیروت: دارالفكر.
      - حكيم ترمذي (١٩٦٩م). تحصيل نظائر القرآن. بي جا. بي نا.
- ـ حیری نیشابوری، اسماعیل بن احمد (۱٤٣٢ق). **وجوه القرآن**. مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.
  - خازن، علاء الدين على بن محمد (١٤١٥ق). لباب التأويل في معانى التنزيل. بيروت: دارالكتب العلمية.
- خانزاده، معصومه و حسین رضویان (۱۳۹۳ش). چندمعنایی حرف اضافه «به» در زبان فارسی با رویکرد معناشناسی شناختی. مطالعات زبان و گویش های غرب ایران. ۲ (۳). ۷۹ ـ ۵۷.
- ـ دامغانی، حسین بن محمد (۱۹۸۳م). الوجوه و النظائر فی القرآن الكريم أو قاموس القرآن. بیروت: دارالعلم للملایین.
- دانشور کشکولی، مرجان و محمد عموزاده و حدائق رضایی (۱۳۹۰ش). ابعاد معنایی مکان واژه «زیر» بر اساس مدل چندمعنایی قاعدهمند. جسارتهای زبانی. ۷ (۳). ۱۶۵ ـ ۶۱۵.
- دهقان، مسعود و بهناز افشاری (۱۳۹۷ش). بررسی کاربردی ـ معنایی Pæra در کردی از دیدگاه شناختی. زبان و زبان شناسی. ۱۲ (۱). ۱۲۰ ـ ۱۲۷.
  - ـ راسخ مهند، محمد (۱۳۸۲ش). در آمدی بر زبان شناسی شناختی: نظریه ها و مفاهیم. تهران: سمت.

- ـ زبیدی (۱۹۹٤م). ت*اج العروس*. بیروت: دارالفکر.
- \_ زمخشري، محمود (١٤٠٧ق). الكشاف عن الحقائق غوامض التنزيل. بيروت: دار الكتاب العربي.
  - ـ سمرقندی، محمد بن احمد (بی تا). بحر العلوم. بی جا.
  - ـ سيوطي، جلال الدين (١٤٢١ق). *الإِتقان في علوم القرآن*. بيروت: دار الكتاب العربي.
- ـ شریفی، لیلا (۱۳۸۸ش). رویکردی شناختی به یک فعل چند معنای فارسی. *تازههای علوم شناختی*. ۱۱(۳). ۱۱ ـ ۱.
  - صادقی تهرانی، محمد (۱۳٦٥ش). الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن. قم: فرهنگ اسلامي.
  - طباطبایی، سید محمدحسین (۱۷عاق). المیزان فی تفسیر القرآن. قم: دفتر انتشارات اسلامی.
    - ـ طبرسي، فضل بن حسن (١٣٧٢ش). مجمع البيان لعلوم القرآن. تهران: ناصر خسرو.
    - طوسى، محمد بن حسن (بي تا). *التبيان في تفسير القرآن*. بيروت: داراحياء التراث العربي.
      - عبدالباقي، محمد فواد (١٣٨٩ش). المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكويم. قم: رُكان.
  - عبدالعال، سالم مكرم (١٤١٧ق). المشترك اللفظي في الحقل القرآني. بيروت: موسسة الرسالة.
    - فراهیدی، خلیل بن احمد (بی تا). کتاب العین. بیروت: دار و مکتبة الهلال.
      - ـ فيض كاشاني، محمدمحسن (١٤١٥ق). الصافي. تهران: الصدر.
    - فولادوند محمدمهدى (١٤١٥ق). توجمه قوآن كويم. تهران: دار القرآن الكريم.
      - \_ قرشی، سید علی اکبر (۱۳۷۷ش). احسن الحدیث. تهران: بنیاد بعثت.
    - قرطبي، محمد بن احمد (١٣٦٤ش). الجامع لأحكام القرآن. تهران: ناصر خسرو.
  - كمال االدين، حازم على (٢٠٠٨م). معجم مفردات المشترك السامي في اللغه العربيه. قاهره: مكتبه الأدب.
- گندمکار، راحله (۱۳۹۲ش). معرفی و نقد ویویان ایوانز، واژه ها چگونه معنا می دهند: مفاهیم واژگانی، الگوهای شناختی و ساختار معنی. پژوهشهای زبان شناسی تطبیقی. ۳ (٤). ۱۹۹ ـ ۱۸۹.
- ـ مشکور، محمد جواد (۱۳۵۷ش). فرهنگ تطبیقی عربی با زبانهای سامی و ایرانی. تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
- مشکین فام، بتول و اعظم دهقانی (۱۳۹۷ش). بررسی شناختی شبکه معنایی حرف «ثم» در قرآن کریم. پژوهشهای زبان شناختی قرآن. ۷ (۳). ۱۹ ـ ۱.
  - مقاتل بن سليمان (٢٠٠٦م). الوجوه و النظائر في القرآن العظيم. دبي: مركز جمعة الماجد للثقافة و التراث.
- مكى بن أبي طالب، أبومحمد (٢٠٠٨م). الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معانى القرآن و تفسيره و

أحكامه، و جمل من فنون علومه. قاهرة: جامعة الشارقة.

- ـ المنجّد، محمد نورالدين (١٩٩٩م). الاشتراك اللفظى في القرآن الكريم بين النظريه و التطبيق. دمشق: دارالفكر.
  - ميبدى، احمد بن ابي اسعد (١٣٧١ش). كشف الأسوار و عدة الأبوار. تهران: امير كبير.
- نیلی پور، مریم و علیرضا قائمی نیا و شعبان نصرتی (۱۳۹۵ش). کاربست نظریه پیش نمونه و شبکه شعاعی در معناشناسی شناختی تقوا در قرآن. فهن. ۱۷ (۲). ۱۱۸ ـ ۹۳.
- ـ يحيى بن سلام (١٩٧٩م). التصاريف لتفسير القرآن مما اشتبهت أسمائه و تصرفت معانيه. تونس: الشركة التونسية للتوزيع.
- Evans, v., & Green, m. (2006). *Cognitive linguistics: an introduction*. Edinburgh: Edinburgh university press.
- Evans, Vyvyan & Tyler Andrea (2005). Applying Cognitive Linguistics to Pedagogical Grammar: *The English Prepositions of Verticality*. Revista Brasileira de Linguística Aplicada, Volume: 5, Issue: 2.
- Tyler, Andrea & Vyvyan Evans (2003). Reconsidering Prepositional Polysemy Network: The Case of Over. In: B. Nerlich, Z. Todd, V. Herman & D. D. Clark (Eds.), *Polysemy: Flexible Patterns of Meaning in Mind and Language*, (pp.95-159). Berlin: Mouton de Gruyter.
- Sameerah T. Saeed (2018). The Polysemy of Khilāl: A Cognitive Approach. International Journal of English Linguistics; Vol. 8, No. 3. Canadian Center of Science and Education.

ژوېشگاه علوم انبانی ومطالعات فریمنی پرتال جامع علوم انبانی