# Islamic Maaref University

#### **Scientific Journal**

## **PAZHUHESH NAME-E AKHLAQ**

Vol. 17, Autumn 2024, No. 65

# Analytical Study of the Distinction between Habit and acquisition from Mulla Sadra's Perspective In Light of Comparison with peripatetic Philosophy

Ahad Faramarz Qaramaleki <sup>1</sup>\ Zeinab Barkhordari <sup>2</sup>\ Soudeh Jafari <sup>3</sup>

- 1. Professor, Department of Philosophy and Islamic Theology, University of Tehran, Tehran, Iran. *ghmaleki@ut.ac.ir* 
  - ghmaleki@ut.ac.ir

    2. Associate Professor, Department of Philosophy and Islamic Theology, University of Tehran, Tehran, Iran. barkhordariz@ut.ac.ir
    - 3. PhD in Islamic Philosophy and Theology, University of Tehran, Tehran, Iran. jafari\_so@ut.ac.ir

| Abstract Info      | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Article Type:      | In peripatetic 's philosophy, physical qualities are considered as states from                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| Research Article   | which behavior can be easily produced; In this way, the concept of acquisition finds application in ethics and the foundation of virtue ethics is laid among Muslim philosophers. In peripatetic discourse, acquisition is a                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
|                    | state resulting from the repetition of a act, which does not show the boundary between habit and acquisition and reduces acquisition to habit. The findings of the present study are that from Aristotle to Mulla Sadra, there is no distinction between the acquisition and the habit, and Mulla Sadra is the first Muslim philosopher to oppose the reduction of the acquisition to the habit. One of the distinguishing boundaries between the habit and the acquisition is the temporary state of habit on the soul, while |  |
| Received:          | the acquisition, if they become established, will become intrinsic to the soul. The aim of the present study is to demonstrate this distinction by                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 2024.09.30         | relying on Mulla Sadra's innovation in explaining the relationship between                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Accepted:          | habit and acquisition, which is realized with an analytical method and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 2024.12.19         | approach in terms of logical requirements.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Keywords           | Habit, acquisition, physical form, substance and innateness, act, Mulla Sadra, peripatetic Philosophy.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| Cite this article: | Faramarz Qaramaleki, Ahad, Zeinab Barkhordari & Soudeh Jafari (2024). Analytical Study of the Distinction between Habit and acquisition from Mulla Sadra's Perspective In Light of Comparison with peripatetic Philosophy. <i>Pazhuhesh Name-E Akhlaq</i> . 17 (3). 115-132. DOI: https://doi.org/10.22034/17.65.113                                                                                                                                                                                                           |  |
| DOI:               | https://doi.org/10.22034/17.65.113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| <b>Publisher:</b>  | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |



# مبة علمة التنشرة الأخلاقيت

السنة ١٧ / خريف عام ١٤٤٦ / العدد ٦٥

# دراسة تحليلية حول التمييز بين العادة والملكة من منظار الملا صدرا في ضوء المقارنة مع الحكمة المشائية

# أحد فرامرز قراملكي $^{'}$ / زينب برخورداري $^{'}$ / سوده الجعفري $^{''}$

١. أستاذ مساعد في قسم الفلسفة والكلام الإسلامي، جامعة طهران، طهران، إيران.

ghmaleki@ut.ac.ir

٢. أستاذة مشاركة في قسم الفلسفة والكلام الإسلامي، جامعة طهران، طهران، إيران.

barkhordariz@ut.ac.ir

٣. دكتورة في الفلسفة والكلام الإسلامي، جامعة طهران، طهران، إيران.

jafari\_so@ut.ac.ir

| ملخّص البحث                                                                                             | معلومات المادة          |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--|
| تعتبر الملكات النفسية في الفلسفة المشائية حالة تصدر عنها أفعالها بسهولة. فمن هذا الخلال يكتسب مفهوم     | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث |  |
| الملكة تطبيقا في الأخلاق، كما يتمّ بناء أسس الأخلاق الفضيلية عند الفلاسفة المسلمين. إنّ الملكة في       |                         |  |
| الخطاب المشائي عبارة عن حالة ناتجة عن تكرار الفعل، غير أنَّ هذا التوصيف لا يحدُّد الفرق بين العادة      |                         |  |
| والملكة ويختزل الملكة إلى العادة. من نتائج البحث الحالي هو أنّه ليس هناك تمييز بين الملكة والعادة من    | تاريخ الاستلام:         |  |
| أرسطو إلى ملا صدرا، فملا صدرا هو أول فيلسوف مسلم يعارض اختزال الملكة إلى العادة. من الحدود              | 1887/04/77              |  |
| الفاصلة بين العادة والملكة، أنَّ العادة حالة عرضية على النفس، بينما الملكات الراسخة تصبح ذاتية للنفس.   | تاريخ القبول:           |  |
| يهدف البحث الحالي نحو تقديم هذا التمييز بالاعتماد على ابتكار ملا صدرا في تفسير العلاقة بين العادة       | 1887/07/17              |  |
| والملكة، وذلك من خلال المنهج التحليلي بالنسبة إلى المستلزمات المنطقية.                                  |                         |  |
| العادة، الملكة، الهيئة النفسية، التجوهر والذاتية، الفعل، ملا صدرا، الحكمة المشائية.                     | الألفاظ المفتاحية       |  |
| فرامرز قراملكي، أحد، زينب برخورداري و سوده الجعفري (١٤٤٦). دراسة تحليلية حول التمييز بين العادة والملكة |                         |  |
| من منظار الملا صدرا في ضوء المقارنة مع الحكمة المشائية. مجلة علمية النشرة الاخلاقية. ١٧ (٣). ١٣٢ ـ ١١٥. | الاقتباس                |  |
| DOI: https://doi.org/10.22034/17.65.113                                                                 |                         |  |
| https://doi.org/10.22034/17.65.113                                                                      | رمز DOI:                |  |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                     | الناشر                  |  |





سال ۱۷، پاییز ۱۴۰۳، شماره ۶۵

## بررسی تحلیلی تمایز عادت و ملکه از دیدگاه ملاصدرا در پرتو مقایسه با حکمت مشاء

# $^{\mathsf{T}}$ احد فرامرز قراملکی $^{\mathsf{T}}$ زینب برخورداری $^{\mathsf{T}}$ / سوده جعفری

۱. استاد گروه فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه تهران، تهران، ایران. ghmaleki@ut.ac.ir

۲. دانشیار گروه فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه تهران، تهران، ایران. barkhordariz@ut.ac.ir

۳. دکتری فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه تهران، تهران، ایران. jafari\_so@ut.ac.ir

| چکیده                                                                                         | اطلاعات مقاله             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| در فلسفه مشاء ملکات نفسانی به عنوان حالتی تلقی میشوند که صدور رفتار از آنها با سهولت تحقق     | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی |
| مییابد؛ از این طریق، مفهوم ملکه در اخلاق، کاربرد پیدا می کند و شالوده اخلاق فضیلت گرایانه نزد | (110 _ 177)               |
| فیلسوفان مسلمان ریخته می شود. در گفتمان مشائی ملکه حالتی است حاصل از تکرار فعل که این         |                           |
| بیان، مرز عادت و ملکه را نشان نمی دهد و ملکه را به عادت، فرو می کاهد. از یافتههای پژوهش حاضر  |                           |
| اینکه از ارسطو تا ملاصدرا تمایزی میان ملکه و عادت یافت نمی شود و ملاصدرا اولین فیلسوف         |                           |
| مسلمانی است که با فروکاستن ملکه به عادت به مخالفت پرداختهاست. یکی از مرزهای متمایز کننده      |                           |
| عادت و ملکه حالت عارضی عادت بر نفس است درحالی که ملکات، اگر راسخ شوند، ذاتی نفس خواهند        | مقاله متخرج ازرساله دكتري |
| شد. هدف از پژوهش حاضر نشان دادن این تمایز با تکیه بر نوآوری ملاصدرا در تبیین نسبت عادت و      |                           |
| ملکه است که با روش و رویکرد تحلیلی از حیث لوازم منطقی تحقق مییابد.                            | تاریخ دریافت:             |

تاریخ دریافت: 14.4/.4/.9 تاریخ پذیرش: 14.4/.9/79

| 11 17 17 1   |                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| واژگان کلیدی | عادت، ملکه، هیئت نفسانی، جوهری و ذاتی شدن، فعل، ملاصدرا، حکمت مشاء.                                                                                                                                                 |
| استناد       | فرامرز قراملکی، احد، زینب برخورداری و سوده جعفری (۱۴۰۳). بررسی تحلیلی تمایز عادت و ملکه از دیدگاه ملاصدرا در پرتو مقایسه با حکمت مشاء. پژوهشنامه اخلاق. ۱۷ (۳). ۱۳۲ ـ ۱۱۵.  DOI: https://doi.org/10.22034/17.65.113 |
| کد DOI:      | https://doi.org/10.22034/17.65.113                                                                                                                                                                                  |
| ناشر         | دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                                                                                                                                                    |

#### طرح مسئله

مسئله عادت و ملکه در انسان از مسائل بنیادین و ضروری حوزه رفتار و عمل است؛ به موازات کمال حیات انسانی، این دو واقعیت یا اجزای وجودی شاکله انسانی به مرتبه شدیدتری نائل میشوند و بالعکس؛ زیرا تأثیرگذاری عادت و ملکه بر نفس و قوه حیات و همچنین تأثیر نفس و قوه حیات بر عمل طبق الگویی دوار صورت میگیرد. پژوهش حاضر به مسئله تمایز عادت و ملکه از دیدگاه ملاصدرا و به طریق اولی به تحلیل ماهوی این دو مفهوم می پردازد. براساس دیدگاه ملاصدرا، میان دو مفهوم عادت و ملکه تمایز وجود دارد؛ این در حالی است که با بررسی پیشینه مسئله تمایز عادت و ملکه در میان فیلسوفان مسلمان مشائی ـ تأثیرگذار در ملاصدرا ـ این مرز متمایز کننده وجود ندارد.

ملاصدرا بر خلاف فیلسوفان مشاء بر این باور است که ملکات در صورت راسخ شدن در نفس، جوهری نفس خواهند شد. بنابراین برای پاسخ به مسئله اصلی این جستار، یعنی تمایز میان عادت و ملکه نزد ملاصدرا و مسائل فرعی آن، یعنی چرایی جوهری دانستن ملکات نفسانی بر خلاف عادات از سوی صدرالمتألهین، تحلیل استدلال وی در این باب و روشن داشت تمایز دیدگاه ملاصدرا با دیدگاه فیلسوفان مشاء، ابتدا به تحلیل ماهوی عادت و ملکه در گفتمان مشائی میپردازیم. در این راستا به دلیل متأثر بودن مشائیان مسلمان از ارسطو و نیز تأثیر ملاصدرا از فیلسوفان مسلمان مشائی، پرداختن به دیدگاه ارسطو ضروری است. در پایان نیز به تحلیل و تبیین ماهیت عادت و ملکه نزد ملاصدرا و نوآوری وی در مقایسه با گفتمان مشاء خواهیم پرداخت.

از فرضیات مهم پژوهش حاضر آن است که ملکات راسخ نزد ملاصدرا، جوهری و ذاتی انسان میشوند، ولی عادت، عارض بر نفس است (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۳ / ۱۷؛ ۹ / ۳۴۷؛ همو، بیتا الف: / ۱۶۶)؛ درحالی که در گفتمان مشائی عادت و ملکات هر دو حالت عارض بر نفس تلقی میشوند. ملکات نفسانی از نظر ملاصدرا نیازمند یادگیری و ممارست است و به تدریج، راسخ و ذاتی نفس و از مراتب وجود جوهر نفس میگردد. تمایز ملکه و عادت در دیدگاه ملاصدرا آن است که ظاهر فعل از روی عادت و ملکه یکی است، اما در حقیقت دارای دو مبدأ هستند. عادت، صرفاً حاصل تکرار فعل است؛ اما ملکه، غیر از تکرار فعل، دارای عناصر آگاهی، تعلیم یا صناعت است و برخلاف عادت، ملکه به لحاظ صورت، همان فعل است. ملاصدرا عادت را حالتی میداند که از صرف تکرار فعل، در نفس انسان حاصل میشود و ملکه را جدا از عادت و با مؤلّفههای دیگری تعریف می کند (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۳ / ۱۷).

ضرورت پژوهش در حیطه مسئله حاضر آن است که از نظر آموزههای الهیاتی و فلسفی، ملاصدرا به این ایده دست یافته است که شیوه رشد و استکمال نفس انسان در باب اخلاق، نباید عادت باشد

(ملاصدرا، ۱۴۲۲: ۴۶۳ ـ ۴۶۱). عادت تنها می تواند به عنوان یک ابزار کمک کننده بوده و به عبارت دیگر می توان از آن به عنوان تسهیلگر استفاده کرد، اما نمی توان بر آن تکیه کرد. باید به این مهم دست یابیم که منظور از ناممکن بودن تغییر اعمال و رفتار انسان بدون تغییر در شاکله انسانی چیست؟ و اساساً هدف از این کلام حضرت حق که می فرماید «قُلْ کُلُّ یَعْمَلُ عَلَی شَاکِلَتِهِ» (اسراء / ۸۴) چیست؟ در گفتمان تفسیر فلسفی، شاکله به معنای ملکه است، اما در آنجا، مرز ملکه با عادت قابل تشخیص نیست و هدف ما در پژوهش حاضر تبیین این مرز نامشخص است.

لازم به ذکر است با بررسیهایی که در راستای پژوهش حاضر صورت پذیرفت، تبیین دیدگاه جوهرانگاری ملکات نفسانی نزد ملاصدرا در مقایسه با سایر پژوهشهایی که تاکنون با موضوع ملکات نفسانی تحقق یافته است، به نظریه و دستاورد جدیدی منجر خواهد شد.

طبق جستوجوی نگارنده در حوزه بررسی پیشینه تمایز عادت و ملکه از دیدگاه ملاصدرا، در سنت شارحان و تعلیقهنویسان بر آثار ملاصدرا در ذیل این بحث، عدهای به این تمایز اشاره کردهاند که انسان، داری کرامت و ملکات ذاتی است؛ اما در صورتی که از امیال نفسانی خود پیروی کند، ملکات رذیله نفسانی در او شکل گرفته و راسخ میشوند و همان خدایی که در ابتدا انسان را با «ولَقَدْ کَرَّمْنَا بَنِی آدَمَ» (اسراء / ۷۰) مي ستايد، او را با تعبير «أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلّ» (اعراف / ۱۷۹) نكوهش مي كند و اين بیان نمی تواند تنها نشان دهنده عادات انسان باشد، بلکه ملکات نفسانی اند که شاکله شخصیتی او را می سازند تا جایی که بدن اخروی او را شکل می دهند (جوادی، ۱۳۹۳: ۲۱؛ حسن زاده، ۱۳۸۷). برخی دیگر از شارحان ملاصدرا مانند شهید مطهری در تبیین معنای ملکه و کیفیات راسخ نفسانی سخن گفتهاند و تأثیر آن را در اخلاق بیان نمودهاند (مطهری، ۱۳۷۷: ۷ / ۲۲۲؛ همان، ۲۸ / ۲۹۱). از فیلسوفان اخلاق نیز عدهای همچون جورج ادوارد مور، در کتاب م*بانی اخلاق،* به یک گذار تاریخی مهم از خُلق به فعل پرداخته و آن را به ارسطو استناد کرده است؛ مور بر این باور است که ارسطو در کتاب **اخلاق نیکوماخوس**، عادت را تنها رفتار تکرارشده دانسته و با توضیحاتی به این نتیجه میرسد که میتوان موضوع اخلاق را عادت دانست (مور، ۱۳۸۵: ۱۱۰ ـ ۹۰). همچنین پژوهشهایی در قالب مقاله در حوزه ملکات نفسانی منتشر شده است که برخی بر تبیین چیستی مفهوم ملکه نزد فلاسفه تأکید دارند و به مقایسه مفاهیم «حال» و «ملکه» نزد فلاسفه پرداختهاند (رضایی، ۱۳۹۸؛ ایزدی، ۱۳۹۷)، برخی دیگر از این پژوهشها با تحلیلی فلسفی کوشیدهاند به تبیین حشر اخروی نفس براساس کسب ملکات نفسانی بر مبنای حرکت جوهری ملاصدرا بپردازند (سعادتی خمسه، ۱۳۹۴؛ شکر، ۱۳۸۶؛ محبتی، ۱۳۹۴)؛ در این راستا برخی نیز بر دلالتهای تربیتی مفهوم ملکه و شاکله تأکید دارند و آن را به مثابه شکل دهنده رفتار دانستهاند (قراملکی، ۱۳۹۳ و ۱۳۹۴؛ ایزدی، ۱۳۹۵؛ ساجدی مهر، ۱۴۰۰)؛ در میان پژوهشهای حوزه ملکات نفسانی، بحث تمایز میان عادت و ملکه با تکیه بر مبانی ملاصدرا تا کنون مورد پژوهش واقع نشده است. پژوهش حاضر در راستای هدف تبیین تمایز میان عادت و ملکه، به بررسی و تحلیل هر یک از این دو مفهوم در گستره تمام آثار ملاصدرا می پردازد و لازمه تبیین این تمایز، پرداختن به عادت و ملکه در گفتمان مشائی و دیدگاه فیلسوفان مسلمان مشاء و نیز ارسطو است زیرا ملاصدرا از آنها متأثر بوده است؛ ازاین روی می توان پژوهش حاضر را در میان پژوهشهای حوزه عادت و ملکات نفسانی، دارای نوآوری و نقطه آغازی برای طرح مباحث جدید در علم اخلاق به شمار آورد.

## الف) تحليل مفهومي عادت و ملكه و نقش آن بر خُلق و فعل در گفتمان مشائي

ارسطو و نیز اکثر فیلسوفان مسلمان مشائی از جمله فارابی و ابن سینا، ملکات فیسانی را حالتی راسخ معرفی کردهاند که بر اثر تکرار فعل حاصل می شود؛ همچنین، جنس آن را کیفی دانسته اند که در موضوع خود مستقر می شود، زمان ماندگاری آن طولانی است و از بین رفتن آنها نیز با دشواری انجام می شود؛ مانند استعداد و توانایی نفس در پذیرش معقولات و تصرف در آنها (ارسطو، ۲۰۰۷: ۲ / ۴۶۴؛ فارابی، مانند استعداد و توانایی نفس در پذیرش معقولات و تصرف در آنها (ارسطو، ۲۰۰۷: ۲ / ۱۱۴۰؛ فارابی، مانند استعداد و مارست اموری به موقعیت و شرایطی دست می یابد که صدور فعل تکرار شده از او به سهولت تکرار و ممارست اموری به موقعیت و شرایطی دست می یابد که صدور فعل تکرار شده از او به سهولت صورت می گیرد. این گروه از فلاسفه، ملکه را عارض بر نفس می دانند.

ابن سینا نیز حال را به حالتی <sup>۲</sup> که بر نفس عارض می شود و به سرعت از انسان زائل می گردد، تعریف کرده و ملکه را با عنوان کیف نفسانی ای معرفی کرده که راسخ در نفس است. او همچنین خُلق را ملکه ای معرفی نموده که نفس به واسطه آن به سهولت و بدون اندیشه قادر به انجام فعل است (ابن سینا، ۱۳۷۹: ۱۳۷۹؛ همو، ۱۹۰۴؛ ۱۷۷۶). در دیدگاه ابن سینا ملکات اخلاقی، اکتسابی اند و از راه تکرار و تلاش حاصل می شوند (ابن سینا، ۲۰۰۷؛ ۱۹۷۱). در این دیدگاه نیز شاهد در هم تنیدگی عادت و ملکه و عدم تفکیک میان این دو هستیم. در میان فیلسوفان مشائی، فارابی نیز در این مسئله از سنت ارسطویی پیروی می کند؛ بدون اذعان به اینکه ملکه همان عادت است. او ملکه را به گونه ای تعریف کرده است که عادت نیز در آن وجود داشته باشد (فارابی، ۱۳۷۱: ۴۵).

۱. Hexis در زبان یونانی، habitus در لاتینی و state در انگلیسی.

۲. Diathesis (حالت) و hexis هر دو نوعی کیفیتاند و میان آنها نسبت خصوص و عموم برقرار است؛ هر hexis حالت است، اما هر حالتی hexis نیست.

در این بخش به بررسی مفاهیم عادت و ملکه نزد فیلسوفان مسلمان مشائی از جمله فارابی و ابن سینا خواهیم پرداخت؛ و از آنجا که مشائیان مسلمان از ارسطو متأثرند، پرداختن به دیدگاه ارسطو پیش از بررسی دیدگاه فارابی و ابن سینا ضرورت می یابد.

#### ۱. عادت و ملکه در دیدگاه ارسطو

ارسطو در امور اخلاقی نقش مهمی برای عادت قائل شده است؛ او عادت را محصول تمرین مداوم میداند و بر این باور است نفوس انسانها را با عادت می توان تربیت کرد؛ زیرا عادت، از مؤلفههای استوار (ثابت) نفس و طبیعت ثانویه فرد خواهد شد (ارسطو، ۱۳۸۵: ۱۲۸۸). ارسطو اشارهای مهم در باب عادت دارد و ارتباط ریشه شناختی آن را با اخلاق در زبان یونانی بیان می کند.

ارسطو زمانی که مهمترین مفهوم را در اخلاق، نیکبختی معرفی می کند، آن را غایتی می داند که آدمی، پس از یادگیری، از طریق «عادت» و «ممارست» می تواند به آن دست یابد. او حاصل تعقل در حیطه های مختلف را رفتار فضیلت مندانه ای عنوان می کند که نه در دوره ای کوتاه، بلکه در دراز مدت و در کل زندگی انسان، تنها از طریق تربیت، ممارست و عادت وقوع می یابد؛ این تکرار می تواند ارادی و آگاهانه حاصل شود (ارسطو، ۱۳۸۵: ۱۳۸۵؛ ۱۰۹۹). بر مبنای این دیدگاه، چنانچه رفتاری در آدمی با عادت تثبیت شود، تغییر دادن آن دشوار خواهد بود؛ زیرا عقل باید مجاب شود که رفتار کردن به شیوه ای دیگر بهتر است تا آدمی بتواند بر عادت خود غلبه کند.

ارسطو عادت را از مؤلّفههای تأثیرگذار در سنین مختلف آدمی بیان مینماید؛ با این تفاوت که در سنین کودکی، عادات بر تعقل تقدم دارد و در سنین بزرگسالی شاهد تقدم تعقل بر عادات هستیم؛ بنابراین بر مبنای دیدگاه ارسطو زمانی میتوان عادت را ارزشمند دانست که عملی که به صورت عادت در نفس انسان شکل گرفته است، در مرحله نخست توسط قوه عاقله انتخاب شده باشد.

ارسطو عادت را به عنوان یکی از شیوههای کسب توانایی معرفی میکند. در واقع عادت و آموزش از شیوههای اکتساب توانایی آدمیاند که ارسطو میان آن دو تفاوت قائل می شود. انسان موجودی نیست که تمام یا اکثر خصلتها و قابلیتهایش ناشی از طبیعت او باشد؛ بلکه آموزش و عادت برای او در کسب تواناییها و خصلتهای نیک و بدش نقش اصلی را دارد. از نظر ارسطو، فضیلتها و رذیلتها ناشی از طبیعت آدمی نیستند، بلکه طبیعت آدمی به گونهای است که این قابلیت را دارد تا آن فضائل و رذائل را بپذیرد و مراحل

<sup>1</sup> Habit.

۲. Ethos)  $H\theta$ مو و همچنین آداب و رسوم و اخلاقیات مختلف شخصیت، وضع اخلاقی آدمی و همچنین آداب و رسوم و اخلاقیات به کار می رود.

استکمال آنها را با همان شیوههای اکتسابی محقق سازد (ارسطو، ۱۳۸۵: ۱۱۰۳b). همچنین تفاوت فضیلت با تواناییهای طبیعی در این است که فرد تا عمل فضیلت مندانه انجام ندهد و با تکرار و تمرین، آن عمل در او تبدیل به عادت نشود، فضیلت مند نخواهد بود. ازاین رو آدمی با تکرار عمل فضیلت مندانه، صاحب آن فضیلت غواهد شد. به عبارت دیگر در دیدگاه ارسطو هر یک از اعمال انسان \_ فضائل یا رذائل \_ شخصیت او را می سازند و این موارد همان خصلتهایی است که در نفس انسان رسوخ می کنند و «ملکه» می شوند، و شخصیت و سیرت او و یا به تعبیر دیگر شاکله انسانی او را پدید می آورند (ارسطو، ۱۳۸۵: ۱۰۳b).

لازمه تکمیل چیستی مفهوم عادت نزد ارسطو، تبیین مفهوم ملکه در دیدگاه وی است. در واقع، ارسطو ملکه را چگونگی و کیفیت پایدار نفس یا همان بطئ الزوال در مقابل «حال» که سریحالزوال است، میداند؛ در علم النفس ارسطویی، از ملکه به عنوان «هیئت راسخه» تعبیر شده است. ارسطو بر این باور است که انسان، در ملکات نفسانی، احساسات خود را که به نحو خاصی موجود است، مدیریت میکند؛ درحالیکه فضیلتها و رذیلتها حالتهای راسخ و پایداری هستند که از جنس احساسات به شمار نمی آیند؛ زیرا سریع الزوال نیستند و به تعبیر ارسطو، عمل آنی ندارند. ارسطو همچنین بر این باور است که فضایل و رذایل اخلاقی، در زمره استعداد نیز قرار نمی گیرند؛ زیرا استعداد در طبیعت انسان نهاده شده است و طبیعت انسان در قبال کسب فضائل و رذایل اخلاقی خنثی عمل میکند، بنابراین بر مبنای دیدگاه ارسطو، فضائل و رذائل اخلاقی از جنس حالتهای پایدار و جزء ملکات میباشند (ارسطو، ۱۴۰۱؛ دیدگاه ارسطو همچنین میان اعمال و ملکات تفاوتی قائل میشود و این دو را به معنایی واحد، اختیاری نمیداند؛ بلکه بر این باور است که اختیاری بودن اعمال انسان بیشتر از اختیاری بودن ملکات او است؛ زیرا انسان بر اعمال خود حاکم است و به همه مراحل آن علم دارد، اما در ملکات، تنها به مرحله و اکتیار اول آن آگاه است؛ در حالی که به واسطه هر عمل انسان، ملکات نفسانی او در حال رشد تدریجی هستند، بدون اینکه انسان از آن آگاهی داشته باشد. به بیان ارسطو این امر منافاتی با اختیاری بودن ملکات ندارد؛ زیرا در ابتدای انجام عمل، انسان مخیّر به انجام و عدم انجام آن است (همان: ۶۰).

از بررسی دیدگاه ارسطو در باب دو مفهوم عادت و ملکه به روشنی می توان دریافت که در دیدگاه او ـ که پایههای گفتمان مشائی را بنا نهاده است \_ میان عادت و ملکه تمایزی مشاهده نمی شود؛ بلکه هر کجا سخن از ملکه است، منظور همان عادت است که با تکرار فعل در نفس حاصل شده است.

#### ۲. عادت و ملکه در دیدگاه فارابی

فارابی بر این باور است که تربیت بر مبنای عادت دادن نفس انسانها قابل اجراست. چیستی عادت در

دیدگاه فارابی بر مبنای تکرار کردن یک فعل به دفعات بسیار، در زمانی طولانی و اوقاتی به هم نزدیک تعریف می شود (فارابی، ۱۴۱۳: ۳۳۶ ـ ۲۳۵). در این دیدگاه آنچه با تعلیم در نفس حاصل شود، هیئت نام دارد. فارابی در برخی موارد، هیئت را معادل ملکه به کار می برد و آن را بر هر حالتی که بر اثر تکرار و عادت در نفس شکل می گیرد، رسوخ پیدا می کند و در فعل و خُلق فرد تأثیر می گذارد، اطلاق می نماید. فارابی یکی از سطوح شکل گیری هیئتهای نفسانی \_ که بر اثر اراده و تحت تأثیر عادت در نفس شکل فارابی یکی از سطوح شکل گیری هیئتهای نفسانی \_ که بر اثر اراده و تحت تأثیر عادت در نفس شکل می گیرند \_ را اخلاق معرفی می کند که در صورت راسخ شدن در نفس و بطئ الزوال بودن آن، «ملکه» نامیده می شود که استعداد قریب و منشأ فعلی خاص است؛ این هیئات نفسانی در صورتی که سریع الزوال باشد، «حال» نام دارد (فارابی، ۱۴۰۸: ۱ / ۵۳ \_ ۵۱). همچنین فضائل و رذائل خُلقی را تحت ملکه و حال دانسته و در تعبیری دیگر، ملکه را حصول صواب عنوان می کند که یا زوال ناپذیر و یا زوال آن بسیار دشوار است (فارابی، ۱۴۰۸: ۱ / ۳۲ ـ ۱۳۵). ایجاد استعداد جهت صدور افعال متعدد در انسان بر مبنای دیدگاه فارابی، می تواند یا ناشی از طبیعت باشد و یا ناشی از حال و ملکه \_ که بر اثر اراده و عادت در نفس محقق شدهاند £ بنابراین درصورتی که انسان طبعاً یا عادتاً خود را آماده فعلی نساخته باشد، در انجام آن ضعیف خواهد بود (فارابی، ۱۴۰۸: ۱ / ۳۳۳ و ۵۵).

فارابی در تعریف فضائل و رذائل اخلاقی با اشاره به دو مفهوم عادت و ملکه، این دو مفهوم را برای فضیلت و رذیلت، جنس به شمار میآورد و ملکات نفسانی را لازمه حصول سعادت میداند؛ همچنین بر این باور است که ملکات به دلیل رسوخی که در نفس دارند، گویی امور طبیعی و فطریاند (فارابی، ۱۴۰۵: ۲۰۰ و ۲۳ فارابی، ۱۴۱۳: ۱۶۳ و ۱۶۰). فارابی همچنین به دو تعبیر از ملکات اشاره مینماید: ملکات عملی و ملکات ارادی که در بحث از فضائل خُلقی به چیستی آنها پرداخته و بر این باور است که لازمه شکل گیری فضائل خُلقی، عادت نفس به ملکات عملی است (فارابی، ۱۴۱۳: ۱۶۵). او از هیئتهای حاصل در نفس به ملکات ارادی نیز تعبیر می کند که از جمله آنها، خُلقیات است (فارابی، ۱۹۹۸، ۱۹۹۸). فارابی، عادت، سبب ایجاد و شکل گیری ملکات می شود برشمرده است (فارابی، ۱۴۰۸: ۱۸). طبق دیدگاه فارابی عادت، سبب ایجاد و شکل گیری ملکات می شود و انسان در سطح فعل به افعال خاصی عادت می کند که به تدریج، ملکه آن در نفس او شکل می گیرد که با عبارت «تمکن بالعاده» به شکل گیری هیئات نفسانی بر اثر عادت اشاره دارد؛ در این دیدگاه، با عبارت «تمکن بالعاده» به شکل گیری هیئات نفسانی بر اثر عادت اشاره دارد؛ در این دیدگاه، هیئتهای شکل گرفته در نفس بر اثر عادت، متعلق مدح و ذم یا فضیلت و رذیلت واقع می شود (فارابی، هیئتهای شکل گرفته در نفس بر اثر عادت، متعلق مدح و ذم یا فضیلت و رذیلت واقع می شود (فارابی، هیئتهای شکل گرفته در نفس بر اثر عادت، متعلق مدح و ذم یا فضیلت و رذیلت واقع می شود (فارابی،

التأديب هو طريق إيجاد الفضائل الخلقية و الصناعات العملية في الأمم. و التعليم هو بقول فقط، و التأديب هو أن تعود الأمم و المدنيون الأفعال الكائنة عن الملكات العملية (بنگريد به فارابي، ١٤١٣: ١٤٥).

۱۴۰۵: ۳۵ ـ ۳۱). فارابی به چیزی اشاره می کند که توسط آن، اخلاق جمیله در انسان تبدیل به ملکه می شود و سپس به امری می پردازد که به واسطه آن، نیروی ادراک صادق در نفس به صورت ملکه حاصل می شود. مقصود فارابی از ملکه در باب فضیلت این است که نیکویی چنان باشد که زوال آن ناممکن و یا بسیار دشوار باشد. بنابراین تمامی خلقهای زیبا و زشت را اموری اکتسابی می داند که در نفس انسان، امکان تحقق می یابند (فارابی، ۱۹۹۶: ۸۰).

#### ۳. بررسی عادت و ملکه در دیدگاه ابنسینا

دو مفهوم ملکه و عادت در اطلاقهایی نزد فارابی و ابنسینا از جهت مفهومی با بطئ الزوال بودن و از جهت مصداقی با خُلق در ارتباطاند. مراد از عادت در دیدگاه ابن سینا همچون فارابی تکرار فعل واحد به دفعات متعدد و در اوقات طولانی و قریب به هم است. ابن سینا خُلق را از عادت دانسته و در صناعت ٔ نیز هر صناعت را بر اثر عادت منجر به فعل می داند (ابن سینا، ۱۳۲۶: ۱۴۶). وی صناعت را ملکهای نفسانی می داند که افعال ارادی نفس بدون قید علم و آگاهی از آن صادر میشوند ٔ (ابن سینا، ۱۴۰۵: ۳ / ۲۶۰؛ ۱ / ۲۰). وی بر این باور است زمانی که انسان فعلی را تکرار کند، به واسطه این تکرار، هیئتی در نفس شکل می گیرد که همان عادت است و منجر به حصول ملکهای میشود که صدور افعال و شکل گیری خُلقیات مختلف، ناشی از راسخ شدن این هیئتها در نفس است. ابن سینا بر این باور است که تکرار، نوعی اذعان، عادت و یا خُلق را در نفس ایجاد می کند و چنین اموری، حصولی از جنس تمکن دارند که عارض بر نفس و تشکیکیاند (ابن سینا، ۱۳۸۳: ۱ / ۸۲). در دیدگاه ابن سینا رسوخ فعل در نفس هرچه بیشتر شود، از میزان فکر کاسته می شود. بنابراین زمانی که عادت به انجام فعلی، تشدید شود، از شعور و ادراک و توجه انسان به آن کاسته می شود و صورت فعل طبیعی و بدون رویّه را پیدا می کند. ابن سینا تمامی این امور را ملکات اخلاقی دانسته است و همانند فارابی خُلق را حاصل ملکات و در تعبیری هیئتهای راسخ در نفس می داند. در این مرحله هیئتهای نفسانی به رسوخ، تمکن و زوال ناپذیری رسیدهاند که پشتوانه آن در تکرار و عادت است. این دیدگاه از مواضعی است که نشان میدهد ابنسینا همانند فارابی، میان عادت و خُلق که آن را ملکه دانسته، مغایرت و مزری قائل نشده است و عادت را همان ملکه تلقی مینماید؛ به عبارت دیگر ملکه را به عادت فرومی کاهد. ابن سینا نه تنها تمایزی میان عادت و ملکه قائل نشده است، بلکه ملکه را عادات متمکن در نفس می داند (ابن سینا، ۱۴۰۴: ۲۲۹). بنابر دیدگاه ابن سینا، فضائل و رذائل اخلاقی، أفعال ممدوح و مذموم نیستند بلکه ملکه صدور أفعال ممدوح و مذموماند و در صورتی چنین

۱. صناعت همانند خُلق حاصل تکرار و عادت به فعل است (فارابی، ۱۴۰۵: ۱۴؛ و ۱۴۱۳: ۲۳۶).

٢. و الصناعة ملكة نفسانية تصدر عنها أفعال إرادية بغير روية تنحو تماماً مقصوداً (ابن سينا، ١٤٠٥: ٣ / ٢٤٠؛ ١ / ٢٠).

خواهند بود که این افعال فضیلت و رذیلت به راحتی تحقق یابد و ضد آن به سختی و با مشقت محقق شود (ابن سینا، ۱۴۰۵: ۱ / ۱۷۲؛ همو، ۱۴۰۴: ۴۶۶).

# ب) تحلیل تمایز حکمت متعالیه با گفتمان مشائی در تبیین عادت و ملکه از حیث مؤلفههای مفهومی

اساساً ورود انسان به عالم مادی با استکمال نفس او همراه است؛ و این استکمال زمانی می تواند در شاکله انسانی بروز و ظهور نماید که انسان در مسیر رشد اخلاقی قرار گرفته باشد. کسب صفات اخلاقی و تربیت نفس، گاهی از روی انجام عملی به صورت مکرر است که «عادت» نام دارد و گاهی نیز مقید به قیدی به نام آگاهی می شود که «ملکه» نام می گیرد. تکرار افعال، سبب پیدایش اخلاق و ملکات نفسانی خواهد شد و این ملکات نفسانی که در این دنیا شاکله انسان را تشکیل دادهاند سبب پیدایش بدنهای اخروی خواهند بود (ملاصدرا، ۱۳۴۱: ۱۶۲). بر این مبنا ملاصدرا، عادت را فعل متکرری می داند که با عصول آن، ملکهای در نفس انسان ایجاد شده و یا مقدمه ایجاد یک ملکه نفسانی می شود (ملاصدرا، بی تا (الف): ۱۶۸) و ملکه را ذاتی و جزء هویت انسان دانسته و بر این باور است که ملکه (برخلاف عادت) به لحاظ صورت، همان فعل است؛ ازاین رو هر عملی که انسان در مرتبه دنیوی انجام دهد، اثری از آن در نفس مبدل خواهد نفس پدید خواهد آمد که اگر آن فعل و عمل را تکرار کند، به صفتی راسخ و پایدار در نفس مبدل خواهد شد که بدان ملکه گویند (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۲۹۸) و ۲۹۳ و ۲۷ / ۲۸).

در اینجا ملاصدرا به نکتهای اساسی و مهم میرسد که ملکات میتوانند جوهری نفس انسان شوند. مبنای این نظریه، نمیتواند مشائی باشد. برای نمایان شدن وجهی از نوآوری ملاصدرا در این بحث به نکتهای که فخررازی در مفهوم ملکه بیان نموده است، اشاره می کنیم. فخررازی بر آن است که ملکه به عنوان یکی از کیفیات نفسانی، عارض بر نفس است و در این باب به بحث شاکله اشاره کرده و آن را از امور اکتسابی نفس برمی شمرد. فخررازی در تفسیر آیه «قُلْ کُلُّ یَعْمَلُ عَلَی شَاکِلَتِهِ» (اسراء / ۸۴) اذعان می کند که شاکله جوهری انسان است، اما توان اثبات فلسفی آن را ندارد (فخررازی، ۱۴۲۰: ۲۱ / ۲۱۳؛ همو، ۱۴۱۱: ۱ / ۳۹۹).

براساس دیدگاه ملاصدرا، عادت پنداشتن ملکه، خطا است. ملکه هیئتی است که در اثر عادت ایجاد شده و موجب می شود عمل، بدون تأمل و مشقت انجام شود. عادت، غایت تکرار عمل و مقدمه ایجاد ملکه است و اگر وصف فعل واقع شود به معنای فعلی است که در اثر ملکه انجام می شود. از این رو خُلق به معنای ملکه انجام عمل خواهد بود که به فضیلت و رذیلت تقسیم می شود. در دیدگاه ملاصدرا ملکات

راسخ نفسانی سبب پایدار شدن رفتارهای ناشی از آن ملکه خواهند شد؛ بدین معنا که ثبات رفتاری در انسان نشاندهنده ملکه آن رفتار است. اینجاست که اخلاق، ملکه نفس تلقی می شود. بنابراین، اخلاق به ملکات نفسانی تعریف می شود و نه به خود رفتار. این تعریف از ملکات نفسانی براساس گفتمان مشائی کمالات ثانوی و عارض بر نفساند و طبق دیدگاه صدرالمتالّهین، کمال اول و جوهری نفس خواهند شد. بر این اساس طبق دیدگاه مشاء استکمال نفس در بعد اخلاقی در کمالات ثانوی نفس است و بر مبنای حکمت متعالیه، کمال اول و تحول وجودی است. در ادامه مقاله، به این بحث خواهیم پرداخت.

# ج) تبیین فلسفی و وجودشناختی مبانی عقلی دیدگاه ملاصدرا در مرز میان عادت و ملکه از نظر آموزههای الهیاتی و فلسفی، ملاصدرا به این ایده دست یافته است که شیوه رشد و استکمال نفس انسان در حیطه اخلاق، نباید عادت باشد (ملاصدرا، ۱۴۲۲: ۴۶۳ ـ ۴۶۱). عادت، تنها می تواند به عنوان یک ابزار کمک کننده باشد و به عبارت دقیق تر می توان از آن به عنوان تسهیلگر استفاده کرد؛ اما نمی توان آن را مبنا و اصل قرار داد. تغییر اعمال و رفتار انسان بدون تغییر در شاکله نفسانی و شخصیتی که شکل گرفته شده براساس ملکات نفسانی انسان است، ممکن نیست. در فلسفه، طبق تعبیر پیشینی که در تعریف انسان به کار رفته است، انسان حیوان ناطق تلقی می شود. براساس این تعبیر، انسان و حیوان هر دو می توانند عادت کنند؛ اما اگر در پی ترویج کردار و رفتار نیک و شایسته در راستای ارتقای جوامع انسانی هستیم، با تبدیل و ترویج کردار و عملکرد نیک به عادت، حی بودن انسان را نادیده گرفته ایم و تنها به بُعد حیوانی او توجه کرده ایم. از تجا که عملکرد و افعال انسان ناشی از قوای فعلی اوست، پیش از بررسی رفتار و عملکرد انسان لازم است به

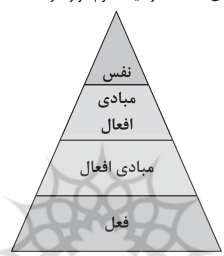
بر مبنای تقسیمبندی ملاصدرا قوه فعلی به چهار قسم تقسیم می شود: قوه فعلی بالطبع یا قوه طبیعی که به طبیعت حاصل می شود و این امر می تواند به دو گونه صورت پذیرد: در اقسام غیرحیوانی و در اقسام حیوانی. گاهی نیز قوه فعلی، بالطباع نیست بلکه حصولش یا بالعاده یا بالملکه و یا بالاتفاق است (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۳ / ۱۷)؛ ملاصدرا در این تقسیمبندی ها به فاعل بالقصد می رسد و بحث قدرت را مطرح و تمایز این بحث را با عادت، طباع و اتفاق بیان می نماید. به عبارت دیگر، ملاصدرا در این بحث از سطوح بالاتر از فعل سخن به میان آورده است. سطح بالاتر از رفتار در انسان عبارت است از مبدأ درونی افعال با حفظ گوناگونی؛ یعنی نفس بالاترین سطح رفتار و واحد است. به بیان روشن تر، قوای نفس، گوناگون و سطح بالاتر از نفس هستند، اما به دلیل متنوع بودن افعال، این گوناگونی را حفظ

سنجش قوایی که این افعال از آنها صادر و به فعلیت میرسند پرداخته شود.

۱. يحصل بالطباع ... (بنگريد به: ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۳ / ۱۷).

می کند. در تعریف فلسفی، سطح بالاتر از فعل، مبدأ درونی افعال گوناگون بر آمده از طرق متعدد است که مبدأ تأثیر و صدور فعل خواهد بود و این پیوند، یک پیوند علّی و معلولی میباشد، هرچند که علّت تامه نیست. همچنین این مبادی درونی افعال امری حادثاند و از طرق مختلف حاصل شدهاند، چه بسا انسان در بدو تولد فاقد این مبادی باشد.

بر مبنای دیدگاه ملاصدرا مبدأ درونی فعل، دارای سطوح ذو مراتب است؛ مانند یک هرم که نفس، در رأس آن و فعل، قاعده آن و مبادی مختلف در میانه هرم قرار دارند؛



این مبادی مختلف، امور درونیاند؛ بدین معنا که چیزی در درون انسان اعم از اینکه در جسم یا در نفس او باشد، باید حاصل شود تا آن امر سبب وقوع فعل شود. از نظر ملاصدرا این امور درونی که مبادی فعل محسوب می شوند، در آن چهار دستهای که ذکر آن گذشت قرار می گیرند. ملاصدرا در این بحث، ادعای حصر استقرائی و یا حصر عقلی ندارد، بلکه از نظر او تنها الگوی فهم فعل، مهم تلقی می شود. بنابراین ملاصدرا برای فهم فعل، یک الگو ارائه می دهد که این الگو نسبت به ارسطو و فارابی بسیار پیشرفته است و با روان شناسی قابل مقایسه است؛ این امور درونی از نظر ملاصدرا به چهار شکل بالطباع، بالعاده و یا بالاتفاق حاصل می شوند (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۳ / ۱۷).

از بیان مبادی فعل می توان به درجه اهمیت مسئله عادت و ملکه در انسان رسید. و براساس آنچه بیان شد، از ارسطو تا ملاصدرا تمایزی میان ملکه و عادت یافت نمی شود و حتی شیوههای تربیتی که افلاطون برمی شمرد، نشان دهنده آن است که نفوس انسانها را با تکرار می توان تربیت کرد؛ گویی تکرار با ملکه پیوند خورده است. به عبارت دیگر، انسان با تکرار به حالت و مرتبهای دست خواهد یافت که اگر به آن ملکه پیوند خورده است. به عبارت دیگر، انسان با تکرار به حالت و مرتبهای دست خواهد یافت که اگر به آن حالت رسید، صدور فعل از او به سهولت خواهد بود. نوآوری های نظام فلسفی صدرایی حاکی از آن است که در میان نظامهای مختلف فلسفی، اعم از اسلامی و غربی، معقول ترین روش و اصول را برای تبیین در میان نظامهای مختلف فلسفی، اعم از اسلامی و غربی، معقول ترین روش و اصول را برای تبیین

حقیقیت وجودی انسان و تبدلات نفسانی ملازم با افعال و افکار آدمی ارائه کرده است. لذا ابتدا لازم است برخی مبانی فلسفی حکمت متعالیه مانند رابطه نفس و بدن طبق قاعده «النفس فی وحدتها کل القوی»، اصالت و تشکیک وجود، حرکت جوهری نفس و به تبع آنها نظریه جسمانیهٔ الحدوث و روحانیهٔ البقاء بودن نفس مورد بررسی و تحلیل قرار گیرند. این مبانی، اصول دقیقی هستند که براساس آنها می توان از فرآیند تحول وجودی انسان طبق ملکات نفسانی، خُلقیات و رفتار و نیز تعامل وجودی میان افعال و افکار انسان با ذات حقیقی و چهره باطنی او تبیین معقول و مستدلی ارائه کرد.

در حکمت متعالیه با پذیرش اصالت و تشکیک وجود و حدوث جسمانی و بقاء روحانی نفس، حرکت جوهری نفس می تواند در پست ترین مرتبه باشد که متناسب با رسوخ این دسته از ملکات رذیله در نفس است. ازاین رو، بر مبنای دیدگاه ملاصدرا نفوس انسانی در ابتدای حدوث، صورت نوع واحد یعنی انسان اند؛ ولی همین نفوس برای انواع مختلف برزخی و اخروی در حکم ماده آنها قرار خواهند گرفت (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۹ / ۲۴۷ \_ ۲۲۷). بنابراین، در حرکت جوهری است که صورت و شاکله حقیقی نفس مشخص می شود. فرأیند این حرکت به گونهای است که جهت و شدت و ضعف تحولات نفسانی رابطه تنگاتنگی با فعل انسان دارد. می توان گفت در خلال حرکت جوهری، نوعی تأثیر و تأثر میان افکار، افعال و اخلاق و هویت حقیقی و باطنی انسان واقع می شود. ملاصدرا بر مبنای دیدگاه حرکت جوهری، ابتدا اتحاد ترکیبی نفس با قوای خود را بیان مینماید و سپس مشکک بودن نفس و امکان استکمال پذیری آن را مطرح می کند و در نهایت به حرکت جوهری نفس می پردازد. بر این اساس طبق دیدگاه ملاصدرا، حرکت در تمام اجسام عالم و در نفوس جاری است؛ این حرکت تا زمانی ادامه خواهد یافت که موجودات به تجرد کامل برسند. بر مبنای حرکت جوهری و طبق دیدگاه تشکیکی بودن وجود در حکمت متعالیه، انسان دارای مراتب تشکیکی از بدن مادی است و همچنین دارای بدن دیگری نیز میباشد که آن را با ملکات نفسانی که در این مرتبه از زندگی دنیوی کسب می کند، برای خود شکل میدهد. بنابراین نفس در مرتبه حدوث، جسمانی است، اما در طی مسیر کمالی خود و حرکت از بدن طبیعی به بدن برزخی و اخروی که با حرکت جوهری پیش میرود، صورتهایی متناسب با ملکات و آنچه در نشئه دنیوی بدان عمل کرده و برای نفس خویش کسب کرده است را میپذیرد که این صورتها در نهایت در مرتبه دیگر از جهان، یعنی در نشئه أخرت، برای وی ظاهر میشوند و قالبی برای پذیرفتن نفس انسان قرار خواهند گرفت (ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۹ / ۲۱؛ همو، ۱۳۶۶: ۴ / ۲۷۹).

### صورت جوهری شدن ملکات، مستلزم انقلاب ماهیت نیست

تعبیر دقیق تر از گزاره «جوهری بودنِ» ملکات نفسانی «جوهری شدن» آن است. ملاصدرا همانند سایر فیلسوفان، ملکات را در گام نخست، عارض بر نفس میداند؛ اما ایده اصلی او مبنی بر آن است که این

ملکات عارضشده بر نفس می توانند جوهری نفس شوند؛ بدین معنا که امری که ماهیت عرضی دارد، جوهر می شود. حال مسئله این است که آیا تبدیل عرض به جوهر، انقلاب ماهیت است؟

در اینجا دو مسئله باید از یکدیگر تفکیک شود:

۱. انقلاب از قلب است و قلب نیز در اینجا به معنای تحول است. به عنوان مثال یک شئ از لحاظ ماهیت اگر دارای ماهیت کم است، ماهیت کیف به دست آورد؛ و در مسئله جوهریانگاری ملکات آیا لازم می آید که شئ هم عرض باشد و هم جوهر (وجود با عرض، عرض است و با جوهر، جوهر است)؟

۲. چنانچه ملکات، عارض بر نفساند و به صورت جوهری تبدیل می شوند، آیا این صورت جوهری شدن، تعبیر دقیقی است؟

ملاصدرا از تحول سخن به میان می آورد. یک پاسخ و راهحل این است که بر مبنای دیدگاه ملاصدرا، ملکات نفسانی از ابتدا، صورت جوهری اند؛ در این صورت، استکمال نفس انسانی، استکمال به کمال اول می شود و پیامد آن این است که اساساً انسانیت نوع نبوده و جنس است؛ اما اگر ملکات نفسانی را صورت جوهری ندانیم، بلکه عرض در نظر بگیریم، استکمال نفس به کمالات ثانیه خواهد بود. بنابراین اگر ملکات نفسانی که راسخ در نفس انسان اند، صورت جوهری شوند، آن شدن نیز تحول به کمال اول می شود. اگر ملاصدرا بر این باور است که انسان در آخرت به صورت انواع مختلفی خواهد بود و بر کلام معصوم شد تکیه می کند، ابتدا براساس اصول و مبانی حکمت متعالیه به تبیین عقلی این امر پرداخته و ارتباط میان عقل، وحی و اخلاق را در این بحث نشان داده است و بر این باور است که انسان به حسب نوع اخلاق و ملکات راسخ نفسانی خود، در قیامت صورت مناسب با آن اخلاق و ملکات برایش حاصل خواهد شد و این همان تجسم اعمال و تجسد اخلاق است (ملاصدرا، ۱۳۶۰: ۱۸۸؛ همو ۱۳۴۱: ۹۴؛ ملاصدرا، بیتا: ۸۷).

بنابراین براساس آنچه بیان شد، بحث استکمال نفس در جوهری شدن ملکات نفسانی دارای اهمیت است. استکمال به معنای دریافت و طلب کمال است؛ و کمال دو گونه است؛ کمال اول و کمال ثانی که هر کدام به بالقوه و بالفعل تقسیم میشوند. در این قسمت از بحث، توجه ما در قسم بالفعل خواهد بود. کمال اول به صورت نوعیهای اطلاق میشود که نوعیت نوع به آن است. نفس ناطقه کمال اول نوع انسان است. هر صورت نوعی کمال اول است و کمال اول، مبدأ فعل است؛ اما تحقق عینی فعل به کمال ثانی مربوط است. به عبارت دیگر این تعبیر که «انسان ناطق است»، یعنی در وجود او مبدأ نطق قرار دارد؛ اما به فعلیت رسیدن این مبدأ نطق، کمال ثانی اوست. با توجه به این نکته، استکمال نفس در مفهوم مشّائی کلمه دریافت کمالات ثانیه است. بدین معنا که انسان، دارای نفسی است که این نفس،

کمال اول اوست که مشکک و ذو مراتب نیست و به حصول آن، انسانیت، حاصل است. حال این نفس، کمالات ثانیه، یعنی اعراض را دریافت مینماید که این امر در تعریف ملاصدرا «معرفت» نام دارد و به عبارت دیگر، نفس، معرفت را درمی یابد و معرفت از کمالات ثانیه نفس است.

بنابر تحلیل فوق، استکمال، در پارادایم و گفتمان مشائی، کمال ثانیه است، اما در دیدگاه ملاصدرا می تواند کمال اول باشد؛ یعنی همان «شدن نفس» باشد. به ویژه در مسئله جسمانیت الحدوث و روحانیت البقاء بودن نفس. به عبارت دیگر وجود انسان، یک وجود ثابت نیست و از مقوله شدن است؛ همچنین ملکات اخلاقی نیز سبب حصول کمالات وجودی انسان خواهند شد. انسانی که اخلاق ورزی می کند، در حال استکمال نفس خویش است؛ بدین معنا که مراتب وجودیاش، برتر می شود. بنابراین استكمال در رهاًورد فلسفى ملاصدرا به كمالات ثانيه نيست، بلكه به كمال اول است؛ يعني نفس در اينجا تمام و کمال، حاصل نیست تا اعراض بر آن وارد شوند، بلکه در مسیر شدن است که در این مسیر تجرد می یابد و دارای مراتب می شود.

بنابراین طبق رهآورد ملاصدرا، استکمال نفس به معرفت، به معنای رشد و تحول وجودی است؛ زیرا استکمال، یک امر تدریجی و فرآیندی است که پس از آن به انسان کامل خواهیم رسید؛ اما بر مبنای مشائی میتوان از آن تعبیر به استکمال کشکولی کرد؛ بدین معنا که نفس انسان به مثابه کشکول و کسب معرفت به مثابه پر شدن کشکول است.

اساساً تحول وجودی و جوهری انسان در مسیر پذیرش صورت متناسب با عمل خواهد بود. بر مبنای دیدگاه ملاصدرا نفس و بدن دارای ارتباط متقابل اند و نفس از یک سو با حدوث خود در این عالم توسط ابزار بدن افعال خویش را تحقق می بخشد و در مسیر تکاملی خود حرکت می کند و از سوی دیگر هنگام مفارقت و مجرد شدن از بدن از سنخ عالم ملكوت خواهد شد و صورتی همانند ملكات خود كه در عالم ماده توسط تکرار افعال، در او راسخ شده است را کسب خواهد کرد (ملاصدرا، ۱۳۶۶: ۵ / ۴۲۸). ملاصدرا بر مبنای آیه «قُلْ کُلّ یَعْمَلُ عَلَی شَاکِلَتِهِ» (اسراء / ۸۴) افعالی که از انسان صادر میشود را مطابق و متناسب با شاکله که همان ساختار وجودی انسان است، بیان می کند و بر این باور است که تکرار فعل، به تدریج زمینه تجسم آن را در نفس فراهم میسازد (ملاصدرا، ۱۳۶۰: ۱۸۸). علاوه بر این مبانی استدلالی، ملاصدرا به انتقال نفوس انسانی پس از ترک جسم دنیوی به بدن اخروی که مطابق با ملکات نفسانی مکتسبه انسان در این دنیا شکل گرفته است اشاره می کند که این انتقال و ورود به جسم اخروی به معنای نبود و سپس بود شدن نیست، بلکه به معنای تجسم اعمال و ملکات نفسانی انسان است. بنابراین می توان تلاش ملاصدرا را در مسیر اثبات چگونگی تکامل و تحول نفس انسان از جهان مادی به مرتبه اینک برای فهم بهتر دستاوردهای پژوهش حاضر، اساسی ترین تمایزات میان دو دیدگاه فیلسوفان مشاء و صدرالمتألهین در مسئله ماهیت عادت و ملکه در جدول زیر ارائه میشود:

#### گفتمان صدرایی گفتمان مشائی

۱. ملکه همان عادات تکرارشده است و مرزی میان این دو مفهوم وجود ندارد.

> ۲. ملکات نفسانی همچون عادت عارض بر نفساند.

۳. استکمال نفس در بُعد اخلاقی در كمالات ثانويه نفس است.

باب اخلاق، عادت است.

۵. خُلق از عادت ناشی میشود و در اگر راسخ شوند، جوهری نفس خواهند شد. به فعل و رفتار خواهد شد.

۱. میان عادت و ملکه نه تنها حالت تساوق برقرار نیست، بلکه مفاهیمی متمایز از یکدیگرند.

اینکه ملکات نفسانی را همرتبه با عادات تلقی کنیم، به معنای فروکاستن ملکات است. ظاهر فعل از روی عادت و ملکه یکسان است، اما در حقیقت باید آنها را دو فعل با دو مبادی سنجش جداگانه دانست؛ زیرا ملکه بر خلاف عادت ۴. شیوه رشد و استکمال نفس انسان در با مؤلفههای دیگری از جمله قید علم و آگاهی همراه است. ۲. عادت، حالت عارض بر نفس است، درحالی که ملکات،

صناعت نیز هر صنعتی بر اثر عادت منجر 🏻 ۳. استکمال نفس در بُعد اخلاقی در کمال اول و تحول وجودی است. بنابراین جوهری شدن ملکات نفسانی به معنای انقلاب نخواهد بود.

۴. شیوه رشد و استکمال نفس انسان در باب اخلاق، نباید عادت باشد؛ زیرا عادت، ابزار و تسهیلگر است و اگر در پی ترویج کردار و رفتار نیک و شایسته در راستای ارتقاء و تحول وجودی افراد و سپس جوامع انسانی هستیم، با تبدیل، ترویج کردار و عملکرد نیک به عادت، حقیقت نفوس انسانها را نادیده گرفتهایم.

۵. خُلق، ملکهای است که به واسطه آن، افعال از انسان به سهولت صادر می شود. بنابراین ملکات راسخ نفسانی سبب پایدار شدن رفتارهای ناشی از آن ملکه خواهند شد. به عبارت دیگر ثبات رفتاری در انسان نشان دهنده ملکه آن رفتار است. اینجاست که اخلاق، ملکه نفس تلقی میشود. بنابراین، اخلاق به ملکات نفسانی تعریف میشوند نه خود

#### نتيجه

نخستین گام پژوهش در حوزه اخلاق، نفسشناسی و مهمترین بخش در باب خُلق، عادت و ملکه نفسانی است. ازاین روی این دو مفهوم، مبنای اخلاق فضیلت گرایانه نزد فیلسوفان مسلمان قرار گرفته است. از بررسی و تحلیل چیستی عادت و ملکه و نسبت میان این دو مفهوم، این گونه استنتاج می شود که در حوزه عادت و ملكات نفساني ميان گفتمان مشائي و حكمت متعاليه ملاصدرا تمايزاتي بنيادين وجود دارد. تبيين تمايز ميان عادت و ملکه ضروری است تا به اشتباه در طریق رشد و استکمال نفس انسان، بر عادت تأکید نشود. بنابراین، مبنای پژوهش حاضر بر دیدگاه ملاصدرا بنا نهاده شد؛ زیرا بدون رویکرد نفسشناسی و هستی شناختی خاص صدرایی تبیین معقول از ملکات نفسانی و نسبت آن با خُلق و فعل انسان آسان نخواهد بود. ملاصدرا عادت را حالتی میداند که بر نفس انسان عارض میشود و بر خلاف گفتمان مشائی که ملکات را نیز همچون عادت عارض بر نفس میدانند، در تبیین ملکات نفسانی بر این باور است که ملکاتی که در نفس رسوخ پیدا کردهاند، جوهری نفس خواهند شد و همان حالت تکرارشده نیستند، بلکه مؤلفههای دیگری از جمله علم و آگاهی دارند. در گفتمان مشائی استکمال نفس در بعد اخلاقی در کمالات ثانویه نفس است؛ اما ملاصدرا برخلاف این دیدگاه، استکمال نفس در بُعد اخلاقی را در کمال اول و تحول وجودی انسان میداند که براساس آن، جوهری شدن ملکات نفسانی به معنای انقلاب نخواهد بود؛ زیرا در اینجا معنای تحول مد نظر نیست. اگر ملکات نفسانی که راسخ در نفس انساناند، صورت جوهری شوند، آن «شدن» نیز تحول به کمال اول میشود. ملاصدرا بر این باور است که نفوس انسانی در آخرت به صورت انواع مختلفی خواهد بود و به حسب نوع اخلاق و ملكات راسخه نفساني خود، در قيامت صورت متناسب با آن اخلاق و ملكات برايشان حاصل خواهد شد و این همان تجسم اعمال و تجسد اخلاق بر پایه ملکات راسخه نفسانی است.

## منابع و مآخذ

قرآن كريم.

- 1. ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٣٢٤ق). تسع رسائل في الحكمه و الطبيعيات. قاهره: دار العرب.
  - ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٣٧٥). الاشارات و التنبيهات. قم: نشر البلاغه.
    - ۳. ابن سینا، حسین بن عبدالله (۱۳۷۹). النجاه. تهران: دانشگاه تهران.
- ابنسینا، حسین بن عبدالله (۱۳۸۳). الاشارات و التنبیهات. شرح خواجه نصیرالدین طوسی و قطبالدین رازی. قم: نشرالبلاغه.

برتال جامع علوم انساني

٥. ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٤٠٥ق). *الشفاء (منطق)*. قم: مكتبه آيةالله مرعشي.

- ٦. ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٤٠٤ق). الشفاء (الهيات). تحقيق سعيد زايد. قم: مكتبة آيةالله مرعشى.
- ٧. ابن سينا، حسين بن عبدالله (٢٠٠٧م). رساله في الكلام على النفس الناطقه (احوال النفس). فرانسه: بي نا.
  - ۸. ارسطو، (۱۳۸۵). اخلاق نیکوماخوس. ترجمه محمدحسن لطفی. تهران: طرح نو.
- ۹. ارسطو، (۱۴۰۱). اخلاق نیکوماخوس. نقد و تفسیر مالک حسینی: راهنمای اخلاق نیکوماخوس
   ارسطو. تهران: کر گدن.
  - ١٠. ارسطو، (٢٠٠٧م). الطبيعه. قاهره: المركز القومي للترجمه.
- ۱۱. ایزدی، محسن (۱۳۹۵). ارزیابی خوب و یا بد بودن سرشت و شاکله انسان براساس حکمت متعالیه. اندیشه نوین. ۴۴ (۱). ۷۴ ـ ۶۱
  - ١٢. جوادي آملي، عبدالله (١٣٩٣). رحيق مختوم: شرح الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة. قم: اسراء.
    - ١٣. حسن زاده آملي، حسن (١٣٨٧). شرح الأسفار الأربعة. قم: بوستان كتاب.
    - ١٤. رازى، فخرالدين (١٤١١ق). المباحث المشرقيه في علم الالهيات و الطبيعات. قم: بيدار.
    - 10. رازى، فخرالدين (١٤٢٠ق). التفسير الكبير (مفاتيح الغيب). بيروت: دار احياء التراث العربي.
- 17. رضایی، مهران (۱۳۹۸). مفهوم شناسی تطبیقی ملکات نفسانی در آثار فلاسفه و حکمای اسلامی. معرفت اخلاقی. ۲۶ (۲). ۴۶ ـ ۳۵.
- ۱۷. ساجدی مهر، فهیمه (۱۴۰۰). تحلیل چیستی مفهوم قرآنی شاکله در پرتو نسبت آن با انسان و افعالش. مشکوة. ۱۵۲ (۳). ۲۴ ـ ۴.
  - ۱۸. سبزواری، ملاهادی (۱۳۴۹). شرح منظومه. تهران: نشر ناب.
- 19. سعادتی خمسه، اسماعیل. (۱۳۹۴). نسبت نظر و عمل با ملکات اخلاقی و تبدل ذاتی انسان در حکمت متعالیه. خردنامه صدرا. ۷۹ (۱). ۳۰ ـ ۱۷.
  - ۲۰. شکر، عبدالعلی (۱۳۸۶). تجسم اعمال در حکمت متعالیه. خردنامه صدرا. ۴۹ (۳). ۸۱ ـ ۷۴ ـ ۸۷.
    - ۲۱. طوسى، نصيرالدين (۱۴۱۳ ق). اخلاق ناصرى. تهران: علميه اسلاميه.
- ۲۲. فارابى. ابونصر محمد (۱۹۹۵م). آراء اهل المدينه فاضله. شرح على بوملهم. بيروت: مكتبه الهلال.
- ٢٣. فارابي، ابونصر محمد (١٣٧١). التنبيه على السبيل السعادة. تحقيق جعفر آل ياسين. تهران: حكمت.
  - ۲٤. فارابی، ابونصر محمد (۱۴۰۵ق). فصول منتزعه. تحقیق و تصحیح فوزی نجار. تهران: مکتبه الزهراء
- ۲۵. فارابی، ابونصر محمد (۱۴۰۸ق). *المنطقیات*. تحقیق و مقدمه محمدتقی دانش پژوه. قم: کتابخانه آیت الله مرعشی.

- ٢٦. فارابي، ابونصر محمد (١٤١٣ق). الاعمال الفلسفيه. مقدمه و تحقيق جعفر آل ياسين. بيروت: دارالمناهل.
- ۲۷. فارابی، ابونصر محمد (۱۹۹۶م). احصاء العلوم. مقدمه و شرح علی بوملحم. بیروت: مکتبه الهلال.
- ۲۸. فرامرز قراملکی، احد (۱۳۹۳). نقش مواجهه مسئله محور با آیه شاکله. رویکرد روششناختی. روششناسی مطالعات دینی. ۱ (۱). ۸۴ ـ ۷۵.
- ۲۹. فرامرز قراملکی، احد (۱۳۹۴). دلالتهای تربیتی مفهوم شاکله براساس رهیافت علامه طباطبایی در تفسیر المیزان. علوم تربیتی از دید گاه اسلام. ۴ (۱). ۵۸ ـ ۳۵.
- ۳۰. محبتی. مریم (۱۳۹۴). تبیین تجسم اعمال براساس نظریه اضافه اشراقی ملاصدرا. حکمت اسواء. ۲۴ (۱). ۱۲۰ ـ ۹۷.
  - ۳۱. مطهری، مرتضی (۱۳۷۷). مجموعه آثار. تهران: صدرا.
- ٣٢. ملاصدرا، محمد بن ابراهيم (١٣٤١). *الحكمه العرشيه.* تصحيح غلامحسين آهني. بيروت: مؤسسة التاريخ العربي.
  - ٣٣. ملاصدرا، محمد بن ابراهيم (١٣٥٤). المبدأ و المعاد. تهران: انجمن حكمت و فلسفه ايران.
- ٣٤. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (١٣۶٠). اسرار الآيات و انوار البيئات. تهران: انجمن اسلامي حكمت و فلسفه.
  - ۳۵. ملاصدرا، محمدبن ابراهیم (۱۳۶۰). الشواهد الربوبیة. مشهد: مرکز نشر دانشگاهی.
- ٣٦. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (١٣٥٣). مفاتيح الغيب. حاشيه ملاعلى نورى. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگى.
  - ٣٧. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (١٣٥٤). تفسير القرآن الكريم. تصحيح محمد خواجوى. قم: بيدار.
- ۳۸. ملاصدرا، محمدبن ابراهیم (۱۳۶۶). شرح اصول کافی. حاشیه ملاعلی نوری. تهران: مؤسسه مطالعات فرهنگی.
  - ٣٩. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (١٤٢٢ق). شرح الهدايه الأثيريه. بيروت: مؤسسه تاريخ العربي.
- ٤٠. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (١٩٨١م). *الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة*. حاشيه علامه طباطبايي. بيروت: دار احياء التراث العربي.
  - 13. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (بي تا الف). الحاشيه على الهيات شفاء. قم: بيدار.
    - ٤٢. ملاصدرا، محمدبن ابراهيم (بي تا ب). المظاهر الالهية. مشهد: بي نا.
- 28. مور، جورج ادوارد (۱۳۸۵). م**بانی اخلاقی**. ترجمه غلامحسین توکلی. قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.