## بررسی مهدویت در اندیشه مستشرقین و نقد آنها

سمیه ضیایی ٔ

#### جكيده

اگرچه از دیرباز برخی از اندیشمندان و عالمان غربی در زمینه مفاهیم اسلامی و به ویژه مهدویت، یژوهش و تألیفاتی داشتهاند، اما سابقه توجه ویژه غرب به موضوع مهدویت معطوف به دو قرن اخیر است. در این فاصله زمانی برخی از مستشرقین به طور خاص در موضوع مهدویت نزد مسلمانان یژوهش کردهاند. هدف پژوهش پیشرو، بررسی و تبیین اندیشه مهدویت در نگاه مستشرقین است. در نوشتار علاوهبر بازتاب دیدگاه مستشرقین درباره مهدویت، نظریات و دیدگاههای آنها نقد و بررسی می شود. مقاله حاضر به روش توصیفی-تحلیلی، نظریات شرق شناسان غربی را بررسی می کند. براساس تحلیل های صورت گرفته، شرق شناسان غربی با نگاه تاریخی و باتوجه به زمینههای توجه غرب به مهدویت، مسئله مهدی پژوهی را مورد توجه قرار داده اند. نمونه هایی از نظریات مستشرقین غربی نشان می دهد که دیدگاه آنها به شدت متأثر از غرب است. ازاین رو، نقد نظریات آنها در مورد مسئله مهدویت علاوهبر اینکه دیدگاه آنها را مخدوش می کند، باعث تزلزل دیدگاه آنها درباره اسلام و نظریات مسلمانان می شود. به طورکلی، محدو دیتها و آفات نگاه غرب در موضوع مهدویت نیز بخش مهمی است که طی آن زمینههای نگاه ناصحیح مستشرقین به مهدویت تبيين مىشود.

تبیین می شود. واژگان کلیدی: مستشرقین، مهدویت، هانری کربن، همیلتون گیپ، جیمزدامستتر.

\_\_\_\_



از بنیادی ترین مباحث اعتقادی اسلام، مهدویت است. نگاهی به متون مقدس اسلام (شیعه و سنی) نشان میدهد که باور به آمدن مصلح و منجی در انتهای تاریخ، یکی از اساسیترین و پدیهی ترین مؤلفه های فکری و کلامی تمام فرقه های مذهبی است. علاوه بر مذاهب اسلامی در تمام ادیان ابراهیمی و غیرابراهیمی (سامی و غیرسامی) نیز این اعتقاد به گونههای متفاوت وجود دارد. همه فرق و مذاهب اسلامی، آرمان نهایی جوامع بشری را ظهور و تجلی یکشخصیت آسمانی و منجی دینی می دانند که از آن تعبیر به مهدویت می شود. براساس این تفکر دینی، بسیاری از دین پژوهان و اندیشمندان غربی به این موضوع ذیل عناوینی مانند منجی گرایی، بازگشت مسیح، هزاره گرایی، نجات و رستگاری، انتهای تاریخ و امثال آن پرداخته و درباره نگرش ادیان به این موضوع مطالعات و بررسی های فراوانی انجام دادهاند. درمیان آثاری که دین پژوهان و اسلام شناسان غربی در زمینه مهدویت نوشته اند دایره المعارف هایی به چشم می خورد که یا موضوع مهدویت را درقالب یککتاب مستقل یا بخش مستقلی از یککتاب بررسی و تحلیل کردهاند یا باتوجه به برخی رخدادهای سرزمینهای اسلامی مانند برخی مدعیان مهدویت یا پیدایش مذاهبی مانند کیسانیه، اسماعیلیه، شیخیه، باییت و بهائیت که بر مهدویت تکیه داشته اند نگرش مسلمانان و محتوای متون اسلامی آنها به مهدویت را مورد توجه قرار دادهاند. بررسیهای صورت گرفته در نظریات آنها در مورد مسئله مهدویت در دو محور کلی نگاهی مثبت و موافق و نگاه خصمانه و ناآشنا به مسئله مهدویت ختم می شود. ازآنجاکه موضوع مهدویت از آموزههای مهم مسلمان است و مطالعات شرقشناسان غربی در این مورد با رهیافتی آسیب شناسانه صورت گرفته است بررسی و تحلیل نظریات آنها نیازمند ارزیابی دقیق و بایستهای است و ضرورت آن را توجیه می کند.

#### ۲. پیشینه پژوهش

درباره موضوع مهدویت و دیدگاه مستشرقین، کتابها و مقالات زیادی وجود دارد. سید رضی موسوی گیلانی در دو کتاب مستشرقین و مهدویت و کتاب مهدویت از دیدگاه دین پژوهان غربی، موضوع مهدویت را از نگاه شرق شناسان غربی مطالعه کرده است. جدی ترین نقدی که مؤلف، دیدگاه مستشرقین درباره مهدویت را مورد حمله قرار داده استفاده از روش آنها در برخورد با مسئله مهدویت است. رویکرد مؤلف به نقد دیدگاه شرق شناسان غربی، رویکرد روشی است و این مسئله یکی از انحاء نقد دیدگاه مستشرقین در باب مهدویت است. با ارج نهادن به تلاش مؤلف در این مورد باید گفت که نقد دیدگاه مستشرقین از زوایای گوناگونی قابل طرح است از این رو، نمی تواند پژوهشی کامل در این زمینه باشد. مقاله مستشرقان و مهدویت نام مقالهای است که محمود توسل و همکارانش در فصل نامه انتظار شماره ۸ چاپ کردهاند. وی در این مقاله با طبقه بندی مستشرقین سعی دارد تا تفاوت دیدگاه هریک از مستشرقین را در مسئله مهدویت به تصویر بکشد. پژوهش حاضر در راستای کامل تر کردن تألیفات مطرح شده، مطالعات مستشرقین درباره مهدویت را بیان کرده و آنها را نقد می کند.

## ٣. مفهومشناسي

### ٣- ١. مهدويت

دو مفهوم که برای مشخص کردن قلمروی بحث ضروری بهنظر می رسد مهدویت و مستشرق است. مهدویت مصدر جعلی از مهدی و به معنای مهدی بودن است. (دهخدا، ۱۳۷۴، ۱۳۷۸) مهدی از هدی گرفته شده است و هدی دو معنا دارد: پیش قدم شدن برای راهنمایی و راهنمایی با لطف و مهربانی (احمدبن فارس، ۱۳۹۹، ۲/۲۶). بنابراین، مهدی، کسی است که خدا او را به سوی حق راهنمایی کرده است (ابن منظور، ۱۴۱۴، ۲۵۴/۱۵). بنابراین، مهدویت ازنظر لغوی به معنای مهدی بودن است و چون مهدی اسم مفعول است و معنای هدایت شده را می دهد مهدویت به معنای رهیافته بودن خواهد بود (خدامراد سلیمیان، ۱۳۸۸، ۱۳۸۸)

ژبیش کا علو مراتا فی ومطالعات فرج



۴۳۴/۱). مهدویت در اصطلاح مفهوم عامی دارد و برای هر فردی به کار می رود که خدا او را هدایت کرده باشد. با این مفهوم، همه پیامبران، مهدی هستند. حتی به کار بردن این واژه درباره افراد دیگری که در مکتب آن بزرگواران تربیت و هدایت یافته اند، جایز است. روشین است که مقصود از مهدی که بر زبان حضرت رسول همچه جاری شده نام خاص و لقب شخصی معین و عزیز است. پیامبر همچه به ظهور او بشارت داده و مسلمانان را فراخوانده است که در ردیف منتظران ظهور او باشند (خدامراد سلیمیان، ۱۳۸۸، ۴۳۴/۱).



مهدی به طورکلی در معنای خاص اعتقاد به منجی است که تمام اوضاع زندگی بشر را به سمت صلاح و سعادت تغییر داده (مطهری، ۱۳۹۰، ۳۵۶/۳) و جهان را پر از عدل و داد خواهد کرد. این اعتقاد در همه ادیان الهی و حتی آیین های بشری وجود دارد و در ردیف اعتقادات فطری است. براین اساس، اعتقاد به آن مصلح نجات بخش در معارف دینی فرقه های گوناگون اسلامی درقالب مهدویت راه یافته است (جوادی آملی، ۱۳۸۸، ۲۴۳/۳).

#### ۳-۲. مستشرق

مستشرقین تمام افراد بااصالت غربی هستند که به طور قابل توجه در مورد مهدویت و موضوعات متنوع اظهارنظر کرده اند. (سعید، ۱۳۷۲، ص۱۶؛ الویری، ۱۳۹۳، ص۱۳ باتوجه به این تعریف، محققان بااصالت شرقی و اسلامی که در مراکز علمی غرب حضور دارند از دایره مستشرقین خارج می شوند.

# ۴. نظرات مستشرقین درباره مهدویت

## ۴-۱. جیمز دارمستتر و نگاه تاریخی به مسئله مهدویت

دارمستتر استاد یهودی مذهب دانشگاه سوربن فرانسه است که در عرصه فرهنگ شرق بهویژه ایران باستان و زرتشت ایران باستان و زرتشت تخصص دارد. اگرچه کتب او در زمینه ایران باستان و زرتشت بسیار معروف است، ولی مأموریتی که ازطرف دانشگاه سوربن برای تحقیق در مورد مهدی سودانی به وی داده شد ایراد چند سخنرانی و تألیف کتاب مهدی از گذشته تاکنون توسط وی را

به دنبال داشت. روش دارمستتر در شناخت مسئله مهدویت، تاریخی است که فقط به پیدایش تاریخی مسئله مهدویت در صدر اسلام، فرقه ها و افرادی که خود را مهدی می دانستند، می پردازد. (موسوی گیلانی، ۱۳۹۰، ص۹۲) وی با تأثیر از افکار ابن خلدون برای مهدویت خاستگاه دینی قائل نیست و آن را برآمده از آیات کتاب آسمانی مسلمانان و سخنان نبوی نمی داند. ازاین رو، برای پیدایش و ترویج آن به دنبال دلایل اجتماعی و تاریخی است و حتی اعتقاد به مهدویت درمیان مسلمانان را تأثیر از تفکر ایرانیان و زرتشتیان درباره سوشیانس می داند. وی در مورد مهدویت می گوید: «برخلاف نگرش یاره ای از خاورشناسان که آن را اسم فاعل و بهمعنای هدایت گر ترجمه کردهاند به صورت اسم مفعول و بهمعنای هدایت شده است؛ زیرا این دسته از انسانها ازجانب خدا هدایت شدهاند». وی معتقد است که مهدویت در قرآن نیامده است و اینکه مهدویت در سخنان پیامبر اکرم ﷺ نیز به این وضوحی و روشنی آمده باشد جای ترید دارد. بهنظر می رسد دارمستتر در این تردیدهای خود از افکار ابن خلدون تأثیر گرفته است. خلدون از نادر دانشمندان اهل سنت است که به مسئله مهدویت معتقد نیست و حتى تلاش كرده تا احاديث موجود در صحاح سته را مخدوش كند. وي به نظريات ابن خلدون برای مهدویت هیچ جایگاه دینی قائل نبود و آن را برآمده از آیات کتاب آسمانی مسلمانان و سخنان نبوی نمی دانست. او جایگاه اصلی مهدویت، رشد و ترویج آن را از لابهلای دلایل تاریخی و اجتماعی جستوجو می کرد (موسوی گیلانی، ۱۳۹۰، ص۹۶).

## ۴- ۲. همیلتون گیب

گیب تاریخدان و شرق شناس اسکاتلندی به واسطه برخی تحقیقات خود در زمینه ادیان شرقی و به ویژه اسلام و نیز تربیت برخی مستشرقان دیگر، جایگاه بالایی در میان اسلام شناسان غربی دارد. وی از نظر ادوار شرق شناسی متعلق به دوره چهارم است و در دورهای می زیست که شیوه پدیدار شناسی میان شرق شناسان متعارف بود، ولی مانند شرق شناسان قرن نوزدهم نگاهی به شیعه و مهدویت دارد. بسیاری از سخنان او درباره پیدایش افکار کلامی شیعه است که آن را

ريال جامع علوم الثاني



محصول جریانات اجتماعی و سیاسی قرن دوم میبیند و اندیشه شیعه درباره امامت و مهدویت را تأثیر از ادیان ایران باستان و عرفان شرقی می داند.

### ۴- ۳. هانری کربن

کربن فیلسوف، شرق شناس و شیعه شناس فرانسوی و استاد دانشگاه سوربن پاریس بود. وی در سالیان آخر زندگی خود به طور منظم به ایران می آمد، به شدت به عرفان اسلامی و نگاه شیعی به آن علاقه مند بود. وی در این زمینه مطالعات گسترده و تألیفات چندی دارد. شاید به همین دلیل است که روش او در مطالعه عقاید اسلامی متفاوت از گذشتگان خود و با روش پدیدارشناسانه است. وی مهدویت را از محوری ترین عناصر اعتقادی عرفان و حکمت شیعی معرفی کرده که با آن، ارتباط بشر با عالم معنا دائما برقرار است. اگرچه به دیدگاه های کربن در مواردی مانند تمایل وی به باطنی گرایی و عدم توجه به زوایای دیگر تفکر مهدویت اشکالاتی وارد است، ولی دیدگاه او برگرفته از منابع معتبرتر و با گرایشی همدلانه و نه معاندانه است.

## ۴- ۴. برنارد لوییس

یکی از مستشرقان برجسته و صاحب نام در زمینه تاریخ اسلام و فرق اسلامی بهویژه اسماعیلیه، برنارد لوییس است. او متولد لندن و یهودی است و در دانشگاه پرینستون آمریکا تدریس می کند. وی در کنفرانسهای مختلف بهویژه سمینارهای تشکیل یافته در اسرائیل حضور فعال داشته و نظریه خاصی درمورد پیدایش شیعه در آغاز اسلام دارد. نقل نظریات مختلف مستشرقان در زمینه منشأ مهدی باوری نزد شیعیان، نظریه دارمستتر مبنی بر وارداتی بودن این تفکر از ایران باستان را تقویت و نظریات دیگر را تضعیف می کند. مستشرقان دیگری مانند فان فلوتن، ایگناتس گلدتسیهر، ادوارد براون و مونتگمری وات نیز در کتب خود به موضوع مهدویت پرداختهاند. بسیاری از شرق شناسانی که درباره مهدویت نظراتی را در سخن و نوشته خود ابراز کرده اند نگاهی تاریخی به آن دوخته اند و ریشه مهدویت را در بن بستهای اجتماعی و شکستهای سیاسی جست وجو کرده اند و به جای آنکه با نگاهی پدیدارشناسانه به جایگاه این



عقیده در متون اصیل دینی توجه کنند به جنبشهای مهدی گرایانه و زمینههای آن پرداختهاند. حاصل این امر نیز چنین شد که جایگاه علت و معلول را در این موضوع اشتباه دیده و به جای آنکه ظهور چنین پدیده هایی را در وجود اصلی پایهای به نام مهدویت در متن اسلام بدانند مهدی گرایی را زاییده رنج، نقصان و ستم در میان مسلمانان می دانند.

## ۵. شیوه و قلمرو نگاه غرب به موعود اسلامی

باتوجه به تاریخچه توجه غرب به موعود اسلامی و بازخورد این توجه در کتابها، رسانهها و عملکرد غرب در این زمینه می توان شیوه نگاه غرب به موعود اسلامی را در سه مرحله ارزیابی کرد.

## ۵-۱. بیتوجهی

در این مرحله موعودگرایی اسلامی نزد غربیان مانند بسیاری از مفاهیم دیگر اسلامی، فرعی و کم اهمیت تصور می شد. بدین دلیل لزومی برای بررسی دقیق و موشکافانه و دقت در ابعاد اجتماعی آن نبود. شاید بتوان نگاه غرب به مهدویت در دامنه تاریخی پیش از قرن ۱۸ میلادی را با این مورد ارزیابی کرد و عدم اشاره یا اشارات کم فروغ نویسندگان شرق شناس غربی در آن دوره و در این موضوع را شاهدی بر این موضوع دانست.

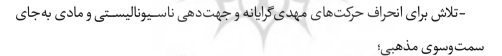
#### ۵-۲. توجه کنجکاوانه

به تدریج و با گسترش توجه غرب به شرق و به ویژه اسلام، شرق شناسان و اسلام شناسان به مفاهیم دینی اسلامی توجه بیشتری نشان دادند و بررسی موشکافانه تری از این مفاهیم و ازجمله موعود اسلامی صورت گرفت. این توجه مصادف با ظهور مدعیانی چند در قرن هجدهم شد که برخی از آنها مانند مهدی سودانی به منافع غرب در کشورهای مستعمره ضرباتی وارد کردند. بدین سبب دولتهای غربی نیز به این مقوله توجه بیشتری نشان داده و مراکز علمی را ترغیب به پژوهش در این موضوع کردند. (دارمستتر، دانشگاه سوربن)



#### ۵- ۳. توجه با هدف مقابله و تخریب

ازآنجاکه شالوده مهدی گرایی در عالم اسلام برمبنای مقابله با ستم و فراگیر شدن عدالت بنا نهاده شده است معمول حرکتهای مهدی گرایا نه نیز در این بستر شکل گرفته است. جنبشهای مهدی گرایانه ای که در سدههای اخیر در کشورهای اسلامی حادث شده اند در جنبشهای مهدی گرایانه ای که در سدههای اخیر در کشورهای اسلامی حادث شده اند ایر استدا شیوه ای ظلمستیزانه و عدالت خواهانه داشته اند. ازآنجا که معمول کشورهای اسلامی به طور آشکار و یا پنهان، مستعمره کشورهای غربی بوده و این کشورها منافع بسیاری از این استعمار عاید خود می کردند بروز این حرکتها که گاه منشأ اصلی پیدایش آنها تسلط غرب بر سرزمین اسلامی و ظلم حکام دست نشانده مانند حرکت مهدیس سودانی در شمال آفریقا بوده ضربه ای جدی به منافع کشورهای استعمارگر وارد می کرده است. راهکار غرب در مقابله با این تفکر را می توان در دو دامنه کلی تقسیم کرد. دسته اول، اقداماتی است که خرب درمیان کشورهای اسلامی در این باره صورت داد و دسته دوم، اقداماتی است که در خود کشورهای غربی برای تخریب این باور صورت گرفت. نمونه اقدامات غرب درمیان کشورهای اسلامی در این باره صورت گرفت. نمونه اقدامات غرب درمیان کشورهای اسلامی در این باره عبارت است از:



-ایجاد مدعیان مهدویت در کشورهای مختلف اسلامی مانند ایران، هند، پاکستان، شمال آفریقا و... با هدف تضعیف باورهای مهدوی؛

- تلاش برای پررنگ نشان دادن اختلافات فرق اسلامی در مورد مهدویت و ایجاد افتراق میان مذاهب اسلامی در این مورد؛

-اصالت بخشی به مواردی که اختلافی و مشکوک بود و یا اهمیت زیادی در این موضوع ندارد و به حاشیه بردن اهداف اصلی باور مهدوی؛

-خشونت آمیز کردن برخی حرکت های مهدوی با هدف تحریف اصل باور مهدویت و بهانه یابی برای سرکوب آنها.



مخاطب دسته دوم اقدامات غرب، افکار عمومی و مردمی بودند که در غرب زندگی می کنند. به تدریج با توسعه رسانه های جمعی، اخبار و اطلاعات بسیاری در مورد عقاید اسلامی و باورهای تأثیرگذار آن به ویژه مهدویت وارد فضای علمی و رسانه ای شد که می توانست جاذبه و کشش بسیاری در مخاطبان غربی ایجاد کند و این مطلوب اردوگاه فکری غرب نبود. غرب برای عدم توجه و اقبال افکار عمومی خود به مهدویت راهکارهایی به کار گرفت که از جمله آنها تخریب اسلام به طور عام و برخی عقاید اساسی و مؤثر اسلامی به طور خاص در رسانه های گوناگون بود. این تخریب در مورد مهدویت در سه قالب ذیل بود:

- تخریب از طریق معرفی سطحی: در این شیوه، مهدویت به صورتی به مخاطب معرفی شده است که مفهومی سطحی، کم اهمیت و یا خرافی به نظر برسد. به طور متعدد نمونه این شیوه را می توان در مقالات نوشتاری و یا برنامه های دیداری رسانه های غربی دید.

- تخریب از راه معرفی نمونه منفی: در این شیوه مهدویت درقالب مثالی عینی البته از نوع منفی ارائه می شود که مخاطب با ملاحظه نمونه منفی معرفی شده از این مفهوم والا دلزدگی پیدا کند. این نوع معرفی به طور وسیع در معرفی مهدی و این نوع معرفی به طور وسیع در معرفی مهدی و این نوع معرفی به طور وسیع در معرفی مهدی و این نوع معرفی به طور وسیع در معرفی مهدی و این نوع معرفی به طور و این نوع معرفی به کار برده شده است.

- تخریب با ایجاد ترس: در این روش مهدویت به شیوهای معرفی می شود که نتیجه آن ترس و رعب مخاطب از آن و از ارائه کنندگان و پیروان آن است. نگاهی که امروزه در قالبهای مختلف اسلام ستیزانه در مورد مفاهیم اسلامی و مهدویت ازجانب رسانه های بی شمار غربی تبلیغ می شعود مخاطب غربی را به چنان هراسی وامی دارد که اسلام و مهدویت را دشمن شماره یک خود و دینش می داند و با سیاست های جاری دولت خود علیه اسلام و کشورهای اسلامی همگام می شود.

اگرچه قلمرو نگاه غرب به مهدویت ابتدا تنها معطوف به شناخت جایگاه دینی و تاریخی آن درمیان مسلمانان بود، ولی به تدریج معطوف به کارکردهای مؤثر آن نیز شد. درمقام مقابله نیز همین دو حیطه مورد هجمه و تخریب قرار گرفته است به طوری که هم در عرصه معرفی مفاهیم



مرتبط با مهدویت در منابع علمی غرب می توان جهت گیری ها و تزریق اطلاعات نادرست را به طور واضح مشاهده کرد و هم در حوزه کارکردهای این مفهوم، کتابها، مقالات، فیلمها و برنامههای گوناگونی را مثال زد که با هدف انحراف و یا تخریب ساخته و پرداخته شده است.

## ۶. نقد دیدگاه مستشرقین درباره مهدویت

## ۶-۱. نقد دیدگاه آرای دارمستتر



از دیگر انتقادات بر دارمستتر این است که وی در شناخت خود از موضوع مهدویت به جای آنکه در بیان موضوع به منابع اصیل اسلامی اشاره کند و یا نگرش اندیشمندان درجه اول اسلامی را مورد توجه قرار دهد به تفکر ابن خلدون از اندیشمندان نادر مسلمان و مخالف مهدویت بسنده کرده و در این باره از او پیروی کرده است. طبیعی است که این امر باعث شده تا وی نسبت به مهدویت تصویر صحیح و درستی نداشته و به نگرش و آرای موجود در منابع اصلی دین دسترسی



پیدا نکند. به دلیل اهمیت ابن خلدون در جامعه شناسی و تاریخ و اثر مهم او در جامعه شناسی، مقدمه ابن خلدون منشأ اثر بوده و در غرب ترجمه شده است. این اثر موجب شده تا نظر نادرست او در زمینه مهدویت نیز مورد توجه اسلام شناسان غربی قرار گیرد و آنها در شناخت مسئله مهدویت به جای رجوع به متون اصلی و منابع درجه اول به این آثار رجوع کنند. اهمیت یک اندیشمند در عرصهای از علوم موجب نمی شود تا سخنان او را در دیگر زمینه ها جدی و تخصصی تلقی شود. برای مثال اگر انیشتین در زمینه فیزیک دانشمند بزرگی است دلیل بر بزرگ شمردن نظرات او در زمینه تاریخ نیست. همچنین ابن خلدون از کسانی است که جایگاه خاصی در جامعه شناسی اسلامی دارد، اما این امر باعث نمی شود تا سخنان او در زمینه مهدویت موثق باشد به حدی که متأسفانه سخنانش مورد استناد دین پژوهان غربی قرار گرفته است.

#### ۶-۲.نقد دیدگاه ادوارد براون

وی در زمینه مهدویت آثار فراوانی دارد. کتاب یک سال درمیان ایرانیان، جریان دیدار او از شهرها و گفت و گوهایش با رهبران مذهبی مانند زرتشتی، اسلامی و فرقه بابی است که بهصورت سفرنامه نوشته شده است. ترجمه مقاله سیاح به زبان انگلیسی. این اثر تألیف عباس افندی پسر حسینعلی بهاء رهبر فرقه بهائیت است که بهوسیله براون ترجمه، تصحیح و حاشیهنویسی شده است. وی علاوهبر این کتابها، کتابهای دیگری درباره فرقههای منسوب به مهدویت یعنی، بابیت، بهائیت و جانشینی علی محمد باب و... دارد. (موسوی گیلانی، ۱۳۹۰، ص۱۲۹) اگرچه تألیفات او درباره فرقههای منسوب به مهدویت اهمیت تحقیقی فراوانی دارد و او درراستای شناخت فرهنگ اسلامی تلاشهای فراوانی کرده است، اما برخی اوقات از حقیقت فاصله گرفته و بهراه اشتباه رفته است. کوشش براون در زمینه شناخت و معرفی فرقههای منسوب به مهدویت بوده و تألیف مستقل و مفصلی در زمینه مهدویت ندارد. ازاینرو، می توان نتیجه گرفت که براون نوده و تألیف مستقل و مفصلی در زمینه مهدویت ندارد. ازاینرو، می توان نتیجه گرفت که براون نه نه نه درباره اسلام و فرقههای مربوط به آن اطلاعات ناقصی دارد. پژوهش وی رهیافتی آسیب شناسانه و غیرهمدلانه دارد (حسینی طباطبایی، ۱۳۷۵، ص۱۳۵۵).



## ۶-۳.نقد و تحلیل سخنان گیب درباره مهدویت

انتقادات شیعیان به نظرات گیب در مورد موضوع مهدویت در موارد زیر دستهبندی می شود:

وی در نقد و تحلیل مهدویت که ریشه در دیدگاه کلامی شیعه و سنی دارد در برخی موارد بدون توجه به اختلاف کلامی میان شیعه و سنی به بررسی مهدویت پرداخته است و از نقطه نظر مشابه میان آنها داوری کرده و میان دو مذهب تفکیک قائل نمی شود. به نظر می رسد همیلتون گیب درباره ضعیف بودن احادیث پیرامون علائم و پیشگویی های عصر ظهور مانند برخی از بزرگان اهل سنت سخن گفته است. گیب در بخش پایانی کتابش، قسمتی را به عبارت اسلام در جهان نو بیان میکند و در آن به برخی از رخدادهای مذهبی معاصر، جریانات روشنفکری و توصیف فرقههایی که در قرن نوزدهم تأسیس شدهاند، می پردازد. از جمله به فرقه شیخیه اشاره می کند و آن را فرقهای به وجود آمده از بطن شیعه می داند. او به اشتباه، مؤسس آن را سید علی محمد باب می خواند و در بیان اینکه چرا علی محمد باب، خود را باب خواند به نادرستی می گوید: «وی خود می خواند و پس از طغیان پیروانش وی در سال ۱۸۵۰ م اعدام شد» (موسوی گیلانی، ۱۳۹۰، ۱۹۱۱). وی در توصیفات تاریخی خود درباره صوفیان می گوید که آنها عامل اصلی پیوند مسیحیان و مسلمانان در مورد اعتقاد به حضرت مهدی گیشی بودند در حالی که چنین دیدگاهی دور از اضاف و ارزش علمی است.

وی همانند مستشرقانی چون گلدزیهر، دارمستتر و... مهدویت را از دیدگاه تاریخی بررسی میکند و اندیشه شیعه را در مورد مهدویت متأثر از ادیان ایران باستان و عرفان شرقی میداند. وی بدون توجه به بررسی مهدویت از دیدگاه کلامی و اعتقادی شیعیان دلیل مهدویت گرایی را ریشه در چند عامل مانند سودجویی، قدرت طلبی، جهل و نادانی مردم، یأس و ناامیدی و... میداند. ازاین رو، می توان گفت که آرای او نیز در باب مهدویت باتوجه به تقدیر متفکر شیعه، سید حسین نصر، رهیافتی آسیب شناسانه در این زمینه دارد. (عمیده، بی تا، ص۱۲۰)



## ۶-۴. نقد آرای هانری کربن پیرامون مهدویت

باوجود حجم فراوانی از نظریات همدلانه و مثبتا ندیشانه کربن درباره مهدویت، انتقاداتی ازسوی عالمان شیعه به نظریات وی در اینباره شده است که در موارد زیر تقسیمبندی می شود:

از مهمترین انتقادات به تحقیقات کربن عدم توجه او به وجه اجتماعی، سیاسی، انسان شناسانه و ... ظهور حضرت حجت و قرار گرفتن دوران غیبت میان دو حادثه بزرگ عاشورا و ظهور و قیام حضرت مهدی بین است. این درست است که قیام حضرت مانند پیروزی تأویل بر تنزیل و یا حقیقت بر شریعت است رابطه شیعیان با امامشان رابطهای نهانی و عاشقانه است، بی تردید نمی توان در کنار عروج عرفانی شیعیان که کربن از آن یاد کرده از وجه اجتماعی و مبارزه فراگیر امام با ظلم سیاسی، اقتصادی و فرهنگی صاحبان قدرت چشم پوشید.

- غفلت از وجه مسلحانه و قیام حضرت مهدی به این حقیقت اشاره می کند که جلوه ظهور وارد شده است. وی در کتاب تاریخ فلسفه اسلامی به این حقیقت اشاره می کند که جلوه ظهور حضرت مهدی به بر مردم به تهذیب و تجدید عالم روحی آنها بستگی دارد که با مفهوم عمیق اندیشه و تأویل شیعه از غیبت و ظهور امام هم خوانی دارد. انتقادی که بر وی وارد شده متأثر از این سخن است که می گوید: «وقتی مردم شایستگی خود را برای دیدن امام ازبین می برند آنگاه خود میان امام و خویشتن خویش حجاب می گردند؛ زیرا وسیله ارتباط میان خود و امام را ازبین می برند. این وسیله ارتباط همان معرفتی است که از راه قلب حاصل می شود. وقتی مردم آن را از دست دهند این ارتباط حاصل نمی شود. پس تا وقتی مردم مستعد شناسایی و معرفت امام نگردند سخن گفتن از ظهور امام غائب هیچ معنی نخواهد داشت». اگر گفته وی پذیرفته شود ظهور امام واقعهای نیست که روزی ناگهان اتفاق بیفتد، بلکه امری است که روزبه روز در ضمیر و وجدان شیعیان مؤمن رخ می دهد. کربن ظهور امام زمان به معرفت ظاهری و دیدار جسمانی با آن می داند که از نوع معرفت شهودی و باطنی است نه معرفت ظاهری و دیدار جسمانی با آن حضرت.



نگاه کربن به مسئله شیعه نگاه پدیدارشناسانه است، ولی با تمام محاسنی که این روش دارد و بسیاری از عناصر بنیادین شیعه را برای وی آشکار کرده قسمتی از نکات تاریخی را برای او نهان کرده است. وی تنها به جنبه عرفانی و فلسفی از دین توجه دارد و شیعه را از منظر باطنی و عرفانی آن مورد توجه قرار می دهد و عمق شیعه را همان جنبه باطنی و معنوی آن می داند درصورتی که می توان از نظر عقلی و نقلی به شیعه و مهدویت نگریست.



گاهی وی به روایاتی استناد می کند که ازنظر سند معتبر نیستند.

کربن به دلیل علاقه فراوان به شیعه معنوی به گرایش هایی که به باطن و تأویل متمایل هستند مانند اسماعیلیه و شیخیه و رویکرد عرفانی از امامیه بیشتر گرایش پیدا می کند. این امر موجب توجه زیاد وی به سوی نظرات اسماعیلیه و شیخیه شده و عمده اشکالات او در زمینه مهدویت متوجه نظراتی است که از شیخیه اقتباس کرده است.

کربن با تأثیر جسم هور قلیایی و عالم مثال سمهروردی زمان و مکان را میان زمانها یا همان شرق میانه می کند.

او در نظریات خود اشاره می کند که ملاقات با امام زمان رَبِیانی و تجربه های دینی مؤمنان با ایشان در دنیای محسوس و روال عادی عالم رخ نداده، بلکه در جهان وسط و میانه و متفاوت با این جهان رخ داده و در این بحث پیرو نظریات بزرگان شیخیه است. وی باوجود نظرات امامان و دانشمندان شیعه که وجود امام عصر را جسمانی و مربوط به همین دنیا می دانند با تأثیر از عقاید باطنی وجود وی را روحانی و متعلق به عالم ماورای طبیعت می داند. در رد نظریه وی می توان گفت عالمان شیعه مانند شیخ صدوق در کتاب کمال الدین و تمام النعمه، طبرسی نوری در کتاب نجم الثاقب، محمدباقر مجلسی در جلد سیزدهم بحار الاتوار و بسیاری از عالمان دیگر شیعی با نقل ملاقات ها با ایشان تشرفات و شرح زندگانی انسان هایی که عمر طولانی کرده اند (معمرین) تلاش می کنند تا ملاقات با امام عصر را در عصر غیبت و در همین عالم مادی و جسمانی اثبات کنند که هیچ یک از آنها متأثر از آرای شیخیه و امثال آن نبوده اند. گرایش به عقاید اشراقی و رویگردانی از گرایش عقل گرایانه به مهدویت از انتقاداتی است که عبدالرحمن

بدوی نیز در کتاب فرهنگ خاورشناسان خود به آن اشاره دارد. این گرایش متأثر از آشنایی با افرادی مانند سهروردی و استادش لویی ماسینیون بود.

### 8-۵. نقد نظریه برنارد لوئیس پیرامون مهدویت

از انتقادات به نظریه ایشان این است که وی معتقد است واژه مهدی شاید درباره علیبن ابی طالب ﷺ، امام حسن ﷺ و امام حسین ﷺ به کار رفته باشد، ولی در جای دیگر می گوید: «واژه مهدی برای اولین بار به طور جدی و به صورت ایده ای مسیحا یا منجی گرایانه درباره قیام مختار ثقفی به کار رفته است». (موسوی گیلانی، ۱۳۹۰، ص۲۳۲) از مجموع نظریات برنارد لوئیس درباره مهدویت می توان دریافت که وی نیز با شیوه تاریخی و با دیدگاهی مغرضانه و به دور از انصاف این مسئله را نقد و بررسی کرده است و شاید به دلیل تأثیر پذیری وی از مطالعاتش درباره اسماعیلیه و شرایط سیاسی آن باشد.

### ۷. نتیجهگیری

اگرچه در پهنه تحقیقاتی مستشرقان در زمینه اسلام مساله مهدویت ابتدا آن چنان مورد توجه قرار نگرفت، اما از دلایلی مانند برخی وقایع تاریخی و توجه غرب به تأثیر این باور در بیداری و خیزش مسلمانان، نگاه غرب به این عقیده معطوف شد. به همین دلیل در دو سده اخیر، مستشرقان بسیاری به طور ویژه یا درخلال موضوعات دیگر به مهدویت پرداختهاند. نگاه پژوهشگران غربی به مهدویت در یکسطح نبود و متأسفانه در بیشتر موارد به دلیل ضعف منابع، استناد به اقوال ضعیف، عدم توجه به روش شناسی صحیح احادیث مهدوی و البته یک جانبه گرایی این نظریات رنگ وبوی صحیحی به خود نگرفته است. فراتر از جنبه های علمی، علل سیاسی و فرهنگی دیگری نیز در سالیان اخیر این توجه را برجسته و پررنگ کرده است که حاصل آن تأسیس پژوهشکده های خاص و تألیف کتب ویژه در موضوع مهدویت در سالیان اخیر در غرب بوده است. ازآنجاکه این نظریات مبنای تصمیمات سیاسی و برداشتهای مختلف در حوزه های دین پژوهشی، شرق شناسی، آینده پژوهی و روابط سیاسی بین المللی در سطح



جهان می شود بازبینی و تبیین مجدد باور مهدوی در عرصه کشورهای غربی ضروری به نظر می رسد. همچنین رصد و تحلیل فعالیتهای کشورهای غربی درمقابل این عقیده و پاسخ گویی مناسب دربرابر این هجمه ها امری ضروری در پاسداشت و تبلیغ باور والای مهدویت است.

## فهرست منابع

- ١. ابن زكريا قزويني، ابن فارس (١٣٩٩). معجم مقاييس اللغه. تحقيق: عبدالسلام محمد هارون. قم: دارالفكر.
  - ۱. ابن منظور، محمدبن مكرم (۱۴۱۴). لسان العرب. بيروت: دار صادر.
- ۳. الویری، محسن (۱۳۳۹). مطالعات اسلامی در غرب. تهران: سازمان مطالعات و تدوین کتب علوم انسانی.
  - ·. جوادي آملي، عبدالله (١٣٨٨). ادب فناي مقربان. قم: انشارات اسراء.
  - ۵. حسيني طباطبايي، مصطفى (١٣٧٥). نقد آثار خاورشناسان. تهران: انتشارات چاپخش.
    - ۶. دهخدا، على اكبر (۱۳۷۴). لغتنامه دهخدا. تهران: انتشارات سروش.
  - ۷. سعید، ادوارد (۱۳۷۲). شرق شناسی. مترجم: گواهی، عبدالرحیم. تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
    - ٨. سليميان، خدامراد (١٣٨٨). فرهنگ مهدويت. تهران: بنياد فرهنگي حضرت مهدي رَّغُيْليُّيْكِ.
- · عميده، عبدالرحمن (بي تا). الاسلام و المسلمون بين احقاد التبشير و ضلال الاستشراق. بيروت: دار الجليل.
  - . متوسل، محمود (۱۳۹۳). مهدویت از دیدگاه مستشرقان. قم: مژسسه فرهنگی تبیان.
    - ۱۱. مطهری، مرتضی (۱۳۹۰). مجموعه آثار. تهران: انتشارات صدرا.
  - ۱۲. موسوی گیلانی، سید رضی (۱۳۹۰). مهدویت از دیدگاه دین پژوهان غربی . قم: بنیاد فرهنگی حضرت موعود رَجِّالِشَیِّل . مرکز تخصصی مهدویت.

ثروبشكاه علوم النابي ومطالعات فرشخي

ربال جامع علوم ات في

