

# Scientific Journal ANDISHE-E-NOVIN-E-DINI

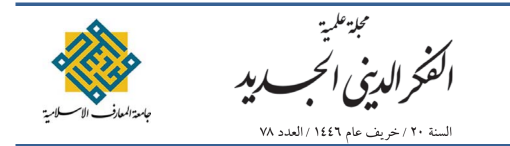
Vol. 20, Autumn 2024, No. 78

# Adapting the Approach of Rationalists and Formalists in the Why of Prohibition of Rationalization in God's Essence

# Ali Qadrdan Qaramaleki<sup>1</sup>

1. Assistant Professor Islamic Studies Department, Tabriz University, Tabriz, Iran. a.ghadrdan@tabrizu.ac.ir

| Abstract Info      | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Article Type:      | One of the important issues of theology is to know the essence of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Research Article   | Supreme Being, which is prohibited from thinking and reasoning in this field in religious texts. This prohibition has caused questions to be raised about the why of prohibition of rationalization in God's Essence. What                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                    | meant in this research lies in the comparative study of the reason of<br>prohibition of rationalization in the Essence of God in two rationalist and<br>formalist approaches. The research method of the study is problem-<br>oriented, theoretical and deals with the development of previous data. The<br>information needed for this research has been collected through library<br>study and especially in religious texts and intellectual analysis. The<br>findings of this research show that epistemological philosophies that imply |
| <b>Received:</b>   | the incomprehensibility of God's Essence and the limitation of reason in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 2024.08.23         | knowing God's Essence, and non-epistemic philosophies that avoid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Accepted:          | creating problems and misleading consequences and know prohibition as<br>restricted to nonexperts only, have viewed religious texts to discuss the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 2024.10.02         | prohibition.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Keywords           | Prohibition of thought in the Essence of God, the Why of Prohibition of thought, the Essence of God, Epistemic Philosophies, Non-Epistemic Philosophies, Rationalists, Formalists.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Cite this article: | Qadrdan Qaramaleki, Ali (2024). Adapting the Approach of Rationalists and Formalists in the Why of Prohibition of Rationalization in God's Essence. <i>Andishe-E-Novin-E-Dini</i> . 20 (3). 77-98. DOI: https://doi.org/10.22034/AUTUMN.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| DOI:               | https://doi.org/10.22034/AUTUMN.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Publisher:         | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |



# تطبيق نظرة المنهجين العقلانية والظاهرية في فلسفة منع التعقل في ذات الله

علي قدردان قراملكي ا

١. استاذ مساعد في قسم المعارف الإسلامية، جامعة تبريز، تبريز، ايران.
 a.ghadrdan@tabrizu.ac.ir

| ملخّص البحث                                                                                                              | معلومات المادة          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| من أهم المسائل في معرفة الله هو معرفة ذات الله تعالى،حيث تحذر النصوص الدينية من التفكير                                  | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث |
| والتعقل في هذا المجال. هذا الحظر أثار تساؤلات حول فلسفة نهي العقل عن الخوض في ذات الله. و                                |                         |
| مسألة هذه الدراسة هي مقارنة فلسفة منع العقل عن التعقل في فهم ذات الله بين المنهجين العقلانية                             |                         |
| والظاهرية.المنهج المتبع في هذا البحث هو منهج نظري و قائم على حل المشكلات، ويهدف إلى                                      | تاريخ الاستلام:         |
| تطوير الأفكار السابقة. وقد تم جمع البيانات اللازمة لهذا البحث من خلال المصادر الموجودة في                                | ١٤٤٦/•٢/١٨              |
| المكتبات، وخاصة النصوص الدينية، بالإضافة إلى التحليل العقلي.أظهرت نتائج هذه البحث أن                                     | تاريخ القبول:           |
| الفلسفات المعرفية(العقلانية) التي التي تنطوي على عدم إدراك ذات الله وقصور العقل البشري في                                | 1227/08/78              |
| فهمها، والفلسفات غير المعرفية(السببية) التي تحذر من العواقب السلبية للتفكير في ذات الله وتحرم                            |                         |
| التفكير على غير المتخصصين قد سببت منع التعقل في ذات الله في النصوص الدينية.                                              |                         |
| منع التعقل في ذات الله، فلسفة تحريم التفكير، ذات الله، الفلسفات المعرفية، الفلسفات غير المعرفية،<br>العقلانية، الظاهرية. | الألفاظ المفتاحية       |
| قدردان قراملكي، علي (١٤٤٦). تطبيق نظرة المنهجين العقلانية والظاهرية في فلسفة منع التعقل في ذات الله.                     | الاقتباس                |
| مجلة الفكر الديني الجديد. ٢٠ (٣). ٨٩ - ٧٧ - ٩٨ مجلة الفكر الديني الجديد.                                                 |                         |
| https://doi.org/10.22034/AUTUMN.4                                                                                        | رمز DOI:                |
| جامعة المعارف الإسلامية. قم: ايران.                                                                                      | الناشر:                 |



# تطبیق رویکرد عقلگرایان و ظاهرگرایان

در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا

# على قدردان قراملكى ١

۱. استادیار گروه معارف اسلامی، دانشگاه تبریز، تبریز، ایران. a.ghadrdan@tabrizu.ac.ir

| چکیده                                                                                         | اطلاعات مقاله                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| یکی از مسائل مهم خداشناسی، شناخت ذات باری تعالی است که در متون دینی از تفکر و تعقل در         | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی       |
| این زمینه منع شده است. این ممنوعیت سبب شده تا سؤالاتی درباره فلسفه نهی و منع از خردورزی       | $(\forall \forall - 4 \forall)$ |
| در ذات خدا ایجاد شود. مسئله این تحقیق بررسی تطبیقی فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا در دو      | in we want                      |
| رویکرد عقلگرایانه و ظاهرگرایانه است. روش تحقیق در این پژوهش مسأله محور، نظری است و به         | 534543                          |
| توسعه دادههای پیشینی میپردازد. اطلاعات مورد نیاز این تحقیق از طریق مطالعه کتابخانهای و به     |                                 |
| ویژه در متون دینی و تحلیل عقلی اصطیاد شده است. یافتههای این تحقیق نشان میدهد که               |                                 |
| فلسفههای معرفتی (دلیلگرایانه) که به ادراکناپذیری ذات خدا و محدودیت عقل در شناخت               |                                 |
| ذات خدا دلالت دارند و فلسفههای غیر معرفتی (علتگرایانه) که از ایجاد مشکلات و پیامدهای ناگوار و | تاریخ دریافت:<br>۱۴۰۳/۰۶/۰۲     |
| اختصاص منع از تفکر به غیر متخصصان حکایت دارند، موجب شدهاند تا متون دینی به منع از تفکر در     | تاريخ پذيرش:                    |
| ذات الهی بپردازند.                                                                            | ۱۴۰۳/۰۷/۱۱                      |
| منع تفکر در ذاتخدا، فلسفه منع از تفکر، ذاتخدا، فلسفههای معرفتی، فلسفههای غیر معرفتی،          | واژگان کلیدی                    |
| عقل گرایان، ظاهر گرایان.                                                                      |                                 |
| قدردان قراملکی، علی (۱۴۰۳). تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در  | استناد:                         |
| ذاتخدا. <i>اندیشه نوین دینی</i> . ۲۰ (۳). ۹۸ ـ ۷۷. DOI: https://doi.org/10.22034/AUTUMN.4     |                                 |
| https://doi.org/10.22034/AUTUMN.4                                                             | کد DOI:                         |
| دانشگاه معارف اسلامی. قم: ایران.                                                              | ناشر:                           |

#### طرح مسئله

تعقل و تفکر ازجمله اوصاف انسان است که در متون دینی نیز به اهمیت این دو و ارزش فراوان آن اشاره شده است. در قرآن کریم بارها مردم به تفکر توصیه شدهاند: «أَفَلَا تَعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (مؤمنون / ۸۰)، «لَعَلَّکُمْ شده است. در قرآن کریم بارها مردم به تفکر توصیه شدهاند: «أَفَلَا تَعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (مؤمنون / ۸۰)، «لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (مؤمنون / ۸۰)، «لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (بقره / ۲۴۲)، و از آنان خواسته شده تا در آفرینش آسمانها و زمین تفکر و تصابه المانه و زمین تفقیل و تَعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (مؤمنون / ۸۰)، «لَعَلَّکُمْ مُعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (بقره / ۲۴۲)، «اِنْ کُنْتُمْ تَعْقِلُونَ»<sup>(</sup> (آلعمران / ۱۹۸)، و از آنان خواسته شده تا در آفرینش آسمانها و زمین تفکر و تدبر داشته باشند: «وَیَتَفَکَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ»<sup>(</sup> (آلعمران / ۱۹۰).

با وجود اهمیت بسیار بالای تفکر و تعقل و تأکید متون دینی به آن، مشاهده می شود که در مسئله شناخت و معرفت کُنه خدا، ادله نقلی متعددی از تفکر و تعقل نهی کرده و از انسانها می خواهند تا درباره ذات الهی به تفکر نپردازند. چنان که از رسول خدایش نقل شده: «تَفَکَّرُوا فِي الخَلقِ وَ لا تَفکَرُوا فِي الخَالِقِ فَإِنَّکُم لا تَقدِرُونَ قَدَره»<sup>6</sup> (پاینده، ۱۳۸۲: ۳۸۹) و آن حضرت شده در جایی دیگر می فرماید: «تَفَکَّرُوا فِي کُلِّ شَيءٍ وَ لا تَفکَرُوا فِي ذاتِ اللَّهِ<sup>» 2</sup> (پاینده، ۱۳۸۲: ۳۸۹). امام باقریش نیز مردم را از تفکر درباره خدا برحذر داشته است: «إِيَّاکُمْ وَ التَفَکُّرُ فِي اللَّهِ<sup>» (</sup>کلینی، ۱۳۶۵: ۱ / ۹۳).

در اینجا سؤالی در ذهن ایجاد می شود که چرا و به چه علتی نباید درباره ذات الهی تفکر کرد؟ چه راز و حکمتی در این نواهی نهفته که اجازه خوض در ذات باری تعالی به انسانها داده نشده است؟ اندیشمندان و محققان فراوانی به مسئله نهی از تأمل در ذات پروردگار پرداختهاند؛ لیکن کمتر به فلسفه این نهیها و چرایی منع از تفکر در ذات الهی و به ویژه به صورت تطبیقی میان دو رویکرد عقل گرایانه و ظاهر گرایانه پرداخته شده است.

از آنجاکه از سویی تحقیق جامعی در خصوص فلسفه منع از خردورزی درباره ذات خدا انجام نشده و از سوی دیگر اندیشمندان مختلف با مبانی و رویکردهای متفاوتی به تبیین و تحلیل روایات ناهی از تفکر در ذات خدا پرداختهاند، بر آن شدیم تا در این تحقیق به صورت تطبیقی به بررسی و ارزیابی فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا در دو رویکرد عقل گرایانه و ظاهر گرایانه بپردازیم.

باتوجهبه مطالب یاد شده مشخص می شود که این تحقیق، تحقیقی نظری و مسئله محور است که

- ۴. و در اسرار آفرینش آسمانها و زمین میاندیشند.
- ۵. در مخلوقات تفکر کنید و در خالق تفکر نکنید، زیرا شما قدر و منزلت خالق را نمیدانید.
  - ۶ درباره هر چیزی تفکر کنید ولی درباره ذات خدا تفکر نکنید.
    - ۷. از تفکر در خدا برحذر باشید.

**۱**. آیا اندیشه نمی کنید.

۲. شاید خردمندی کنید.

۳. اگر اندیشه کنید.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 ۷۹

اطلاعات موردنیاز آن از طریق مطالعه کتابخانهای و بهویژه متون دینی و همچنین تأملات و تحلیلهای عقلی اصطیاد شده و نتایج این تحقیق به توسعه یافتههای گذشتگان کمک میکند.

پیش از ورود به تحقیق لازم است تا به صورت مختصر به تبیین دو رویکرد عقل گرایانه و ظاهر گرایانه پرداخته شود. ویژگی مهم رویکرد ظاهر گرایی، اعتنای فوق العاده به ظواهر متون دینی در فهم معارف است. ظاهر گرایان تنها منبع فهم اصول و فروع دینی را ظواهر احادیث و آیات قرآن میدانند و نه تنها در فهم این متون بر ظاهر آن جمود داشته و عقل را دخالت نمی دهند، بلکه در شناخت اصول اعتقادی نیز برای عقل اعتباری قائل نیستند (جبرئیلی، ۱۳۸۵: ۲۸۴). البته ظاهر گرایان همگی در یک سطح از مخالفت با عقل نیستند و برخی استدلالهای بدیهی عقلی را می پذیرند؛ اما توجه به ظاهر و بی اعتبار انگاشتن استدلالهای عقلی و به ویژه کلامی و فلسفی شاخصه مشترک آنان است (زرین کوب، ۱۴۰۰: ۲۶۸؛ خسروپناه، ۱۳۸۳: ۲۱). اهل حدیث و اشاعره در اهل تسنن و اخباریون و پیروان نگره تفکیک در میان امامیه از جمله ظاهر گرایان هستند.

در مقابل روش عقل گرایی قرار دارد که در مقابل روش ظاهر گرایی قرار گرفته و برای عقل در فهم معارف دینی نقش مستقل و کلیدی در نظر می گیرد. در این رویکرد استدلال های منطقی و عقلی برای اثبات باورهای دینی معتبر قلمداد می شوند و لازم نیست تا متون دینی، به تأیید عقل بپردازد. (برخلاف اشاعره که از عقل بهره می برند؛ اما آن را کاملاً تابع نقل و شریعت می دانند.) پیروان این رویکرد نیز در سطح یکسانی قرار نداشته و برخی در معرفت دینی صرفاً از روش عقلی بهره برده و ظواهر متون دینی را به صرف مخالفت با عقل، تأویل و تفسیر می کنند. برخی نیز عقل را در کنار نقل به عنوان یکی از ابزارهایی که انسان را برای رسیدن و کشف وحی کمک می کند، معتبر می دانند (ر. ک: مفید، ۱۴۱۴: و فلاسفه از جمله عقل گرایان هستند.

## پیشینه تحقیق

موضوع تحقیق حاضر بررسی فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا در دو رویکرد عقل گرایانه و ظاهر گرایانه است. پس از فحص و تحقیق فراوان، نگارنده اثری که تنها به این مسئله و به خصوص به صورت تطبیقی میان دو رویکرد و همچنین نگاه انتقادانه به فلسفه هایی که ریشه در ظاهر گرایی دارند پرداخته باشد، مشاهده نکرد؛ اما باتوجه به وجود روایات متعدد درباره عدم تفکر درباره ذات خدا، اندیشمندان و محققان فراوانی در لابه لای آثار خویش و گاهی به صورت مستقل به این مسئله پرداخته اند که در ادامه به برخی از آنها اشاره می شود.

۸۰ 🗌 فصلنامه اندیشه نوین دینی، سال ۲۰، پاییز ۱۴۰۳، ش ۷۸

| توضيحات                                                                                                                                                                                                                      | تار يخ<br>تحقيق | نام محقق                                                       | نام اثر                                                                                          | رديف |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| در این مقاله به عدم امکان معرفت ذات باری تعالی<br>با محوریت سخنان حضرت علی ای در نهج البلاغه<br>پرداخته شده و به فلسفه این منع و بهویژه در<br>رویکرد ظاهر گرایی و نقد آن پرداخته نشده است.                                   | ١٣٩٢            | نصرت<br>نیلساز،<br>مجید معارف<br>و زهره<br>بابااحمدی<br>میلانی | امتناع معرفت<br>کنه ذات و صفات<br>الهی در<br>نهجالبلاغه                                          | ١    |
| این مقاله در صدد است تا تعارض ظاهری میان<br>دو دسته روایات را (روایات ناهی از تفکر درباره<br>خدا و روایاتی که به تفکر درباره خدا سفارش<br>کردهاند) مرتفع سازد و به فلسفه منع تفکر درباره<br>خدا نپرداخته است.                | ١٣٩٣            | سید محمد<br>نوراللهی و<br>سید حسن<br>میرنوراللهی               | مقارنه در روایات<br>منع تفکر در ذات<br>خدا با روایات<br>وصول به حق از<br>طریق تفکر در<br>ذات خدا | ٢    |
| این مقاله پس از تبیین امتناع شناخت ذات خدا<br>به نقد و بررسی دیدگاه اشاعره مبنی بر امکان<br>شناخت خدا پرداخته و در نهایت نیز به<br>ارزششناسی براهین اثبات خدا پرداخته است و<br>به فلسفه نهی از تفکر در ذات خدا نپرداخته است. | ١٣٩٧            | سید مرتضی<br>حسینی<br>شاهرودی و<br>فرزانه<br>رنجبرزاده         | نقد و بررسی<br>گفتمان امکان یا<br>امتناع شناخت<br>خدا                                            | ٣    |
| در بخشی از این کتاب به مسئله عجز از اکتناه<br>ذات و صفات ذاتی خدا پرداخته شده است و به<br>فلسفه نهی از تفکر در خدا اشاره نشده است.                                                                                           | 1777            | آیتالله<br>عبدالله<br>جوادی آملی                               | توحيد در قرآن                                                                                    | ۴    |
| علامه مجلسى بابى از كتاب خويش را با عنوان<br>«النهي عن التفكر في ذات الله تعالي و الخوض في مسائل<br>التوحيد» به مسئله نهى از تفكر در ذات خدا<br>اختصاص داده و به توضيح اين روايات پرداخته<br>است.                            | قرن<br>۱۱       | علامه مجلسی                                                    | بحار الأنوار                                                                                     | ۵    |

# نوآورىھاى تحقيق

تحقیق حاضر از جهتهای مختلفی دارای نوآوری است که به آنها در جدول زیر اشاره می شود.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 🗛

| توضيحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نوآورىھا            | رديف |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|------|
| همان گونه که بیان شد، موضوع تحقیق پیشرو بهصورت خاص فاقد پیشینه است<br>و برای نخستینبار در این تحقیق به مسئله فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا<br>در دو رویکرد عقل گرایانه و ظاهر گرایانه پرداخته میشود.                                                                                                                                                                                                             | نوآوری در<br>موضوع  | ١    |
| در این تحقیق فلسفه منع از تفکر در ذات الهی به دو قسم فلسفههای معرفتی<br>(دلیل گرایانه) و فلسفههای غیرمعرفتی (علت گرایانه) تحلیل شده که برای<br>نخستین بار فلسفه منع تفکر در ذات خدا در این قالب مطرح میشود.                                                                                                                                                                                                        | نوآوری در<br>ساختار | ٢    |
| در این تحقیق پس از فحص فراوان در آثار اندیشمندان و محققان و همچنین<br>تأمل در روایات وارده در مسئله، فلسفههای منع از تفکر در ذات خدا اصطیاد و<br>مورد ارزیابی قرار گرفت. همچنین نگارنده به نقد و ارزیابی برخی از فلسفهها<br>پرداخته است که برخی از آنها حاصل تأملات خود بوده و از جای دیگری اقتباس<br>نکرده است. همچنین نگارنده در بخش ایجاد مشکلات و پیامدهای ناگوار، مسئله<br>«محدودپنداری خدا» را طرح کرده است. | نوآوری در<br>محتوا  | ٣    |

فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا

در متون دینی از تفکر در ذات و کنه الهی منع شده است. با مطالعه این متون دینی و تفکر در مسئله، به نظر میرسد فلسفه و حکمتهای این منع را میتوان در قالب فلسفههای معرفتی و فلسفههای غیر معرفتی تحلیل کرد.

۱. فلسفههای معرفتی (دلیلگرایانه)

بخشی از فلسفههای منع از تفکر در ذات الهی، فلسفههای معرفتی هستند که بهخاطر دلایل علمی و مسائل معرفتی از تفکر در ذات خدا نهی شده است. این ادله در دو قسم «ادراکناپذیری ذات خدا» و «محدودیت عقل و کارکرد آن» تحلیل می شوند.

#### یک. ادراکناپذیری ذات خدا

ادراکناپذیر بودن ذات خدا مهم ترین و اصلی ترین فلسفه معرفتی منع از خردورزی و تفکر در ذات الهی است. هنگامی که ذات خدای متعالی قابل ادراک نیست، تأمل و تفکر درباره آن هیچگاه به علم و آگاهی منتهی نخواهد شد و به همین دلیل متون دینی از تفکر و خردورزی در مسئله ذات الهی نهی و منع کردهاند.

البته برخى از متكلمان اشاعره به مخالفت با ادراكناپذير بودن ذات خدا پرداخته و معتقدند كه ذات

ادله نقلی ادراکناپذیری ذات خدا

الهی را می توان شناخت (جرجانی، ۱۳۲۵: ۸ / ۱۴۴ \_ ۱۴۳). طبق نظر و مبنای این دسته از متکلمین، فلسفه نهی از تفکر در ذات خدا، ادراکناپذیری ذات خدا نیست. در ادامه به بررسی این مسئله می پردازیم. الف) ادله ادراکنایذیری ذات خدا

بیشتر اندیشمندان دارای رویکرد عقل گرا و همچنین بخشی از پیروان ظاهر گرایی به ادراکناپذیری ذات خدا باور دارند و معتقدند به همین سبب از تفکر در ذات الهی منع شده است. البته اندیشمندان عقل گرا و ظاهر گرا در چرایی و علت ادراکناپذیری ذات خدا دارای اشتراک نیستند.

ظاهر گرایان به موجب ظواهر متون دینی به این مهم باور دارند. از نظر آنان با مراجعه به متون دینی روشن می شود که ذات اقدس الهی قابل ادراک نبوده و انسان نباید درباره آن به تفکر و خردورزی بپردازد. عقل گرایان ضمن پذیرش این دسته از متون دینی، معتقدند که عقل نیز به ادراکناپذیری ذات خدا حکم می کند و مجموع ادله نقلی و عقلی بر این مسئله دلالت دارند.

ادله نقلی فراوانی به غیر قابل درک بودن ذات الهی اشاره دارند که می توان آنها را در اقسام مختلفی تحلیل کرد.

الف) فراتر بودن ذات خدا از عقل و تجربه: در روایات مختلفی از فراتر بودن ذات خدا از عقل و تجربه حکایت شده است. چنان که از امام علی الله نقل شده که ذات اللهی در مقامی است که برترین و عمیق ترین اندیشه ها به او دسترسی ندارند: «الَّذِي لَا یُدْرِکُهُ بُعْدُ الْهِمَم وَ لَا یَنَالُهُ غَوْصُ الْفَطَن» (سید رضی، ۱۴۱۴: ۳۹). همچنین امام صادق الله می فرماید: «وَ لَا یُدْرِکُهُ بُعْدُ الْهِمَم وَ لَا یَنَالُهُ غَوْصُ الْفَطَن» (سید رضی، ۱۴۱۴: ۳۹). همچنین امام صادق الله می فرماید: «وَ لَا یُدْرِکُه بُعْدُ الْهِمَم وَ الْخَمْسِ لَا تُدْرِکُهُ الْأُوْهَام» (سید رضی، ۱۴۱۴: ۳۹). همچنین امام صادق الله می فرماید: «وَ لَا یُدْرِکُ بِالْحَوَاسِ الْخَمْسِ لَا تُدْرِکُهُ الْأُوْهَام» (سید و کلینی، ۱۳۱۵: ۲۱ / ۸۱). از امام رضایت نیز گزارش شده که عقل انسان در شناخت ذات الهی گمراه شده و و هم انسان از احاطه بر ازلیت خدا حیران می گردد (ابن بابویه، ۱۳۷۸: ۲۱ / ۱۲۲) و قریب به همین مضمون نیز از امام علی الله نقل شده است (کتری می گردد (ابن بابویه، ۱۳۷۸: ۲۰ / ۲۱)) و قریب به همین

ب) مخلوقیت تمام افکار: طبق برخی روایات، تمام تصورات و افکار انسانی مخلوق و نیازمند هستند؛ درحالی که ذات الهی، خالق و غیر نیازمند است، لذا آنچه تصور شده، قابل تطبیق بر خدای متعالی نیست (مجلسی، ۱۴۰۴: ۶۶ / ۲۹۳). بنابراین آنچه که انسان در ذهن خود از خدا تصور می کند، در حقیقت تصویری است که خود ساخته و به سبب عدم مطابقت با خدا، تصویر حقیقی او نیست، لذا انسان هیچ گاه نخواهد توانست به تصویر حقیقی از ذات خدا دست یابد. به همین مضمون ادله نقلی وارد شده که از عدم

۱. خدایی که بلندی همّتها او را در نیابد و ژرفی اندیشهها به او نرسد.

۲. خدا با حواس پنجگانه درک نمی شود و وهمها نمی توانند او را درک کنند.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 🗛

احاطه مخلوق به خالق حکایت دارند. طبق آیه شریف «وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ» (انعام / ۱۸)، خدای متعالی فوق بندگانش است و بندگان به او دسترسی ندارند.

### ۲. ادله عقلی ادراکناپذیری ذات خدا

در کنار ادله نقلی ادراکناپذیری ذات اقدس الهی، ادله عقلی متعددی نیز بر این مهم دلالت دارند. در اینجا به ادلهای پرداخته می شود که از استحاله ادراک پذیری ذات خدا حکایت دارند. در صفحات آتی نیز به ادلهای پرداخته خواهد شد که به قصور و محدودیت عقل در ادراک ذات الهی اشاره دارند.

الف) تصور نایذیر بودن ذات اقدس الهی: تفکر درباره یک موضوع، فرع بر تصور آن است و بدون تصور امکان تفکر درباره آن وجود ندارد. از آنجا که ذات باریتعالی قابل تصور نیست، لذا تفکر درباره آن حضرت امکان پذیر نیست (فخر رازی، بیتا: ۱ / ۲۳۱؛ جوادی آملی، ۱۳۸۶: ۳۴). توضیح آنکه، ذات الهی بسیط محض، نامتناهی، عین تشخص و تعین، بدون مفهوم، بدون مثل و مشابه، بدون ضد و بدون ماهیت و حد وجودی است. چنین موجودی قابل تصور نیست و با تصور آن، این خصایص و ویژگیها از بین خواهند رفت، لذا آنچه که تصور شده قابل تطبیق بر ذات الهی نبوده و در حقیقت تصویر خدا نیست (مازندرانی، بیتا: ۳ / ۲۰۴؛ صدرالمتألهین، ۱۳۷۸: ۵۵).

ب) ایجاد انقلاب در ذات: یکی دیگر از ادله ادراکناپذیری ذات خدا، ایجاد انقلاب در ذات است. طبق این استدلال ذات باری تعالی وجود محض و فاقد ماهیت است. خدا عرض نیست و فاقد هرگونه صورت و شکلی است. درصورتی که چنین ذاتی قابل تصور باشد، به سبب تصور و حضور در ظرف ذهن، دارای ماهیت خواهد بود. همچنین عارض بر ذهن گشته و دارای صورت ذهنی می شود (همو، ۱۳۶۰: ۲۳ ـ ۲۲).

براین اساس، تصور ذات اقدس الهی به انقلاب در ذات منجر خواهد شد. یعنی خدایی که فاقد ماهیت، عرض و صورت است، منقلب شده و دارای این ویژگیها می شود. از آنجا که انقلاب در ذات محال است، لذا تصور خدا نیز که به انقلاب در ذات منجر می شود، محال خواهد بود (همو، ۱۳۷۵: ۲۶).

**ج. عدم سنخیت میان ذات خدا و مدرکات انسان:** یکی دیگر از ادله ادراکناپذیری ذات الهی عدم سنخیت میان ذات خدا و مدرکات انسان است. طبق این دلیل، باید میان علم و معلوم سنخیت برقرار باشد و از آنجاکه ذات باری تعالی نامحدود و نامتناهی است و علم و دانش انسان محدود و متناهی است، این دو هیچ سنخیتی با یکدیگر ندارند و لذا تصور و تفکر در ذات باری تعالی امکان پذیر نیست<sup>۲</sup> (قونوی، ۱۳۸۱: ۳۵).

داست که کمال اقتدار و توانایی را بر بندگان دارد.

۲. دلیل دیگری که بیشتر محققان به آن اشاره کردهاند و در ادامه نیز خواهد آمد، عدم احاطه عقل محدود بر ذات نامحدود خداست؛ اما در این دلیل حد وسط عدم سنخیت است که نتیجه آن نه محدودیت عقل از ادراک، بلکه ادراکناپذیری ذات اقدس الهی است.

به دیگر سخن، تصویری که از خدا در ذهن انسان قرار دارد، یا قابل انطباق بر خداست و یا قابل انطباق نیست. در صورت دوم، تصوری غلط است که گمان شده خدا تصور شده و در حقیقت چیز دیگری تصور شده است و در صورت نخست، باید گفت به سبب محدودیت و تناهی تصور ذهنی و صحت تطبیق آن بر موجود خارجی، موجود خارجی نیز محدود و متناهی است. از آنجا که خدا قطعاً نامحدود و غیر متناهی است، لذا تصور خدا امکان پذیر نیست.

## ب) ادله ادراکپذیری ذات خدا

برخی از اندیشمندان که معمولاً دارای رویکرد ظاهر گرایانه هستند (نظیر اشاعره)<sup>۱</sup> به ادراک پذیری ذات خدا معتقد شدهاند (ر. ک: فخر رازی، ۱۴۲۷: ۴۳۹). قائلان به ادراک پذیری ذات الهی به ادلهای تمسک کردهاند که در ادامه به برخی از آنها اشاره می شود.

الف) عینیت وجود و ذات الهی: یکی از ادله ادراکپذیر بودن ذات خدا، عینیت وجود و ذات الهی است. از آنجاکه وجود خدا عین ذات اوست، شناخت وجود خدا به معنای شناخت ذات خداست. درصورتی که وجود خدا شناخته شود؛ اما ذاتش معلوم نباشد، به این معناست که یک موجود به اعتبار واحدی هم معلوم و هم مجهول باشد. از آنجاکه این سخن قطعاً باطل است، لذا باید گفت چنان که وجود خدا ادراکپذیر است، ذات او نیز قابل ادراک است (همان).

ب) تلازم میان رؤیت و ادراک خدا در قیامت: از دیگر ادله ادراک پذیری ذات خدا که مورد تمسک اندیشمندان اشعریمذهب است، مسئله رؤیت خدا در روز قیامت می باشد. این گروه بر اساس ظواهر متون دینی (اعراف / ۱۴۳؛ احزاب / ۴۴) معتقدند که انسانها در روز قیامت خدای متعالی را مشاهده می کنند (اشعری، ۱۳۹۷: ۴۱). از آنجاکه با مشاهده، علم حاصل می شود، لذا پس از مشاهده ذات الهی در روز قیامت، انسانها عالم به ذات الهی می شوند. از آنجاکه در دنیا حق تعالی مشاهده نمی شود، لذا علم به ذات الهی به سرای آخرت اختصاص داشته و در دنیا نمی توان ذات خدا را شناخت (تفتازانی، ۱۴۰۹: ۴/ ۲۱۴).

ج) فرعیت تصدیق بر تصور: ازجمله استدلالها بر ادراکپذیری ذات خدا این است که یا ذات الهی قابل تصور است و یا قابل تصور نیست. اگر حکم به امکان تصور ذات الهی داده شود، ادراکپذیری ذات خدا ثابت میشود؛ اما اگر حکم به استحاله و عدم ادراکپذیری ذات خدا شود، ازآنجاکه ارائه حکم منوط به تصور است، در اینجا ابتدا ذات الهی تصور شده و سپس حکم به استحاله ادراک آن شده است. این بدین معناست که از سویی ذات الهی تصور شده که برای آن حکمی صادر شده و از سوی دیگر حکم صادر شده عدم امکان تصور است! این مطلب تناقض و محال است. به عبارت دیگر، تصدیق فرع بر تصور است و

۱. البته برخی از معتزلیان که عقلگرا هستند نیز به ادراکپذیری ذات الهی معتقد شدهاند.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 🗛

افرادی که استحاله تصور ذات خدا را تصدیق میکنند، در حقیقت ذات خدا را تصور کردهاند، لذا تصور ذات خدا ممکن است (فخر رازی، ۱۹۸۶: ۱ / ۳۱۰).

د) شناخت صفات الهی: انسانها اوصاف الهی از قبیل وجود داشتن، قدیم بودن، دوام داشتن، واجب بودن، وحدت داشتن و ... را می شناسند. در صورتی که ذات الهی برای انسانها معلوم نبود، آنان نمی توانستند تشخیص دهند که این ذات دارای این اوصاف هست یا نیست؛ اما از آنجا که صفات الهی برای انسانها معلوم است (همان).

# نقد و بررسی

برای اثبات ادراکپذیری ذات الهی استدلالهایی ارائه شد که با تأمل در آنها نکاتی به شرح زیر به نظر میرسد:

الف) تفکیک میان علم به وجود ذات خدا و علم به حقیقت ذات خدا: در استدلال «عینیت وجود و ذات الهمی» آمده که انسانها علم به وجود داشتن خدا دارند و ازآنجاکه وجود خدا عین ذات اوست، لذا باید علم به ذات نیز داشته باشند. این در حالی است که طبق این استدلال باید گفته شود که به سبب علم انسان به وجود داشتن خدا و عینیت وجود و ذات، انسانها علم به وجود داشتن ذات دارند و براهین اثبات خدا نیز ناظر بر این مطلب هستند. ادراکناپذیری ذات الهی به معنای انکار وجود خدا نیست، بلکه بدین معناست که پس از پذیرش اصل وجود خدا، کنه و حقیقت ذات او برای انسان قابل ادراک نیست.

همچنین این سخن که «یک موجود به اعتبار واحدی هم معلوم و هم مجهول است»، باطل است، زیرا به اعتبار واحد نیست و معلوم بودن ذات الهی به اعتبار وجود داشتن آن و مجهول بودنش به اعتبار حقیقت و کنه ذاتش است.

ج) تفکیک میان علم تفصیلی و اجمالی: در دو استدلال پایانی از حکم به مجهول بودن ذات خدا و معلوم بودن صفات خدا برای انسان استفاده شده تا معلوم بودن ذات نتیجه گرفته شود. این درحالی است که به سبب عینیت ذات و صفات و عدم ادراک پذیری ذات، اساساً صفات خدا نیز به صورت تفصیلی قابل درک برای انسانها نیستند. آنچه از صفات در تصور انسان است، به صورت اجمالی و مرتبه ضعیفی است که به صورت «اثبات بدون تشبیه» تصور می شود. نظیر خواص و آثاری که در مواد غذایی و داروها وجود دارد

که فرد غیر متخصص با وجود عدم علم به چیستی و حقیقت این خواص و نحوه تأثیر آنها، از اصل وجود آنها آگاه و با مصرفشان از فوایدشان بهرهمند می شود (فخررازی، ۱۹۸۶: ۱ / ۳۱۰).

د. عدم پایبندی به رویکرد ظاهر گرایانه: اندیشمندان اشاعره که به ادراک پذیری ذات الهی باور دارند، به ادلهای نظیر «عینیت وجود و ذات الهی» و «فرعیت تصور بر تصدیق» تمسک کردهاند که استدلالهای عقلی محض هستند و با رویکرد و روش ظاهر گرایانه این گروه سازگار نیست. در صورت پذیرش استدلال عقلی، ادله ادراک ناپذیری ذات خدا نیز مورد پذیرش قرار خواهد گرفت.

## دو. محدودیت عقل و کارکرد أن

ازجمله فلسفههای معرفتی منع از خردورزی در ذات خدا، محدودیت و عدم دستیابی ادراک انسانی به ذات باری تعالی است. انسانها به سبب نقص معرفتی، توانایی شناخت و ادراک ذات خدا را ندارند. این فلسفه به محدودیت عقل پرداخته و فلسفه پیشین به ادراکناپذیری ذات خدا پرداخته بود. به دیگر سخن در این فلسفه، فاعلیت فاعل مورد خدشه قرار گرفته و مشخص می شود که عقل انسان توانایی و قابلیت درک ذات باری تعالی را ندارد؛ اما در ادراکناپذیری ذات خدا قابلیت قابل مورد ارزیابی قرار گرفت و مشخص شد ذات خدا موجودی است که در تصور انسان قرار نمی گیرد.

اگرچه اندیشمندانی که ذات خدا را ادراکناپذیر میدانند، در محدودیت عقل و کارکرد آن دارای اتفاق نظر هستند؛ لیکن اندیمشندان عقل گرا به اعتبار عقل در معرفت دینی باور داشته و آن را در برخی مسائل نظیر ادراک ذات خدا ناکارآمد دانستهاند. در مقابل بیشتر اندیشمندان ظاهر گرا و بهویژه اهل حدیث، اخباریون و تفکیک گرایان به ناکارآمدی مطلق عقل باور داشته و معتقدند نه تنها در مسئله شناخت ذات خدا، بلکه در شناخت معارف دینی نباید از عقل استفاده کرد (مجلسی، ۱۳۰۴: ۲ / ۳۱۴؛ اصفهانی، ۱۳۸۵: (۱۲۸). لذا این دو گروه دو رهیافت متفاوت از محدودیت عقل و کارکرد آن ارائه می کنند.

## الف) محدودیت عقل در شناخت ذات خدا

در رویکرد عقل گرایانه با وجود اعتبار عقل و معرفت عقلی، به محدودیت عقل در ادراک ذات خدا استدلال می شود. ادله مختلفی برای محدودیت ادراک قابل طرح است که به آنها اشاره می شود.

الف) محدودیت عقل و نامحدود بودن ذات خدا: خدای متعالی خالق تمام اشیاء و واجبالوجودی است. که نامحدود و نامتناهی میباشد. عقل انسان آفریده و مخلوق خداست و موجودی محدود و ممکن است. عقل به سبب این محدودیت و نقایص وجودی، امکان دسترسی و احاطه به خدای نامحدود و نامتناهی را ندارند. عقل معلول خداست و معلول شأنی از شأنهای علت خود میباشد و دسترسی و احاطه کامل به تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 🕅

تمام شئون علت خود ندارد، لذا معرفت و شناخت واجب برای ممکن امکان پذیر نیست (صدرالمتألهین، ۱۹۸۱: ۱ / ۱۳۱ \_ ۱۳۰۰؛ اصفهانی، ۱۴۰۱: ۲ / ۲۹۶).

ب) ادراک عالم امر توسط عقل: انسانها دارای ابزارهای معرفتی هستند که هریک در کسب معارف مربوط به خود مؤثر هستند و در موضوعات دیگر کارآمدی ندارند. مثلاً حواس در شناخت عالم ماده و محسوسات به کار میروند و نمیتوان انتظار داشت که با حواس، مسائل عقلی ادراک شوند. عقل نیز در شناخت عالم امر و مجردات کارآمد است (امام خمینی، ۱۳۸۱: ۱ / ۲۷۱). از آنجا که خدای متعالی خالق عالم امر و تمام عوالم هستی است، فراتر و برتر از آنهاست، لذا ذات باریتعالی از مسائلی نیست که مورد تحلیل عقلی قرار گیرد (صدرالمتألهین، ۱۳۶۰: ۱۳۱).

ج) منحصر بودن ادراکات عقلی به اوصاف مخلوقات: انسان با مشاهده جهان پیرامون خود، مفاهیمی را تصور کرده و سپس با تجرید آن وصف و کنار گذاشتن اوصاف تشخصی آن مفهوم در مرتبه تخیل و سپس تعقل، مفاهیم کلی و بدون تشخصی را تصور می کند (ابن سینا، ۱۳۶۳: ۱۰۲؛ همو، ۱۳۷۹: ۳۴۴). بر اساس این رهیافت از مفاهیم کلی، مفاهیم عقلی در حقیقت همان مفاهیم حسی هستند که مورد تجزیهوتحلیل قرار گرفتهاند (حفظ ما به الاشتراک و حذف ما به الافتراق) و تفاوت ماهوی با آنها ندارند (همو، ۱۳۷۵: ۲ / ۳۶۷).

براین پایه، هرچه انسان تصور و تعقل می کند، اوصاف و ویژگیهای موجودات حسی و خارجی است که همگی مخلوق هستند. این در حالی است که خدای متعالی خالق تمام این موجودات است و به اوصاف آنها متصف نمی شود، لذا عقل امکان درک ذات خدای سبحان را ندارد (مکارم شیرازی، ۱۳۷۵: ۳ / ۲۶۵).

تحلیل و بررسی

در این رویکرد از محدودیت عقل در شناخت ذات الهی، استدلالهایی مطرح شد که به نظر میرسد در اثبات مدعی موفق ظاهر شدهاند.

ثروب كادعلوم اينابي ومطالعات فرتج

البته در استدلال آخر با عنوان «منحصر بودن ادراکات عقلی به اوصاف مخلوقات» صرفاً به ادراکات عقلی که از طریق تجرید و با تفکیک جزئیات و لواحق مادی، مفهوم بهصورت معقول و کلی تبدیل می شود، پرداخته شده است. در این رهیافت از کلی این استدلال صحیح است؛ اما کلی دارای انواع دیگر نظیر معقولات ثانی فلسفی نیز هست که در آنها عقل بدون تجرید به ادراک کلی می پردازد، لذا ممکن است بر این استدلال اسکال شود که عقل مفهوم خدا را به صورت معقول ثانی فلسفی ادراک می کند.

**ب) محدودیت عقل در مطلق شناخت دینی** اندیشمندان ظاهرگرا و بهویژه اهلحدیث، اخباریون و تفکیکگرایان به عدم اعتبار معرفت عقلی در

شناخت دین باور داشته و شناخت ذات خدا را یکی از مسائل آن میدانند. ازمنظر این گروه برای شناخت دین باید به متون دینی مراجعه کرده و از تعقل و ادراکات عقلی پرهیز شود (مجلسی، ۱۴۰۴: ۲ / ۳۱۴؛ اصفهانی، ۱۳۸۵: ۱۲۸؛ قزوینی، ۱۳۸۹: ۴۸). این گروه برای ادعای خود به ادلهای تمسک میکنند که در ادامه به برخی از آنها اشاره می شود:

الف) وجود خطاهای بسیار در ادراکات عقلی: یکی از ادله عدم اعتبار معرفتهای عقلی، وجود خطاهای بسیار باشد، بسیار در ادراکات عقلی است. عقل دارای خطاهای بسیاری است و هرچه دارای خطاهای بسیار باشد، نامعتبر و غیرقابلاعتماد است، لذا عقل و مدرکات آن معتبر نیست (استرآبادی، ۱۳۲۶: ۱۳۱ – ۱۳۹؛ بحرانی، بیتا: ۱ / ۱۳۳ – ۱۳۶). شاهد این سخن، وجود اختلافات فراوان در دانشهای عقلی نظیر فلسفه است. همچنین فیلسوفان به حکم عقل قطعی به دیدگاهی معتقد میشوند و پس از مدتی دیگر، رأی و است. همچنین فیلسوفان به حکم عقل قطعی به دیدگاهی معتقد میشوند و پس از مدتی دیگر، رأی و نظر آنان تغییر یافته و نظر مخالف را موافق با عقل قطعی میدانند (قزوینی، ۱۳۸۹: ۳۹ – ۳۷؛ همو، بیتا: ۱۳

ب) وجود روایات ناهی از عقل گرایی در معرفت دینی: از دیگر ادله اخباریون روایاتی است که در محل بحث وارد شده و انسانها را تشویق به مراجعه به ادله نقلی کرده و از مراجعه به ادله عقلی باز میدارند و حتی به نکوهش عقل میپردازند. این روایات را میتوان در سه قسم تحلیل کرد.

دستهای از روایات مستندات معارف دینی را منحصر به ادله سمعی دانسته و سخن گفتن درباره دین از دیگر منابع را منع کردهاند (کلینی، ۱۳۶۵: ۲ / ۴۰۲). دسته دیگری از روایات از ثواب نداشتن اعمال نیکی حکایت دارند که مستند آنها کلام معصومین شد نباشند (برقی، ۱۳۷۱: ۱ / ۲۸۷). دسته سومی از روایات نیز به نکوهش از مراجعه به عقل پرداختهاند (ابنبابویه، ۱۳۶۳: ۴ / ۱۱۹ – ۱۱۸).

## نقد و بررسی

با تأمل در ادله یاد شده به نظر میرسد عدم استفاده از عقل در معرفت دینی صحیح نیست و این دیدگاه از اشکالات متعددی رنج میبرد که به برخی از آنها اشاره می شود.

الف) ادله مشوق به تفکر و تعقل: با مراجعه به ظواهر کتاب و سنت مشاهده می شود در موارد بسیار فراوانی انسانها به تفکر و تأمل در دین، موضوعات دینی و جهان پیرامون دعوت شدهاند. چنان که از رسول گرامی اسلامﷺ نقل شده است: «تفکّروا فی کلّ شيء و لا تفکّروا فی ذات اللَّه»<sup>(</sup> (پاینده، ۱۳۸۲: ۳۸۹)، طبق این سخن نبوی اصل تفکر و تعقل مجاز است و مسئله ذات الهی از آن استثناء شده است. امام رضایی کثرت عبادت را به تفکر درباره خدا دانستهاند (مجلسی، ۱۴۰۴: ۳ / ۲۶۱). قرآن کریم نیز با

۱. درباره هر چیزی تفکر کنید ولی درباره ذات خدا تفکر نکنید.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 🗚

عبارتهای مختلفی نظیر «لَعَلَّکُمْ تَتَفَکَّرُونَ»، ( «أَفَلَا تَتَفَکَّرُونَ»، آ «لَعَلَّهُمْ يَتَفَکَّرُونَ»، آ «أَفَلَا تَعْتِلُونَ»، و همانند آن انسانها را به تفکر و تعقل تشویق کرده است. لذا انکار عقل گرایی و تفکر در دین، مخالف با متون دینی و حتی رویکرد ظاهر گرایی است، چراکه ظواهر متون دینی نیز انسان را به عقل گرایی توصیه میکنند، بنابراین طبق این اشکال رویکرد ظاهر گرایی مورد خدشه قرار می گیرد و چهبسا بسیاری از ظاهر گرایان به همین سبب به اعتبار اجمالی ادراکات عقلی معتقد شده و با این حال در تعارضات، اصالت و اولویت را با ظواهر متون دینی دانستهاند.

در مسئله حاضر نیز منع از تعقل، به سبب محدودیت عقل در شناخت ذات باری تعالی و نه به خاطر بی اعتباری عقل است، لذا امام صادق الله معرفت عقل درباره خدا را (به نحو اقرار و نه احاطه) تأیید کرده است (مفضل، بی تا: ۱۷۷).

به وجود اختلاف در روش نقلی: ازجمله اشکالات اخباریون وجود اختلاف در میان عقل گرایان و به ویژه فیلسوفان است. این در حالی است که میان اخباریون و ظاهر گرایان نیز اختلافات فراوانی وجود دارد. اگر علوم عقلی دارای اختلافاتی است، علوم سمعی و نقلی نیز دارای اختلافات گستردهای میباشند، لذا اگر وجود اختلاف در میان پیروان یک علم، دلیل بر بی اعتباری آن دانش باشد، علوم نقلی و روش ظاهر گرایی نیز نامعتبر خواهد بود (انصاری، ۱۴۱۹: ۱ / ۵۱).

ج) عدم اعتبار احکام ظنی عقل: عقل دارای دوگونه حکم قطعی و ظنی است. عقلی قطعی دارای احکامی است که به سبب بهرهمندی از مقدمات معتبر در قالب و صورتی صحیح، یقینی و معتبر قلمداد میشوند؛ اما عقل ظنی، به سبب اخلال در مقدمات یا صورت استدلال، دارای نتیجهای ظنی و غیر یقینی است. بهموجب حجیت ذاتی قطع و یقین آور نبودن ظن، تردیدی در بطلان احکام ظنی عقل نظیر قیاس و استحسان و اعتبار احکام یقینی عقل نیست. باتوجهبه اینکه دستهای از متون دینی به تأیید عقل پرداخته و دستهای دیگر \_ که مورد استاد اخباریون است \_ تمسک به عقل را ناتمام میدانند، باید گفت، ادله نقلی موافق عقل، در خصوص احکام قطعی عقل و ادله مخالف عقل، درباره احکام ظنی عقل وارد شدهاند. به این بیان تعارض میان متون دینی نیز مرتفع میشود (همان: ۱ / ۶۱ ـ ۶۰).

د) تلازم میان عمل به عقل قطعی و عمل به سمع: باتوجه به تأیید عقل قطعی توسط متون دینی و ادله نقلی، روشن می شود که عمل به احکام یقینی عقل، در حقیقت عمل به سخن اهل بیت و معصومین است.

۴. آیا نمیفهمید؟

۱. شاید بیندیشید.

۲. پس چرا نمیاندیشید؟

۳. شاید اندیشه کنند!

مطابق ادله متعدد و فراوان خدا و معصومین علیه انسان ها را به مراجعه به عقل قطعی توصیه کردهاند. مراجعه به عقل و عمل به مفاد عقل، چیزی جز عمل به سخنان معصومین علیه نیست.

روایاتی که از شرطیت ثواب برای عملی که بر اساس سخن خدا و معصومین از شرطیت ثواب برای عملی که بر اساس سخن خدا و معصومین از شرطیت ثواب منوط به حُسن فاعلی است و حسن فاعلی در گرو انجام دستورات به همین صورت تبیین می شوند. ثواب منوط به حُسن فاعلی است و حسن فاعلی در حقیقت عمل به دستورات به محصومین از مصادیق می باشد. از آنجا که عمل به دستورات عقلی در حقیقت عمل به دستور فرا و معصومین از مصادیق این روایات خدا و معصومین از مصادیق این روایات خدا و معصومین از مصادیق این روایات از مصادیق این روایات از مصادیق این روایات از محصومین از مصادیق این روایات از محصومین از مصادیق این روایات از مصادیق از روای محصومین از مصادیق این روایات از مصادیق این رو به تبع دارای ثواب است و از مصادیق این روایات از محصومین از می مدی از مصادیق این رو از مصادیق این رو به تبع دارای شان از موان از محصومین از موان از

# ۲. فلسفههای غیر معرفتی (علتگرایانه)

بخش دیگر از فلسفههای منع از تفکر در ذات خدا، فلسفههای غیر معرفتی هستند که بهموجب عوامل و زمینههای خارجی و پیامدهای نامطلوب تفکر در ذات، از آن نهی و منع شده است. این عوامل در دو قسم «ایجاد مشکلات و پیامدهای ناگوار» و «اختصاص منع از تفکر به غیر متخصصین» قابل تقسیم هستند.

یک. ایجاد مشکلات و پیامدهای ناگوار ازجمله فلسفههای غیر معرفتی منع از خردورزی در ذات خدا، ایجاد مشکلات مختلف برای انسان و پیامدهای ناگوار این تفکر است، لذا متون دینی به نهی و منع از تفکر در ذات الهی پرداختهاند تا از وقوع این آسیبها و مشکلات جلوگیری کنند. در ادامه به برخی از مشکلات و نتایج نامطلوب تفکر در ذات الهی اشاره می شود.

الف) تحیر و سرگردانی مطالعات مرج

یکی از مهمترین مشکلات و آسیبهای تفکر در ذات الهی، ایجاد تحیر و سرگردانی است (مجلسی، ۱۳۶۳: ۷ / ۳۴۱؛ فیض کاشانی، ۱۴۰۶: ۴ / ۳۸۳). هدف از تفکر و خردورزی معلوم شدن مجهولات و پی بردن به مسائلی است که انسان قبلاً از آنها اطلاع نداشته است. انسانی که برای شناخت و درک یک حقیقت به تفکر و تأمل می پردازد، انتظار دارد پس از طی مسیر تعقل، به نتیجه رسیده و مجهولات وی به معلومات تبدیل شوند. در صورت تفکر در ذات باری تعالی، این انتظار همراه انسان است و اساساً او برای نیل به ذات خدا به تفکر و تعقل در ذات پرداخته است؛ اما به سبب ادراکناپذیر بودن ذات خدا و محدودیت عقل، انسان هیچ گاه به ذات اقدس الهی دست نخواهد یافت و به معلومات این شخص افزوده نخواهد شد. تلاش و تعقل فرد افزایش می یابد؛ اما هیچ گاه به نتیجه نخواهد رسید و به موجب تعقل و تفکر در ذات خدا متحیر و سرگردان مانده و هیچ گاه به مقصود نائل نخواهد آمد.

#### ب) محدودپنداری خدا

به نظر نگارنده، یکی دیگر از آفتهای تفکر در ذات الهی محدودپنداری ذات اقدس الهی است. چنان که در فلسفههای معرفتی بیان شد، ذات خدا قابل ادراک برای انسانها نیست. فردی که خدای متعالی را موجودی بسیط و نامتناهی بداند، طبیعتاً به دنبال تفکر و احاطه بر ذات خدا نیست، چراکه میداند موجود متناهی، هیچگاه بر موجود نامتناهی احاطه نخواهد یافت؛ اما فردی که در پی شناخت ذات خداست، در حقیقت خدای سبحان را موجودی غیر بسیط، متناهی و محدود پنداشته که میتوان به حقیقت آن پی بَرَد، لذا تفکر و تعقل درباره ذات خدا، به معنای این است که انسان در پیش فرض خود، خدا را موجودی محدود قرار داده و با تعقل به دنبال کشف این موجود است، ازاین رو صرف اقدام به تعقل و تفکر درباره ذات خدا و فارغ از نتایج حاصله، به معنای عدم شناخت صحیح خدا و محدودپنداری اوست.

# ج) کفر و شرک

از دیگر آسیبهای تفکر در ذات الهی، کفر و شرک است. انسانی که به تفکر در ذات باری تعالی می پردازد، یا مسیر تفکر و تعقل را صحیح پیموده و به هیچ نتیجهای دست نمی یابد و یا مسیر را به اشتباه پیموده و مفاهیم و تصوراتی از خدا در ذهنش نقش می بندد. در فرض نخست، چه بسا فرد گمان کند که چون مسیر تفکر درست بوده و نتیجهای حاصل نشده است، لذا اساساً خدایی وجود ندارد و به انکار وجود خدای متعالی و کفر می رسد. در فرض دوم نیز فرد اوصاف مخلوقات و موجودات محدود را به خدای خالق و نامحدود نسبت داده و در نهایت به شرک در ذات و صفات مبتلا می شود<sup>۱</sup> (مازندرانی، بی تا: ۳ / ۲۰۴).

به همین سبب است که حضرت علی ای نتیجه تفکر در ذات الهی را الحاد و زندیق شدن دانسته است (لیثی واسطی، ۱۳۷۶: ۴۴۹؛ کلینی ۱۳۶۵: ۸ / ۲۲). زندیق کافری است که به اسلام تظاهر می کند و معنایی مشابه منافق دارد (حلی، بی تا: ۵ / ۵۶). طبق این فرمایش امام علی ای نتیجه تفکر در ذات الهی کفر و شرک است؛ اما از آنجا این فرد در ظاهر مسلمان است، به او زندیق اطلاق شده است.

#### د) گمراهی و هلاکت

از دیگر مشکلات تفکر در ذات الهی گمراهی و هلاکت است که در متون دینی به آن تأکید فراوانی شده است (پاینده، ۱۳۸۲: ۳۸۹؛ برقی، ۱۳۷۱: ۱ / ۲۳۷).

باتوجهبه استحاله ادراک ذات الهی، تفکر و تعقل در ذات الهی به گمراهی معرفتی انجامیده و سبب شده تا انسان برداشت صحیحی از خدا نداشته باشد و چنان که گذشت این سوءبرداشتها به کفر و شرک

۱. شرک در ذات به این نحو که ذات خدای متعالی موجودی مرکب و دارای ابعاد مختلف تلقی شده و شرک در صفات نیز به این صورت که صفات مخلوقات به خالق نسبت داده شود.

منتهی میشوند. این گمراهی معرفتی انسان را به وادی هلاکت وارد ساخته و با کفر و شرک، آخرت انسان نابود گشته و هلاکت ابدی گریبان گیر او میشود.

## هـ) اعتقاد به تشبيه و تعطيل

از دیگر نتایج نامطلوب تفکر در ذات الهی، اعتقاد به تشبیه و تعطیل است. از امام باقر ای سؤال شد که آیا می توان خدای سبحان را شیء نامید؟ امام ای پاسخ دادند که در صورتی که به تشبیه و تعطیل گرفتار نشوید، می توانید خدا را شیء بدانید (فیض کاشانی، ۱۴۰۶؛ ۱ / ۳۳۳).

گذشت که تفکر در ذات الهی به سبب ادراکناپذیری ذات خدا و محدودیت عقل امکانپذیر نیست، لذا نهتنها سبب معرفت و شناخت نمی شود، بلکه در بسیاری از موارد موجب گمراهی و انحراف از مسیر صحیح می شود. ازجمله دیگر انحرافات تفکر در ذات الهی، اعتقاد به تشبیه و تعطیل است (خوانساری، ۱۳۸۴: ۵ / ۳۰۵).

کسی که در ذات الهی تفکر می کند، به سبب انس با موجودات جسمانی و مفاهیم مأخوذ از مادیات، خدای سبحان را متصف به اوصاف موجودات مادی و محدود کرده و با این مفاهیم خدا را تصور می کند، لذا گرفتار مسئله تشبیه شده و باریتعالی را همانند مخلوقات در نظر می گیرد. این در حالی است که طبق آیه شریف «لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْء» (شوری / ۱۱)، خدای متعالی هیچ شبیه و نظیری ندارد.

همچنین ممکن است فردی که در ذات باری تعالی تفکر می کند، برای دوری از تشبیه، خدای متعالی را منزه از هرگونه صفات دانسته و قائل به تعطیل معرفت خدا شود. این در حالی است که اگرچه ادراک ذات باری تعالی محال است؛ اما این به معنای تعطیل معرفت و شناخت خدا نیست و خدای متعالی صفات مختلف خود را در قرآن برای انسانها بیان گرده و متون دینی نیز انسانها را به خداشناسی دعوت کردهاند (مجلسی، ۱۴۰۴: ۳ / ۲۶۱) و انسان می تواند خدا را به صورت اجمالی و به صورت اثبات بدون تشبیه و از طریق صفاتش بین برای در این بازی بازی بازی بازی معنای معرفت و شناخت خدا نیست و خدای متعالی معات مختلف خود را در قرآن برای انسانها بیان گرده و متون دینی نیز انسانها را به خداشناسی دعوت کردهاند (مجلسی، ۱۴۰۴: ۳ / ۲۶۱) و انسان می تواند خدا را به صورت اجمالی و به صورت اثبات بدون تشبیه و از طریق صفاتش بشناسد (ابن بابویه، ۱۴۵۶: ۱۰۷).

# دو. اختصاص منع از تفكر به غير متخصصين

با مراجعه به متون دینی مشاهده می شود که انبیاء عظام و ائمه اطهار بی ا هر مخاطبی در سطح درک و عقل همان فرد صحبت می کردند. چنان که از نبی مکرم اسلام من ان ان شده است: «إنّا مَعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ نُحَلِّمُ النَّاسَ عَلَي قَدْر عُقُولِهِمْ» (برقی، ۱۳۷۱: ۱ / ۱۹۵)، همچنین درباره مناظره و بحثهای کلامی و

۱. هیچ چیز همانند او نیست.

۲. ما جماعت پیامبران با مردم به فراخور فهم و خردهایشان سخن می گوییم.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 ۹۳

اعتقادی، افرادی که بدون توجه به فرمایشات معصومین علیه و با نظرات شخصی خویش به بحث و جدل می پرداختند، از مباحث کلامی تشویق شدهاند (کلینی، ۱۳۶۵: ۱ / ۱۷۳ \_ ۱۷۲ ).

با مبنا قرار دادن این سخن که نهی از مسائل کلامی، مخصوص افراد ناآگاه و غیر متخصص است و شامل متخصصین نمی شود، چهبسا گمان شود که نهی از تفکر در ذات خدا \_ که مسئلهای کلامی است \_ نیز از این قبیل است و حکما، متکلمان و متخصصان می توانند در مسئله ورود کرده و ذات خدا را بشناسند و نواهی وارد شده در متون دینی برای عموم مردم است که سررشتهای از مباحث عقلی، فلسفی و کلامی ندارند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۹ / ۵۳).

پاسخ امام حسن عسکری شد به نامه سهل بن زیاد، یکی از مؤیدات این احتمال است. سهل از امام عسکری شد درباره خدا و توحید پرسید، درحالی که برخی از مردم قائل به جسم و برخی دیگر قائل به صورت داشتن خدا شدهاند. امام حسن عسکری شد در ابتدای پاسخ نوشتند: «سَأَلْتَ عَنِ التَّوْحِیدِ وَ هَذَا عَنْکُمْ مَعْزُولٌ»<sup>(</sup> (کلینی ۱۳۶۵، ۱: ۱۰۳)، طبق این پاسخ، مردمی که برای خدا جسم و صورت قائل می شوند، توانایی بحث و بررسی درباره توحید و خدا را ندارند و لذا اصلاً لازم نیست که در مسئله تفکر کنند و صِرف تصدیق مطالبی که در قرآن درباره خدا آمده برایشان کافی است (صدرالمتألهین، ۱۳۷۰: ۳ / ۱۸۸). اما افرادی که می توانند و از عقول کامل بهره می برند، می توانند در شناخت توحید و خدا وارد شوند و خدا را بشناسند.

## تحليل و بررسی

به نظر نگارنده می رسد که این دلیل و احتمال باطل است و نهی از تفکر در ذات خدا، هیچ استثنایی نداشته و شامل همگان می شوند، چراکه در فلسفه های معرفتی بیان شد که درک خدا به دو دلیل ادراکناپذیری ذات خدا و محدودیت عقل و کارکرد آن امکان پذیر نیست. بر فرض که عقل فیلسوفان کامل و مشکل دوم مرتفع گردد؛ اما همچنان ذات الهی ادراکناپذیر است و هر مقدار عقل انسانی کامل باشد، ذات الهی در آن حلول نخواهد کرد.

ضمن آنکه عقل فیلسوفان و حکما برتر و کاملتر از عقل انبیاء و ائمه اطهار نیست. مطابق ادله مختلف عقلی و نقلی، حتی انبیاء و اولیاء الهی نمیتوانند به ذات باری تعالی علم پیدا کنند؛ آن گاه چگونه حکما و فیلسوفان \_ که در حکم شاگردان این حضرات هستند \_ موفق به چنین کاری می شوند! لذا مشکل دوم نیز مرتفع نخواهد شد.

۱. از مسئله توحيد سؤال كردى و اين مسئله از شما جدا شده است.

به این مطلب، خود حکما و عرفا نیز اشاره دارند: «أمّا الذات فقد حارت الأنبیاء و الأولیاء علیهم السلام فیها»<sup>(</sup> (به نقل از: جوادی آملی، ۱۳۸۶: ۳۵) و حضرت علیﷺ نیز در روایت «لا یُدْرکه بُعْد الهمم و لا یَناله غوْص الفِطَن»<sup>۲</sup> (سید رضی، ۱۴۱۴: ۳۹) به آن اشاره کرده است.

باتوجهبه نکات یاد شده، روشن می شود که ادراک ذات باری تعالی برای هیچ انسانی امکان پذیر نیست و حکمایی چون علامه طباطبایی نیز بر این مطلب دلایلی اقامه کردهاند (طباطبایی، ۱۳۱۹: ۱۶ ـ ۱۵). با دقت در آثار علمی علامه طباطبایی مشخص می شود که ایشان به استحاله ادراک ذات خدا باور دارد (همان). با کنار هم قرار دادن مجموع عبارات ایشان، می توان نتیجه گرفت که علامه معرفت ذات الهی را محال می داند؛ اما تفکر در صفات و ویژگی های خدا را ممکن دانسته است؛ اما این تفکر نیز به سبب صعوبت آن برای همگان مقدور نیست و اهل عقل، منطق و فلسفه می توانند در این وادی وارد شوند.

چنان که در روایت امام حسن عسکری به نیز به همین مسئله اشاره شده است. سؤال سهل از اوصاف و نه ذات الهی بود که امام در پاسخ فرمودند، بحث درباره این مسائل از شما برداشته شده و لازم نیست درباره اوصاف الهی بحث کنید و به آنچه در قرآن آمده اعتقاد داشته باشید؛ اما «غیر شما» یعنی افراد متخصص و آموزش دیده می توانند وارد بحث اوصاف الهی شوند.

#### نتيجه

در این تحقیق مسئله فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا مورد بررسی قرار گرفت و روشن شد که، مسئله نهی از تفکر در ذات باری تعالی در حقیقت هدایت انسانها به حکم عقل است که آن نیز انسانها را از تدبر و تفکر در ذات الهی منع میکند. در این مقاله روشن شد که فلسفه منع از تفکر در ذات الهی به دو قسم فلسفههای معرفتی (دلیل گرایانه) و فلسفههای غیر معرفتی (علت گرایانه) قابل تقسیم میباشند.

اندیشمندان عقل گرا از سویی به ادراکناپذیری ذات خدا باور دارند و از سوی دیگر انسان و عقل او را محدود دانسته و به عدم دستیابی عقل و ادراک انسانی به خدا معتقد هستند. در ادراکناپذیری ذات خدا، نسبت ادراک شدن به خدا، عدم ملکه است و اساساً ذات الهی به ادراک و عدم ادراک متصف نمی شود؛ اما در محدودیت عقل و کارکرد آن، ذات خدای متعالی مجهول برای انسان و عقل اوست.

اندیشمندان ظاهرگرا در مسئله دارای اختلافنظر هستند. برخی از اندیشمندان ظاهرگرا به همراه اندیشمندان عقلگرا به استحاله ادراکپذیری ذات الهی معتقد شدند؛ اما دلیل خویش را صرفاً ادله نقلی

۱. اما ذات الهی، انبیاء و اولیاء الهیﷺ در آن سرگردان شدند.

۲. خدایی که بلندی همّتها او را در نیابد و ژرفی اندیشهها به او نرسد.

تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 ۹۵

بیان کردهاند. این گروه به محدودیت عقل در معرفت دین باور داشته و عقل را در تمام معارف دینی \_ که ازجمله آن معرفت ذات خداست \_ ناکارآمد میدانند.

در مقابل بخش دیگری از اندیشمندان ظاهر گرا به ادراک پذیری ذات خدا باور دارند. این گروه نیز به محدودیت عقل در معرفت دینی باور دارند و عمدتاً مسئله ادراک ذات خدا را به آخرت و پس از رؤیت خدا موکول می کنند.

تفکر و تعقل در ذات باری تعالی عامل ایجاد مشکلات و پیامدهای ناگواری می شود. در کنار این علت، اختصاص منع از تفکر به غیر متخصصین از دیگر فلسفه های غیر معرفتی منع از تفکر در ذات خداست.

نگارنده باتوجهبه مطالب مطرح در این تحقیق به این نتیجه رسیده است که، ذات الهی ادراکناپذیر است و عقل بشری حتی اگر به عالیترین درجات نائل شود، نخواهد توانست به ذات الهی احاطه یابد، لذا منع از تفکر در ذات خدا، به غیر متخصصین اختصاص نداشته و این منع، عمومی و شامل همگان حتی انبیا و اوصیا الهی است.

منابع و مآخذ

**قوآن مويم**. ترجمه آيتالله مكارمشيرازي.

نهج البلاغه. سيد رضي، محمد بن حسن (١٤١٤ ق). تحقيق صبحي صالح. قم: هجرت.

- ۱. ابن بابویه، محمد بن علی (۱۳۹۳). من لا یحضره الفقیه. مقدمه علی اکبر غفاری. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
- ۲. ابن بابویه، محمد بن علی (۱۳۷۸ ق). *عیون أخبار الرضاین.* تصحیح مهدی لاجوردی. تهران: جهان.
- جهان. ۳. ابن بابویه، محمد بن علی (۱٤١٦ ق). *التوحید.* تصحیح هاشم حسینی طهرانی. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
- ٤. ابن سینا، حسین بن عبدالله (١٣٦٣). المبدأ و المعاد. تهران: مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک
   گیل با همکاری دانشگاه تهران.
  - ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٣٧٥). الاشارات و التنبيهات. قم: نشر بلاغت.
- ٦. ابن سینا، حسین بن عبدالله (١٣٧٩). *النجاة من الغوق فی بحو الضلالات*. تحقیق محمدتقی دانش پژوه. تهران: دانشگاه تهران.

- ۷. استرآبادی، محمّد أمین (۱٤٢٦ ق). الفوائد المدنیّة. تحقیق رحمتالله رحمتی اراکی. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين. ٨. اشعرى، ابوالحسن (١٣٩٧ق). الابانة عن اصول الديانة. طائف: مكتبة دار البيان. ٩. اصفهانی، محمد تقی (۱٤۰۱). مکیال المکارم. قم: انشارات جمکران. ۱۰. اصفهانی، میرزا مهدی (۱۳۸۵). ابواب الهدی. قم: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی. امام خمینی، روح الله (۱۳۸۱). تقریرات فلسفه. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی فاتن. انصارى، مرتضى (١٤١٩ ق). فرائد الأصول. قم: مجمع الفكر الإسلامي. ۱۳. بحرانی، یوسف (بی تا). *الحدائق الناضرة فی أحکام العترة الطاهرة*، تحقیق محمدتقی ایروانی. قم: مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين. ١٤. برقى، احمد بن محمد بن خالد (١٣٧١ ق). المحاسن. قم: دار الكتب الإسلامية. 10. پاينده، ابو القاسم (۱۳۸۲). نهج الفصاحة. تهران: دانش. 17. تفتازاني، مسعود بن عمر (۱۴۰۹ ق). شرح المقاصد. قم: الشريف الرضي. ۱۷. جبرئیلی، محمدصفر (۱۳۸۵). فلسفه علم کلام. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی. ۱۸. جرجانی، میر سید شریف (۱۳۲۵). شرح المواقف. تصحیح بدرالدین نعسانی. قم: الشریف الرضی. ۱۹. جوادی آملی، عبدالله (۱۳۸٦). تفسیر موضوعی قرآن کریم، توحید در قرآن. تنظیم حیدرعلی ايوبي. قم: مركز نشر اسراء. ۲۰. حسینی شاهرودی، سید مرتضی و فرزانه رنجبرزاده (۱۳۹۷). *نقد و بررسی گفتمان امکان یا* مايي ومطالعات امتناع شناخت خدا. ۹ (۲ - ۱). ۲۶ - ۳۹. ۲۱. حلى، حسن بن يوسف (۱٤۱۳ ق). كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد. تحقيق حسن حسنزاده آملي. قم: دفتر انتشارات اسلامي. ٢٢. حلى، حسن بن يوسف (بي تا). تحرير الأحكام الشرعية على مذهب الإمامية. مشهد: مؤسسه آل اليت عليكاني. ۲۳. خسرویناه، عبدالحسین (۱۳۸۳). *کلام جدید.* قم: مرکز مطالعات و پژوهش.های فرهنگی حوزه علميه قم.
  - ۲٤. خوانساری، محمد (۱۳۸٤). شرح بر غرر الحکم و درر الکلم. تهران: دانشگاه تهران.
    - ۲۵. زرین کوب، عبدالحسین (۱٤۰۰). **در قلمرو وجدان**. تهران: سروش.

- تطبیق رویکرد عقل گرایان و ظاهر گرایان در فلسفه منع از خردورزی در ذات خدا 🛛 ۹۷
- ۲۲. صدرالمتألّهین، محمد بن ابراهیم شیرازی (۱۳۶۰). *الشواهد الربوبیة فی المناهج السلو کیة*. تهران: انجمن حکمت و فلسفه.
- ۲۷. صدرالمتألّهین، محمد بن ابراهیم شیرازی ( ۱۳۷۰). *شوح اصول کافی*. تصحیح محمد خواجوی. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
  - ۲۸. صدرالمتألّهین، محمد بن ابراهیم شیرازی (۱۳۷۵). مجموعه رسائل فلسفی. تهران: حکمت.
- ۲۹. صدرالمتألّهین، محمد بن ابراهیم شیرازی (۱۳۷۸). *المظاهر الالهیة فی اسر العلوم الکمالیة*. تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا.
- ۳۰. صدرالمتألّهین، محمد بن ابراهیم شیرازی (۱۹۸۱ م). *الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعة.* بیروت: دار احیاء التراث.
  - ٣١. طباطبايي، سيد محمدحسين (١٣١٩ ق). *الرسائل التوحيدية*. بيروت: مؤسسه النعمان.
  - ٣٢. طباطبايي، سيد محمدحسين (١٤١٧ ق). *الميزان في تفسير القرآن*. بيروت: مؤسسه اعلمي.
- ۳۳. فتال نیشابوری، محمد بن احمد (۱۳۷۵). روضة الواعظین و بصیرة المتعظین. قم: انتشارات رضی.
- ۳٤. فخر رازی، محمد بن عمر (۱٤۲۷ ق). *المحصل و هو محصل افکار المتقدمین و المتأخرین*. قاهرة: مکتبة دار التراث.
  - ٣٥. فخر رازي، محمد بن عمر (١٩٨٦ م). *الاربعين في أصول الدين*. قاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية.
    - ۳۲. فخر رازی، محمد بن عمر (بی تا). تفسیر مفاتیح الغیب. استانبول: شرکة صحافیة عثمانیة.
- ۳۷. فیض کاشانی، محسن (۱٤٠٦ ق). *الوافی فی شرح اصول الکافی*. اصفهان: مکتبة الامام امیرالمؤمنین ﷺ.
  - ۳۸. قزوینی خراسانی، مجتبی (۱۳۸۹). بیان الفرقان فی توحید القرآن. قم: دلیل ما.
- ۳۹. قزوینی خراسانی، مجتبی (بی تا). **رساله ای در نقد اصول یازده گانه ملاصدرا**. نسخه خطی موجود در کتابخانه موسسه معارف اهل بیت ﷺ. بی جا: بی نا.
- ٤٠. قونوی، صدرالدین (۱۳۸۱). *اعجاز البیان فی تفسیر ام القرآن*. تصحیح سید جلال الدین آشتیانی. قم: بوستان کتاب.
  - ٤١. كليني، محمد بن يعقوب (١٣٦٥). *الكافي*. تهران: دار الكتب الاسلامية، تهران.
- ٤٢. ليثي واسطى، على بن محمد (١٣٧٦). **عيون الحكم و المواعظ**. قم: مؤسسه فرهنگي دار الحديث.
  - ٤٣. مازندراني، ملاصالح (بي تا). شوح الكافي. تهران: مكتبة الاسلاميه.

- ۹۸ 🛛 فصلنامه اندیشه نوین دینی، سال ۲۰، پاییز ۱۴۰۳، ش ۷۸
- ٤٤. مجلسی، محمدباقر (١٣٦٣). موآة العقول. تحقیق سید هاشم رسولی محلاتی. تهران: دار الکتب الإسلامیة.
  ٤٥. مجلسی، محمدباقر (١٣٦٤ ق). بحار الأنوار. بیروت: مؤسسة الوفاء.
  ٤٦. مفضل بن عمر (بی تا). توحید المفضل. تحقیق علی فضل عمر جحفی. قم: داوری.
  ٤٤. مفضل بن عمر (بی تا). توحید المفضل. تحقیق علی فضل عمر جحفی. قم: داوری.
  ٤٤. مفید، محمد بن نعمان (١٣١٥ ق). أوائل المقالات فی المذاهب والمختارات. قم: دار المفید.
  ٤٨. مکارم شیرازی، ناصر (١٣١٥). پیام قرآن. قم: مدرسه امیرالمؤمنین هی.
  ٤٩. نیل ساز، نصرت و مجید معارف و زهره بابااحمدی میلانی (١٣٩٢). امتناع معرفت کنه ذات و
- ۰۰. نوراللهی، سید محمد و سید حسن میرنوراللهی (۱۳۹۳). مقارنه در روایات منع تفکر در ذات خدا . با روایات وصول به حق از طریق تفکر در ذات خدا. ۹ (٤). ۱۸۲ ـ ۱۹۳.

