

#### History of Islamic Philosophy

Home Page: hpi.aletaha

Ale-Taha Institute of Higher Education

## "Everything is in Everything" In Ibn-Arabi's Mysticism, Dằqữghι's Story of Masnavi-ye-Ma'navi

## Youssef Fazilat<sup>1</sup>

1. Assistant Professor, Department of Quranic and Hadith Sciences, Faculty of Humanities, Ale Taha Institute of Higher Education.

E-mail: youseffazilat@gmail.com

#### Article Info

#### Article type: Research Article

#### **Article history:**

Received 8 September 2024

Received in revised form 20 October 2024 Accepted 21 October 2024 Published online 21 December 2024

#### Keywords:

Everything in Everything, Dằqữghî's Story, Masnavi-ye-Ma'navi, Ibn-Arabi, Rumi.

#### **ABSTRACT**

Dàqũghi's Story is an allegorical explanation of the "whole thing" rule, and rather a mention of the unity of existence in the specific tone and context of Rumi's mysticism; Without it being necessary to consider him as the existential unity of theoretical mysticism. The relation of Daqoqi's story to the Rumi is the relation of the rule of "the whole thing" to the mysticism of Ibn Arabi, that anyone who does not pay attention to their meaning and meanings has not been able to understand the essence of theoretical mysticism as well as the spiritual Masnavi. The present article believes that despite the many differences between Ibn Arabi's mysticism and Rumi's mysticism, monotheism of the Almighty is the most basic concept around which both schools have been formed.

Online ISSN: 2981-2097

The most important similes used in  $D\grave{a}q \hat{u}gh \hat{n}$ 's Story are candle = light, tree and human. The important thing in common with the mentioned parables is that: all three are upright and upright: and this is proportional to the length and depth of existence. All three are related to burning; And at the same time, all three are related to cultivation.

Existence is one with light, and light is one of the divine names. Light and existence are pure unity and all multitudes are the emergence of this unity; The truth of man is the truth of light.

Cite this article: Fazilat, Y (2025). "Everything is in Everything" In Ibn-Arabi's Mysticism, Dǎqũghî's Story of Masnavi-ye-Ma'navi, *History of Islamic Philosophy*,3 (4), 129-156. https://doi.org/10.22034/hpi.2024.477419.1101



© The Author(s). **Publisher:** Ale-Taha Institute of Higher Education Institute. DOI: <a href="https://doi.org/10.22034/hpi.2024.477419.1101">https://doi.org/10.22034/hpi.2024.477419.1101</a>

#### **Extended Abstract**

#### Introduction

In Ibn-Arabi's mysticism, there is a rule known as "the whole object for the whole object"; It means "everything exists in everything". The importance of this rule is to such an extent that according to Ibn Arabi, anyone who does not understand it, his monotheism is not complete: "All things are in everything, and the knowledge of this is fan al-Tawheed la tarifah" (Ibn Arabi, 1367, p. 33); We know that monotheism is the basic principle of Islam and the unity of existence is the most fundamental principle in Ibn Arabi's mysticism; The fact that the lack of recognition of the mentioned rule is equated with the lack of recognition of the most basic religious and mystical teachings and rulings is a deep and very meaningful statement and shows its great importance. Now, from a logical point of view, if the content of the rule is true that "everything exists in everything", this clause will also be true that: "everything exists in one thing." Or in other words, "everything exists in one thing"; In the first encounter, this interpretation confronts the human mind with this basic challenge: How can everything exist in one thing?! But the mentioned rule is accepted in the main theoretical mysticism and it is considered to be the completion and completion of monotheism; To the extent that it has been emphasized by the supporters of theoretical mysticism and the students of the school of Ibn Arabi; For this reason, they have used subtleties and subtleties in explaining it; It is stated in the sources: He gave me the mirror, polished your face like a mirror, no one saw you without your face The reed that you have appeared in all your mirrors out of grace is the reed of your face (quoted by Adham Ozlati, 2011, p. 404). Jami says in a subtle interpretation:

"The existence, which was the essence of the dear God, all things are in Him and He is in everything."

"This is the expression of what the sage says that everything is included in everything" (Jami, 1360 p. 33) What we are trying to deal with in examining the story of Daqoghi is the explanation of the presence of "all in one" and "one in all" and "all in all"; In such a way that it is compatible with the teachings of theoretical mysticism, Maulavi mysticism and also with many ruling principles. Therefore, in this article, we will explain the meaning of the rule "everything" and the summary of the story of Dàqũghì, and then we will mention, explain and explain

examples of the mystical points of this story, which are in the context of the rule has been From this review, we can conclude: Although Molvi's mysticism and Ibn Arabi's mysticism have important substantive differences, they also have many aspects in common. One of these common aspects is the ratio of Daqughi's Story with the rule of "everything"; In short, the story of Daqughi is the basis of "everything" in the mysticism of Ibn Arabi. Background of the research: An article with detailed specifications has been published that examines the rule with three readings in the works of Imam Khomeini: Yathrabi, Seyed Mohammad Javad, Yusuf Thani, Seyed Mahmoud, Zare, Mohammad Amin. (2018). Explanation and analysis of the principle of "the whole object for the whole object" in three readings in the mystical works of Imam Khomeini. Published in Javidan Kherad magazine.

#### Conclusion

1. The most important similes used in , Dàqũghī's story are candle = light, tree and human. The important commonality of the abovementioned parables is that: all three are upright and erect: and this is proportional to the path of length and depth of existence. All three are related to burning; And at the same time, all three are related to cultivation; Both the candle and the tree are potential burning material; As a result, they become light by burning; At the same time, this burning means cultivation of the low aspect of one's existence; Just as in the aforementioned parables, light was the common feature of a candle and a tree, in humans, according to Rumi's interpretation, it is necessary to reach from the stage of rawness to the maturity of burning; A very thoughtful and meaningful interpretation is attributed to Rumi, who considers the result of his life to be three words:

The result of my life is no more than three words: I was raw, I was cooked, I was burnt

It has also been said:

The result of my life is no more than three words. I burned and burned and burned

2. Existence is one with light. Light is one of the divine names. Light and existence are pure unity and all multitudes are the emergence of this unity; The truth of me is the truth of light. In his works, Ibn Arabi talks about Alkun tree, which is a tree of light. All three parables mentioned above are prominent parables of existential unity; And we mentioned that

the rule of "everything" itself is one of the branches of unity.

- 3. Dàqũghũ's story emphasizes the rule of "the whole object" with the two approaches of thematic analysis and citing examples; Thematic analysis includes such things as the analysis of the relationship between parts and the whole, seeing a friend in a human being, the sea in a drop, the sun in a particle, hourly and hourless, kinship and non-kinity, kinship and kinshiplessness, greetings to the righteous, and seeing the beloved in is all; Mentioning an example is also a description of the transformation of candles, trees and humans into each other.
- 4. According to what was mentioned, despite the many differences that exist between Ibn Arabi's mysticism and Molvi's mysticism, there are many common principles and topics that can be found in each of these two schools, but with their own tone and language. It is stated; Monotheism of the Most High is the most basic concept around which both schools are formed; With regard to this approach and the discussed topics, the famous expression of Sheikh Baha'i shows itself again: whoever says your praise in a language, is like a nightingale to singing a ghazal and a nightingale to a song.

ر در مطالعات فریمنی پرتال جامع علوم انسانی پرتال جامع علوم انسانی

## تاريخ فلسفه اسلامي

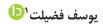


سایت نشریه: <u>hpi.aletaha</u>

شاپا الکترونیکی:۲۹۸۱-۲۰۹۷

انتشارات موسسه أموزش عالى ألطه

# قاعده «کل شیء فی کل شیء» **در عرفان ابنعربی و داستان دقوقی مثنوی**



youseffazilat@gmail.com ۱. استادیار گروه علوم قرآن و حدیث، دانشکده علوم انسانی، موسسه آموزش عالی آلطه.

| چکیده                                                                                   | اطلاعات مقاله           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| داستان دقوقی تبیین تمثیلی قاعده «کل شیء» و بلکه ذکر وحدت وجود، به لحن و سیاق            | نوع مقاله:              |
| اختصاصی عرفان مولوی است؛ بی آنکه لازم باشد او را وحدت وجودی عرفان نظری                  | مقالهٔ پژوهشی           |
| بدانیم. نسبت داستان دقوقی به م <i>ثنوی</i> ، نسبت قاعده «کل شیء» به عرفانِ ابن عربی است |                         |
| که هر کس به مدلول و معنای آنها توجه نداشته باشد، نتوانـسته اسـت جـانمایـه عرفـان        | تاریخ دریافت:           |
| نظری و نیز مثنوی معنوی را دریابد. مقاله حاضر معتقد است بهرغم تفاوتهای زیادی که          | 14.4/.8/17              |
| میانِ عرفان ابن عربی و عرفان مولـوی وجـود دارد، امـا توحیـد حـق تعـالی اساسـی تـرین     | تاریخ بازنگری:          |
| مفهومی است که هر دو مکتب حول آن شکل گرفتهاند.                                           | 14.4/.1/48              |
| مهم ترین تمثیل هایی که در داستان دقوقی به کار رفتهاند، شمع _نور، درخت و انسان           | تاریخ پذیرش:            |
| هستند. وجه اشتراک مهم تمثیلهای یاد شده این است که هر سه قائم و ایستاده و                | 14.4/.1/4.              |
| راستقامتاند و این با مسیر طول و عمق هستی، تناسب دارد. هر سه بـا سـوختن نـسبتی           | تاريخ انتشار:           |
| دارند و درعین حال هر سه با تزکیه مرتبطاند.                                              | 14.4/1./.1              |
| هستی با نور یکی است و نور از اسمای الهی است. نور و وجود، وحدت محضانـ د و همـه           |                         |
| كثرات، ظهور همين وحدثاند؛ حقيقت انسان حقيقت نورى است.                                   | واژگان کلیدی:           |
| 0.0.0.                                                                                  | کل شیء فی کلء شی،       |
|                                                                                         | داستان دقوقی، مثنوی     |
|                                                                                         | معنوی، ابن عربی، مولوی. |

استناد: فضیلت، یوسف (۱۴۰۳). قاعده «کل شیء فی کل شیء» در عرفان ابن عربی و داستان دقوقی مثنوی، تاریخ فلسفه اسلامی، ۳ (۴)، https://doi.org/10.22034/hpi.2024.477419.1101 .179-108

**ناشر:** موسسه أموزش عالى ألطه

DOI: https://doi.org/10.22034/hpi.2024.477419.1101

© نویسندگان.



#### مقدمه

در عرفان ابن عربی قاعدهای وجود دارد که به «کل شیء فیه کل شیء» معروف است؛ یعنی «همه چیز در همه چیز وجود دارد». اهمیت این قاعده تا به حدی است که از نظر ابن عربی هر کس آن را در نیابد توحیدش کامل نیست: «کل شیء فیه کل شیء و ان لم تعرف هذا فان التوحید لا تعرفه» (ابن عربی، ۱۳۹۷، ص۳۳). می دانیم که هم توحید اصل اساسی دین اسلام است و هم وحدت وجود بنیانی ترین اصل در عرفان ابن عربی است.

این که عدم شناخت قاعده یاد شده با عدم شناخت مبنایی ترین آموزه های دینی و عرفانی و حِکمی یکی دانسته شده است، سخنی عمیق و بسیار پرمفه وم است و اهمیت بسیار زیاد آن را نشان می دهد.

حال از لحاظ منطقی اگر مضمون قاعده صادق باشد که «در همه چیز، همه چیز وجود دارد.» یا به تعبیری دارد.» این فرع نیز صادق خواهد بود که: «در یک چیز، همه چیز وجود دارد.» یا به تعبیری دیگر «همه چیز، در یک چیز، در یک چیز وجود دارد.» این تعبیر، در اولین مواجهه، فکر انسان را با این چالش اساسی روبهرو می سازد که چگونه ممکن است در یک چیز، همه چیز وجود داشته باشد؟! اما قاعده مذکور، در عرفان نظری اصلی پذیرفته شده و بلکه در حکم اتمام و اکمال توحید دانسته شده است؛ تا جایی که از سوی طرفداران عرفان نظری و شاگردان مکتب ابن عربی مورد تأکید قرار گرفته است؛

برای همین در تبیین آن ظرافتها و لطافتها به کار برده اند. در منابع آمده است:

ای آینه را داده جـــلا صورت تو

نی نی که ز لطف در همه آینه ها

خود آمده ای پدید، نی صورت تو

(ادهم عزلتی، ۱۳۸۱، ص٤٠٤)

جامی در تعبیری لطیف گوید:

هستی که بود ذات خداوند عزیز این است بیان آنکه عارف گوید

اشیا همه در وی اند و وی در همه چیز باشد همه چیز مندرج در همه چیز

١. منسوب به ابوسعيد ابوالخير.

(جامی، ۱۳۹۰، ص ۳۳)

آنچه در بررسی داستان دقوقی در پی پرداختن به آن هستیم، تبیین نحوه حضور «همه در یک» و «یک در همه» و «همه در همه» است؛ به نحوی که هم با آموزه های عرفان نظری، عرفان مولوی و همچنین با بسیاری از اصول حکمی سازگار باشد؛ بنابراین ما در این مقاله معنی قاعده «همه چیز» و خلاصه داستان دقوقی را بیان می کنیم و آنگاه به ذکر، توضیح و تبیین مصادیقی از نکته های عرفانی این داستان می پردازیم که در مضمون قاعده یاد شده است؛ از این بررسی می توان نتیجه گرفت: با آنکه عرفان مولوی و ابن عربی از هم تفاوت های ماهوی مهمی دارند، اما وجوه اشتراک بسیاری هم دارند؛ یکی از این وجوه اشتراک نسبت داستان دقوقی با قاعده «همه چیز» است؛ خلاصه اینکه داستان دقوقی قاعده «همه چیز» عرفان ابن عربی است.

پیشینه تحقیق: مقالهای با مشخصات مشروح چاپ شده است که به بررسی قاعده با سه قرائت در آثار امامخمینی پرداخته است: یثربی، سیدمحمدجواد؛ یوسف ثانی، سیدمحمود؛ زارع، محمدامین (۱۳۹۸). «تبیین و تحلیل اصل «کل شیء فیه کل شیء» به سه قرائت در آثار عرفانی امامخمینی»، منتشر شده در مجله جاویدان خرد.

#### الف) خلاصه داستان دقوقي

به روایت مولوی، دقوقی عارف واصل خوش سیمای عاشق مسلکی است که کرامات بسیاری داشت؛ با آنکه عارف واصل کامل بود، اما باز در سیر و سفر و طلب، عمر به سر می برد. عارف واصل کسی است که به وصال حق رسیده است. وقتی حق تعالی خطابش کرد که: «چون خداوند با توست دیگر در جست وجوی چه هستی؟» پاسخ داد که: «هر چند در میان دریا نشسته ام، بر آب سبو هم طمع دارم». از نظر مولانا، عشق تمامیت خواه و عاشق سیری ناپذیر است؛ عارفان وسط دریا هم که باشند باز شوق و تشنگی آب کوزه را بر لب و جان دارند؛ گویی که این عطش و استسقاء بی نهایت و مدام است؛ این سخن با حفظ تفاوت ها، می تواند یادآور بیان فلسفه خلقت از نظر ابن عربی در فصوص الحکم نیز باشد که

 <sup>«</sup>مهر من داری چه می جویی دگر چون خدا با توست چون جویی بشر؟»

وقتی از ابن عربی می پرسند: خداوند برای چه مخلوقات را آفرید؛ جواب می دهد که: «دیدن خودش در خودش یک بهجت داشت، و دیدن خودش در آینه خلایق بهجتی دیگر؛ خواست که خود را بیرون از خود، در آینه خلایق هم ببیند؛ انسان و عالم را آفرید». حال به همان سیاق، گویی که از زبان دقوقی می توان پاسخ داد: عارف واصل با آنکه به مقام وصال حق تعالی رسیده است، باز می خواهد که در خلایق نیز جلوه حق را ببیند.

دقوقی در میان سفر خود ناگاه از دور شمعی می بیند که به هفت شمع تبدیل می شود و هفت شمع به یک شمع و یک شمع به هفت شمع تبدیل می شود؛ باز ناگاه یک شمع به یک درخت و یک درخت به هفت درخت تبدیل می شود و هفت درخت به یک درخت؛ آنگاه یک درخت به هفت انسان و هفت انسان و هفت انسان و به همین ترتیب. نکته مهم تر این که ما وقتی ماجرا را توضیح می دهیم به تفکیک و زمان نیاز است و گمان می شود که این حوادث از پی هم روی داده است؛ درحالی که این تبدلها چون در عالم شهود اتفاق می افتد در یک دم روی می دهد. مولانا در خلال این تبدیلها از کیفیت تبدیلها گزارشهای عرفانی عمیقی ارایه می دهد که نکتههای عرفانی بسیاری دارد؛ به برخی از آنها در خلال مباحث اشاره خواهیم کرد، اما تنها در آن حدی که به موضوع ما، یعنی بررسی نسبت قاعده «همه چیز» با داستان دقوقی مرتبط باشد؛ و گرنه این داستان دارای نکتههای عرفانی و حِکمی بسیاری است. مطالعه مابقی نکات عرفانی این داستان را به منبع اصلی آن یعنی کتاب مثنوی معنوی و شارحان آن وامی گذاریم.

## ب) مصادیق و نشانههای قاعده «همه چیز»در قصه دقوقی

مهمترین مصادیقی که از داستان دقوقی برای قاعده «همه چیز» و فرع آن یعنی «یک چیز در همه چیز» و فرع آن یعنی «یک چیز در همه چیز» میتوان استخراج کرد بدین قرار است:

در واقع آن کلیای که در هر جزء حضور دارد و جزءها عین حضور و ارتباط به اویند، همان چیزی است که در عرفان و حکمت اسلامی به «کلی سِعی» معروف است؛ به تعبیر حکما عقل اول و به تعبیر عرفا فیض منبسط «کلی سعی» نسبت به همه حقایق مادون خود دارند؛

هر وجود کلی سعی مجرَّد از ماده، به وحدت اطلاقی موجود و نسبت بـه مـادون خـود

بسیط است. این وجود جامع جمیع کمالات ممکنات میباشد و جمیع کمالات مفصل در حقایق وجودی را داراست. کسانی چون ملاصدرا ضمن جمع میان دیدگاه عرفا و حکما گفته اند: «عقل مقام اجمال فیض واسعه حق و وجود منبسط، تفصیل آن میباشد» (ملاصدرا، ۱۳۲۰، ص ۱۳۳۰؛ آشتیانی، ۱۳۳۰، ص ۱۳۸۰، ص ۱۳۸۰، ص کلی سِعی با اجزای خود تجافی اتفاق نمی افتد؛ مثلاً اگر مطلبی از ذهن ما تنزل پیدا کند و بر روی این کاغذ نوشته شود، به معنای کنده شدن چیزی از درون ما و خالی شدن درون ما از آن مطلب نیست.

کل همیشه بر جزءها سِعه وجودی دارد و آنچه از کل نازل شده و یا به اصطلاح جدا شده، تنزل شئون و رقایق آن کل واحد است؛ اما مناسبت حدیثی که مولوی از حضرت محمد (ص) نقل کرده است با مبحثِ حاضر و بهویژه تعبیر «کلی سعی» این است که نام دیگر مرتبه یاد شده، یعنی عقل اول و فیض منبسط که ویژگی شمول و کلیت سِعی بر مادون را دارد، «حقیقت محمدیه» است که اسامی مختلفی دارد. به تعبیر ابن عربی

«حقیقت محمدیه یا نور محمدی اولین حقیقت ظاهر، موجود نخستین یا مبدأ ظهور عالم و سرانجام نخستین یقینی است که ذات حق قبل از هر یقینی با آن یقین یافته است. روشن است که منظور از این مرتبه، شخص محمد رسول الله نیست که بعد از همه انبیا ظاهر شده رسالتش را به مردم ابلاغ کرده و سپس به عالم دیگر انتقال یافته است، بلکه آن موجودی است ماوراءطبیعی که برابر است با عقل اول و حقیقتی است کلی، آن هم نه کلی منطقی که مفهومی بیش نباشد و امری ذهنی باشد، بلکه کلی سعی احاطی انبساطی، که حقیقتی است عینی، با داشتن مراتب مضاعف، یعنی هم مرتبه نبوت، هم مرتبه ولایت کلی که از حیث مرتبه نبوت و رسالتش در ادوار و اعصار متمادی بهصورت انبیا و رسل، از آدم گرفته تا خاتم، ظاهر شده، و با ظهور شخص محمد عربی که اکمل و افضل انبیاست و دین و شریعتش ناسخ جمیع ادیان و شرایع است، انقطاع پذیرفته و خاتمه یافته؛ بنابراین همه انبیا و پیامبران سلف از ادم تا عیسی مسیح، مظاهر آن حقیقت و نواب و ورثه او هستند» (ابن عربی، ۱۳۷۸، ۱۳۷۸)

صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، ۱۳٦۰، الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیة، ص ۳۳۰، مرکز نشر دانشگاهی، تهران \_ ایران.

محيى الدين بن عربى، ترجمان الاشواق، ١٣٧٨، ج١، چاپ دوم، تهران، انتشارات روزنه.

ص ۲۲).

به این اعتبار قاعده «کلّ شیء فیه کلّ شیء» به ذوق مقام احمدی و مشرب محمدی(ص) معروف است (فرغانی، ۱٤۲۸، ج۲، ص۱۹۷)، و یا در موضعی دیگر شهود «کلّ شیء فیه کلّ شیء» از خصایص مقام أو ادنی (همان، ص۳۰۲) و سرّ آن مقام به شمار آمده است (همان، ج۱، ص۱٤۰).

فراتر از آن مطابق با اصول حکمت اسلامی و براساس مضمون قاعده بسیطالحقیقه، واجبالوجود همه اشیاء مادون خود است و هیچیک از آنها نیز نیست: «هر چیزی که بسیطالحقیقه باشد به وحدت خود همه اشیاست» (ملاصدرا، ۱۳٤۱، ص۲۲۲). «واجبالوجود در نهایت بساطت، بسیطالحقیقه است و هر بسیطالحقیقهای همین حکم را دارد؛ بنابراین حق تعالی همه اشیاست که چیزی از اشیاء از او خارج نیست» (ملاصدرا، ۱۳۲۸، ج۲، ص۳۹۸).

بنابراین مراد از حضور کل در جزء و جزء در کل، همین حضور کلی سِعی در همه موجودات است که با تعابیر مختلفی همچون عقل اول، فیض منبسط، حقیقت محمدی و دهها عنوان دیگر از آن یاد می شود. دوباره باز گردیم به اول این مبحث که جدایی جزء از کل را به جدایی شاخه از درخت تشبیه کرده ایم، که در این مثال شاخه به تدریج رو به نابودی می گذارد و خشک می شود؛ در حالی که در کلی سِعی جدایی جزء از کل همان و محو و نابودی جزء همان است؛ اگر این نابودی را به امری محسوس تشبیه کنیم، شبیه به این است که صاحب تصویر از جلوی آینه کنار برود، در این حالت تصویر داخل آینه در همان لحظه محو خواهد شد. همچنین مطلب یاد شده شبیه به این است که ما در ذهن خود گلی را تصور کنیم، به محض این که ذهن خود را به چیزی دیگر متوجه سازیم تصویر گل در ذهن محو خواهد شد.

## ۱. دیدن یار در بشر، دریا در قطره، آفتاب در ذره

دومین مصداق قاعده «همه چیز» و تابع آن یعنی «یک چیز در همه چیز» در این داستان، هدفی است که برای سفر دقوقی ذکر شده است؛ سیمای دقوقی به عنوان مسافری ترسیم

شده است که به دنبال دیدن نور یار در بشر، دیدن دریا در یک قطره و آفتاب در ذره است:

گفت روزی می شدم مشتاق وار تا ببینم در بشر انروار یار تا ببینم و گفت روزی می شدم مشتاق وار تا ببینم و بینم و گفت روزی درج اندر ذره ای تا ببینم قُلزمی در قطرهای (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۰) ۱ (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۰)

مراد از یار در اینجا خداوند متعال است؛ بنابراین این چند مصداق یعنی دیدن حق در سیمای خلق، دیدن دریا در قطره و دیدن آفتاب در ذره، هم مصداقی برای «جزء و کل» قبلی و هم خود نتیجهای از تبیین قبلی است.

حق تعالی اگر چه مِثل ندارد، اما مَثل دارد؛ و هر یک از این سه مـورد مـذکور مَثلـی از مثلهای رابطه حق تعالی با کائنات است. ۲

مراد از آفتاب در اینجا همان تابش نور خورشید است که از چندین جهت در تقابل با «ذره» قابل تفسیر است. یکی اینکه «به غایت عظمت» یعنی خورشید با «به غایت خُرد و حقیر» یعنی ذره مقایسه شده است. در حالت معمولی ذره های معلق در هوا وقتی دیده می شوند که نور خورشید می تابد و بدون این تابش، انگار که وجودی ندارند؛ یا بهتر بگوییم ذره، غیبی است که با تابش نور خورشید ظاهر می شود. «ظهور و کشف ذرات به وجود طلوع آفتاب باشد. اگر طلوع آفتاب نباشد، وجود ذرات نتوان دید و معدوم نماید» (عین القضات، ۱۳٤۱، ص۲۵۲).

درعین حال نور هم خود در تجلی بر این ذرات و بر این موجودات ظهور می یابد و ما همیشه «نور ظاهر در مظهری» را می بینیم و گرنه نور محض از شدت خلوص و محوضت دیده نمی شود؛ کما این که حق تعالی در ظهور خود در مخلوقات به آنها و جود می دهد و با این، و جود دادن خود در آنها، ظاهر می شود؛ بنابراین دیدن خورشید در ذره، خود مثلِ دیدن همه چیز در یک چیز است.

سخنی شبیه به این و حتی لطیف تر از آن در مورد رابطه قطره با دریاست. قطره خود

مولانا جلالالدین محمد بلخی (مولوی)، مثنوی معنوی، ۱۳۷۳، ج ۱، چاپ اول، تهران، سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلامی.

۲. برای تبیین تفاوت میان مِثل و مثَل بنگرید به: بابایی، ۱۳۹۸، ص ۱۷۹ به بعد.

مُجملی از دریاست که به اجمال، مطلق دریا را در خود دارد. چه قطره را معلول دریا بدانیم یا مرتبه دریا یا مظهر دریا یا فرع دریا، در هر صورت علت در مرتبه معلول، اصل در فرع و ظاهر در مظهر حضور دارد. همین نکته را تأیید می کند که: «هیچ ظهوری برای حق جز با خلق نیست و هیچ وجودی جز به صورت جلق نیست و هیچ وجودی جز به صورت جمعی میان این دو نیست؛ زیرا حق تعالی عین هر موجودی است... وقتی که در وجود خلقی خالی از وجود حق نباشد، حقی خالی از وجود خلق نیز نیست». ما ثم ظهور للحق خلقی خالی از وجود دلی الله عین کل الا بالخلق، و لا ظهور للخلق الا بالحق؛ فلا وجود الا لصورة الجمعیة بینهما، لأن الله عین کل موجود... و لمّا لم یوجد فی الوجود خلق خال عن وجود الحق، و لا حق خال عن وجود الخلق» (جیلی، ۲۰۰۶، ص ۱۰۵).

در مورد دیدن انوار یار در بشر نیز سخن به همین ترتیب و حتی لطیف تر از هر دو مورد قبلی است؛ چراکه انسان خلیفه حق تعالی است، و ازاین رو از بین همه مَثَل ها، اعلی ترین مثل حق تعالی است که از وجوه بسیاری مظهر اوست؛ بنابراین ظهور حق در خلق، خود ذکر مصداقی از حضور «همه چیز در یک چیز» می باشد؛

«الانسان عالم صغير، ارادوا به نوع البشر، و هو خليفة في الأرض؛ و الانسان الكبير خليفة الله في السماء و الأرض. و الانسان الصغير نسخة منتخبة و نخبة منتسخة من الانسان الكبير، بمثابة الولد من الوالد. فله ايضا حقيقة باطنة و صورة ظاهرة. اما حقيقته الباطنة فالروح الجزئي المنفوخ فيه من الروح الاعظم، و العقل الجزئي، و النفس و الطبيعة الجزئيتان. و اما صورته الظاهرة فنسخة منتخبة من صورة العالم: فيها من كل جزء من اجزاء العالم، لطيفها و كثيفها، قسط و نصيب.

فسبحان من صانع! جمع الكل في أحد اجزائه. و قول القايل:

و ليس على الله بمستنكر ان يجمع العالم في واحد» (ترمذي، ١٤٢٢، ص ٤٨٥).

به ویژه اینکه انسان خود عصاره عالم است و تنها جایی که حق تعالی در آن جای گیرد دل انسان است. دل در نهایت در حکم نقطه ای است که تاب تجلی های حق تعالی را دارد.

قاعده همه چیز، علاوهبر جنبهٔ وجودی، از جهت شهودی نیز، مورد نظر عارفان بوده است: «این قلب انسانی اگر با سعهٔ وجودی اش که بی منتهاست ظهور نماید، به تمام این

حقایق احاطهٔ استیعابی می یابد، تا بدانجا که هر چیزی را در هر چیزی شهود می کند» (ابن عربی، ۲۰۰۶، ص٤٦). در عرفان رؤیت مجمل در مفصل و مفصل در مجمل، همان رؤیت «کلّ شیء» و از بالاترین مراتب شهود به شمار می آید (کاشانی، ۱٤۲٦، ج۲، ص٤٧٧).

## ج) چندین مصداق از تبدیل کثرات به واحد و واحد به کثرات در داستان دقوقی

اوجِ داستان دقوقی تبدیلهای پی درپی «یکی» به «چند» و «چند» به «یکی» است که مولوی با تأکید بسیار و با توصیفی شورانگیز از آن گزارش می دهد: «تبدیل هفت شمع، مرد و درخت به یکی و بالعکس و تبدیلهای هر یک به هم، در یک آن»؛ ما به همه این موارد به اختصار اشاره می کنیم:

## ۱. تبدیل هفت شمع به یک شمع و یک شمع به هفت شمع

عدد هفت «در بسیاری از اساطیر و روایات مذهبی مشرق زمین دارای یک ازرش معنوی و قدوسی است و در طبقه بندی اولیای حق نیز آنها را هفت تن نوشته اند و به تعبیر کشف المحجوب نام آنها را ابرار و به تعبیر ابن عربی آنها را ابدال گویند» (استعلامی، ۱۳۹۳، ص ۴۰۸).

دقوقی از دور هفت شمعی را مشاهده میکند که نور بسیار حیرت انگیزی با خود دارد تا بدان حد حیرت افزا که با خیره شدن به آن، خیرگی را هم خیره می سازد:

هفت شمے از دور دیدم ناگهان اندر آن ساحل شتابیدم بدان نور شعله هر یکی شمعی از آن بر شده خوش تا عنان آسمان خیره گشت موج حیرت عقل را از سر گذشت خیره گشت موج حیرت عقل را از سر گذشت (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۸۸۱)

وصف این انوار و ارتباط آنها با خلایق و عامه مردم که چگونه برخی آن انوار را در نمی یابند، با آنکه در ظلمت به دنبال نور چراغ دواناند، در داستان آمده است و ما برای رعایت اختصار از تفصیل آن خودداری می کنیم. اما آنچه مهم است و با موضوع بحث ما ارتباط دارد تبدیلهای پی در پی ای است که میان شمعها روی می دهد. یک شمع به هفت

شمع و هفت شمع به یک شمع تبدیل می شود؛ چنان اتصالاتی روی می دهد که قابل توضیح و بيان نيست:

> می شکافد نور او جیب فلک مستى و حيرانى من زفت شد که نیاید بر زبان و گفت ما (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۱)

باز می دیدم که می شد هفت یک باز آن یکبار دیگر هفت شد اتصالاتی میان شمعها

#### ۲. تبدیل شدن هفت شمع به هفت مرد

به ناگاه «هفت شمع به هفت مرد» و «هفت مرد به هفت شمع» تبديل مي شوند؛ شدت نورانیت و ظهور انوار به حدی است که در برابر آن انوار روز خرده دردی بیش نیست:

(مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۱)

هفت شمع اندر نظر شد هفت مرد الورشان مي شد به سقف لاجورد پیش آن انــوار نـــور روز درد از صلابت نورهـا را میستـرد

## ۳. تبدیل شدن یک مرد به یک درخت و بالعکس

باز هر یک از مردها به شکل درختی در می آیند؛ درختی که سبزی شان باعث روشنی چشم بینندهای میشود که در این داستان همان عارف کامل است:

> باز هر یک مرد شد شکل درخت چشمم از سبزی ایشان نیکبخت ر المولوي، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۱)

سبزی و میوه و شاخ و برگ و ریشه درخت یاد شده، بیشتر وصف ظهورات شجره کون یا همان درخت هستی را دارد؛ و شجرةالکون عارفان را تداعی میکند؛ میدانیم نام یکی از آثار ابن عربي شجرة الكون است؛ ابن عربي در شروع اين رساله گويد: «فإني نظرت إلى الكون و تكوينه، و إلى المكنون و تدوينه، فرأيت الكون كله شجرة» (ابنعربي، ١٤٢١، ص٣١٣). ابن عربی به صراحت تأکید می کند کل هستی را به شکل درختی می بیند که شاخهها و ریشهها و ثمرات آن، چنان است و چنان است و چنان. بهویژه توصیفی که مولوی از درخت مورد مشاهده ارائه می دهد ارتباط این دو کلام را تحکیم بیشتری می بخشد:

سدره چه بود از خلا بیرون شده

هر درختی شاخ بر سدره زده

بیخ هر یک رفته در قعر زمین زیرتر از گاو و ماهی بدیقین

(مولوی، ۱۳۷۳، ص ۲۸۱)

توصیفی پرمایه و دلانگیزتر اینکه، شاخه متعارف با آنکه از خماک و در خماک است و بالطبع تیرگی و کدری خاک را دارد اما ریشهی این درخت از شاخهها هم شادابتر است؛ هر میوهای را که از آن می چینی برق نور همچون آب از میوه بیرون می جست:

> بیخشان از شاخ خندان روی تر عقل از آن اشکال شان زیر و زبر میوهای که بر شکافیدی ز زور مهمچو آب از میوه جستی برق نور (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۱)

ریشهها نورند. در دل همین توصیفها در مضمون موضوع مورد بحث ما، اشاره لطیف دیگری وجود دارد که مربوط به انبوهی برگ و میوه و ارتباط آن با شاخه درخت است:

ز انبهی برگ پیدا نیست شاخ برگ هم گمگشته از میوه فراخ

مولوی گوید: از بس که برگها بسیارند شاخهها پیدا نیست، و از بس که میوههایش بسیار است، برگها پیدا نیست؛ خود همین نکته قاعده به ظهور در عین پنهانی و پنهانی در عين ظهور همه حقايق در هم اشاره لطيفي دارد؛ چراكه اگر شاخهها از انبوهي برگها پيدا نیستند، پس چگونه آنها را می بیند و اگر برگها از بسیاری میوهها پیدا نیستند، پس چگونه آنها را مشاهده کرده است؟! محماه علوم انسانی ومطالعات فرسخی

شگفتتر اینکه باز آن درخت، نور، سایهها و میوهها پنهان بودند از دیده غفلت مردمانی که در طلب نور و سایه و غذا بودند و بر خسوخاشاک و میوههای پوسیده چنگ میزدند و با حرص و ولع از میوههای پوسیده می خوردند.

باز وقتی دقوقی گامی پیشتر مینهد و به اقتضای محتوای داستان بایـد بگـوییم وقتـی نظری عمیق می افکند، هفت درخت به یک درخت تبدیل می شود:

> گفت راندم پیشتر من نیکبخت باز شد آن هفت جمله یک درخت (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۱)

#### ٤. هفت شدن یک، یک شدن هفت در هر لحظهای

حال «هر هفت و یکی از سه گانه» شمع و درخت و انسانی که گفتیم در «آن واحد» و «تنها در یک آن» بههم تبدیل می شدند؛ می دانیم که یکی از احکام عالم معنا، رهایی زمان از قید زمان، و مکان از قید مکان است که در ادامه به آن اشاره خواهیم کرد؛ زمان به لازمانی و مکان به لامکانی بدل می شود؛ بنابراین در این مرتبه به اقتضای قاعده های بسیار حکمی و به اقتضای قاعده «همه چیز»، همه هفتهای یاد شده یکی هستند و یکی در آن واحد هفت تاست:

هفت می شد فرد می شد هر دمی من چسان می گشتم از حیرت همی (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۱)

می دانیم که مراد اول از «هفت» در اینجا کثرت و بسیاری است و نه لزوماً به معنای انحصار در عدد هفت.

شهود حیرتانگیز دیگری که مولوی از دقوقی بیان می کند این است: درختان که در هر آن به نور و انسان تبدیل می شدند به نماز می ایستند؛ یک درخت از جلو همانند پیش نماز و بقیه از پشت سر او به قیام ایستاده اند؛ قیام و سجود درختان ضمن اینکه تعبیر «النجم و الشجر یسجدان» را به خاطر عارف می آورد، بسی باعث حیرت و شگفتی است که چگونه به نماز و قیام و سجده می پردازند، درحالی که نه «زانویی دارند و نه میان و کمری»:

این درختان را نه زانو نـــه میان این چه ترتیب نماز است آنچنان (مولوی، ۱۳۷۳، ص۳۸۳) (مولوی، ۱۳۷۳، ص۳۸۳)

سخن یاد شده تعبیر معروف دیگری از مولوی را به یاد میآورد که: «به باغ جمله شراب خدای مینوشند/ در این میانه کسی نیست کو گلو دارد» (مولوی، ۱۳۸۵، ص۲۷۱). این چه شرابی است که درختان باغ بی دهان و بی گلو می نوشند؟! بی گمان این همان اصل هستی و به تعابیر عرفان نظری ابن عربی و حکمت اسلامی همان تجلی «فیض» و سعه رحمت الهی است که هستی و وجود هر موجودی را در او ساری کرده است و به نور وجود خود حیات شان بخشیده است (ابن عربی، ۱۹٤٦، ج۲، ص ۱۵۱)؛ یعنی شرابی که درختان باغ بدون

الشَّجَمُ وَ الشَّجَرُ يَسْجُدان» (الرحمن، ٦).

گلو می نوشند، همان شراب فیض وجود است. سیر حیات انسان نیز بی آنکه نیاز به گامی و مکانی باشد از نطفه تا عقل یک سیر و سفر است، بی آنکه گام و انتقال و منزلی در کار باشد:

تو سفر کردی ز نطفه تا به عقل نی به گامی بود نی منزل نه نقل (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۰)

## ٥. هفت مرد شدن همه شمعها و درختها

بعد از مدتی همه شمعها و درختها باز هفت مرد شدند و در پی یزدان احد (= فرد) نشستند:

بعد دیری گشت آنها هفت مرد جمله در قعده پی یزدان فرد (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۰)

## د) ساعتی و بی ساعتی: در یک لحظه همه زمانها وجود دارد

یکی دیگر از مصادیق قاعده «همه چیز، در همه چیز» در داستان دق وقی تعبیر بسیار مهم «ساعتی و بیساعتی» است. منظور از این ساعت هم می تواند یک لحظه باشد و هم به معنای مدتی که از تجمیع ظاهری چندین لحظه و دقیقه حاصل می شود. اما بیشتر معنای اول در اینجا دقیق تر است؛ به دلایل مختلفی از بین همه واحدهای زمانی یعنی حال و ثانیه و دقیقه و ساعت و شبانه روز و ماه و سال، آنچه که اصل و واقعی است «حال» است و بقیه واحدهای زمانی از حال ساخته می شوند. حال و لحظه ای که ما در عالم ماده تجربه می کنیم، کوچک ترین واحد زمانی است که خود در سرمد ریشه دارد؛ سرمدیت هم، حال بزرگی است که به اندازه کل زمانها و کل لحظه هاست؛ چون «حال» هر لحظه ظهور سرمد است، پس در هر حالی سرمد حضور دارد؛ و هر حالی، خود سرمد را، به اجمال در خود دارد.

چون از معلول به علت و از مظهر به ظاهر و از مجلی به تجلی راه هست؛ بنابراین کسی

۱. بحث زمان و حقیقت آن، یکی از مهم ترین مباحث عالم معرفت است که نمی توان در این فرصت به آن پرداخت؛ برای تبیین حقیقت زمان و ارتباط آن با دیگر مباحث معرفتی بنگرید: بابایی، حقیقت زمان بر مبنای سه سیر فلسفی.

که از قید زمان ظاهری می رهد و یا حداقل از محدوده زمان عرضی که تابع عالم ماده است در می گذرد، به لازمانی می رسد و جانش از احکام محدوده زمان رها می گردد. برای همین است که مولوي گوید:

> ساعتی با آن گروه مجتبی هم در آن ساعت ز ساعت رست جان جمله تلوین ها ز ساعت خاسته ست

زانکه ساعت یہ گرداند جوان رست از تلوین که از ساعت برست (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۶)

در لازمانی وحدت حاصل است؛ همانطور که کل هستی برای حق تعالی یک حال است و همه حقايق و همه زمانها در نسبت به او حالتِ يكسان دارند؛ و او بر همه احاطه دارد، همانند احاطه نقطه بر شعاعها و محیط ظاهری دایره؛ بنابراین در هر آنی، سرمد و در سرمد، همه حالها و آنها حضور دارند. عالم تكثير زمانمند ظاهري، عالم تلوينها و رنگرنگ بودنهاست؛ در بیرنگی همه رنگها حضور دارد، همانگونه که به عنوان تمثیل، در سفیدی و سیاهی که خودشان رنگ نیستند و دون و فوق رنگ هستند، همه رنگها حضور دارد؛ همانگونه که عارفان در آخرین مشاهدات خود از رنگ سیاه یا نور سیاه گزارش می دهند که رنگ بی رنگی ذاتِ الهی است (بابایی، ۱۳۹۱). حتی خود عارف را که به رستن از تلوین رسیده باشد به متمکن در تلوین تعبیر می کنند: «العارف ینصبغ فی کل ۱٤۲۱، ج۳، ص۱۰۲).

ها چونی و بی چونی یکی دیگر از مصداقهای قاعده مورد بحث ما حالت «چونی و بی چونی» در داستان دقوقی است؛ «چونی» در زبان فارسی یعنی یک حالتی داشتن؛ و بی چونی یعنی مقید و محدود به حالتی نبودن؛ مثل آینه که هیچ تصویری ندارد و بههیچ تصویری محدود نیست؛ برای همین مى تواند همه تصويرها را داشته باشد. «چونى» با حد گرفتن و محدود بودن قرين و همراه است و «بی چونی» رو به اطلاق گذاشتن و مطلق بودن. میان مطلق و محدود نیز نسبت «یک چیزی در همه چیزی» و «همه چیزی در یک چیزی» وجود دارد؛ چراکه طبق اصول حکمت

اسلامی، همه محدودها، ظهورات مطلقاند؛ خداوند مطلق حق است و همه مخلوقات ظهور اویند. هر موجودی عین اتصال به حق تعالی است، که با خصوصیات مختص خود، محدود شده است؛ هر کس از این محدوده وجود خود، یعنی همان «چونی» رها شود، به حیطه مطلق یعنی «بی چونی» متصل خواهد شد.

در ادامه تعبیر قبلی، مولوی گوید: اگر کسی از محدودی زمان برای لحظهای بیرون شود دیگر «چونی» و محدودیت باقی نمی ماند و با «بی چونی» و مطلق مَحرم می شود:

چون ز ساعت ساعتی بیرون شوی چون نماند محرم بی چون شوی ساعت از بیساعتی آگاه نیست ز آن کش آنسو جز تحیر راه نیست (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۶)

در عینِ حال از آنجا که وجود همه «چونها و محدودها» از «بیچون و مطلق» است، پس در هر چونی بیچونی حضور دارد؛ چونکه هر علتی در معلولِ خود حاضر است و در هر بیچونی که مطلق است، همه محدودها حضور دارند. در اول این داستان، مولوی در ذکر هدف دقوقی از سفر، از حالات وی این گونه گزارش کرده است که:

سیر جسمانه رها کرد او کنون میرود بی چون نهان در شکل چون (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸۶)

با حفظ نکته قبلی، بی چون شدن معنای «از خود بی خود شدن و شیدایی» را نیز در درون خود دارد؛ عارفی که از خود بی خود می شود، به اندازه وسع و جودش به حق تعالی می پیوندد؛ یعنی درست است که قالب صورت عارف در همین و جود متشخص خود محصور است، اما درون او در شیدایی خاصی به سر می برد که همان زیستن با حق تعالی است. از اولین شروط درک عارف از حقیقت، گذشتن از خویشتن است. شأن عارف، آینهای است که برای دیده شدن تصویر در آن، نباید خود آینه دیده شود؛ یعنی آینه باید از هر تصویری عاری شود و این عاری شدن همان بی چونی است؛ چون هیچ چونی ندارد می تواند همه چونها را بگیرد.

## و) خویشی و بی خویشی

در تکمیل همین نکته قبلی نسبت «خویشی» و «بیخویشی» نیز نسبت «چونی» و «بیچونی» و بیچونی» و بیچونی» و بهمعنای حضور همه چیز، در همه چیز است. مولوی گوید: چون عارف ما در نزد اصل خودش، یعنی حق تعالی، از خویش بیخویش شد، صورت و ظاهرش از خود رفت و جلوه معنایش شد:

پیش اصل خویش چون بی خویش شد رفت صورت جلوه معنیش شدد (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۱۳۸۶)

در عرفان مولوی تقابل «صورت» و «معنی» بسیار کلیدی است: ا رو به معنی کوش ای صورت پرست زآن که معنی بر تن صورت پر است (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۱)

در این بیت اگر «پُر» را با ضمه بخوانیم، معنی احاطه معنی بر صورت خواهد داشت؛ یعنی در همه جای صورت، معنی حضور دارد و معنی بر همه جای آن احاطه دارد، که با بحث حاضر ما یعنی حضور همه چیز در یک چیز تناسب دارد.

صورت، ظهور معنی است و معنی، باطن صورت است؛ صورت رو به محدودیت است، اما معنی رو به مطلق بودن؛ بنابراین صورت خودش رقیقه معنا است؛ هر کس بتواند از صورت بگذرد به مطلق بودن معنی آگاه می شود و بلکه به آن می پیوندد. نسبت ظهوری و بطونی صورت و معنی در این تعابیر مولوی به زیبایی توصیف شده است؛ نسبت صورت به معنی، نسبت شیر به بیشه و نسبت آواز و سخن به اندیشه است؛ وقتی که از دریای دانش موج اندیشه برمی خیزد، از سخن و آواز ناشی از آن صورت می سازد؛ صورت از بی صورتی بیرون می آید و باز به بی صورتی بازمی گردد که «همه چیز به اصل خود باز می گردد» (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۸۸)؛ بنابراین، همان گونه که موقع سخن گفتن و سخن شنیدن، معنا به صورت می رسد و صورت به معنا، دوباره بازمی گردد؛ به همین نسبت انسان «با خویش» همان صورتی است که از معنا (یعنی حق تعالی) ظاهر شده است و وقتی «بی خویش» می شود، دوباره به معنا (یعنی حق تعالی) بازمی گردد؛ برای همین است که در قرآن فرموده

کما اینکه نام معروف ترین اثر مولوی یعنی مثنوی معنوی به این «معنی» هم می تواند مدنظر باشد.

\_

است: «إنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ».

از سخن صورت بزاد و باز مرد صورت از بی صورتی آمد برون

موج خود را باز اندر بحرر برد باز شـــد که إنَّا إلَيْهِ راجعُـــون (مولوی، ۱۳۷۳، ص ٤٨)

تعبير صورت و بي صورتي در بيت پاياني بسيار جالب توجه است؛ همانگونه كه با تعابیر دیگر این مبحث یعنی خویشی و بیخویشی و چونی و بیچونی همخوانی دارد: جالبتر اینکه همه شگفتی های این چند حالت یک جا در تمثیل آینه وجود دارد؛ یعنی آینه رمز چونی و بی چونی و خویشی و بی خویشی و صورتی و بی صورتی است؛ علاوه بـر آن آینه خود یکی از مصداق های یک چیز در همه چیـز اسـت؛ چراکـه حتـی از لحـاظ افتـادن تصویر فیزیکی در آینه، همه پرتوهایی که ازسوی صاحب تصویر بر آینه وارد می شوند در یک نقطه کانونی جمع میشوند و آنگاه انعکاس پیدا میکنند؛ یعنی همه دشت به آن بزرگی که در آینه می افتد خود مصداق همه چیز، در یک چیز است.

## ز) سلام بر نبی سلام بر همه انبیا

یکی دیگر از مصداقهای «یک چیز در همه چیز» و «همه چیز در همه چیز» موضوع مدح و ستایشی است که در نماز، و در هر مدح و ستایشی وجود دارد. اینکه در نماز بر نبی و صالحان سلام مى فرستيم، در مدح نبى، مدح همه صالحان و انبيا و جود دارد. مدح همه آنها نیز مدح یکی بیش نیست، که همان خداوند متعال است؛ چراک ه حق تعالی یکیست و اعتبار غیر همه به اوست. به حکم قاعده های مهمی چون بسیط الحقیقه و وحدت شخصی وجود و رابطه وجود مستقل و وجود رابط در حكمت اسلامي، مدح همه در واقع مدح خداوند است. «ممدوح همه مدحها» یکی بیش نیست:

در تحيات و سلام الصالحين مدح جمله انبيا آمد عجين مدح هــــا شــــد جملگی آمیخته زانکه خود ممدوح جز یک بیش نیست

کوزه ها در یک لگین در ریختیه کیش ها زین روی جز یک کیش نیست (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۸٦)

اگر روشنی روی دیوار را به دلیل روشنیای که در آن افتاده مدح کنیم، در واقع نــور و خورشید را مدح کردهایم نه دیوار را؛ چون نور بر روی دیوار عاریتی است. بـههمـیننحـو وجود همه ممدوحها عين ارتباط به ممدوح حقيقي است. مولوي به مناسبتي ديگر گويد:

> ده چراغ ار حاضر آید در مکان هر یکی باشد بصورت غیر آن فرق نتوان کــــرد نور هر یکی چون به نورش روی آری بی شکی در معانی قسمت و اعداد نیست در معانی تجزیه و افراد نیست یای معنی گیر صورت سرکشست تا ببيني زير او وحدت چو گنـــج (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۰)

اتحـــاد يار با ياران خوشست صورت سرکش گدازان کن برنج

به وضوح در این ابیات نیز همه مضامینی که اشاره کردیم وجود دارد.

## ح) عاشق معشوق را در همه میبیند

در قوس نزول همه حقایق از جانب حق تعالی با تجلی و ظهور خلق شدهاند (آملی، ۱۳۸۲، ص۲٦، كاشاني، ١٣٨٥، ص٢٣)، ١، أما در قوس صعود عاشق در هر چه بنگرد ظهور معشوق است؛ به خاطر داریم که داستان مورد بحث ما با ذکر عاشق مسلکی دقوقی شروع شد (مولوی، ۱۳۷۳، ص ۳۷۸) و این ذکر از سوی مولوی، دلالتی ظریف و پنهانی دارد؛ چراکه عشق نیز قاعده «یک چیز در همه چیز» و «همه چیز در یک چیز» یعنی مضمون داستان دقوقی را در درون خود دارد. خصلت عشق این است که عاشق همه را به چشم معشوق خود می بیند؛ و در معشوق خود همه زیبایی ها را می بیند و در همه زیبایی ها، زیبایی معشوق خود را می بیند؛ و ازاین رو به هر کس که بنگرد معشوق خود را در او می بیند؛ برای تبيين اين نكته، دوبيتي معروف باباطاهر را يادآور مي شويم:

به دریا بنگرم روی تو بینم به صحرا بنگرم روی تو بینم

١. عبدالرزاق كاشاني، ١٣٥٨، شرح منازل السائرين (كاشاني)، ج ١، چاپ سوم، قم.

سيدحيدر آملي، انوار الحقيقة و اطوار الطريقة و اسرار الشريعة، ج ١، چاپ اول، قم، نور على نور.

به هرجا بنگرم روی تو بینم به دریا و به صحرا و در و دشت

گزاف نخواهد بود اگر بگوییم همه شهودات یاد شده از دقوقی در این داستان؛ یعنی اینکه شمعها و مردها و درختها را یکی میبیند و یکی را همه، بههمین صفت عاشقی دقوقی بازمی گردد؛ یعنی او چون به عشق الهی رسیده است، همه را از یار می بیند و در همه چيز يار را مي بيند.

١) مهمترين تمثيل هايي كه در داستان دقوقي به كار رفتهاند، شمع (= نور)، درخت و انسان هستند. وجه اشتراک مهم تمثیلهای یاد شده این است که هـر سـه قـائم و ایـستاده و راستقامتاند و این با مسیر طول و عمق هستی تناسب دارد. هر سه با سوختن نسبتی دارند و درعین حال هر سه با تزکیه مرتبط اند. هم شمع و هم درخت ماده بالقوه سوختناند؛ درنتیجه با سوختن به نور تبدیل میشوند. این سوختن در آن واحد بهمعنای تزکیه از جنبه پست وجود خویشتن نیز هست؛ همانگونه که در تمثیلهای یاد شده نور، وجه اشتراک شمع و درخت بود، در انسان نیز به تعبیر مولانا رسیدن از دوره خامی تا به پختگی سوختن لازم دارد؛ تعبیری بسیار پرمغز و پرمحتوا به مولانا منسوب است که حاصل عمر خویشتن را سه سخن می داند:

> حاصل عمرم سه سخن بیش نیست خام بُدم، پخته شـــدم، سوختم نیز گفته شده است: و شکا علوم اسال و مطالعات فرسی حاصل عمرم سه سخن بیش نیست سوختم و سوختم و سوختم

- ۲) هستی با نور یکی است. نور از اسمای الهی است. نور و وجود، وحدت محضاند و همه كثرات، ظهور همين وحدتاند؛ حقيقت من انسان، حقيقت نوري است. ابن عربي در آثار خود از شجرةالكون صحبت مي كند كه درختي نوري است. هر سه تمثيل ياد شده از تمثیلهای برجسته وحدت وجودی است و اشاره کردیم که قاعده «همه چیز» هم، خود از فروع وحدت وجود است.
- ۳) داستان دقوقی با دو رویکرد تحلیل مضمونی و ذکر مصداقی بر قاعده «کل شیء» تأکید دارد؛ تحلیل مضمونی شامل مواردی چون تحلیل ارتباط جزء و کل، دیدن یار در بشر،

دریا در قطره، آفتاب در ذره، ساعتی و بیساعتی، چونی و بیچونی، خویشی و بیخویشی، سلام بر صالحان، و دیدن معشوق در همه است؛ ذکر مصداقی نیز شرح تبدیل شدن هفت شمع و درخت و انسان به همدیگر است.

ع) بنابر آنچه اشاره شد بهرغم تفاوتهای زیادی که میان عرفان ابنعربی و عرفان مولوی وجود دارد اصول و مباحث مشترک زیادی نیز می توان سراغ گرفت که در هر کدام از این دو مکتب، اما با لحن و زبان مختص به خود بیان شده است؛ توحید حق تعالی اساسی ترین مفهومی است که هر دو مکتب حول آن شکل گرفته اند؛ با نظر به این رویکرد و مباحث مطرح شده، دوباره آن تعبیر معروف شیخ بهایی خود را نشان می دهد که هر کس به زبانی صفت حمد تو گوید، بلبل به غزل خوانی و قمری به ترانه.

ژپوښشگاه علوم انیانی ومطالعات فرښځی پرتال جامع علوم انیانی

## منابع و مآخذ

- ١. ابن عربي محيى الدين (١٣٧٨). ترجمان الاشواق، تهران: انتشارات روزنه.
- ٢. ابن عربي، محيى الدين (١٩٤٦م). فصوص الحكم، ج١، چاپ اول، قاهره: دار إحياء الكتب العربية.
  - ٣. ابن عربي، محى الدين (١٤٢١). مجموعه رسائل ابن عربي، بيروت: دار المحجه البيضاء.
- ابن عربى، محيى الدين (١٣٦٧). التجليات الالهية، همراه با تعليقات ابن سودكين، تهران: چاپ عثمان اسماعيل يحيى.
  - ٥. ابن عربي، محيى الدين (١٣٦٧). مجموعة رسائل ابن عربي (مجلدان)، بيروت: دار احياء التراث.
- ٦. عزلتي خلخالي، ادهم (١٣٨١). رسائل فارسي ادهم خلخالي، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگي.
  - ۷. استعلامی، محمد (۱۳۹۳). شرح مثنوی مولانا، ج۳، تهران: انتشارات زوار.
    - ۸ آشتیانی، مهدی (۱۳۷۷). اساس التوحید، تهران: امیر کبیر.
  - ٩. بابایی، علی (۱۳۹۸). سه گانه های عالم معرفت، ار دبیل: دانشگاه محقق ار دبیلی.
    - ١٠. ترمذي، الحكيم (١٤٢٢). ختم الا ولياء، بيروت: مهد الآداب الشرقية.
- ۱۱. جندی، مؤیدالدین (۱۳۲۱). شرح فصوص الحکم، به کوشش جلال الدین آشتیانی و غلامحسین ابراهیمی دینانی، مشهد.
  - ۱۲. جوادى آملى، عبدالله (۱۳۷۲). تحرير تمهيدالقواعد، قم: انتشارات الزهراء.
  - ١٣. جيلي، عبدالكريم (٢٠٠٤). المناظر الإلهية، جلد ١، بيروت: دار الكتب العلمية.
  - 1٤. حافظ شیرازی، خواجه شمس الدین محمد (۱۳۸۵). *دیوان حافظ*، تهران: زوار.
    - ١٥. زرين كوب، عبدالحسين (١٣٦٤). سرّني، تهران: علمي.
  - ۱٦. زمانی، کریم، شرح جامع مثنوی معنوی، ج۳، چاپ ۲۱، تهران: انتشارات اطلاعات.
  - ۱۷. سبزواری، ملاهادی (۱۹۸۱م). *پاورقی اسفارالاربعه*، بیروت: دارالاحیاء التراث العربی.
    - ۱۸. سجادی، سیدجعفر (۱۳۷۱). فرهنگ معارف اسلامی، ج۳. تهران: کومش.
    - ۱۹. شهيد ثاني، زين الدين بن على (١٤١٦). تمهيد القواعد، قم: چاپ دفتر تبليغات.
- ۲۰. عبدالرزاق کاشی (۱۳۷٦). اصطلاحات الصوفیه، (با) ترجمه و شرح از محمدعلی مودود لاری، تهران: چاپ گل بابا سعیدی.
  - عين القضات همداني (١٣٤١). تمهيدات، تهران: دانشگاه تهران.
  - ۲۲. مدرس زنوزی، آقاعلی (۱۳۷٦). بدایع الحکم، قم: نشر الزهراء.
- ٢٣. ملاصدرا، محمدابراهيم (١٩٨١). الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة، بيروت: داراحياء التراث

العربي.

- ۲٤. ملاصدرا، محمد بن ابراهيم (١٣٦١). إيقاظالنائمين، ايران، تهران: انجمن اسلامي حكمت و فلسفه.
- ۲۵. مولوی، مولانا جلالالدین محمد بلخی (۱۳۸٤). دیوان کبیر شمس، جلد ۱، چاپ اول، تهران: طلابه.
  - ۲٦. نظامی باخرزی، عبدالواسع (۱۳۷۱). مقامات جامی، تهران: نشر نی.
- ۲۷. یثربی، سیدمحمدجواد؛ یوسف ثانی، سید محمود و زارع، محمدامین (۱۳۹۸). «تبیین و تحلیل اصل «کل شیء فیه کل شیء» به سه قرائت در آثار عرفانی امامخمینی»، جاویدان خرد؛ 16(35 69-86. doi: 10.22034/iw.2019.127244.1203



#### References

- 1. Ibn Arabi Mohi al-Din, (1378), Tarjaman al-Ashwaq, Tehran: Rozeneh Publications. (in Arabic)
- 2. Ibn Arabi, Muhyi al-Din Fuss al-Hakam, 1 volume, Dar Ihiya Al-Kutub al-Arabi Cairo, first edition, 1946 AD. (in Arabic)
- 3. Ibn-Arabi, Mohi-al-Din, (1421), collection of Ibn-Arabi's epistles, Beirut: Dar Al-Muhaja Al-Bayda. (in Arabic)
- 4. Ibn Arabi, Mohi al-Din, (1367), al-Tajliyat al-Ilahiyyah, along with Ibn Sudkin's annotations, published by Osman Ismail Yahya, Tehran. (in Arabic)
- 5. Ibn-Arabi, Muhyi al-Din, (1367), Ibn Arabi's Collection of Letters (Volumes), Beirut: Dar Ahya Al-Tarath. (in Arabic)
- 6. Adham Ezlati Khalkhali, (1381), Adham Khalkhali's Persian Letters, Tehran: Association of Cultural Artifacts and Treasures. (in Persian)
- 7. Istilami Mohammad, (1363), Commentary on Maulana's Masnavi, Vol. 3, Tehran, Zovar Publications. (in Persian)
- 8. Ashtiani, Mahdi, Asas al-Tawheed, Amir Kabir, Tehran, 1377 (in Arabic)
- 9. Babaei, Ali, (2018), Trilogies of the world of knowledge, Ardabil: Mohaghegh Ardabili University. (in Persian)
- 10. Tirmidhi, Al-Hakim, (1422), Khatm al-Awliya, Beirut: Mahd al-Adab al-Sharqiyah. (in Arabic)
- 11. Jondi, Moayeddin, (1361), Commentary on Fuss al-Hakm, by Jalaluddin Ashtiani and Gholamhossein Ebrahimi Dinani, Mashhad. (in Persian)
- 12. Javadi Ameli, (1372), Abdullah, Tahrir Tahmhid al-Qasas, Qom, Al-Zahra Publications. (in Arabic)
- 13. Jilli, Abdul Karim, (2004), Al-Muhammad Al-Ilahiya, 1 volume, Dar Al-Kutub Al-Elamiya Beirut. (in Arabic)
- 14. Hafez Shirazi, Khajeh Shamsuddin Mohammad, (1385), Diwan Hafez, Tehran: Zovar. (in Persian)
- 15. Zareen Koob, Abdul Hossein, (1364), Sarni, Tehran: Scientific. (in Persian)
- 16. Zamani, Karim, Comprehensive Commentary on Masnavi Manavi, vol. 3, Tehran: Information Publications, 21st edition. (in Persian)
- 17. Sabzevari, (1981), Molahadi, Footnote of Asfar al-Arbaeh, Beirut, Daralahiya al-Trath al-Arabi, 1981. (in Arabic)
- 18. Sajjadi, Seyyed Jafar, Farhang Ma'arif al-Islami, vol.3. (in Persian)
- 19. Shahid Thani Zain al-Din bin Ali, (1416), Tahmid al-Qasas, Qom: Publishing House of Advertising. (in Arabic)
- 20. Abd al-Razzaq Kashi, (1376), Sufi terms, (with) translation and commentary by Mohammad Ali Modoud Lari, Tehran: Golbaba Saeedi Press. (in Arabic)
- 21. Ain al-Qadat Hamedani, (1341), Tahmidat, Tehran: University of Tehran. (in Arabic)
- 22. Modares Zenozi, Agha Ali, (1376), Bada'i al-Hakm, Qom, Al-Zahra Publishing. (in Arabic)
- 23. Mulla Sadra, Muhammad Ibrahim, (1981), Al-Hikmah al-Muttaaliyyah fi al-Asfar al-Fourth, Beirut, Darahiya al-Trath al-Arabi.

- 24. Mulla Sadra, Mohammad bin Ibrahim, Iqaz al-Naymin, Islamic Society of Wisdom and Philosophy, Iran, Tehran. (in Arabic)
- 25. Molavi, Maulana Jalaluddin Mohammad Balkhi, Diwan Kabir Shams, 1 volume, Talaiyeh Tehran, printed: 1st, 1384. (in Persian)
- 26. Nizami Bakherzi, Abdul Wase, (1371), Jami Officials, Tehran, Ney Publishing, 1371 (in Persian)
- 27. Yathrebi, Seyyed Mohammad Javad, Yousef Thani, Seyed Mahmoud, Zare, Mohammad Amin. (2018). Explanation and analysis of the principle of "the whole object for the whole object" in three readings in the mystical works of Imam Khomeini. eternal wisdom, 16(35 69-86. doi: 10.22034/iw.2019.127244.1203 (in Persian)

ر تال جامع علوم النانی پر تال جامع علوم النانی