

# The Methodology of Validating the Narrations of the Occasion of Revelation in the Reasoning of Imami Scholars Regarding the Verse of Wilayah \*

Seyyed Hassan Mousavi Asl ' and Mohammad Hossein Nasiri '

#### **Abstract**



After researchers are informed about the epistemological sources of the subject they are studying, they require an appropriate methodology to organize their intellectual structure or to engage with opposing viewpoints. The science of methodology can provide clarity on the criteria and standards of any field for its audience. To choose the correct and effective method, it is necessary to first examine various methodologies to gain a comprehensive understanding of them. This paper, using an analytical-theoretical approach, examines the methodology employed by Imami scholars in validating narrations and the critical analysis of the occasion of revelation (Shan-e-Nuzul) of the Verse of Wilayah. In this process, Imami scholars, in addition to proving the authenticity of the narrations, have utilized dialectical methods, such as making the narrations "mutawatir" (widely transmitted) based on the views of some prominent Sunni scholars, to refute opponents. The results of this analysis show that Imami scholars have extensively used both textual and scholarly tools to prove the authenticity of the narrations and critique opposing narrations.

**Keywords:** Methodology, Narration Criticism, Mutawatir (Widely Transmitted Narration), Conflict of Narrations, Text-Centered Criticism.

<sup>1.</sup> Level £, Comparative Imamate Studies, Center for Imamate and Wilayah Studies, Specialized Institute of Imamology, Qom, Iran, (Corresponding Author) (mousaviasl.s.h@gmail.com).

<sup>7.</sup> Level & Graduate, Seminary Scholar, Researcher at the Center for Imamate and Wilayah Studies, Qom, Iran (mohhosnasiri@gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# روش اعتبارسنجی احادیث شأن نزول در استدلال اندیشمندان امامیه به آیه ولایت \*

# $^{\prime}$ سید حسن موسوی اصل $^{\prime}$ و محمدحسین نصیری



چکیده

پژوهشگران پس از اطلاع از منابع معرفتی دانشی که مطالعه مینماید، برای ساماندهی به ساختار علم علمی ذهن خود یا مواجهه با نظریات و دیدگاه های مخالف، نیاز به روشی مطلوب دارد. علم روش شنا سی میتواند دیدگاه روشنی از معیارها و موازین هر علم را برای مخاطبان روشن سازد. برای انتخاب روشی صحیح و ثمر بخش، ابتدا باید تا حدودی روشهای گوناگون را بررسی کرد تا به انواع آن احاطه پیدا کرد.

این نوشتار با روش تحلیلی-نظری به روش شناسی علمای امامیه در اعتبار سنجی احادیث و نقد و اثبات شان نزول آیه ولایت میپردازد. علمای امامیه در این مسیر علاوه بر اثبات صدور روایت، از روشهای جدلی مانند تواترسازی بر مبنای دیدگاههای برخی از علمای بزرگ اهل سنت، برای اتمام حجت بر مخالفین استفاده نمودهاند. نتیجه این بررسیها نشان می دهد که علمای امامیه به طور حداکثری از ابزار حدیثی و علمی برای اثبات صدور روایت و نقد روایات معارض بهره بردهاند.

**واژگان کلیدی:** روش شناسی، نقد سند، تواترسازی، تعارض روایات، نقد متن محور.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۲/۰۱/۰۶، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۲/۰۸/۲۷ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۰۹/۱۱.

۱. سطح ٤، امامت تطبيقي، مركز مطالعات امامت و ولايت، مركز تخصصصي امام شناسي، قم، ايران؛ «نويسنده مسئول»؛ (mousaviasl.s.h@gmail.com).

دانش آموخته سطح ٤ حوزه علميه، پژوهشگر مركز مطالعات امامت و ولايت، قم، ايران؛ (mohhosnasiri@gmail.com).



#### مقدمه

تمامی اندیشوران امامیه برای دستیابی به نتایج صحیح در پاسخ به مسائل، از روشهای قوی و متقن استفاده نمودهاند. آنچه امروزه از اهمیت فراوانی برخوردار گشته، درک صحیح از روشهای گوناگون و کارایی آنهاست. قطعاً در میان روشهای مختلف، برخی از روشها مؤثرتر و پربازده تر هستند.

ادله امامیه بر ولایت بلافصل امیرالمؤمنین مهمواره از سوی اهل سنت مورد نقد و بررسی و شبهه پردازی قرار گرفته است. آنچه در علومی مانند تفسیر و کلام دارای اهمیت است، بحث علمی بدون دخالت اغراض و بهدور از هرگونه تعصب است. مناظرات و تبادلات علمی برای ثمر بخشی باید از روش های علمی و متقن پیروی کنند تا راه هرگونه غرض ورزی در آنها بسته شود. یکی از مسائلی که اهل سنت در استدلال به آیه ولایت برای اثبات امامت امیرالمؤمنین مورد نقد قرار دادهاند، اعتبار احادیثی است که درباره شأن نزول آیه ولایت در کتب مفسران نقل شده است.

در این مقاله، با استفاده از منابع وحیانی و تفسیری و با رویکرد تحلیلی-نظری، روش علمای امامیه در اثبات مطلوب ذیل آیه ولایت بررسی شده و جمع بندی دقیقی از روش ایشان ارائه می شود. قطعاً هنگام بررسی یک آیه، باید از جهت ساختاری پیرامون شأن نزول، مفهوم شناسی واژگان و دلالت آیات بحث کرد و سپس به شبهاتی که در این باب مطرح شده، پاسخی ارائه شود. این نوشتار پیرامون روش اعتبار سنجی اندیشمندان امامیه در احادیث شأن نزول آیه ولایت تنظیم شده است. چالشی که در این نوشتار به آن پرداخته می شود، یافتن روش های صحیحی است که می توان در مسیر اعتبار سنجی احادیث در باب مباحث تطبیقی بین المذاهب استفاده کرد.

با توجه به اینکه جوامع علمی امروزی اهمیت روش شناسی را درک کرده و در را ستای آن به تحقیقات پرداختهاند، مقالات زیادی در زمینه روش شناسی افراد و مکاتب مختلف نگاشته شده است. اما با توجه به نوپا بودن این علم نسبت به تاریخ علم آموزی بشر، هنوز افراد شاخص و مکاتب فراوانی وجود دارند که می توان روش های هدفمندی را از آنان اتخاذ کرده و نمایان ساخت. این نوشتار نیز روش اعتبارسنجی احادیث را از اندیشمندان امامیه در مباحث تطبیقی اتخاذ کرده است که به طور خاص به احادیث شأن نزول آیه ولایت پرداخته و طبق تفحص نگارنده در این موضوع، هیچ تکنگارهای یافت نشد.

روش و روش شناسی: دانشمندان برای هر علم باتوجهبه مقتضیات آن، مسیر خاصی را برای تحلیل داده ها و رسیدن به پاسخ سؤال طی می کنند که این مسیر را می توان «روش» نامید. اما در مقابل، روش شناسی ناظر به واقعیت عینی یا انسانی نیست؛ بلکه نسبت به هر علم و روش آن از علوم درجهدو محسوب می شود و در واقع خود آن روش را مورد بازکاوی قرار می دهد. به عبارت دیگر، «روش»،



Seyyed Hassan Mousavi Asl and Mohammad Hossein Nasiri

مسیری است که یک دانشمند در گذرگاه علمی خود هموار می کند، و روش شناسی به جزئیات و شرایط آن مسیر می پردازد. (ابوالحسنی، ۱۳۹۳ش). روش شناسی به کیفیت استفاده از منابع معرفتی برای رسیدن به پاسخ سوالات می پردازد. به عبارتی دیگر، «روش شناسی در مفهوم مطلق خود به روش هایی گفته می شود که برای رسیدن به شناخت علمی از آنها استفاده می شود و روش شناسی هر علم نیز روش های مناسب و پذیرفته شده آن علم برای شناخت هنجارها و قواعد آن است» (ضیایی بیگدلی، ۱۳۸۴ش؛ پارسانیا، ۱۳۸۳ش).

بسیاری از دانش پژوهان از اندوخته های بالایی در زمینه های علمی خود برخوردارند، اما به دلیل گستردگی منابع و گزاره های علمی و ناتوانی در گردآوری اطلاعات ذهنی خود، از ارائه آثار و نظریه ها در مانده اند. علم روش شناسی به این ضعف ها پایان داده، تحلیل ذهنی و توانایی گردآوری اطلاعات خام را به محقق بخشیده و او را در پاسخ به پرسش های علمی و ارائه نظریات دقیق پاری می رساند.

هرچند علم روش شناسی علمی نو به شمار میرود، اما علمای قدیم در تمام آثاری که در رشتههای گوناگون از خود باقی گذاشته اند، از روشی خاص پیروی کرده اند. یعنی مسیری را که باید برای رسیدن به هدف طی شود، اجرا می کردند، ولو اینکه روش خود را به صراحت بیان نکرده باشند.

# الف. روش اثبات صدور روايات شأن نزول آيه ولايت

امامیه همواره در مباحث خود نسبت به اهل سنت تلاش کرده است تا با استفاده از مبانی خودشان، مطالب حقه را اثبات نماید. در این رهگذر از شیوههای منطقی و جدلی صحیح استفاده کرده و متقابلاً از اهل سنت نیز چنین انتظاری دارد. در مباحث روایی و اثبات شأن نزول برای یک آیه نیز قطعاً همین مسیر باید طی شود تا حق بر همگان آشکار و حجت تمام شود.

نمونه ای از تلاش شیعه برای اقناع مخاطبین در این نوشتار یادآوری می شود. همچنین به روشهایی که برای اثبات صدور روایات قابل اعتنا هستند، از جمله تواتر سازی، اثبات شهرت و تصحیح روایات، اشاره می شود.

#### ۱. استناد به اجماع



#### ۲. تواترسازی

تواتر در اصطلاح علوم حدیث به معنای پی در پی آمدن خبر از جماعتی است که موجب یقین به مفاد آن خبر می شود (آمدی، ۱۶۰۲: ۱۶/۲) یا تبانی ایشان بر کذب منتفی با شد (علمالهدی، ۱۳۷۸: ۲۳/۲). روایتی که متواتر باشد، جای شک و شبههای در اعتبارش باقی نمی گذارد. حتی برخی از علمای اهل سنت رد خبر متواتر را در زمره انکار سخن ر سول الله و موجب کفر دانسته اند (عبد العزیز بن احمد، ۱۶۱۸: ۲/۵۳۵).

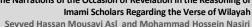
در تعریف تواتر، تبانی بر کذب محال شمارده شده است (عسقلانی، ۱۲۲۹: ۱۲). حدیثی که احتمال تبانی بر کذب ندا شته با شد، در نهایت اعتبار است؛ لذا اندیشمندان فراوانی در صورت تواتر حدیث، یا به همین مورد در باب اعتبار حدیث اکتفا می کنند یا در مرحله نخست تواتر را متذکر شده و برای استحکام بیشتر در مراحل بعدی به بررسی سند، اثبات صحت و دیگر مراتب می پردازند.

#### ۲ــ۱. اثبات تواتر احاديث با ذكر طرق مختلف

در حصول تواتر، عددی که مورد اجماع علما باشد تا تواتر حاصل شود، ذکر نشده است؛ اما آنچه در مسئله کنونی مقاله اهمیت دارد، وجود حداقل ده طریق مختلف است که همه این روایات، آیه را در باب تصدق حضرت امیر دانسته اند. در این روش، اندیشمندان امامیه با بررسی اسناد روایات شأن نزول در منابع معتبر اهل سنت، نام بیش از ده تن از صحابه را احصا نموده اند که از این طریق، تواتر این روایت به اثبات می رسد.

این روایات از امیرالمؤمنین × (ابن البیع، ۱۳۹۷: ۱۰۲)، عمار یاسر (زیلعی، ۱٤۱٤: ۱/۹۰۹)، ابن عباس (زیلعی، ۱٤۱۵: ۱/۶۸؛ ۱۴۰۸)، غالب بن عبدالله (سبط ابن جوزی، ۱٤۱۸: ۱۲۶۸)، ابو رافع (سیوطی، ۱٤۰۶: ۲۹٪ ۲۹٪)، عبدالله بن سلام (فخر رازی، ۱٤۲۰: ۳۸۲/۱۲)، انس (حسکانی، ۱٤۱۱: ۱۲۹۸) انس (حسکانی، ۱٤۱۱: ۱۲۹۸)، خابر (حسکانی، ۱٤۱۱: ۱/۹۰۱) و مقداد بن الاسود الکندی (حسکانی، ۱٤۱۱: ۱/۹۰۱) نقل شده اند که همگی از صحابه هستند. حسان بن ثابت (حسکانی، ۱۱۵۱: ۲۳۳۱) و خزیمة بن ثابت (همان، ۲۵/۱) از صحابه نیز در این باره شعر سروده اند. علامه امینی نیز شعری از حسان بن ثابت را در کتاب الغدیر خود ذکر کرده است (امینی، ۱۵۱۲: ۸۶/۱).

در این روش، علاوه بر ذکر راویان احادیث، متون گوناگون نیز منعکس شده است، چنانکه علامه شوشتری و علامه امینی به خوبی احادیث مختلفی را که از طریق صحابه و تابعین نقل شده، برشمرده و تواتر را به نمایش گذاشته اند (مرعشی، ۹۰ ۱٤: ۲/۱۶؛ امینی، ۱٤۱٦: ۹۲/۹–۹۲).





در باب تعداد صحابی ناقل روایت باید گفت جایگاهی که اهل سنت برای صحابه رسول الله قائل اند، بر کسی پوشیده نیست. اگر یک روایت در طبقه اول خود از چندین صحابی نقل شده باشد، از اعتبار بالایی برخوردار خواهد بود و در صورت نقل یک مضمون از چندین صحابی، آن مضمون نزد اهل سنت مقبول و از جایگاهی والا برخوردار می شود. با مرور بر اینکه علمای بزرگ اهل سنت در مقام عمل با چه تعداد راوی صـحابی حکم به تواتر نمودهاند، دیده میشـود که ابن حزم، ۱ طحاوی، ۲ کتانی، ۳ ابن حجر و ابن تیمیه، ۴ مناوی و سیوطی، ۵ گاه به دلیل نقل یک روایت توسط چهار تا ده صحابی، به تواتر و صحت حديث حكم نمودهاند. ابن حجر در الصواعق المحرقة حديث «مروا أبا بكر فليصل بالناس» را به دلیل نقل هشت تن از صحابه، متواتر دانسته است.<sup>ع</sup> از این روی، علامه طباطبایی نام ده تن از راویان صحابی را در باب اینکه شأن نزول آیه ولایت مختص به حضرت امیر است، یادآور می گردد. ۲ همین مسئله قطعاً باید موجب پذیرش این شأن نزول توسط علمای بزرگ نامبرده و پیروانشان باشد.

 «فهؤلاء أربعة من الصحابة ، فهو نقل تواتر لا تحل مخالفته» (قرطبي، بيتا، ١٣٥/٢). «فهؤلاء أربعة من الصحابة رضي الله عنهم فهو نقل تواتر لا تحل مخالفته» (قرطبي، بي تا، ١٣٥/٢، ٧/٩). «فهذا نقل خمسة من الصحابة بالطرق الثابتة فهو نقل تواتر» (قرطبي، بيتا، ٤٥٣/٨).

٢. طحاوى در باب روايتي كه از شش تن صحابي نقل شده است ميگويد: « فهذه الآثار قد تواترت عن رسول الله بالسجود في المفصل فيها» (طحاوي، ١٤١٤: ٣٥٩/١).

۳. او در باب روایتی که از هفتتن صحابی نقل شده است می گوید: «(قلت) نص علی تواتره أیضا الشیخ عبدالرءوف المناوي في التيسير نقلا عن السيوطي» (كتاني، بي تا، ١٣٤).

٤. ابن تيميه بعد از نقل يك روايت توسط هفت صحابي ميگويد: «وقد ثبت بالنقل المتواتر وإجماع المسلمين أن النبي والصحابه كانوا يفتتحون الصلاه بالتكبير» (ابن تيميه، بي تا، ٦٦/٢٢).

٥. كتاني ذيل روايتي در باب سفر در زمان فجر (ابتداي روز) با نقل ٩ تن از صحابي مي گويد: «وممن صرح بتواتره تبعا للسيوطي الشيخ عبدالرءوف المناوي في فيض القدير» (كتاني، بي تا، ٨١). «وقد قال الحافظ السيوطي في الأزهار المتناثره في الأخبار المتواتره أن كل حديث رواه عشره من الصحابه فهو متواتر عندنا معشر أهل الحديث» (كتاني، بيتا، ١٦).

<sup>7. «</sup>اعلم ان هذا الحديث متواتر فانه ورد من حديث عائشه و ابن مسعود و ابن عباس و ابن عمر و عبدالله بن زمعه و ابي سعيد وعلى بن ابي طالب و حفصه» (هيتمي، ١٩٩٧: ١/٥٥).

٧. «قد اشترك في نقلها عدة من الصحابة كأبي ذر و ابن عباس و أنس بن مالك و عمار و جابر و سلمة بن كهيل و ابي رافع و عمرو بن العاص، و على و الحسين و كذا السجاد و الباقر و الصادق و الهادي و غيرهم من أئمة أهل البيت]». (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۲٥/٦).



#### ٢\_٢. نقل تواتر

بیان تواتر ذیل یک روایت همیشه موجب افزایش اعتماد به حدیث بوده است. امامیه نیز در صورت وجود تواتر در یک روایت، آن را متذکر می شود (حلبی، ۱۶۰۵: ۱۸۷). برخی اندی شمندان نیز تواتر شأن نزول آیه ولایت را بیان نمودهاند (مکارم شیرازی، ۱٤۲٥: ۲۰؛ سبحانی، ۱۶۲۱: ۱۱۲۱۰). اگر اعتراف به تواتر از زبان علمای اهل سنت وجود داشته باشد، ذکر آن از باب جدل و مقابله بسیار راهبردی خواهد بود. قاسم بن محمد بن علی و مویدی از علمای زیدیه نیز روایات شأن نزول آیه در باب امیرالمؤمنین را متواتر دانسته اند (قاسم بن محمد بن علی، ۱۶۲۱: ۱۶۹؛ مویدی، ۱۵۲۲: ۱۵۲۱).

#### ٣. اثبات شهرت

یکی از ابزارهایی که می تواند در باب روایات بین شیعه و اهل سنت معیار و میزان قرار گیرد، وجود روایت حداقل در منابع طایفه مقابل است. اگر هر یک از طرفین در مباحث علمی بخواهد به آنچه که نزد خود صحیح می داند – بدون توجه به اینکه طرف مقابل نیز آن را قبول دارد یا نه – استناد نماید، هیچگاه بر نتیجه مطلوب خود چیره نخواهد شد و اقناعی صورت نخواهد گرفت. بنابراین، در باب روایاتی که میان امامیه و اهل سنت مستند واقع می شود، مقبولیت و شهرت آنها نزد طرف مقابل باید ثابت با شد تا ادامه بحث ممکن و مثمر واقع شود (طباطبایی، سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۲۱۷: ۱۲۸۲؛ طبرسی، ۱۳۹۰: ۱۳۵۶).

#### ٣-١. اثبات شهرت روایی نزد اهل سنت

برخی اندیشوران امامیه در آثار خود به این مسئله اشاره می نمایند که اکثر روایاتی که نزول آیه را درباره امیرالمؤمنین می دانند، از منابع اهل سنت است و نزد ایشان مشهور است (مکارم شیرازی، ۲۵).

برای اثبات شهرت، ذکر تابعینی که این دسته از روایات را نقل نمودهاند نیز مفید خواهد بود. عتبه بن ابی الحکیم (ابن أبی حاتم، ۱٤۱۹: ۱۲۱۸)، سدی (سبط ابن جوزی، ۱٤۱۸: ۲۶/۱)، مجاهد (طبری، ۱٤۱۲: ۳۸۸۸)، محمد بن حنفیه (حسکانی، ۱٤۱۱: ۱۲۹۱: ۲۰۹۸)، عبادة بن ربعی (ثعلبی نیشابوری، ۱۲۲۲: ۸۱/۱)، سلمه بن کهیل (ابن أبی حاتم، ۱٤۱۹: ۱۲۱۸)، عبدالرزاق (حسکانی، نیشابوری، ۲۰۹/۱) و عطاء بن السائب (حسکانی، ۱۲۱۱: ۲۰۹۸) از تابعین نیز این آیه را در باره امیرالمؤمنین می دانند.

علامه امینی تعدادی از صحابه و تابعین را در کتاب خود برشمرده و در جواب ابن تیمیه که ادعای





كذب اين روايات را كرده است، اقامه مي نمايد (اميني، ١٤١٦: ٣/٠٢٠). شيخ طوسي و فا ضل مقداد نیز بر اجماع امت تأکید مینمایند که هیچکس غیر از امیرالمؤمنین× در حین رکوع زکات نداده است (فاضل مقداد، ١٤٠٥: ٣٤٦؛ طوسى، بي تا، ٣٦١/٥).

#### ٣-٢. اثبات شهرت روايت با توجه به تعدد منابع

قطعاً وجود یک روایت - ولو اینکه متفق بین شیعه و سنی با شد - با وجود روایات متعدد در منابع حدیثی قابل مقایسه نیست. همان طور که در مباحث سندی بررسی شده است، تعدد روایات و راویان آنها، خود باعث جبران ضعف سند خواهد بود. حال اگر این روایات در منابع فریقین وجود داشته باشد، از استحکام بیشتری برخوردار است.

در باب شأن نزول آیه ولایت نیز برخی از علمای امامیه بسیاری از روایات فریقین را بر شماردهاند تا شهرت آنها را به نمایش بگذارند (لکهنوی، ۱۳۲۱: ۱۹۲۱-۹۵۱-۹۲۱؛ طباطبایی، ۱۶۱۷: ۱۰/۱ و ۱۱؛ مویدی، ۱٤۲۲: ۱۵۱ و ۱۵۲). اندیشمندان امامیه با وجود ذکر روایات فراوان در باب شان نزول آیه ولایت، به کثرت وجود روایات در این باب اشاره مینمایند (لکهنوی، ۱۳۶۸: ٤/١٢؛ طباطبایی، ١٤١٧: ٦٥/٦؛ سيحاني، ١٤٢١: ١١٢/١٠).

علامه امینی در کتاب خود اسامی بیش از شصت نفر از علماء که این روایت را در آثارشان ذکر کردهاند، می شمارد (امینی، ۱٤۱٦: ۲۲۱/۳ - ۲۳۰). اندیشمندان دیگر نیز با عبارت «بالاسانید الکثیره» به کثرت روایات تصریح می نمایند (میلانی، ۱٤۱٤: ۱٦/۲٠). كاه علوم الساني ومطالعات فربحي

#### ۳ـ۳. اثبات شهرت با سروده شعرا

شعر شاعران قرون نخستین می تواند ملاک خوبی برای اثبات صدور برخی روایات و وقایع تاریخی با شد. شعر که در آن زمان از مسائل مهم بود و به این هنر افتخار می ورزیدند، نشانگر وقوع برخی از وقايع تاريخي ا ست. سيوطي در كتاب «الازدهار» به نظم درآوردن وقايع را نشان از صحت حديث و شهرت آن در صدر اول روات مي داند (سيوطي، الازدهار، ١). در اشعار برخي از شاعران، آيه ولايت در شأن اميرالمؤمنين دانسته شده است و اين خود دال بر وقوع زكات در حين ركوع اميرالمؤمنين است. علما نيز در مسائل مختلف از اين روش استفاده نمودهاند (اميني، ١٤١٦: ٨٤/٢ و ١٠١ و ٥٣٩).

#### ٤. استناد به کتب معتبر اهل سنت



صحیح بخاری و صحیح مسلم نزد اهل سنت، مهم ترین منابع بعد از قرآن به شمار می روند (شهرزوری، بی تا: ۱۸/۱). به گونه ای که تمام روایات این کتب را صحیح دانسته و تردید در صحت روایات این دو را مخالف اجماع می دانند و هر راوی که روایت آنها در این دو کتاب نقل شده باشد، را رد شده از پل وثوق می دانند (عسقلانی، ۱۳۷۹: ۱۳۷۹). بر همین اساس، بررسی سندی روایات بخاری و مسلم را حرام و بدعت می دانند (البانی، ۱٤۰٥: ۳۱۰/۵).

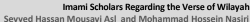
با این وجود، عده ای از ایشان این نظر را قبول ندارند و تک تک روایات این دو کتاب را مورد برر سی قرار داده و برخی از روایات را نیز نپذیرفته اند. به عنوان مثال، باقلانی، جوینی، غزالی و داودی روایات اعتراض خلیفه دوم به پیامبر در ماجرای نمازخواندن ایشان بر جنازه عبدالله بن ابی را نپذیرفته اند (عسقلانی، ۱۳۷۹: ۸۳۳۸). آنچه مهم است، همه اهل سنت وجود روایت در این دو کتاب را از مزایای غیرقابل انکار یک روایت شمرده و برای روایات آنها اهمیت بسیاری قائل می شوند. حتی ملاکهای بخاری و مسلم برای صحت روایت، دست مایه تألیف کتب دیگر شده و درجه اعتبار بالایی برای صحت روایات شمرده می شوند. به گونه ای که برخی کتب از جمله مستدرک حاکم نیشابوری ملتزم به ذکر روایاتی شده است که شروط بخاری و مسلم برای روایت در آنها مراعات گشته با شد. در باب شأن نزول آیه ولایت اگر روایتی در صحیحین نقل می شد، قطعاً اکثر علمای اهل سنت باید ملتزم به یذیرش روایت می شدند.

در مرحله بعدی، روایاتی که در چهار کتاب دیگر از کتب ششگانه ذکر شدهاند، از اهمیت زیادی برخوردارند. سنن ابن ماجه، نسایی، ترمذی و ابو داود سایر کتب از کتابهای ششگانه اهل سنت هستند. دو کتاب «موطا مالک» و «مسند احمد» نیز به عنوان منابع اولیه نزد اهل سنت از اعتبار بالایی برخوردارند. برخی از اهل سنت، موطا مالک را به جای سنن ابن ماجه از کتب ششگانه می دانند. صحیح ابن حبان نیز از جمله کتبی است که برخی اندیشمندان، کتاب او را صحیح تر از سنن ابن ماجه می دانند. می دانند. علامه طباطبایی روایتی را که در صحیح نسایی وارد گشته، در جهت استحکام بخشی به شأن نزول یادآور می گردد (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۱۶۱۷: ۲۲/۲). علمای شیعه ذکر این حدیث در کتاب «الجمع بین الصحاح السته» را بیان کرده اند (طباطبایی، ۱۱۶۱۷؛ مرعشی،

#### ٤-١. استناد به عمل فقها و متكلمان

بعضی از فقهای اهل سنت از همین روایت که امیرالمؤمنین× در حین نماز با ا شاره د ست صدقه







پرداخت کردهاند، جواز فعل قلیل در حین نماز را دریافتهاند. اقطعاً علمای فقه قبل از استناد به حدیث، از صدور آن اطمینان یافته و آن را حجت دانسته اند. اکثر حافظان و ائمه حدیث این روایت را نقل کرده اند و بسیاری از بزرگان تفسیر نیز آن را رد نکرده اند. این خود دلیلی بر پذیرش روایت توسط علماست. علامه طباطبایی و علامه امینی نیز از این موارد در آثار خود بهره بردهاند (امینی، ۱٤١٦: ۲۲۱/۳؛ طباطبایی، ۱٤۱۷: ۲۰/۲).

#### ۲-۱۶. بررسی سندی

برای اثبات تواتر، نیازی به اثبات صحت اسناد و وثوق راویان نیست، اما در گام بعد، برای استحکام بیشتر و جلوگیری از هرگونه تردید، تصحیح برخی از اسناد می تواند بسیار راهگشا با شد. این نکته باید همواره مدنظر قرار گیرد که تنها یک سند صحیح نیز باعث پذیرش روایت خواهد بود. اندیشمندان امامیه نیز در نوشته های علمی خود از این روش پیرامون اثبات شان نزول آیه ولایت بهره جستهاند (میلانی، ۱٤۱٤: ۲۲/۲۰ تا ٤٨) و با بررسی ملاکهای تصحیح سند از منظر اهل سنت، برخی از اسناد شأن نزول را تصحیح نمودهاند.

# ب. نقد شأن نزولهاي بديل

شأن نزول به معنای واقعهای است که آیه برای آن نازل شده است. اگر برای یک آیه چند شأن نزول نقل شده باشد و با تحقیق جامع پیرامون ماجرا، یکی از آنها اثبات شود، دیگر شأن نزولها جایی نخواهند داشت. نقلهای دیگر اگر مخالف با شأن نزول اثبات شده با شند، مردود و اگر مغایر نبا شند، قابل جمع خواهند بود. در مورد آیه ولایت نیز برخی از شان نزولها قابل جمع و برخی دیگر چون در تضاد با نقلهای فریقین است، مردود خواهند بود (طوسی، بیتا: ۹۲۳/۳). اما برای استحکام و اطمینان بیشتر، می توان روایات معارض را بررسی نمود.

برخى از ارباب تفاسير شأن نزول اين آيه را در باب عبادة بن صامت، برخى در مورد عبدالله بن سلام و برخی دیگر درباره ابوبکر دانستهاند.

### ۱. نقد معارضات با استفاده از قاعده عدم حجیت خبر واحد در برابر روایت متواتر

١. «قال االله تعالى (إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤتُونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكِعُونَ) روى عن مجاهد والسدي و أبي جعفر وعتبة بن أبي حكيم أنّها نزلت في على بن ابيطالب حين تصدق بخاتمه وهو راكع... فانّه يدلّ على إباحة العمل اليسير في الصلاة» (كياهراسي، ١٤٠٥ / ٥٥٧/٢).



روایتی وجود دارد که آیه را در شأن عبادة بن صامت می داند. شیخ طوسی این روایت را به دلیل اینکه روایت مقابل آن اجماعی می باشد، نمی پذیرد (طوسی، ۲۰۱۲ ۲۲۳). این مسئله را می توان با دو نگاه بررسی نمود. نخست اینکه اجماعی که بر نزول آیه درباره امیرالمؤمنین وجود دارد، مانع حجیت روایت عبادة بن صامت می شود. دوم اینکه روایاتی که آیه را پیرامون اعطای خاتم امیرالمؤمنین می دانند، هم در منابع امامیه و هم در منابع اهل سنت وارد شده اند، در حالی که روایات آحادی که آیه را درباره شخص دیگری می دانند، فقط از اهل سنت نقل شده اند. بنابراین، روایت واحد منقول از اهل سنت توانایی مقابله با روایات متواتر فریقین را ندارد.

روایت سوم طبری و روایت اول و دوم حسکانی نیز باتوجه به اینکه فقط از «عبدالملک بن ابی سلیمان» نقل شده اند، خبر واحد محسوب شده و توان رویارویی با روایات متواتر را ندارند. روایت دوم از طبری که آیه را در باب ابوبکر می داند، علاوه بر ضعف سند، خبر واحدی بیش نیست و با وجود روایات مخالف بسیاری که وجود دارد، بعید است خود اهل سنت نیز بدان ملتزم شوند.

# ۲. نقد روایات معارض از طریق عدم نقل آنها در صحاح

هیچ یک از روایاتی که شأن نزول آیه را درباره غیر از امیرالمؤمنین میدانند، در صحاح سته یافت نمی شود. درحالی که به نقل از بسیاری از علما، روایتی که شأن نزول آیه را امیرالمؤمنین میداند، در صحیح نسائی و کتاب «الجمع بین الصحاح» موجود است. بنابراین، این روایات توان مقابله با روایات پیرامون امیرالمؤمنین می را ندارند. هرچند در این مورد، هیچ اندیشمندی از این مسئله برای برتری روایات امیرالمؤمنین استفاده نکرده است.

# ۳. نقد سند شان نزولهای معارض

روایات معارض با شأن نزولی که اندی شمندان امامیه پذیرفته اند با سندهای مختلف به شرح زیر هستند:

ريال جامع علوم الناي

المبارك بن سعيد و عمار بن الخطاب، إبراهيم بن سهلويه، محمد بن رجاء العباداني. حدّثني عمر بن ابي إبراهيم، حدّثني المبارك بن سعيد و عمار بن محمد عن سفيان عن أبيه عن ابن عباس قال: نزلت في ابي بكر إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الآيتان الخبر» (ثعلبي، ١٤٢٧: ٨١/٤). ابن حبان ميگويد عمار بن محمد مستحق ترك است (ابن حبان، بي تا، ١٩٥/٢).



#### ۱-۳. روایت طبری در باب عباده بن صامت<sup>۱</sup>

یونس بن بکیر: در تقریب التهذیب به «صدوق یخطئ من التاسعه» توصیف شده است (عسقلانی، ۱٤٠٦: ۲۸/۲) و همین ضعف از اعتبار حدیث می کاهد.

ا سحاق بن یسار: ذهبی در میزان الاعتدال از قول دارقطنی میگوید به روایات او احتجاج نمی شود (ذهبی، ۱۳۸۲: ۲۰۵۱).

#### ۳-۲. روایتی دیگر از طبری در باب عباده بن صامت<sup>۲</sup>

عطیة بن سعد: بخاری، مسلم بن حجاج، ابوحاتم، نسائی، ثوری، هشیم و احمد بن حنبل او و روایاتش را تضعیف کردهاند (مزی، ۱٤٠٠: ۱٤٧/۲۰).

# ۳-۳. روایت طبری در باب تفسیر امام باقر×۳

عبدالملک بن ابی سلیمان: این روایت از امام باقر × تنها از طریق عبدالملک نقل شده است ولی با جستجو در کتب رجال و تراجم می توان دریافت که عبدالملک در هیچ یک از کتب جزء راویان احادیث امام باقر شمارده نشده و امام باقر × نیز از مشایخ او نیستند (نجارزادگان، ۱۳۸۱).

# ۳. روایت دیگر طبری در باب تفسیر امام باقر ×<sup>3</sup>

سفیان بن وکیع: در کتاب تهذیب التهذیب از جانب نسائی، بخاری و ابوزرعه بر او قدح وارد شده است و ابوداوود نیز از او حدیث نقل نمی کرد (عسقلانی، ۱۲۰۶: ۱۱۰/۶).

<u>شبیشک</u>ا هاد هرات فی ومطالعات فر<del>-</del>

١. «حدثنا هناد بن السري، قال: ثنا يونس بن بكير، قال: ثنا ابن إسحاق، قال: ثني والدي إسحاق بن يسار، عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت، قال: لما حاربت بنو قينقاع رسول الله من عبادة بن الصامت إلى رسول الله أو كان أحد بني عوف بن الخزرج، فخلعهم إلى رسول الله، و تبرأ إلى الله و إلى رسوله من حلفهم، و قال: أتولى الله و رسوله و المؤمنين، و أبرأ من حلف الكفار و ولايتهم ففيه نزلت: إنّما وَليّكُمُ اللّهُ وَ رَسُولُهُ وَ اللّهِ يَنقاع و ولا يتهم. إلى قوله: فَإِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ الْغالِبُونَ» (الكِعُونَ لقول عبادة: أتولى الله و رسوله و الذين آمنوا، و تبرئه من بني قينقاع و ولا يتهم. إلى قوله: فَإِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ الْغالِبُونَ»
 (طبرى، ١٤١٢ - ١٨٦١).

٢. «حدثنا أبو كريب، قال: ثنا ابنإدريس، قال: سمعت ابيإدريس، عن عطية بن سعد، قال: جاء عبادة بن الصامت إلى رسول الله، ثم ذكر نحوه» (طبري، ١٤١٢: ١٨٦/٦).

٣. «حدثنا هناد بن السري، قال: لنا عبدة، عن عبدالملك، عن ابي جعفر، قال: سألته عن هذه الآية: إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكِعُونَ قلنا: من الذين آمنوا؟ قال: الذين آمنوا قلنا: بلغنا أنها نزلت في على بن ابي طالب، قال: على من الذين آمنوا» (طبرى، ١٤١٢: ١٨٦/٦).

٤. «حدثنا ابنوكيع، قال: ثنا المحاربي، عن عبدالملك، قال: سألت أبا جعفر، عن قول الله: إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ، و ذكر نحو حديث هناد عن عبدة» (طبرى، ١٤١٢: ١٨٦٦)



#### ۳\_٥. روایت ثعلبی در باب عباده بن صامت<sup>۱</sup>

سلمة بن سابور: ذهبی از قول ابن معین او را تضعیف کرده است (ذهبی، ۱۳۸۲: ۱۹۰/۲). ابن حجر نیز می گوید یحیی القطان نیز در او تکلم داشته است (عسقلانی، ۱۳۹۰: ۱۸/۳).

عطیه عوفی: ایشان همان «عطیة بن سعد» است که پیش تر ضعف روایات او ثابت شده است.

#### ۳-. روایت دیگر ثعلبی در باب ابوبکر<sup>۲</sup>

عمار بن محمد: ابن حجر از قول جوز جانی می گوید که عمار در حدیث قوی نیست و از قول ابن حبان نیز نقل می کند که او اوهامش زیاد و خطاهایش روشن بود و مستحق ترک است (عسقلانی، ۱۳۲۵: ۷۰۵۸).

## ۳ـ۷. روایات حسکانی در باب تفسیر امام باقر×۳

همانطور که ذکر شده روایاتی با این مضمون از امام باقر تنها از طریق «عبدالملک بن ابی سلیمان» نقل شده است و این فرد از راویان امام باقر تشمارده نشده است.

#### ۳ــ۸. روایت حسکانی در باب عبدالله بن سلام ً

محمد بن السائب كلبى: در كتب رجال به كذب، عدم حفظ و زدن سخنان كفر آميز وصف شده است (عسقلاني، ١٣٢٥: ١٥٧/٩).

١. «أبو عبدالله الحسين عن محمد بن أحمد بن جعفر بن حمدان عن شبر بن موسى الأسدي عن إسماعيل بن خليل الكوفي عن سلمة بن رجاء عن سلمة بن سابور قال: سمعت عطية العوفي يقول: قال ابن عباس: أسلم عبدالله بن ابي بن سلول، ثم قال: بيني و بين قريظة و النضير حلف و أنا أخاف الدوائر، فارتد كافرا. و قال عبادة بن الصامت: أبرأ إلى الله عز و جل من حلف قريظة و النضير، و أتولى الله و الرسول و الذين آمنوا فأنزل الله تعالى يا أيَّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ و النَّصارى أَوْلِياءَ إلى قوله: فَتَرى اللَّهِ فِي قُلُوبهمْ مَرضٌ » (تعليى، ١٤٢٢).

٢. «أبو عبدالله بن فنجويه، عمر بن الخطاب، إبراهيم بن سهلويه، محمد بن رجاء العباداني. حدّثني عمر بن ابي إبراهيم، حدّثني المبارك بن سعيد و عمار بن محمد عن سفيان عن أبيه عن ابن عباس قال: نزلت في ابي بكر إنّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

٣. ([وَ] أَخْبَرُنَاهُ [أَيُضاً] أَبُو عبداللَّه بْنُ فَتْحَويْهِ قَالَ: أَخْبَرَنَا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ السُّنِّيُّ قَالَ: أَخْبَرَنَا حَامِدُ بْنُ شُعَيْبِ قَالَ: حَدَّنَاهُ مُشْيَمٌ، عَنْ عبدالملِكِ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرِ عَنْ قَلِهِ: إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللَّذِينَ آمَنُوا. وَقَالِهُ بْنُ أَلَادِينَ آمَنُوا.» (حسكاني، ١٤١١: ١/٢٢٠) قَالَ: هُمُ الْمُؤْمِنُونَ. قُلْتُ: فَإِنَّ نَاساً يَمُولُونَ هُوَ عَلِيُّ بْنُ ابِي طَالِبٍ. قَالَ: فَعَلِيٌّ مِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا.» (حسكاني، ١٤١١: ١/٢٢٠) ٤. «أَخْبَرَنَا عَبداللَّه بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ قَالَ: حَدَّثَنَا الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ السَّائِبِ، قَالَ: عَداللَّه بْنُ عبداللَّه بْنُ عبداللَّه بْنُ مَحْمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ قَالَ: حَدَّثَنَا الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ السَّائِبِ، عَنْ ابْحَمَدُ بْنُ الْمُشْوَدِ عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ السَّائِبِ، عَنْ ابِي صَالِحٍ عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ قَالَ: أَقْبَلَ عبداللَّه بْنُ سَلَامٍ وَ مَعَهُ نَقُرٌ مِنْ قَوْمِهِ - مِمَّنْ قَدْ آمَنُوا بِاللَّهِ وَبِرُسُولِهِ وَ صَدَّقَنَاهُ - رَفَضُونَا عَبداللَّه بُنَ عَبداللَّه وَبرَسُولِه وَ صَدَّقْنَاهُ - رَفَضُونَا عَبداللَّه بَنْ سَلَامٍ وَ مَعَهُ نَقُرٌ مِنْ قَوْمِهِ - مِمَّنْ قَدْ آمَنُوا بِاللَّهِ وَبرَسُولِه وَ صَدَّقْنَاهُ - رَفَضُونَا عَلْكَ عَلْيَنا. فَقَالَ لَهُمُ النَّبِيِّ فَقَالُوا: يَا رَسُولِه وَ صَدَّقْنَاهُ - رَفَضُونَا فَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ رَسُولُهُ وَ النَّاسُ بَيْنَ قَائِم وَ وَلَكِعُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ النَّيْسُ فَيْ عَلْكَ لَعْمُ اللَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ عَلَى الْمُسْعِدِ وَ النَّاسُ بَيْنَ قَائِم وَ رَاكِع وَلَا لَهُ النَّبِيُ صَى الصَّلَامَ وَلَا لَهُ النَّبِي مَنْ أَعْطَاكُهُ قَالَ: ذَاكَ الْقَائِمُ وَ وَلَكِعُ بَسَائِلُ - فَقَالَ لَهُ النَبِيُ عَنَ عَلْ اللَّهُ وَ النَّاسُ عَلَى اللَّهُ وَرَالُولُكُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ الْتَعْفِي وَالْتَعُولُ الْمُسْعِلِولُ وَالْكُولُونَا الْمَنْ الْعَلْكُولُ الْتَعِلُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُسْعِدِ وَ النَّاسُ مَلْكُولُونَا فَالْقُولُ وَلُولُولُولُولُولُولُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُو

أَوْمَى بِيَدِهِ إِلِّي عَلِيٍّ. فَقَالَ لَّهُ النَّبِيُّ صَ: عَلَى أَيِّ [حَالِ] أَعْطَاكَ قَالَ: أَغْطَانِي وَ هُو رَاكِعٌ. فَكَبَّرَ ٱلنَّبِيُّ ص ثُمَّ قَرَأَ: وَ مَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ

وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا- فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ» (حسكاني، ١٤١١: ٢٣٥/١).



Sevved Hassan Mousavi Asl and Mohammad Hossein Nasiri

#### ۳ـ۹. روایت دیگر حسکانی در باب عبدالله بن سلام<sup>۱</sup>

محمد بن السائب كلبي: همان فرد در روات اين حديث نيز مي باشد.

#### ٤. نقد متن محور روايات معارض

\_ روایت طبری و برخی روایات حسکانی: در این روایات که از امام باقر \* نقل شده، هیچ گونه منعی از اینکه مراد از «الذین آمنوا» شخص امیرالمؤمنین با شد، وجود ندارد. ای شان در این روایات نزول آیه در باره امیرالمؤمنین \* را رد نکردهاند (نجارزادگان، ۱۳۸۱). از عدم صــراحت در پاســخ، باوجود اینکه سؤال بسیار شفاف پرسیده شده، می توان احتمال تقیه در جواب را در نظر گرفت. حضرت با تأیید شمول آیه نسبت به حضرت امیر و عدم رد نزول آیه در شأن امیرالمؤمنین، بسیار هو شمندانه پا سخ دادهاند. بنابراین، متن این روایات نمی تواند معارض با روایات متواتر در این باب باشد.

١. «حَدَّثَنَا أَبُو عَلِيٍّ حُسَيْنُ بْنُ أَحْمَدُ بْنِ خُشْنَامٍ قَالَ: أَخْبَرَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ عبدالرَّحْمَنِ بْنُ مُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ عَنِ الْكَلْبِيِّ عَنْ إِسْمَاعِيلُ بْنُ عبداللهِ، قَالَ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ حَرْبٍ، قَالَ: أَخْبَرَنَا صَالِحُ بْنُ عبداللهِ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ عَنِ الْكَلْبِيِّ عَنْ الْكَلْبِيِّ عَنْ الْكَلْبِيِّ عَنْ الْكَلْبِيِّ عَنْ اللهِ إِنَ عَبداللهِ، قَالَ: أَتَى عبداللهِ بْنُ سَلَامٍ وَ رَهْطٌ مَعَهُ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ نَبِيَ اللهِ صِعِنْدَ صَلَاةِ الظُّهْرِ - فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَ يَعْدُولُ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَ رَسُولُهُ وَ رَسُولُهُ الآيَةَ - إِلَى قَوْلِهِ: الْعَالِيُونَ. فَلَمَّا قَرَأَهَا عَلَيْهِمْ قَالُوا: رَضِينَا بِاللّهِ وَ بِرَسُولِهِ وَ بِالْمُؤْونِينَ. فَأَذَا وَلَا يُكَلِّمُونَا - فَشَقَّ ذَلِكَ عَلَيْنَا - فَيَئْمَا هُمْ يَشْكُونَ إِلَى رَسُولِ اللّهِ إِذْ نَزَلَتْ هَذِهِ الْاَيْدُ وَرَسُولُهُ الآيَة - إِلَى قَوْلِهِ: الْعَالِيُونَ. فَلَمَّا قَرَأَهَا عَلَيْهِمْ قَالُوا: رَضِينَا بِاللّهِ وَ بِرَسُولِهِ وَ بِالْمُؤْونِينَ. فَأَذَى بَلال اللهِ وَاللهِ وَ رَسُولُهُ الآيَة - إِلَى قَوْلِهِ: الْعَالِيُونَ. فَلَمَّا قَرَأَهَا عَلَيْهِمْ قَالُوا: رَضِينَا بِاللّهِ وَ بِرَسُولُ اللّهِ صِ إِلَى الْمُوْمِنِينَ فَلْكُ وَسُولُ اللّهِ فَقَالَ [لَهُ] هُلُ وَعَرْبُ وَلَاكَهُ قَالَ: فَاقَالَ عَلْيَ عَلْكَ وَلَكَ عَلَيْكَ وَقَالَ اللّهِ وَقَاعِدٍ، وَ إِذَا مِسْكِينَ يَسُأَلُ، فَلَعَاهُ وَسُولُ اللّهِ فَعَالَ [لَهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُ اللّهِ عَلَى الْمَسْعِدِ وَ هُو رَاكِعٌ وَ صَاحِدٌ وَقَالِ اللّهِ إِلَى الْمُولُ اللّهِ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَو اللّهُ وَلَوْلَهُ وَاللّهِ مُلْ وَالْكِي وَلَوْلُ عَلْمَ الْعَلْهُ وَلَوْلُهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا لَكُولُهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا لَكُولُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّ

٢. عن عبدالملك، عن ابى جعفر، قال: سألته عن هذه الآية: إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤتُونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكِعُونَ قلنا: من الذين آمنوا؟ قال: الذين آمنوا قلنا: بلغنا أنها نزلت في علي بن ابى طالب، قال: علي من الذين آمنوا» (طبرى، ١٤١٢: ١٨٦٨).

٣. قال ابن عباس: أسلم عبدالله بن ابى بن سلول، ثم قال: بيني و بين قريظة و النضير حلف و أنا أخاف الدوائر، فارتد كافرا. و قال عبادة بن الصامت: أبرأ إلى الله عز و جل من حلف قريظة و النضير، و أتولى الله و الرسول و الذين آمنوا فأنزل الله تعالى يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَ النَّصارى أَوْلِياءَ إلى قوله: فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ» (ثعلبي، ١٤٢٢: ٨١/٤).



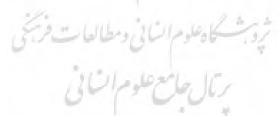
این گونه افراد تا روز قیامت کاربرد داشته باشد. چنانچه در روایت سوم حسکانی نیز عبارت «نزلت» وجود ندارد و به جای آن «قال النبی» استفاده شده است. یعنی ممکن است این آیه در زمان اعطای خاتم تو سط امیرالمؤمنین نازل شده با شد و پیامبر از همین آیه در واقعه عبادة بن صامت استفاده کرده با شد. شاهد دیگر، سؤال پیامبر از فقیر است که چه کسی و در چه حالی به تو اعطا کرد؟ آیا نمی توان این سؤال را تطبیق آیه بر خصوص حضرت امیر دانست؟

#### نتيجهگيري

با توجه به مسیری که علمای امامیه ذیل آیه ولایت پیش گرفته اند، حجت را در مباحث اعتبار سنجی به طور کامل اقامه کرده و جای شک و شبهه ای باقی نگذاشته اند که آیه ولایت در جریان اعطای خاتم توسط حضرت امیرالمؤمنین × نازل شده است. اندیشمندان امامیه با استفاده از روشهای مرسوم اهل سنت در اعتبار سنجی، و همچنین بهره گیری از جدل و اعترافات علمای ایشان، شأن نزول آیه ولایت را در حق امیرالمؤمنین × اثبات کرده اند.

در این مسیر، علمای امامیه همواره از مقبولات اندیشمندان غیر شیعه استفاده کردهاند تا استدلال آنها برای مخالفین وا ضح و دارای حجیت با شد. نکته مهمی که از روش مجموعی اندی شمندان امامیه حاصل شد، اهمیت اثبات صدور حدیث است، نه فقط تمسک به تصحیح احادیث.

برای اتمام استدلال امامیه در اثبات امامت امیرالمؤمنین × بر مبنای آیه ولایت، باید به مباحث دلالت و پاسخ به شبهات نیز پرداخته شود.





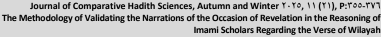
#### فهرست منابع

- 1. ابن أبي حاتم، أبو محمد عبدالرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، عربستان: مكتبة نزار مصطفى الباز، چاپ سوم، ١٤١٩ق.
- ۲. ابن البيع، أبوعبدالله الحاكم محمد بن عبدالله بن محمد بن حمدويه، معرفة علوم الحديث، بيروت: دارالكتب العلمية، چاپ دوم، ۱۳۹۷ق.
- ٣. أبوالحجاج المزى، يوسف بن الزكى عبدالرحمن، تهذيب الكمال، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٠ق.
  - ٤. أبوحاتم التميمي البستي، محمد بن حبان بن أحمد، الثقات، بيروت: دارالفكر، ١٩٧٥ق.
- ٥. \_\_\_\_\_\_، المجروحين، مكه مكرمه: دار الباز للنشر و التوزيع، بي تا.
- 7. أحمد عبدالحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، كتب ورسائل و فتاوى شيخ الإسلام ابن تيميه، بي تا: مكتبة ابن تيميه.
- ٧. آمدى، على بن محمد، الإحكام في أصول الأحكام، دمشق-بيروت: المكتب الاسلامى،
  ١٤٠٢ق.
  - ٨. اميني، عبدالحسين، الغدير في الكتاب و السنة و الادب، قم: مركز الغدير، ١٤١٦ق.
    - ٩. تفتازاني، سعدالدين، شرح المقاصد، قم: الشريف الرضي، ٩٠٤ق.
- ۱۰. پارسانیا، حمید؛ «روش شناسی و اندیشه ی سیاسی»، فصلنامه ی علوم سیاسی، ۱۳۸۳، شماره ۸۲، ص ۲ تا ۲۲.
- ۱۱. ثعلبى نيشابورى، ابواسحاق احمد بن ابراهيم، الكشف و البيان عن تفسير القرآن، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٢ق.
  - ١٢. جرجاني، مير سيد شريف، شرح المواقف، قم: الشريف الرضى، ١٣٢٥ق.
- ۱۳. حسكاني، عبيدالله بن احمد، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت ارشاد اسلامي، ۱۶۱۱ق.
- ۱٤. حکیمباشی، حسن، «سبب نزول آیه ولایت»، پژوهشهای قرآنی، ۱۳۷٤، دوره ۱، شماره ۲، صفحه ۸۷ تا ۱۲۷.
  - ١٥. حلبي، ابوالصلاح، تقريب المعارف، قم: انتشارات الهادي، ٤٠٤ق.
  - ١٦. حلبي، ابوالحسن، إشارة السبق، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٤ق.
- ١٧. ذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، سير أعلام النبلاء، بيروت: مؤسسة الرسالة، چاپ دوم، ١٤٠٥ق.
- ١٨. \_\_\_\_\_\_، الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، جدة: دار القبلة للثقافة الإسلامية مؤسسة علوم القرآن، ١٤١٣ق.
- 19. \_\_\_\_\_\_، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ١٣٨٢ق.



- ٢. الزيلعي، جمال الدين عبدالله بن يوسف بن محمد، تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في تفسير الكشاف للزمخشري، الرياض: دار ابن خزيمة، ١٤١٤ق.
- ٢١. سبط ابن جوزى، تذكرة الخواص من الأمة في ذكر خصائص الأئمة، قم: منشورات الشريف الرضي، ١٤١٨ق.
  - ٢٢. سبحاني، جعفر، مفاهيم القرآن، قم: موسسه امام صادق، چاپ چهارم، ١٤٢١ق.
- ٢٣. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، الدر المنثور في تفسير المأثور، قم: كتابخانه آية الله مرعشى نحفي، ٤٠٤ ق.
- ٢٤. \_\_\_\_\_، الازدهار في ما عقده الشعراء من الأحاديث و الآثار، شامله نسخه مرح.
- ٥٢. شارح بخارى، عبدالعزيز بن احمد، كشف الاسرار عن اصول فخر الاسلام البزدوى، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤١٨ق.
- ۲٦. شهرزورى، ابو عمرو عثمان بن عبدالرحمن، مقدمة ابنالصلاح، بيروت: دارالفكر المعاصر، بيراد.
  - ٢٧. شيخ مفيد، الفصول المختارة، قم: المؤتمر العالمي للشيخ المفيد، ١٤١٣ق.
- ۲۸. طباطبایی، سید محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعة مدرسین حوزه علمیه قم، چاپ ینجم، ۱٤۱۷ق.
  - ۲۹. طبرسی، فضل بن حسن، إعلام الوری بأعلام الهدی، تهران: اسلامیه، چاپ سوم، ۱۳۹۰ق.
- ٠٣٠. طبري ابو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار المعرفه، ١٤١٢ق.
  - ٣١. طحاوي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة، شرح معانى الآثار، ١٤١٤ق: عالم الكتب.
  - ٣٢. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، بيروت: دار احياءالتراث العربي، بي تا.
- ٣٣. \_\_\_\_\_، الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد، بيروت: دار الأضواء، چاپ دوم، ٢٠٠٥ق.
- ۳٤. ضیائی بیگدلی، حمیدرضا، «متدولوژی حقوق بینالملل»، مجله پژوهش حقوق و سیاست، سال هفتم (شماره ۱۵ و ۱۶): ۱۳۸٤.
- ٣٥. عبيدلي، سيد عميد الدين، إشراق اللاهوت في نقد شرح الياقوت، تهران: ميراث مكتوب، ١٣٨١ش.
- ٣٦. عجلى، أبو الحسن أحمد بن عبدالله بن صالح، معرفة الثقات، مدينه منوره: مكتبة الدار، ٥٠٤ معرفة الثقات، مدينه منوره: مكتبة الدار،
- ٣٧. العسقلاني الشافعي، أحمد بن على بن حجر أبو الفضل، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، مدينه منوره: جامعه طيبه، ١٤٢٩ق.
- ۳۸. \_\_\_\_\_\_، تقریب التهذیب، سوریه: دار الرشید، ۱۶۰۳. \_\_\_\_\_\_
- ۳۹. \_\_\_\_\_\_، تهذیب التهذیب، بیروت: دار صادر، ۵۱۳۲٥.









- ٠٤. \_\_\_\_\_\_، فتح الباري، بيروت: دارالمعرفة، ١٣٧٩ق.
- ا ٤. \_\_\_\_\_\_، لسّان الميزان، هند: دائرة المعرف النظامية، \_\_\_\_\_\_. حياب دوم، ١٣٩٠ق.
- ٤٢. علم الهدى، على بن حسين، الذريعة إلى أصول الشريعة، تهران: دانشگاه تهران-موسسه انتشارات و چاب، ١٣٧٦ش.
- ٤٣. فاضل مقداد، إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، قم: انتشارات كتابخانه آيتالله مرعشي (ره)، ١٤٠٥ق.
- ٤٤. فخررازي، محمد بن عمر، مفاتيح الغيب، بيروت: دار احياءالتراث العربي، چاپ سوم، ٢٤٢ق.
- ٥٤. قاسم بن محمد بن على، الأساس لعقائد الأكياس، صعده: مكتبة التراث الإسلامي، چاپ سوم، 1٤٢١ق.
  - ٤٦. قرطبي، أبو محمدعلي بن أحمد بن سعيد بن حزم، المحلي بالآثار، بيروت: دارالفكر، بي تا.
- ٤٧. كتاني، أبو عبدالله محمد بن أبي الفيض جعفر بن إدريس الحسني الإدريسي، نظم المتناثر من الحديث المتواتر، مصر: دارالكتب السلفية، چاپ دوم، بي تا.
  - ٤٨. كيا هراسي، أبو الحسن على بن محمد، أحكام القرآن، بيروت: دارالكتب العلمية، ٥٠٤ق.
- ٤٩. لكهنوى، ميرحامد حسين، عبقات الأنوار في إمامة الأئمة الأطهار، اصفهان: كتابخانه امير المؤمنين، چاپ دوم، ١٣٦٦ ش.
- ٥. مويدى، ابراهيم بن احمد بن محمد، الإصباح على المصباح في معرفة الملك الفتاح، صنعا: مؤسسة الإمام زيد بن على، چاپ اول، ١٤٢٢ق.
- ٥١. مرعشى، قاضى نورالله، احقاق الحق و ازهاق الباطل، قم: مكتبه آيتالله المرعشى النجفى، ٩٠٤.
  - ٥٢. مظفر، محمد حسن، دلائل الصدق لنهج الحق، قم: مؤسسة آل البيت، ١٤٢٢ق.
- ٥٣. مكارم شيرازي، ناصر، آيات الولاية في القرآن، قم: مدرسه الامام على بن ابي طالب، ١٤٢٥ق.
  - ٥٤. \_\_\_\_\_، نفحات القرآن، قم: مدرسه الامام على بن ابي طالب (ع)، ١٤٢٦ق.
    - ٥٥. ميلاني، سيدعلي، نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار، قم: مهر، ١٤١٤ق.
- ٥٦. ناصر الدين الباني، محمد، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، بيروت: المكتب الاسلامي، چاپ دوم، ١٤٠٥ق.
- ٥٧. نجارزادگان، فتحالله، «بازخوانی مدارک و اسناد شأن نزول آیه ولایت»، پژوهشنامه حکمت و فلسفه اسلامی، ۱۳۸۱، شماره ۱، صفحه ٤٣ تا ٦١.
- ٥٨. هيتمي، أبي العباس أحمد بن محمد بن محمد بن على ابن حجر، الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٩٧م.

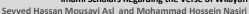




#### **Bibliography**

- 1. 'Ijlī, Abū al-Ḥassan Aḥmad bin 'Abdullāh bin Ṣāliḥ, Ma'rifat al-Thiqāt (The Knowledge of the Trustworthy [Narrators]), Madīnah al-Munawwarah: Maktabat al-Dār, 1500 AH (1900 CE).
- Y. 'Ubaydlī, Seyyed 'Amīd al-Dīn, *Ishrāq al-Lāhūt fī Naqd Sharḥ al-Yāqūt (The Divine Illumination in Critiquing the Explanation of the Yāqūt)*, Tehran: Mīrāth Maktūb, YYAY SH (Y··Y CE).
- T. Abū al-Ḥajjāj al-Mizzī, Yūsuf bin al-Zakī 'Abd al-Raḥmān, *Tahdhīb al-Kamāl (The Refinement of Perfection)*, Beirut: Maktabat al-Risālah, 15. AH (194. CE).
- <sup>4</sup>. Abū Ḥātim al-Tamīmī al-Bustī, Moḥammad bin Ḥibbān bin Aḥmad, *Al-Majrūḥīn* (*The Wounded [Narrators]*), Mecca: Dār al-Bāz lil-Našr wa al-Tawzī<sup>4</sup>, n.d.
- o. Abū Ḥātim al-Tamīmī al-Bustī, Moḥammad bin Ḥibbān bin Aḥmad, *Al-Thiqāt (The Trustworthy)*, Beirut: Dār al-Fikr, 1940 CE.
- 7. Aḥmad bin 'Abd al-Ḥalīm bin Taymīyah al-Ḥarrānī Abū al-'Abbās, *Kutub wa Rasā'il wa Fatāwī Sheikh al-Islām Ibn Taymīyah (Books, Letters, and Fatwas of Sheikh al-Islām Ibn Taymīyah)*, N.p.: Maktabat Ibn Taymīyah, n.d.
- Y. Al-'Asqalānī al-Shāfi'ī, Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar Abū al-Faḍl, Fatḥ al-Bārī (The Opening of the Great), Beirut: Dār al-Ma'rifah, ١٣٧٩ AH (١٩٦٠ CE).
- ^. Al-'Asqalānī al-Shāfi'ī, Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar Abū al-Faḍl, Lisān al-Mīzān (The Tongue of the Balance), India: Dā'irāt al-Ma'ārif al-Nizāmīyah, Ynd Edition, Y9. AH (1986 CE).
- 4. Al-'Asqalānī al-Shāfi'ī, Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar Abū al-Faḍl, Nuzhat al-Nazr fī Tawḍīḥ Nukhbah al-Fikr fī Muṣṭalaḥ Ahl al-Athar (The Sightseeing in Clarifying the Best Ideas in the Terminology of the People of Ḥadīth), Madīnah al-Munawwarah: Jāmi'at Ṭaībah, '٤٢٩ AH ('Y··· CE).
- 1. Al-'Asqalānī al-Shāfi'ī, Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar Abū al-Faḍl, *Taqrīb al-Tahdhīb* (The Approximation of Refinement), Syria: Dār al-Rashīd, 15.7 AH (1947 CE).
- 11. Al-'Asqalānī al-Shāfi'ī, Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar Abū al-Faḍl, *Tahdhīb al-Tahdhīb* (Refinement of the Refinement), Beirut: Dār Ṣādir, 1770 AH (1904 CE).
- 17. Alam al-Hudā, 'Alī bin Ḥusayn, Al-Zarī'ah ilā Uṣūl al-Sharī'ah (The Ways to the Foundations of the Law), Tehran: University of Tehran, Publishing Institute, 1771 SH (1997 CE).
- Yr. Āmidi, 'Alī bin Moḥammad, Al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām (The Judgment in the Principles of Judgments), Damascus-Beirut: Al-Maktabah al-Islāmīyah, Y٤٠٢ AH (Y٩٨٢ CE).
- 14. Amīnī, 'Abd al-Ḥusayn, Al-Ghadīr fī al-Kitāb wa al-Sunnah wa al-Adab (The Ghadīr in the Book, Sunnah, and Literature), Qom: Markaz al-Ghadīr, 1417 AH (1997 CE).
- 1°. Dhahabī, Shams al-Dīn Abū 'Abdullāh Moḥammad bin Aḥmad bin 'Uthmān bin Qaymāz, Siyar A 'lām al-Nubalā' (The Lives of the Noble Figures), Beirut: Maktabat al-Risālah, 'nd Edition, '٤٠° AH (١٩٨° CE).
- 17. Dhahabī, Shams al-Dīn Abū 'Abdullāh Moḥammad bin Aḥmad bin 'Uthmān bin Qaymāz, Al-Kāshif fī Ma'rifah Man Lahu Riwayah fī al-Kutub al-Sitta (The Revealer in the Knowledge of Those Who Have Narrations in the Six Books), Jeddah: Dār al-Qiblah li'l-Thaqāfah al-Islāmīyah Maktabat 'Ulūm al-Qur'ān, ''' AH (1997 CE).







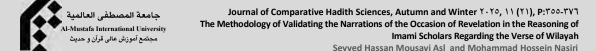
- Y. Dhahabī, Shams al-Dīn Abū 'Abdullāh Moḥammad bin Aḥmad bin 'Uthmān bin Qaymāz, Mīzān al-I'tidāl fī Naqd al-Rijāl (The Balance of Moderation in Critiquing the Narrators' Evaluation), Beirut: Dār al-Ma'rifah li'l-Ṭibā'ah wa al-Našr, YKAY AH (1977 CE).
- ነሳ. Diyā'ī Bīgdilī, Ḥamīdridā, *Metadulūjī Ḥuqūq Bayn al-Milal (Methodology of International Law)*, Majallah-yi Pajoohish Ḥuqūq wa Siyasat, <sup>y</sup>th year (Issue ۱၀ and ነኘ): ነፕላ٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- 19. Fāḍil Muqdād, Irshād al-Ṭālibīn ilā Nahj al-Mustarshidīn (Guiding the Seekers to the Path of the Guided), Qom: Maktabat Āyatullāh Mar'ashī, 15.0 AH (1940 CE).
- Y. Fakhr al-Rāzī, Moḥammad bin 'Umar, *Mafātīḥ al-Ghayb (The Keys to the Unseen)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 'rd Edition, '\\'\' AH (\'\\\ CE).
- 11. Ḥakīm Bāshī, Ḥassan, Sabbab al-Nuzūl Āyah Wilāyah (The Cause of Revelation of the Verse of Wilāyah), Pajūhish-hā-yi Qur'ānī, ١٣٧٤ SH (١٩٩٥ CE), Vol. 1, no. 1, pp. ٨٧-11٤.
- YY. Ḥalbī, Abū al-Ḥassan, *Ishrā'at al-Sabq (The Indicators of Precedence)*, Qom: Maktabat al-Nashr al-Islāmī, Y£Y£ AH (Y99£ CE).
- Tr. Ḥalbī, Abū al-Ṣalāḥ, Taqrīb al-Ma'ārif (The Approximation of Knowledge), Qom: Intishārāt al-Ḥādī, પંદર્ AH (૧٩٨٤ CE).
- YŁ. Ḥaskānī, 'Ubaydullāh bin Aḥmad, *Shawāhid al-Tanzīl li-Qawā'id al-Tafḍīl (The Evidences of Revelation for the Rules of Preferment)*, Tehran: Sāzmān-yi Chāp wa Intishārāt Wazārat Irshād Islāmi, YŁYY AH (Y٩٩) CE).
- Yo. Haythamī, Abī al-'Abbās Aḥmad bin Moḥammad bin Moḥammad bin 'Alī bin Ḥajar, Al-Ṣawā'iq al-Muḥriqah 'alā Ahl al-Rafd wa al-Palāl wa al-Zandaqah (The Burning Thunderbolts upon the People of Rejection, Heresy, and Infidelity), Beirut: Maktabat al-Risālah, 1997 CE.
- Y٦. Ibn Abī Ḥātim, Abū Moḥammad 'Abd al-Raḥmān bin Moḥammad bin Idrīs bin al-Munzir, Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm li-Ibn Abī Ḥātim (The Exegesis of the Great Qur'ān by Ibn Abī Ḥātim), Arabia: Maktabat Nizār Muṣṭafā al-Bāz, "rd Edition, 1519 AH (1999 CE).
- YV. Ibn al-Bay', Abū 'Abdullāh al-Ḥākim Moḥammad bin 'Abdullāh bin Moḥammad bin Ḥamdawayh, *Ma'rifah 'Ulūm al-Ḥadīth (The Knowledge of the Sciences of Ḥadīth)*, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Ynd Edition, YTAY AH (YAYY CE).
- YA. Jurjānī, Mir Seyyed Sharīf, Sharḥ al-Mawāqif (The Commentary on the Positions), Qom: Al-Sharīf al-Raḍī, YYYO AH (YANY CE).
- Yª. Kattānī, Abū 'Abdullāh Moḥammad bin Abī al-Faīḍ Ja'far bin Idrīs al-Ḥassanī al-Idrīsī, Nazm al-Mutanāthur min al-Ḥadīth al-Mutawātir (The Arranging of the Dispersed Narrations from the Mutawātir Ḥadīths), Egypt: Dār al-Kutub al-Salafīyah, Ynd Edition, n.d.
- ۲۰. Kiyā Harasī, Abū al-Ḥassan 'Alī bin Moḥammad, Aḥkām al-Qur'ān (The Rulings of the Qur'ān), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, ۱٤٠٥ AH (۱۹۸٥ CE).
- T'. Laknawī, Mīr Ḥāmid Ḥusayn, 'Abqāt al-Anwār fī Imāmah al-A'immat al-'Aṭhār (The Fragrances of the Lights in the Imamate of the Pure Imams), Isfahan: Maktabat Amīr al-Mu'minīn, 'nd Edition, 'TTT SH ('944' CE).
- TY. Makārim Shīrāzī, *Nafahāt al-Qur'ān (Fragrances of the Qur'ān)*, Qom: Madrasah al-Imām 'Alī bin Abī Śāliḥ, ١٤٢٦ AH (٢٠٠٦ CE).





- TT. Makārim Shīrāzī, Nāṣir, Āyāt al-Wilāyah fī al-Qur'ān (The Verses of Wilāyah in the Qur'ān), Qom: Madrasah al-Imām 'Alī bin Abī Ṭālib, '٤٢° AH ('٠٠° CE).
- T's. Mar'ashī, Qāḍī Nūrullāh, *Iḥqāq al-Ḥaqq wa Izhāq al-Bāṭil (The Confirmation of the Truth and the Vanquishing of Falsehood)*, Qom: Maktabah Āyatullāh Mar'ashī al-Najafī, ١٤٠٩ AH (١٩٨٩ CE).
- To. Milānī, Seyyed 'Alī, Nafahāt al-Azhār fī Khulāṣah 'Abqāt al-Anwār (Fragrances of the Blossoms in the Summary of 'Abqāt al-Anwār), Qom: Mihr, YEYE AH (1998 CE).
- <sup>٢٦</sup>. Mūa'yyidī, Ibrāhīm bin Aḥmad bin Moḥammad, Al-Iṣbāḥ 'alā al-Miṣbāḥ fī Ma 'rifah al-Malik al-Fattāḥ (The Dawn upon the Lantern in the Knowledge of the King, the Conqueror), Ṣan'ā': Maktabat al-Imām Zayd bin 'Alī, 'st Edition, '٤٢٢ AH (٢٠٠٢ CE).
- TV. Muzaffar, Moḥammad Ḥassan, Dalā'il al-Ṣidq li-Nahj al-Ḥaqq (The Proofs of Truth for the Path of Truth), Qom: Mu'assasat Āl al-Bayt, ١٤٢٢ AH (٢٠٠٢ CE).
- Takhriyi Aḥādīth Manār al-Sabīl (The Refreshment of the Throat in the Verification of the Narrations of Manār al-Sabīl), Beirut: Al-Maktabah al-Islāmīyah, Ind Edition, Ito AH (IAAO CE).
- \* · · Pārsānīyā, Ḥamīd, Rūshnāsmī wa Andīshah-yi Sīyāsī (Methodology and Political Thought), Faslnāmah-yi 'Ulūm Sīyāsī, '٣٨٣ SH (٢٠٠٤ CE), no. ٢٨, pp. ٦-٢٢.
- 1). Qāsim bin Moḥammad bin 'Alī, Al-Asās li-'Aqā'id al-Akīyās (The Foundation for the Beliefs of the Wise), Ṣa'dah: Maktabat al-Turāth al-Islāmī, "rd Edition, YEYY AH (Y··) CE).
- ¿Y. Qurṭubī, Abū Moḥammad 'Alī bin Aḥmad bin Sa'īd bin Ḥazm, *Al-Muḥallā bi'l-Āthār (The Annotated Collection of Narrations)*, Beirut: Dār al-Fikr, n.d.
- ٤٣. Shahrzūrī, Abū 'Amr 'Uthmān bin 'Abd al-Raḥmān, Muqaddimah Ibn al-Ṣalāḥ (The Introduction of Ibn al-Ṣalāḥ), Beirut: Dār al-Fikr al-Mu'āṣir, n.d.
- 55. Shārīḥ Bukhārī, 'Abd al-'Azīz bin Aḥmad, Kashf al-Asrār 'an Uṣūl Fakhr al-Islām al-Bazdawī (The Unveiling of Secrets on the Principles of Fakhr al-Islām al-Bazdawī), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1514 AH (1994 CE).
- ٤٥. Sheikh Mu'fīd, Al-Fuṣūl al-Mukhtārah (The Selected Chapters), Qom: International Conference on Sheikh al-Mufīd, ۱٤١٣ AH (۱۹۹۳ CE).
- الاتام. Subḥānī, Ja'far, Mafāhīm al-Qur'ān (Concepts of the Qur'ān), Qom: Maktabat Imām Sādiq, ٤th Edition, ١٤٢١ AH (۲۰۰۰ CE).
- ٤٧. Subt bin Jowzī, Tadhkirah al-Khawāṣ min al-Ummah fī Dhikr Khawāṣ al-A'immah (The Memoir of the Special Characteristics of the Community in Mentioning the Special Characteristics of the Imams), Qom: Maktabat al-Sharīf al-Raḍī, ١٤١٨ AH (١٩٩٨ CE).
- ¿^. Suyūṭī, 'Abd al-Raḥmān bin Abī Bakr, Al-Durr al-Manthūr fī Tafsīr al-Ma'thūr (The Scattered Pearls in the Exegesis of Narrated [Sources]), Qom: Kitābkhānah-yi Āyatullāh Mar'ashī Najafī, ) ٤٠٤ AH () ٩٨٤ CE).





- ٤٩. Suyūṭī, 'Abd al-Raḥmān bin Abī Bakr, Al-Izdiḥār fī Mā 'Aqdahu al-Shu'arā' min al-Aḥādīth wa al-Āthār (The Flourishing in What the Poets Have Included of Narrations and Traditions), Complete Version ", o.
- ••. Ṭabarī, Abū Ja'far Moḥammad bin Jarīr, Jāmi' al-Bayān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Comprehensive Explanation in the Exegesis of the Qur'ān), Beirut: Dār al-Ma'rifah, V£YY AH ( ١٩٩١ CE).
- \. Tabarsī, Faḍl bin Ḥassan, I'lām al-Warā' bi-A'lām al-Hudā (The Announcement of the Guides by the Figures of Guidance), Tehran: Islāmīyah, "rd Edition, \rangle AH (\qquad \qquad \colon CE).
- °Y. Ṭabāṭabā'ī, Seyyed Moḥammad Ḥusayn, *Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Scale in the Exegesis of the Qur'ān)*, Qom: Dīwān Intishārāt Islāmi Jāmi'at Mudarrisīn Ḥawzah 'Ilmīyah Qom, oth Edition, YEYY AH (1994 CE).
- or. Tafṭāzānī, Sa'd al-Dīn, Sharḥ al-Maqāṣid (The Commentary on the Objectives), Qom: Al-Sharīf al-Raḍī, ١٤٠٩ AH (١٩٨٩ CE).
- ° <sup>1</sup>. Ṭaḥāwī, Abū Ja'far Aḥmad bin Moḥammad bin Salāmah, Sharḥ Ma'ānī al-Āthār (The Explanation of the Meanings of Narrations), <sup>1</sup> <sup>1</sup> AH: 'Ālam al-Kutub.
- Դ. Ṭūsī, Moḥammad bin Ḥassan, Al-Iqtiṣād fīmā Yata 'allaq bil- 'Aqīdah (The Economy Regarding Beliefs), Beirut: Dār al- 'Aḍwā', Կոd Edition, ۱٤٠٦ AH (۱۹۸٦ CE).
- ° V. Ṭūsī, Moḥammad bin Ḥassan, Al-Tibyān fī Tafsīr al-Qur'ān (The Clarification in the Exegesis of the Qur'ān), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, n.d.
- on. Zaylā'ī, Jamāl al-Dīn 'Abdullāh bin Yūsuf bin Moḥammad, Takhriyj al-Aḥādīth wa al-Āthār al-Wāqi'ah fī Tafsīr al-Kashāf li'l-Zamakhsharī (The Verification of the Ḥadīths and Narrations Found in the Exegesis of al-Kashāf by Zamakhsharī), Riyadh: Dār Ibn Khuzaymah, ١٤١٤ AH (١٩٩٤ CE).

