

# The Combination of Three-Lettered Verbal Roots with Extra Letters (Abwab Thulathi Mazid) with Prepositions and Their Impact on the Translations of the Sermons of Nahj al-Balaghah \*

Masoumeh Nasari Pozeh ' and Hossein Shirafkan '

#### **Abstract**

December Y • Y ..



Utilizing the exalted concepts and spiritual messages in the words of religious leaders necessitates providing an accurate translation that adheres to the latest translation standards. This is particularly significant in the context of Nahi al-Balaghah, as it plays a key role in spreading the culture of Ali (AS) and transmitting its teachings. Nahi al-Balaghah, as a masterpiece of literary prose, dissects expressions in the most precise manner within the framework of Arabic grammar rules. The study of prepositions, as one of the smallest syntactic components of the Arabic language, whose independence is maintained alongside other words, showcases a delicate web of connection in this unparalleled speech. This research seeks, through a descriptive-analytical approach, using various linguistic dictionaries and commentaries on Nahj al-Balaghah, to highlight the necessity of reflecting on the linguistic and semantic function of prepositions. Accordingly, five examples of phrases containing three-lettered verbal roots combined with prepositions were selected from the entirety of Nahi al-Balagha's sermons. These were then examined and critiqued in five Persian translations of Nahi al-Balagha: those by Fayz al-Islam, Ansari, Shahidi, Zamani, and Dashti. The statistical report on the translators' performance in the selected examples showed that the translations by Fayz al-Islam and Ansari had the fewest errors, while those by Dashti and Shahidi exhibited the highest number of inaccuracies.

**Keywords:** Sermons of Nahj al-Balaghah, Translation Criticism, Three-Lettered Verbal Roots (Abwab Thulathi Mazid), Prepositions (huruf e jarr).

<sup>\*.</sup> Date of receiving: ۲۷ March ۲۰۲۳, Date of modification: ۲٤ September ۲۰۲۳, Date of approval: ۲

<sup>\.</sup> Level \( \mathbb{T}\), Department of Arabic Language and Literature, Siddiqah Kobra Teacher Training Center, Qom, Iran, (Corresponding Author) (ma.nassaria@gmail.com).

<sup>7.</sup> Assistant Professor and Faculty Member, Department of Arabic Language and Literature, Al-Mustafa International University, Qom, Iran (shirafkan & @gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ و تأثیر آن در ترجمههای خطبههای نهجالبلاغه \*

معصومه نصاری پوزه ۱ و حسین شیرافکن ۲



چکیده

بهرهمندی از مفاهیم متعالی و پیام های معنوی کلام بزرگان دین، مستلزم ارائه برگردانی دقیق و مطابق جدیدترین معیارهای علم ترجمه است. که این مهم در باب نهج البلاغه و گسترش فرهنگ علوی و انتقال آموزههای آن را بر دوش دارد. نهج البلاغه به عنوان شاهکار نثر ادبی عبارات را به دقیق ترین وجه در قالب قواعد عربی تجزیه نموده است. بررسی حروف جرّ به عنوان جزئی ترین قسمت نحوی زبان عربی، که استقلالش در کنار کلمات دیگر حفظ می شود، شبکه ارتباطی ظریفی را در این کلام بی بدیل به نمایش می گذارد. پژوهش حاضر در تلاش است تا با تکیه بر روش توصیفی – تحلیلی و با استفاده از معاجم مختلف لغوی و شروح نهج البلاغه و ذکر ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با گونه های مختلف حروف جرّ، لزوم تدبّر بر کارکرد زبانی – معنایی این حروف را دوچندان سازد. براین اساس، داده های مربوط به پنج مورد از عباراتی که دربردار نده ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ از کل خطبه های نهج البلاغه انتخاب و در پنج برگردان به فارسی نهج البلاغه از فیض الاسلام، انصاری، شهیدی، زمانی و د شتی مورد بر سی و نقد قرار گرفت. گزارش آماری عملکرد مترجمان در نمونه های مورد بر سی ذشان داد که ترجمه فیض الاسلام و انصاری کمترین و ترجمه د شتی و شهیدی بیشترین تعداد لغزش را داشته اند.

واژگان كليدى: خطبه هاى نهج البلاغه، نقد ترجمه، ابواب ثلاثى مزيد، حروف جرّ.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۲/۰۷۰۷، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۲/۰۷۰۲ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۰۹/۱۱.

ا. سطح سه، گروه زبان و ادبیات عرب، مرکز تربیت مدرس صدیقه کبری، قم، ایران، «نویسنده مسئول»؛ (ma.nassaria@gmail.com).
 ۲. استادیار و عضو هیات علمی گروه زبان وادبیات عرب، جامعه المصطفی العالمیه، قم، ایران؛ (shirafkan ٤٣@gmail.com).



#### مقدمه

ترجمهٔ متون دینی، به دلیل حسا سیت مضاعفی که ازلحاظ انتقال معنا دارد، همواره با چالشهایی همراه است که از آن جمله می توان به ساختار ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ و نقش آنها در تغییر معانی افعال ا شاره نمود. در نهج البلاغه نیز موارد بسیاری از کاربرد ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ گوناگون وجود دارد که توجه و اهتمام کافی به این مهم، می تواند راهگشای درک مفاهیم کلام آن حضرت باشد.

ازاین رو پژوهش حاضر درصدد است تا با روش کتابخانه ای و به شیوهٔ نقد ادبی و با استفاده از معاجم مختلف لغوی، همچنین استفاده از شروح و تفاسیری که بر نهج البلاغه نگاشته شده است به چالش های پیش روی مترجمان در ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ بپردازد. به منظور انجام تحقیق حاضر، ابتدا تمامی مشتقات ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ در خطبه های نهج البلاغه مورد جستجو قرار گرفت و تمامی عبارات شامل این مشتقات استخراج گردید. پس از استخراج این واژه ها، برای دستیابی به فهم دقیق معانی واژه ها و لغات به «معاجم مختلف لغوی»، «شروح متعدد نهج البلاغه» مراجعه و با توجه به همه قراین و در نظر گرفتن شرایط لازم، صحیح ترین معنا برای واژه ها استنباط گردید؛ از آنجاکه مجال برای بیان تک تک عبارات در مقاله وجود ندارد به بیان چند مثال از لغزش های معنایی صورت گرفته در امر ترجمهٔ مشتقات ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ بسنده شد.

در پایان با استفاده از مطالعات اجمالی صورت گرفته، مشخص شد که کدامیک از مترجمان یادشده نهجالبلاغه کمترین و بیشترین لغزش را درزمینهٔ برگردان ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ داشته اند. البته لازم به اشاره است که برای قضاوت دقیق تر میزان لغزشهای مترجمان کتاب نهجالبلاغه، نیاز به مطالعات آماری بیشتری است؛ ولی بررسی اجمالی صورت گرفته نشان از لغزشهای قابل توجه می دهد.

لازم به ذکر است دلیل انتخاب ترجمه های یادشده از میان انبوه ترجمه های نهج البلاغه این است که ترجمهٔ فیض الاسلام و انصاری جزو ترجمه های موسوم به وفادار به شمار می آیند (فیض الاسلام، ۱۳۷۹: ۸/۱؛ انصاری قمی، بی تا: ۱۷). مشخصهٔ بارز ترجمهٔ شهیدی علاوه بر صحت و تطبیق یکایک واژگان عربی به فارسی، در مراعات ویژگی ادبی این اثر جاودانی، یعنی به کار بردن صنایع لفظی و آرایش های ادبی به ویژه سجع است (شهیدی، ۱۳۷۸: ۲) و ویژگی ترجمهٔ دشتی و زمانی نیز، روانی، سادگی مفاهیم و عمومی بودن آن است (دشتی، ۱۳۷۹: ۱۰؛ زمانی، ۱۶۲۰؛ ۸).





#### الف. تبیین، ضرورت و پیشینهٔ پژوهش

مصدر و ریشهٔ هر واژه، معنای ویژهای دارد که در هیئت ثلاثی مجرّد آن جلوه می کند. هنگامی که ریشه و مادهٔ اصلی یک واژه به ابواب ثلاثی مزید درآید، جلوه و معنایی دیگر از آن واژه رخ می نماید و گاه نیز معنای جدیدی را می رساند. برای مثال «تَرَب» به معنای « خاکی شد یا خاک نشین شد»، است. اگر این واژه به باب إفعال برود، واژهٔ «أَترَب» از آن به دست می آید و معنایی برخلاف معنای نخست پیدا می کند و معنای آن این گونه خواهد بود: غنی شد، ثروت و پول در نظر او همانند خاک بی ارزش شد. نکته مهم در ابواب ثلاثی مجرّد و ثلاثی مزید آن است که افعال ثلاثی مجرّد یا ثلاثی مزید وقتی با حروف جرّ همراه می شوند معنایی متفاوت یا جدید را می ر سانند. آ شنایی با معانی متفاوت حا صل از همراه شدن حروف جرّ با فعل، تأثیر گسترده ای بر فهم دقیق واژه دارد.

در اینجا به دو نمونه از ابواب ثلاثی مزید که متأثر از حروف جرّ ، معانی متفاوت به خود میگیرند، اشاره می شود:

نمونهٔ اول: اهل لغت در مورد فعل «تَعاهَدَ» تصریح می کنند که مصدر ثلاثی مجرد این فعل یعنی «عَهد» به معنای نگهداری و مراعات پی در پی است و سپس وفاداری، آرامش خاطر، سفارش، پیمان و سسوگند را از جهت اینکه مراعات آن ها لازم است عهد گفته اند (حیدری، ۱۳۸۱: ۵۲۵/۱) و فعل «تعاهَدَ» در باب تفاعل به یکی از دو معنای زیر به کار می رود:

الف) به عهده گرفتن، و اهتمام ورزیدن به شیء و اصلاح آن: در این وضعیت معنای فعل «تعاهد» متعدی بدون واسطهٔ حرف جرّ است و در همین معنی از باب تَفَعُّل نیز به کار میرود، گفته می شود: «تعاهَدْتُ الشیء» یا «تَعَهَّدْتُ الشیء» یا «تَعَهَّدْتُ الشیء» یعنی به آن شیء عنایت ورزیدم و آن را مورد اهتمام قرار دادم (طریحی، ۱۳۷۵: ۱۱۲/۳). در سخن امیرالمؤمنین × عبارت «تعاهَدُوا آمُرَ الصلوق» (خطبه/۱۹۹) به همین معنای دوم به کاررفته است، یعنی به امر نماز اهتمام ورزید.

ب) عهد و پیمان بین دو نفر یا بیش تر: که در این حالت همان معنای باب تفاعل یعنی معنای مشارکت در آن وجود دارد. در چنین وضعیتی فعل «تعاهد» فعلی لازم است و با «علی» متعدی می گردد، برای مثال گفته می شود: «تَعاهدَ الخصمانِ علی ترکِ القتالِ بینهما». دو گروه دشمن باهم دیگر پیمان بستند پیمانی که لازم المراعات است (حیدری، ۱۳۸۱: ۲۰/۱).

نمونهٔ دوم: اهل لغت در خصوص «إیمان» مصدر ثلاثی مزید از باب إفعال نیز گفته اند: واژهٔ ایمان و مشتقّات آن، گاه متعدّی بنفسه است و گاه با حرف جرّ متعدّی می شود. در حالت اوّل (متعدّی بنفسه)، این مصدر و مشتقّات آن به معنای «در امان قرار دادن، ایمن کردن، تصدیق و باور قلبی» به کار



مى رود (مصطفوى، ١٤٣٠: ١٦٤/١). براى مثال در دعاى افتتاح مى خوانيم: «الحمدُ للهِ الّذى يُؤمِنُ الخَائِفينَ ويُنَجِّى الصَّالِحِينَ» كه عبارت «يُؤمن الخائفين» يعنى: ترسيدگان را امان مى دهد.

در حالت دوّم (متعدّی به حرف جرّ) گاه با حرف جرّ «با» و گاه با حرف جرّ «لا» به کار می رود (راغب اصفهانی، ۱٤۱۲: ۹۱/۱). هرگاه این کلمه با حرف جرّ «باء» متعدّی شود، معنای «باور کردن، اقرار و اعتراف نمودن» می دهد (حیدری، ۱۳۸۱: ۳۱/۱). امّا هرگاه این کلمه با حرف جرّ «لام» متعدّی شود، به معنای «پذیرفتن، تسلیم شدن و اذعان کردن» است. برای مثال در آیهٔ مبارک 
آوما أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ کُنَّا صَادِقِینَ ٥ (یو سف/۱۷)؛ عبارت (مَا أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا) به معنای «تو پذیرندهٔ سخن ما نیستی» آمده است (ازهری ۱۶۲۱: ۹۷/۱۵).

بنابراین همانگونه که ملاحظه شد، توجه به رابطه ترکیبی بین فعل و حرف جرّ برای رسیدن به معنای مطلوب ضروری و انکارناپذیر است. پژوهش حاضر در این راستا، به دنبال پاسخگویی به این پرسسش است که ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ چه تأثیری در ترجمههای خطبههای نهج البلاغه دارد؟ بر اساس مطالعات اجمالی انجام شده در نهج البلاغه موارد بسیاری از کاربرد ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ گوناگون وجود دارد که بهطور مختصر نمونههایی را موردبررسی قرار می دهیم. مصادیق موردبررسی، نه از باب استقرای تام، بلکه صرفاً بهعنوان نمونههایی از ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ ه ستند و مطالعات بی شتر و دقیق تر می تواند موارد دیگری نیز به د ست دهد که به اقتضای ساختار این نوشتار از پرداختن به آنها خودداری می شود. همچنین پرداختن تفصیلی به مصادیق بیشتر، خارج از حوصله نوشتاری در سطح یک مقاله است.

ضرورت و اهمیت پژوهش: با توجه به شکلگیری و به وجود آمدن ترجمههای متعدد و همچنین با توجه به نقش مهم ترجمه در انتقال معارف و مفاهیم متون دینی به افراد جامعه- بهویژه افرادی که با عربی آشنایی ندارند- آثاری در مسائل نظری ترجمه به رشته تحریر درآمده است (پاکتچی، ۱۳۹۲: ۱۰). از دغدغههای اصلی این آثار خودآگاه کردن لغزشگاههای پیش روی مترجمان است؛ تا ارزیابیها بر پایه آن صورت گیرد و درنتیجه از یک سو خطاها آشکار شود و لغزشها مشاهده گردد و از سوی دیگر، امتیازها و برتریهای یک ترجمه عیان شود. این نو شتار نیز به دنبال همین دغدغه و هدف در پی تبیین بع ضی از لغز شگاههای مترجمان فار سی نهج البلاغه است تا علاوه بر ارائهٔ نقاط قوت و ضعف ترجمههای یادشده، تأثیر بسزایی در لغزش زدایی و تصحیح آنها و افزایش دقت مترجمان بعدی و هرچه نزدیک تر شدن ترجمه به متن نهج البلاغه داشته باشد.





ازجمله لغزشگاههای اشاره شده در پژوهش حاضر، که سبب شده مترجمان خطبههای نهجالبلاغه در ترجمهٔ آن توفیق کافی به دست نیاورده اند، ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ است. این ویژگی سبب می گردد تا با استعمال یک واژه در یکی از ابواب ثلاثی مزید و ترکیب آن با گونههای مختلف حروف جرّ، معنای آن نسبت به ثلاثی مجرد تفاوت یابد. در نهجالبلاغه نیز موارد بسیاری از کاربرد ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ گوناگون وجود دارد ، لذا عنایت داشتن به این مهم مخاطب را در درک معنای صحیح یاری می بخشد.

يه شينهٔ يژوهش: درزمينهٔ شناخت تغييرات ساختواژهاي زبان عربي و مسائلي همچون ا شتقاق و حروف معانی و تأثیر آن در تغییر معنای واژگان و کلام، مباحثی به شکل پراکنده در کتب نحوی ذکرشده است، اما در این زمینه برای آنکه بتوان پژوهشی مستقل و خاص را نام برد؛ می توان به پژوهشهایی ازجمله مقالهٔ «بازخوانی نقش حروف جرّ در آیات متشابه لفظی با رویکرد معناشناسی شناختی» نوشتهٔ ولى الله حسومي و مريم توكل نيا، منتشرشده در «مطالعات ادبي متون اسلامي» بهار ١٣٩٦-شماره ١٢، اشاره نمود که در این جستار به تبیین جایگاه حروف جرّ، که در کشف تفاوت معنایی این گونه آیات اهمیت بسزایی دارند، پرداخته شده است. افزون بر آن می توان به پژوهشی تحت عنوان «بررسی بلاغی حروف جرّ با شـواهدی از قرآن» نوشـته علی اکبر احمدی و ابراهیم نامداری، اشـاره نمود که در مجلهٔ «آموزش زبان، ادبیات و زبان شنا سی» ا سفند ۱۳۹۸ - شمارهٔ ٥، منتشر شدها ست که در آن به تقديم و تأخير حروف جرّ و تأثير آن در ايجاد معاني بلاغي و زيبايي سنخن همچون، تعظيم، اهتمام، قصر، حصر، اختصاص و ... اشاره شده است. همچنین می توان به مقالهٔ دکتری زبان و ادبیات عربی تحت عنوان « زیباشناسی حروف جار در آیات قرآن کریم از نگاه زمخشری » نوشتهٔ اصغر شهبازی را نام برد که در نشریهٔ دانشگاه بین المللی امام خمینی ۵ قزوین، شهریور ۱۳۹۸-شمارهٔ ۳۷ به چاپ رسیدهاست. نویسنده در این مقاله با اسلوب خاص خود که مبتنی بر پرسش و پاسخ است، علتهای ادبی حروف را جو یا می شـود و سـعی می کند معانی مختلف آنها را با توجه به فضـای کلّی آیه و در هم نشینی با واحدهای دیگر جمله بسنجد. در پایان می توان به مقالهٔ «واکاوی نظریهها در ماهیت، و كاركرد حروف جرّ در زبان قرآن» نوشــتهٔ صــادق عباســي و ســعيد نجفي اســداللهي، منتشــرشــده در «جستارهای زبانی» مرداد و شهریور ۱۳۹۹ - شمارهٔ ۵۷، اشاره نمود. این مقاله با برر سی تعاریف گوناگون حروف جرّ، به روش تحلیلی-توصیفی، در صدد یافتن تعریفی دقیق برای حروف جرّ است که با وضع طبیعی این حروف در کاربرد عرب، بهویژه کارکرد آنها در قرآن منطبق باشد تا با بهرهگیری از آن به عنوان یک شاخص علمی بتوان، آراء نحویان را در ماهیت، تعداد، تقسیمات و معانی حروف جرّ،



ارزیابی کرد. با توجه به اینکه شناخت تغییرات مختلف ساختواژه ها و ترکیب آن ها با حروف جرّ متنوع، رابطه تنگاتنگی با تغییر معنایی دارد و ترجمه های نهج البلاغه تاکنون از این منظر مورد ارزیابی قرار نگرفته اند، پژوهش پیشروی در نوع خود نو به شمار می رود.

#### ب. نمونههایی از ترکیب ابواب ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ در نهجالبلاغه

یکی از اصول بسیار مهم در ترجمهٔ زبان عربی، توجه به همراهی واژگان زبان عربی با حروف متنوع و درنتیجه تغییر معانی واژگان است. این مسئله تا بدان جا حائز اهمیت است که برخی واژگان با تنوع حروف جرّ مختلف، معانی متناقضی دریافت میکنند و به همین دلیل، شناخت این مو ضوع می تواند مترجمان را در معادل یابی دقیق واژگانی کمک نماید.

برخی از نحویان بر این باورند که انگیزهٔ قوی در به کارگیری حروف جرّ، استفاده از معانی فرعی است که این حروف برای جمله به ارمغان می آورند. برای این معانی گرچه استقلالی تصور نمی شود، اما مکمّل معانی اصلی افعال یا شبه فعل ها می باشند (حسن، ۱۹۷۷: ۱۹۷۷) و در پیوند و تکمیل معانی به عنوان «قیود معنوی» ایفای نقش می کنند. برخی دیگر از علمای دستور، این حروف را از آنرو که معانی افعال را به کلمه مابعد کشانده، سبب مجرور شدن آن می شوند، حروف «جاره» یا «خافضه» می نامند. ابن جنی در کتاب سر صناعه الاعراب در این زمینه می نویسید: «سبب مجرور شدن اسمهای معد از افعال، ناتوانی و ضعف افعال از اتصال مباشر به اسمهای ما بعد خود است. از این نظر، حضور این حروف سبب پیوند آن ها می شود» (ابن جنی، ۱۹۹۳: ۱۲۶).

صرفنظر از این نامگذاری ها که هر یک به جنبه ای از عملکرد این قسم از حروف اشاره دارد، باید گفت که اغلب نقش حروف جارِ را در ساختار دستوری جملات در دو شکل مثبت و منفی کردن مفهوم فعل و نیز متعدی ساختن فعل می توان دید؛ برای نمونه، فعل «ذهب» با همنشینی حروف جارِ گوناگون، معانی مختلفی پیدا می کند، و مفهومی جدید می یابد، برای مثال «ذَهَبَ به: او را برد»، «ذَهَبَ إلیه: پندا شت» و «ذَهَبَ عنه: رها کرد» (حیدری، ۱۳۸۱: ۲٤۷/۱). یا فعل «رَغِبَ» که با دو حرف «إلی» یا «عن» دو معنای کاملاً متضاد را افاده می کند.

در پژوهش حاضر نیز سعی نموده ایم تا با ارائهٔ نمونه هایی از ترکیب افعال ثلاثی مزید با حروف جرّ در خطبه های نهج البلاغه، این مسئله را تبیین نماییم که عدم دقت در معنای حاصل از این نوع ترکیب، باعث دور شدن مفهوم و پیام متن زبان مقصد از زبان مبدأ شده است. در این راستا، ضمن ارائهٔ شواهدی از نهج البلاغه پنج ترجمهٔ فارسی را نیز مورد واکاوی قرار می دهیم.



## نمونهٔ اول: أَوْعَدَ عَلَيْه

«وَ مُبَايَنٌ بَيْنَ مَحَارِمِهِ مِنْ كَبِيرِ أَ<u>وْعَدَ عَلَيْهِ</u> نِيرَانَهُ - أَوْ صَغِيرِ أَ<u>رْصَدَ لَهُ</u> غُفْرَانَه» (خطبه/١)

لغت پژوهان تصریح میکنند که فعل «وعد» در ساخت ثلاثی مجرد، به دو صورتِ بیواسطه و به وسیلهٔ حرف «باء» متعدی می شود و به معنای «تعهد کردن به انجام امری، خواه آن امر خیر باشد یا شر» و اختصاص پیدا کردن به یکی از آنها، به واسطه قرینه معین می شود و این ماده در باب افعال نیز به دو صورتِ بی واسطه و به وسیلهٔ حرف «باء» متعدی می شود و معنای «تهدید کردن» را می رساند (حیدری، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱؛ ۸۳۲/۱؛ راغب اصفهانی، ۱٤۱۲: ۸۷۰/۱). شایان ذکر است فعلی که با حرف جر خاصمی متعدی میشود اگر با حرف جر دیگری متعدی گردد، این حرف جر دیگر، دارای همان معنای حرف جر خاص است (ابن هشام، ۱۳۹٦: ۲۰٦/۲) بنابراین حرف جر «علی» در «أَوعَدَ علیه» به معنای «باء» می باشد.

# نمونة دوم: أَرْصَدَ لَهُ

لغت دانان در خصوص «أَر صَدَ لَهُ» فعل ثلاثي مزيد از باب إفعال گفته اند: مصدر ثلاثي مجرد اين فعل یعنی «رَصَـدَ» به معنای «مراقبت کردن و چیزی را زیر نظر گرفتن» است و این ماده در باب إفعال فقط با حرف جرّ «لام» استعمال می شود و معنای «آماده کرد» می دهد (ابن سیده، ۱٤۲۱: ۲۸٦/۸، حوهری، ۱۳۷٦: ۲/٤٧٤).

عبارت فوق فرازی از خطه یک نهج البلاغه است که امام× در آن به وصف قرآن میپردازد و می فرمایند: « انواع محرّمات در آن از هم جداشده و هر یک جداگانه تبیین گردیده است، از گناهان کبیره که خداوند وعده عذاب خود را بر آن داده، تا صغیرهای که غفران و آمرزش خویش را برای آن مهیّا ساخته است. (هاشمی خویی، ۱٤۰۰: ۱۷٦/۲). اینک به بررسی ترجمههای یادشده میپردازیم:

فيض الاسلام: «و آن كتاب بين چيزهايي كه حرام شده است فرق گذارده: پس كسي كه گناه كبيرهاي مرتکب شود او را به عذابها و آتشها وعده داده و کسي که گناه صغیرهای کند آمرزش را برای او مهیّا نموده است» (فيض الاسلام، ۱۳۷۹: ۹۹/۱).

انصارى: «و آن كتاب بين چيزهايي كه حرام شده فرق قائل شده پس كسى كه مرتكب گناه كبيره بشود او به عذابها و آتشها وعده دادهاند و کسی که گناه صغیره بجای آورد خداوند آمرزش را برایش مهيّا فرموده» (انصاري قمي، بي تا: ٤٧).



شهیدی: «و حرامهایی ناهم سان، با کیفرهایی سخت و یا آ سان، گناهی بزرگ که کیفرش آتش آن جهان است، و گناهی خرد که برای توبه کننده امید غفران است» (شهیدی، ۱۳۷۸: ۷).

زمانی: «د ستهای دیگر به گناهها مربوط است که برای گناهان کبیره وعده عذاب داده و برای گناهان صغیره وعده بخشش» (زمانی، ۱۲۲۰: ۲۰).

د شتی: «برخی از آنها، گناهان بزرگ ا ست که وعده آتش دارد و بعضی کوچك که وعده بخشش داده است» (دشتی، ۱۳۷۹: ۲۱).

برر سی نمونه اول پنج ترجمه فوق، بیانگر این ا ست که ترجمهها، با عنایت به ظاهر فعل و بدون در نظر گرفتن حرف جر «علی» و فارغ از توجه به تفاوت معنایی تلاثی مجرد «وَعَدَ» با ثلاثی مزید باب افعال «أوعَدَ» به معادل یابی روی آورده اند که با ارائه معادل «وعده آتش، وعده عذاب و وعده بخشش»، از معادل دقیق این واژه فا صله گرفته اند. در برر سی نمونه دوم، تنها، فیض الا سلام و انصاری به مفهوم دقیق ترکیب فعل ثلاثی مزید «أرصَدَ» با حرف جرّ «لام» اشاره کرده اند و دیگر مترجمان، به «امید و وعده بخشش» ترجمه کرده اند که در اینجا صحیح نیست. در پایان، با برگردان عبارت «أر صَدَ له» به «امید غفران» در ترجمهٔ شهیدی، ترجمه ای صحیح ارائه نشده است. در این گونه ترجمهها، مترجم لاز مه معنا را می آورد و به معنای اصلی واژه توجه نمی کند. چنین ترجمهای را نمی توان ترجمهٔ دقیق نامید. ترجمهٔ دقیق آن است که مترجم با مراجعه به لغتنامههای معتبر و کتب ادبی، معنای اصلی واژه را با تمام خصوصیات آن در نظر بگیرد و تا حد امکان همان معنا را در زبان مقصد منعکس کند (ححت، ۱۳۹۶: ۸۰).

با توجه به تحلیلهای فوق، ترجمه زیر را می توان پیشنهاد داد:

محرمات آن [قرآن] از هم جدا ا ست یک قسمت گناهان کبیره ا ست که [خداوند] به سبب آنها از عذابش تهدید کرده است و قسمتی صغیره است که غفرانش را برای آن مهیا ساخته است.

#### نمونة سوم: انْتِصَارُ... مِن

«وَ لَا يَزَالُ بَلَاؤُهُمْ عَنْكُمْ - حَتَّى لَا يَكُونَ الْتِ<u>صَالُ</u> أَ حَدِكُمْ هِنْهُمْ - إِلَّا كَانْتِصَادِ الْعَ ببدِ هِنْ رَبّه» (خطبه/٩٣)

به گفته اهل لغت، مادهٔ «ن ص ر» در ساخت ثلاثی مجرد، به دو صورتِ بی واسطه و به وسیلهٔ حرف «من» و «علی» متعدی می شود و به معنای یاری کردن، نجات دادن و غلبه کردن است و در ساخت باب افتعال «انتصار»، یک بار بدون حرف جر و بار دیگر همراه با حرف جر آمده است. در حالت اوّل، لغت پژوهان، در تعریف این واژه می گویند: «اِنتَصَرَالرَجُلُ: إِذَا اَمتَنَعَ مِن ظَالِمِهِ» بر مانع شدن از ظلم و



ستم اشاره دارد (مهنا، ۱۶۱۳: ۲۲۱۲، مرتضی زبیدی، ۱۶۱۶: ۷۳۱۸، ابن منظور، ۱۶۱۶: ۲۱۰/۰، ابن منظور، ۲۱۰/۰، ازهری، ۱۶۲۱: ۱۱۳۸۱) و در حالت دوم هرگاه این کلمه با حرف جرّ «من» متعدّی شود، معنای «انت قام گر فت» می د هد (حیدری، ۱۳۸۱: ۷۰۲۱: ۷۰۲۱: ۱۳۷۸، ابن فارس، ۱۶۰۶: ۵۳۰۸). چنان که خویی در این باره می نویسد: «هدف اصلی از ذکر این جمله «لَا یَکُونَ انْتِصَارُأَحَدِکُمْ مِنْهُمْ - إِلَّا کَانْتِصَارِ الْعَبْدِ مِنْ رَبِّه» نفی امکان انتقام است و هدف از اثبات انتقام گیری مخاطبان از بنی امیه، در واقع نفی انتقام «حقیقی و پیروز بخش» است. چنان که شخص برده، نمی تواند از ارباب و ولی نعمت خود انتقام بگیرد (هاشمی خویی، ۱۶۰۰؛ ۹۰/۷).

بعید نیست که فعل «انتصار» با «مِن» علاوه بر معنای انتقام به معنای (نجات یافتن) نیز با شد. زیر را «انتصار» از باب افتعال مطاوع «نصر» است و «نصر» با «مِن» به معنای (نجات داد) می آید (نصَره مِن عَدُوهِ: نَجّاهُ مِنه فَانتَصَرَ: او را از دست دشمنش نجات داد پس نجات یافت). بر این اساس جمله مذکور چنین ترجمه می شود: ستمهای [بنی امیه] همچنان ادامه خواهد یافت، به طوری که نجات یافتن شما از آنان مانند نجات یافتن غلام از ارباب خود است.

یکی از موضوعات پربسامد در خطبههای نهج البلاغه، سخن از حکومت بنی امیه و مهجور ماندن دین راستین اسلام در آن برهه زمانی است. امام × در بخش اوّل این خطبه، گوشه ای از حوادث تلخ آینده و فتنه هایی که به مسلمانان روی می دهد خبر داد و در ادامه، به سراغ فتنه بنی امیّه می رود و می فرماید:

آگاه باشید! وحشتناکترین فتنه ها ازنظر من برای شما، فتنه بنی امیّه است که هیچکس و هیچچیز را به ر سمیّت نمی شنا سد و همه ارزشها را پایمال می کند و نیکان را بدون توجه به سوابق و شخصیّت آنها درهم می کوبد... بلا و ستمهای آنها نسبت به شما همچنان ادامه خواهد یافت به طوری که انتقام گرفتن یکی از شما از آنان مانند انتقام گرفتن غلام از ارباب خود است (شوشتری، ۱۳۷۲: ۱۲۰۸۱).

با توجه به مطالب فوق، اینک به ارزیابی عملکرد مترجمان دراین باره پرداخته می شود:

فیض الا سلام: «و همواره بلاء و تسلّط آنان (بر شما) برقرار ا ست به طوري که انتقام گرفتن یکی از شما از ایشان مانند انتقام گرفتن غلام از آقای خود و تابع از متبوعش می باشد» (فیض الاسلام، ۱۳۷۹: ۲۷۷/۲).

انصاری: «همواره شما دچار و دستخوش بلای آنان هستید، و خدمت کردن یکی از شما (در کشور) برای آنان بی شباهت به خدمت کردن بنده برای پروردگار، و تابع برای متبوعش نیست» (انصاری قمی، بی تا: ۲٤٥).

شهیدی: «بلای آنان چندان ماند که یاری خواستن شما از ایشان، چون یاری خواستن بنده باشد از



خداوندگاری که او را پرورده، یا همراهی آنکه همراهی او را پذیرفته» (شهیدی، ۱۳۷۸: ۸٦).

زمانی: «بلای بنی امیه آن چنان شمارا فراگیرد که شما همانند بندگانی که از خدا درخوا ست کمك می کنند و یا همانند غلامی که از ارباب خود درخواست یاری می نماید، از آنان درخواست کمك می کنید» (زمانی، ۱٤۲۰: ۲۰۳).

دشتی: «بلای فرزندان بنی امیه، بر شما طولانی خواهد ماند چندان که یاری خواستن شما از ایشان چون یاری خواستن بنده باشد از مولای خویش» (دشتی، ۱۳۷۹: ۱۷۵).

برآیند بررسی پنج ترجمهٔ فوق، حاکی از این است که تنها در ترجمهٔ فیضالاسلام، شاهد دقت در ترجمهٔ واژگانی به شکل کامل هستیم. سایر ترجمهها به دودسته تقسیم می شوند. برخی ترجمهها مانند ترجمهٔ شهیدی، زمانی و دشتی، بدون در نظر گرفتن حرف جرّ «من»، به معادلیابی واژهٔ «انتصار» روی آوردهاند که در این زمینه موفق عمل نکردهاند. در ترجمهٔ انصاری نیز، برای واژهٔ «انتصار» معادل «خدمت کردن» کردن» آمده است که با توجه به همراهی «انتصار» با حرف جرّ «من» نمی توان از معادل «خدمت کردن» استفاده نمود و چنین نوع همن شینی از لحاظ معنایی نادر ست ا ست. بر ا ساس مطالب فوق، می توان ترجمهٔ فیض الاسلام را به سایر ترجمهها ترجیح داد.

#### نمونهٔ چهارم: أَكْرَمَهُ عَنْ

«ثُمَّ اخْتَارَ سُبْحَانَهُ لِمُحَمَّدٍ لِقَاءَهُ - وَ رَضِي لَهُ مَا عِنْدَهُ وَ <u>أَكْرَمَهُ عَنْ</u> دَارِ الدُّنْيَا» ( خطبه/١)

از دیدگاه لغتپژوهان، کَرُمَ «با ضم (ر)» به معنای «به آسانی عطا و بخ شش کرد» می با شد و این ماده در باب إفعال گاه متعدّی بنفسه است و گاه با حرف جرّ متعدّی می شود. در حالت اوّل (متعدی بنفسه) به معنای «بزرگداشت و گرامی شمردن» به کار می رود و در حالت دوّم (متعدّی به حرف جر) هرگاه این کلمه با حرف جرّ «عن» متعدی شود، معنای «به دور بودن و منزه بودن» می دهد (حیدری، ۱۳۸۱: ۱۷۷۸).

فراز فوق، بخشی از سخنان امام× در مدح پیامبر اعظم| است که میفرمایند:

سپس خداوند بهوسیله حضرت محمد مردم را از گمراهی نجات داد و بهوسیلهٔ شخصیّت او آنان را از نادانی رهایی بخشید. آنگاه برای حضرت محمّد مقام قرب و لقای خودش را برگزید و مرتبهای که برای هیچ کس فراهم نشده برای او پسندید. توجّه او را از دنیا به سوی خود معطوف داشت و بزرگوارانه و با احترام روحش را قبض فرمود (بحرانی، ۱٤۰٤: ۱/۰۶).

اینک به بررسی ترجمه های یادشده می پردازیم:

فيض الاسلام: «حقّ تعالى به آن بزرگوار منتهى مرتبهٔ قرب و رحمت خود را عطا فرمود، و مقام و



منزلتی را که برای احدی متصوّر نیست برای او پسندید و میلش را از دنیا به جانب خود متوجّه گردانید» (فیض الاسلام، ۱۳۷۹: ۳۷/۱).

انصاری: «خداوند از برای محمّد مقام قرب و لقاء خودش را اختیار کرد، مرتبهٔ که برای احدی حاصل نشده برای او پسندید، روی او را از دار دنیا و محلّ محنت و بلا بهسوی خویش متوجّه و معطوف ساخت» (انصاری قمی، بی تا: ٤٣).

شهیدی: «سپس دیدار خود را برای محمد | گزید و جوار خویش او را پسندید و از این جهانش رهانید» (شهیدی، ۱۳۷۸: ۲).

زمانی: «سپس خدای عزیز پیامبرش محمد ارا برای دیدار ثواب خویش برگزید و مقام مخصوصش را برای آن حضرت در نظر گرفت و میلش را از دنیا گردانید » (زمانی، ۲۶: ۲۶).

د شتی: « سپس دیدار خود را برای پیامبر | برگزید، و آنچه نزد خود دا شت برای او په سندید و او را با کوچ دادن از دنیا گرامی داشت» (دشتی، ۱۳۷۹: ۳۹).

نمونهٔ دیگر از ترکیب فعل ثلاثی مزید با حرف جرّ را در فعل «اَکرَمهٔ عن» شاهد هستیم که خود فعلی متعدی است و بی واسطه به مفعول خویش می رسد و گاه با حرف «عن» به کار می رود که مفهوم «دور بودن» از آن برداشت می شود؛ چراکه خود این حرف دلالت بر «مجاوزت» دارد (مدرس وحید، ۱۳۵۸: ۱۳۵۸). چنان که پیداست فیض الاسلام، انصاری و زمانی هر سه ترجمه ای نسبتاً نزدیک به هم ارائه نموده اند، که طبق تعاریف و شروح وارده، می توان ترجمه ای درست تلقی کرد. اما ناگفته نماند که، آن ها در ترجمهٔ خود، عبارت (میلش را به جانب خود و به سوی خویش متوجه و معطوف ساخت) را که در متن نهج البلاغه نیامده، به صورت افزوده «آزادانه» بدون نشانهٔ قلاب به کاربرده اند که از نظر کاربرد در متن ترجمه، نامنا سب است و افزوده تفسیری نامنا سب به حساب می آید. هرچند این گونه افزودهها منا سب و مرتبط با متن و محتوای پیام است و در شروح نهج البلاغه نیز دیده می شود. بنابراین بهتر بود این افزودهٔ مرتبط با متن و محتوای پیام است و در شروح نهج البلاغه نیز دیده می شود. بنابراین بهتر بود این افزودهٔ تفسیری، در کروشه یا پرانتز قرار داده می شد. در ترجمهٔ شهیدی، برای واژه «آکرَمهٔ» معادل «از این جهانش رهانید» آمده است که با توجه به همراهی «آکرَمهٔ» با حرف جرّ «عن» نمی توان از معادل «از این جهانش رهانید» استفاده نمود. همچنین ترجمهٔ دشتی، بدون در نظر گرفتن حرف جرّ «من»، به معادل یابی واژه «آکرَمهٔ» روی آورده که در این زمینه موفق عمل نکرده است.

بنابراین مناسب است عبارت موردبحث بدین صورت ترجمه شود:

(خداوند) او را از دنیا دور گردانید.

نمونهٔ پنجم: اسْتَحْمَدَ إِلَى





# «أَحْمَدُهُ إِلَى نَفْسِهِ كَمَا استَحْمَدَ إِلَى خَلْقِهِ» (خطبه/١٨٣)

از دیدگاه لغت پژوهان واژهٔ «حمد» در مقابل «ذم» و به معنای «ستایش و ثناگوئی» می باشد (ابن منظور، ۱٤۱٤: ٥/٥٥/، طريحي، ١٣٧٥: ٣٩/٣). راغب در مفردات مي نويسد: حمد خدا به معناي ثنا گوئی او در مقابل فضیلت است. بدین صورت حمد از مدح اخصّ و از شکر اعمّ است، زیرا مدح در موارد اختیاری و غیر اختیاری به کار می رود مثلاً شخصی، به خاطر زیبایی ظاهری که غیر اختیاری است و همچنین در مقابل بذل مال، سخاوت و علم مدح می شود ولی حمد فقط در مقابل امور اختیاری است و شکر تنها در مقابل نعمت و بذل به کار می رود (راغب اصفهانی، ۱٤۱۲: ۲۰٦۱). این ماده در باب إستفعال فقط با حرف جرّ «إلى» استعمال مي شود و به معناي «طلب ستايش به سبب احساس كردن» است. براى مثال گفته مى شود: «إستَحمَدَ اللهُ إلى عبادهِ: دعاهم إلى حَمدِهِ بإحسانِهِ عليهم» (حيدري، ١٣٨١: ١٦٢/١، مرتضي زبيدي، ١٤١٤: ٤ /٢٩، زمخشري، ١٩٧٩: ١/٠٤١). همچنین، مفسران ادیب نهج البلاغه نیز تصریح می کنند که فعل «إستَحمَد» ذکر سبب است یعنی عطا و احسان خداوند موجب حمد و سياس او مي گردد و حرف جرّ (إلى) نيز، در دو جمله «أحمَدُهُ إلى نفسیه» (مدرس وحید، ۱۳۵۸: ۲۷۹/۱۱، ها شمی خوبی، ۱٤٠٠: ۲۷۲/۱۰، راوندی، ۱۳۹۶: ۱۹۹/۲) و «استَحمَدَ إلى خَلقه» به معناي «انتهاي غايت» به كار مي رود (هاشمي خوئي، ١٤٠٠: ٣٧٦/١٠). همچنین حرف جرّ «اَلی» در «أَحمَدُهُ إلی نَفسه» را نیز می توان به معنای «مَعَ» گرفت همانگونه که در لسان العرب از بعضي از لغويون نقل شده است «أحمَدُ إليك اللهَ أي أحمَدُ مَعَكَ اللهَ» (ابن منظور، (101/4:1515

اکنون به بررسی پنج ترجمهٔ فارسی از این جمله میپردازیم:

فیض الا سلام: «خدا را سپاس می گزارم در حالی که به او رو آورده ام سپا سی که آفریدگانش را به آن امر فرموده» (فیض الاسلام، ۱۳۷۹: ۲۰۱/۳).

انصاری: «من درحالی که به خدا رو آورده ام او را سپاس می گذارم سپاسی که از آفریده هایش درخواست کرده» (انصاری، بی تا: ٥١١).

شهیدی: «او را میستایم، چنانکه خود خواسته است از آفریدگان» (شهیدی، ۱۳۷۸: ۱۹۶).

زمانی: «خدا را به خاطر نزدیك شدن به او ستایش می کنم، همان طوری که <u>به خاطر نزدیك شدن به</u> مردم ستایشش می نمایم» (زمانی، ۱٤۲۰: ٤٥٤).

دشتی: «خدا را ستایش می کنم چنانکه خود از بندگان خواسته است» (دشتی، ۱۳۷۹: ۳۵۳).

در ترجمه های فوق به جز ترجمهٔ ز مانی، همگی ترجمهای نسبتاً نزدیک به هم ارائه نموده اند.



به گونهای که آنها، در ترجمهٔ خود با برگردان فعل «إستَحمَدَ إلی» به «درخواست ستایش» بدون همراهی فعل با حرف جرّ «إلی» ترجمه کردهاند. این مسئله باعث ارائهٔ ترجمهای به دوراز دقت شده است. در ترجمهٔ زمانی، علاوه بر توجه نکردن به معنای طلب در «إستَحمَدَ»، برای جملهٔ «إستَحمَدَ الی خَلقِهِ» معادل «به خاطر نزدیک شدن به مردم ستایش می کنم» آمده است که با توجه به همراهی «إستَحمَدَ» با حرف جرّ «إلی» به معنای «حرکت به سوی انتهای غایت» نمی توان از چنین معادلی استفاده نمود. مسامحهٔ دیگری که در ترجمهٔ زمانی دیده می شود این است که «إستَحمَدَ» به صورت متکلم وحده ترجمه شده، حال آنکه «إستَحمَدَ» فعل ماضی صیغه مفرد مذکر غائب است.

مسئلهٔ دیگری که در ترجمههای یاد شده به چشم می خورد این است که مترجمان، به بخش دیگر معنای فعل «إستَحمَدَ إلی خلقِهِ» که «طلب ستایش به سبب احسان کردن» است توجه نکردهاند. این در حالی است که در ترجمهٔ زمانی، «سبب ستایش کردن»، «نزدیک شدن به مردم» آمده که از دقت به دور است. ناگفته نماند که در ترجمههای یادشده، معنای حرف جرّ «إلی» در «أحمَدُهُ إلی نَفسِهِ» در کلام ذکر نشده است.

با توجه به تحلیل های فوق، ترجمهٔ زیرا می توان پیشنهاد داد:

ستایش می کنم او را ستایشی که به ساحت قدس او منتهی گردد یا (خداوند را همراه خودش ستایش می کنم) آن گونه منتهی ستایشی که (به سبب احسان کردن) از بندگانش طلب کرده است.

## نمونهٔ ششم: تَخَلَّفَ عَنِّي

«ٱلْيَوْمَ أَنْطِقُ لَكُمُ الْعَجْماءَ ذاتَ الْبَيانِ عَزَبَ رَأْيُ امْرِئِ <u>تَخَلَّفَ عَنِّى</u>» (خطبه/٤)

از دیدگاه لغت پژوهان واژهٔ «خلف» به معنای «پشت و نقطه مقابل جلو و پیشرو» می باشد و مصدر این فعل «خِلافه» با «کسر-خ-» در معنای «جانشین» به کار می رود. این ماده در باب تَفَعُّل گاه متعدّی بنف سه ا ست و گاه با حرف جرّ متعدّی می شود. در حالت اوّل (متعدی بنف سه) گفته می شود: «تَخَلَّفَ القومَ: از آن قوم سبقت گرفت و آنها را پشت سر خود گذاشت» و در حالت دوّم (متعدّی به حرف جرّ) هرگاه این کلمه با حرف جرّ (عن» متعدی شود «تَخَلَّفَ عنهم» معنای «از آنها عقب افتاد و تأخیر کرد به گونه ای که به آنها نیپوست» می دهد (فیومی، ۱۲۱۶؛ ۱۷۹، حیدری، ۱۳۸۱: ۲۰۳۱).

این خطبه از فصیح ترین سخنان امام علی × است که به نقل از شارحان نهج البلاغه، بعد از ماجرای «جنگ جمل» و پس از قتل طلحه و زبیر ایرادشده است. نخستین جملهای که امام × در این فراز از کلام به آن اشاره می کند این است که می فرماید: «اَلْیَوْمَ اُنْطِقُ لَکُمُ الْعَجْماءَ ذاتَ الْبَیانِ». «عَجماء» به معنای حیوان بی زبان است، ولی گاه به حوادث و مسائل دیگری که سخن نمی گوید نیز اطلاق می شود



با توجه به شروح و تعاریف فوق، به بررسی عملکرد مترجمان دراین باره پرداخته می شود: فیض الاسلام: «دور باد رأی کسی که مرا مخالفت کند» (فیض الاسلام، ۱۳۷۹: ۳/۲۵). انصاری: «دور باد رأی کسی که از من دوری گزید» (انصاری، بی تا: ۲۱). شهیدی: «روی رستگاری نبیند آن که خلاف من گزیند» (شهیدی، ۱۳۷۸: ۱۲). زمانی: «هر فردی از من کناره گرفت فکرش به جایی نرسید» (زمانی، ۱۶۲۰: ۳۸). دشتی: «دور باد رأی کسی که با من مخالفت کند» (دشتی، ۱۳۷۹: ۵۱).

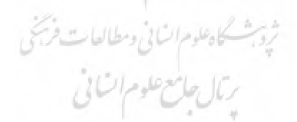
بررسی پنج ترجمهٔ فوق، بیانگر این است که ترجمههای فیض الاسلام، شهیدی و دشتی، با عنایت به ظاهر فعل و بدون در نظر گرفتن حرف جرّ (عَن) و فارغ از توجه به تفاوت معنایی این مصدر (تَفَعُّل) با دیگر مصادر ابواب ثلاثی مزید همچون باب (إفعال) به معادل یابی روی آورده اند که با ارائهٔ معادل (مخالفت)، از معادل دقیق این واژه فاصله گرفته اند. توضیح آن که، چنانچه مادهٔ (خلف) با (ضم -خ-) با شد، در باب إفعال به معنای (مخالفت کردن) است (حیدری، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱). این در حالی است که، انصاری و زمانی با برگردان فعل (تَخَلَّفَ عَنِّی) به (دوری گزیدن و کناره گرفتن) هر دو ترجمه ای نسبتاً نزدیک به هم ارائه نموده اند، که طبق تعاریف و شروح وارده، می توان ترجمه ای در ست تلقی کرد.



#### نتيجهگيري

در زبان عربی، مانند هر زبان دیگر، همانگونه که مادهٔ کلمات برای دلالت بر معنا یا معناهایی وضع شده است، ساختار ادبی کلمهها نیز برای افادهٔ معانی و نکاتی وضع شده است. بنابراین، گاه یک لفظ که معنای مشخصی دارد، ازآنرو که به یکی از ساختار ابواب مزید می رود، معنای متفاوتی پیدا می کند و این تغییرات، کاملاً در راستای خلق معنای تازه و ظریفی مورد کاربرد واقع شده است که در این میان، می توان به قاعدهٔ «زیاده المبانی تدُّل علی زیاده المعانی» اشاره نمود که در فر مایش های حضرت به به شکل مبرهن، به چشم می خورد. افزون بر آن، نقش بی بدیل ترکیب افعال ثلاثی مزید با حروف جرّ مختلف، از مسائل حائز اهمیتی است که بدان اشاره شد و با ذکر شواهدی، تغییرات معنایی افعال بازگو گردید. از این رهگذر، پنج ترجمهٔ فارسی از نهج البلاغه را برگزیدیم و عملکرد مترجمان را در قبال مسئلهٔ ترکیب افعال ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ، مورد ارزیابی قراردادیم. آنچه در پایان به دست آمد، این بود که در برخی موارد، مترجمان به دلیل عدم توجه به اهمیت تغییرات معنایی حاصل در ترکیب افعال ثلاثی مزید همراه با حروف جرّ، از دریافت معنای دقیق واژگان دورمانده اند.

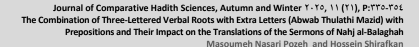
بر این اساس، بر خوانندگان، مترجمان و تمام کسانی که در پی یافتن معنایی دقیق و معادل از فرمایشات آن حضرت هستند، ضروری مینماید تا با نگاهی ژرفتر نسبت به مقولههایی همچون تفاوتهای معنایی اوزان و ابواب مختلف افعال و با همآییهای مختلف افعال و حروف معانی متعدد، زمینهساز بستری مناسب به منظور فهم و انتقال صحیح مفاهیم ارزشمند چنین متون دینی باشند.





#### فهرست منابع

- ١. قرآن كريم.
- ٢. نهج البلاغه.
- ٣. ابن جنى، ابوالفتح عثمان، الخصائص، به كوشش: محمدعلى نجار، مصر: مكتب العلميه، بي تا.
  - ٤. ابن سيده، على بن اسماعيل، المحكم و المحيط الأعظم، بيروت: دار الكتب العلميه، ١٤٢١ق.
    - ٥. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت: دار صادر، ١٤١٤ق.
    - ٦. ابوالقاسم، اسماعيل بن عباد، المحيط في اللغة، بيروت: عالم الكتب، ١٤١٤ق.
    - ٧. ازهري، محمد بن احمد، تهذيب اللغه، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٤٢١ق.
    - A. استرآبادی، رضی الدین، شرح شافیه بر ابن حاجب، بیروت: دار الکتب العلمیه، ۲۰۰۰م.
      - ٩. انصارى قمى، محمدعلى، ترجمهٔ نهج البلاغه، تهران: انتشارات نوين، بي تا.
      - ١٠. انيس، ابراهيم، معجم الوسيط، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامي، ١٣٧٤ش.
      - ١١. بحراني، ميثم بن على ابن ميثم، شرح نهج البلاغه، بي جا: دفتر نشر الكتاب، ١٢٠۴ق.
- ١٢. بحراني، ميثم بن على ابن ميثم، اختيار مصباح السالكين، مشهد: مجمع البحوث الاسلاميه، ١٢٠٥.
- ١٣. بحراني، ميثم بن على ابن ميثم، ترجمه شرح نهج البلاغه، مترجمان: قربان على محمدى مقدم و على اصغر نوايي يحيى زاده، مشهد: مجمع البحوث الاسلاميه، ١٤١٧ق.
- ١٤. بيهقى كيذرى، قطب الدين محمد بن حسين، حدائق الحدائق في شرح نهج البلاغه، قم: بنياد نهج البلاغه انتشارات عطارد، ١٣٧٥ش.
- ١٥. جوهري، اسماعيل بن حماد، تاج اللغة و الصحاح العربيه، به كو شش: احمد عبدالغفور عطار، بیروت: دار العلم للملایین، ۱۳۷۶ش. ۱٦. حجت، هادی، درسنامهٔ ترجمهٔ قرآن کریم، قم: دارالحدیث، ۱۳۹۴ش.
  - - ١٧. حسن، عباس، النحوالوافي، القاهره: دارالمعارف، ١٩٩٧م.
  - ١٨. حيدري، محمد، معجم الافعال المتداوله، قم: المركز العالمي للدراسات الاسلاميه، ١٣٨١ش.
    - 19. دشتی، محمد، ترجمهٔ نهج البلاغه امام علی ×، قم: مشهور، ۱۳۷۹ش.
    - ٠٠. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، بيروت: دارالقلم، ١٤١٢ق.
- ٢١. راوندي، قطب الدين سيد بن هبه الله، منهاج البراعه في شرح نهج البلاغه، قم: كتابخانه عمومي آیتالله مرعشی، ۱۳۶۴ش.





- ٢٢. رضى الدين استرآبادي، محمد بن حسن، بيروت: دار الكتب العلميه، ١٣٩٥ش.
  - ٢٣. زماني، مصطفى، ترجمهٔ نهج البلاغه، تهران: موسسه نبوى، ١٤٢٠ق.
  - ۲٤. زمخشري، محمود بن عمر، أساس البلاغه، بيروت: دارصادر، ١٩٧٩م.
- ۲۵. شهیدی، سید جعفر، ترجمهٔ نهج البلاغه، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۸ش.
  - ٢٦. شوشتري، محمدتقي، بهج الصباغه في شرح نهج البلاغه، تهران: اميركبير، ١٣٧٤ش.
    - ٢٧. طريحي، فخرالدين بن محمد، مجمع البحرين، تهران: مرتضوي، ١٣٧٥ش.
      - ۲۸. فراهیدی، خلیل بن احمد، العین، قم: نشر هجرت، ۱۴۰۹ق.
- ٢٩. فيروزآبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، بيروت: دار الكتب العلميه، ١٤١٥ق.
  - ٣٠. فيض الاسلام، على نقى، ترجمه و شرح نهج البلاغه، بي جا: انتشارات فقيه، ١٣٧٩ش.
- ٣١. فيومى، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، قم: موسسه دارالهجر، 1418ق.
  - ٣٢. مدرس وحيد، احمد، شرح نهجالبلاغه، قم، ١٣٥٨ش.
  - ٣٣. مرتضى زبيدى، محمد بن محمد، تاج العروس، بيروت: دارالفكر، ١٤١٤ق.
    - ٣٤. مهنا، عبدالله على، لسان اللسان، بيروت: دار الكتب العلميه، ١٤١٣ق.
- ٣٥. هاشمى خوئى، ميرزا حبيبالله، منهاج البراعه في شرح نهج البلاغه، تهران: مكتبه الاسلاميه،

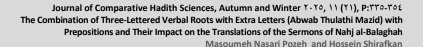




#### **Bibliography**

- 1. Quran Karim (The Noble Quran).
- Y. Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)
- T. Abū al-Qāsim, Ismā'īl bin 'Abbād, Al-Muḥīṭ fī al-Lughah (A Conprehensive Dictionaty in Arabic Language), Beirut: 'Ālam al-Kutub, ١٤١٤ AH (١٩٩٤ CE).
- <sup>ξ</sup>. Anīs, Ibrāhīm, *Mu'jam al-Wasīṭ (The Intermediate Dictionary)*, Tehran: Daftar Nashr Farhang Islāmi, ١٣٧ξ SH (١٩٩٥ CE).
- °. Anṣārī Qummī, Moḥammad 'Alī, *Tarjamah Nahj al-Balāghah (Translation of Nahj al-Balāghah)*, Tehran: Intishārāt Nāvīn, n.d.
- 7. Azharī, Moḥammad bin Aḥmad, *Tahyīz al-Lughah (Refinement of Language)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, '\'\' AH ('\\\ CE).
- ٧. Bahrānī, Maytham bin 'Alī bin Maytham, *Ikhtiyār Miṣbāḥ al-Sālikīn (Selection of the Lantern for Seekers)*, Mashhad: Majma' al-Buḥūth al-Islāmiyyah, ۱۶۰۸ AH (۱۹۸۸ CE).
- ^. Bahrānī, Maytham bin 'Alī bin Maytham, Sharḥ Nahj al-Balāghah (The Commentary on Nahj al-Balāghah), N.p.: Daftar Nashr al-Kitāb, ١٤٠٤ AH (١٩٨٤ CE).
- 9. Bahrānī, Maytham bin 'Alī bin Maytham, Tarjamah Sharḥ Nahj al-Balāghah (Translation of the Commentary on Nahj al-Balāghah), Translated by Qurbaān 'Alī Moḥammadī Muqaddam and 'Alī Aṣghar Nawā'ī Yaḥyāzādah, Mashhad: Majma' al-Buḥūth al-Islāmiyyah, Yany AH (1994 CE).
- 1. Bayhaqī Kīzharī, Quṭb al-Dīn Moḥammad bin Ḥusayn, Ḥadā'iq al-Ḥadā'iq fī Sharḥ Nahj al-Balāghah (The Gardens of Gardens in the Explanation of Nahj al-Balāghah), Qom: Bunyād Nahj al-Balāghah, Intishārāt Aṭārid, ١٣٧٥ SH (١٩٩٦ CE).
- 11. Dashtī, Moḥammad, Tarjamah Nahj al-Balāghah Imām 'Alī (A.S.) (Translation of Nahj al-Balāghah of Imam 'Alī), Qom: Mashhūr, 1779 SH (7... CE).
- Y. Farāhīdī, Khalīl bin Aḥmad, Al-'Ayn (The Source Book), Qom: Nashr Hijrat, Yang AH (Yang CE).
- 1°. Fayd al-Islām, 'Alī Naqī, Tarjamah wa Sharḥ Nahj al-Balāghah (Translation and Commentary on Nahj al-Balāghah), N.p.: Intishārāt Faqīh, 1°79 SH (' · · · CE).
- 1°. Fīrūzābādī, Moḥammad bin Yaʻqūb, Al-Qāmūs al-Muḥīṭ (The Comprehensive Dictionary), Beirut: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 151° AH (199° CE).
- 17. Hāshimī Khū'ī, Mīrzā Ḥabīb-Allāh, Minhāj al-Bara'ah fī Sharḥ Nahj al-Balāghah (The Path of Excellence in the Commentary on Nahj al-Balāghah), Tehran: Maktabah al-Islāmīyah, 15. AH (194. CE).
- 14. Ḥassan, 'Abbās, Al-Nahw al-Wāfī (The Complete Grammar), Cairo: Dār al-Ma'ārif,
- ۱۸. Ḥaydari, Moḥammad, *Muʻjam al-Afʻāl al-Mutadāwilah (The Dictionary of Common Verbs)*, Qom: al-Markaz al-ʻĀlamī li-Dirāsāt al-Islāmiyyah, ۱۳۸۱ SH (۲۰۰۲ CE).
- 19. Hujjat, Hādī, Darsnāmah-yi Tarjamah-yi Qur'ān Karīm (Curriculum for Translating the Holy Qur'ān), Qom: Dār al-Hadīth, 1895 SH (٢٠١٥ CE).







- Y. Ibn Jīnnī, Abū al-Fatḥ 'Uthmān, *Al-Khāṣā'iṣ (The Characteristics)*, Edited by Moḥammad 'Alī Najār, Egypt: Maktabat al-'Ilmīyah, n.d.
- ۱۱. Ibn Manzūr, Moḥammad bin Makram, Lisān al-'Arab (The Tongue of the Arabs), Beirut: Dār Ṣādir, ١٤١٤ AH (١٩٩٣ CE).
- YY. Ibn Sīdah, 'Alī bin Ismā'īl, Al-Muḥkam wa al-Muḥīṭ al-A'zam (The Definitive and the Greatest Dictionary), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, '\'\' AH (\'\\ CE).
- Yr. Istrābādī, Riḍā al-Dīn, *Sharḥ Shāfīyah 'alā Ibn Ḥājib (The Commentary on Shāfīyah by Ibn Ḥājib)*, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Y··· CE.
- Yś. Jawharī, Ismā'īl bin Ḥamād, *Tāj al-Lughah wa al-Ṣiḥāḥ al-'Arabīyah (The Crown of Language and the Authentic Arabic)*, Edited by Aḥmad 'Abd al-Ghafūr 'Aṭṭār, Beirut: Dār al-'Ilm lil-Ma'lūmāt, YYY' SH (Y٩٩٧ CE).
- ۲٥. Madrasī Wahīd, Aḥmad, Sharḥ Nahj al-Balāghah (The Commentary on Nahj al-Balāghah), Qom: n.p., ۱۳٥٨ SH (۱۹۷۹ CE).
- Ya. Mahna, 'Abdullāh 'Alī, Lisān al-Lisān (The Tongue of the Tongue), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Yan AH (1997 CE).
- YV. Murtazā Zibīdī, Moḥammad bin Moḥammad, Tāj al-'Arūs (The Bride's Crown), Beirut: Dār al-Fikr, YÉYÉ AH (1995 CE).
- YA. Rāghib Isfahānī, Ḥusayn bin Moḥammad, Mufradāt Alfāz al-Qur'ān (The Unique Terms of the Qur'ān), Beirut: Dār al-Qalam, YENY AH (1997 CE).
- ኘዓ. Rāwandī, Quṭb al-Dīn Seyyed bin Hibbatu'llāh, Minhāj al-Bara 'ah fī Sharḥ Nahj al-Balāghah (The Path of Excellence in the Commentary on Nahj al-Balāghah), Qom: Kitābkhānah-yi Āyatullāh Mar'ashī, ነግኘ፥ SH (ነዓላ CE).
- r. Ridā al-Dīn Istrābādī, Moḥammad bin Ḥassan, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1790 SH (1.10 CE).
- T'i. Shahīdī, Seyyed Ja'far, *Tarjamah Nahj al-Balāghah (Translation of Nahj al-Balāghah)*, Tehran: Intishārāt 'Ilmī wa Farhangī, ITVA SH (1999 CE).
- TY. Shūshtarī, Moḥammad Taqī, Bahj al-Ṣabāghah fī Sharḥ Nahj al-Balāghah (The Joy of Colors in the Commentary on Nahj al-Balāghah), Tehran: Amīr Kabīr, YTYT SH (1994 CE).
- Tr. Țarīḥī, Fakhr al-Dīn bin Moḥammad, Majma al-Bahrayn (The Confluence of Two Seas), Tehran: Murtaṇawī, ١٣٧٥ SH (١٩٩٦ CE).
- re. Zamakhsharī, Mahmūd bin 'Umar, Asās al-Balāghah (The Foundation of Eloquence), Beirut: Dār Ṣādir, 1979 CE.